
144 
 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 144-149, 2025 - 2ª edição 
 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 84p. 

 

Resenha crítica do livro A vida não é útil 

 

Maria Graciema Falcão Lobão1 

 

No livro A vida não é útil, publicado em 2020 pela editora brasileira Companhia das Letras, o 

escritor, filósofo, ativista e líder indígena Ailton Krenak apresenta reflexões profundas sobre o 

modo como a sociedade contemporânea tem se relacionado com a Natureza e a vida no planeta 

Terra desde o surgimento do sistema econômico capitalista, além de tecer críticas pertinentes, 

e por vezes severas, à própria ideia de humanidade. 

 

Com 84 páginas na versão e-book, a obra está dividida em 05 capítulos, sendo que cada texto 

foi elaborado a partir de um compilado de entrevistas, conversas, falas e lives concedidas entre 

os anos 2017 e 2020 por Krenak, nas quais o autor propõe, dentre outros paradigmas, a 

necessidade urgente de descolonizar o pensamento e o modo de se viver. 

 

No primeiro capítulo, denominado “Não se come dinheiro” e elaborado a partir de fala, live e 

entrevista concedidas pelo autor, Krenak critica duramente a ideia de humanidade como “sal da 

Terra” e dona do planeta. Na visão do filósofo, tudo tem valor na Natureza, não apenas aquilo 

que serve ao ser humano. Para o ambientalista, a lógica da exploração e da dominação 

capitalista, que enxerga a Natureza como mero recurso a ser usado, é a principal causa de crises 

ambientais, da destruição do planeta e do afastamento da humanidade da própria vida.  

 

É neste primeiro capítulo que encontramos a crítica mais severa do autor à ideia de humanidade. 

Para Krenak, elegeu-se a humanidade como uma casta privilegiada, a qual o autor chama de 

“clube exclusivo”, sendo que tudo o que está fora deste clube seria uma sub-humanidade e, 

portanto, estaria largado à margem do caminho. Trata-se, portanto, de uma afronta direta de 

Krenak ao antropocentrismo, que, segundo ele, não vislumbra a Natureza e toda a sua 

                                                             
1 Advogada formada pelo Centro Universitário do Pará (CESUPA) em 2007 e desde 2023 cursando Licenciatura 

em Letras - Língua Inglesa na Universidade Federal do Pará, campus Bragança. E-mail: 

maria.lobao@braganca.ufpa.br.  

mailto:maria.lobao@braganca.ufpa.br


145 
 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 144-149, 2025 - 2ª edição 
 

biodiversidade como algo a se conviver em equilíbrio, mas como algo a ser explorado e 

consumido até a sua completa exaustão. 

 

Também neste primeiro capítulo, o filósofo afirma que a humanidade vive um verdadeiro 

“estado de adiamento”, pois está desconectada com a Natureza e focada exclusivamente na 

acumulação material e na ideia de progresso, que ele vê como um grande mito criado pelo 

capitalismo. Para o escritor, a própria pandemia de COVID-19 resultou do modo como se deu 

a inserção da humanidade na biosfera: não reconhecendo a Terra como um organismo vivo do 

qual fazemos parte. Para Krenak, então, a ideia de humanidade como existe hoje não é 

parâmetro de qualidade algum porque destrói a Natureza, a si mesma e toda vida não-humana 

que dela faz parte. 

 

O segundo capítulo, nomeado “Sonhos para adiar o fim do mundo”, apresenta uma analogia 

dos sonhos com a experiência de uma consciência coletiva e comunitária, em que as tradições 

dos povos originários possuem ligação direta com a subjetividade de cada indivíduo. Neste 

sentido, não daria para separar a existência coletiva da individual, pois, assim como os sonhos 

afetariam o mundo sensível, as experiências coletivas também afetariam as experiências 

individuais. 

 

Igualmente, Krenak persiste na crítica à noção de humanidade, afirmando que, diferente dos 

outros animais, o ser humano acredita estar predestinado a algo. Sobre esta ideia, o autor resgata 

a sabedoria da etnia Krenak, para a qual a criatura humana é “precária” e, por isso mesmo, 

haveria uma maior afinidade desse povo com os rios, as pedras, as plantas e demais seres não-

humanos. Para o autor, se os seres humanos fossem realmente especiais, “não estaríamos hoje 

discutindo a indiferença de algumas pessoas em relação à morte e à destruição da base da vida 

no planeta” (Krenak, 2020, p. 26). 

 

Ainda neste capítulo, o filósofo resgata o entendimento de que, para alguns povos, corpos 

humanos estão intrinsicamente conectados com todos os tipos de vida na Terra, razão porque 

não estaríamos dissociados de seres não-humanos. Por este motivo, o autor insiste que a 

inserção da humanidade na biosfera tem que acontecer de outra maneira: com o nosso próprio 

corpo. Para Krenak, “vamos ter que produzir outros corpos, outros afetos, sonhar outros sonhos 

para sermos acolhidos por esse mundo e nele podermos habitar” (Krenak, 2020, p. 28). 



146 
 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 144-149, 2025 - 2ª edição 
 

 

Em “A máquina de fazer coisas”, terceiro capítulo do livro, Krenak reforça o entendimento de 

que a responsabilidade ambiental deve ser assumida coletivamente por sociedades e governos, 

ao invés de ser reduzida ao indivíduo. O autor não desqualifica a consciência pessoal (que até 

considera importante), porém enfatiza que essa consciência só ganha potência quando se 

conecta a uma luta coletiva por mudanças estruturais. Caso isso não ocorra, todos os esforços 

individuais serão em vão: o fato de trocarmos uma geladeira que consome mais energia e emite 

mais gases de efeito estufa na atmosfera por outra mais “ecológica” não impediria que 

continuássemos “furando o teto do céu”, numa clara alusão do autor à destruição da camada de 

ozônio. 

 

Assim, por mais conscientes e éticas que sejam nossas escolhas pessoais, elas não têm força 

para, sozinhas, enfrentar um sistema global de exploração, consumo e destruição em massa da 

Natureza, uma vez que a devastação ambiental é resultante de um modelo econômico e 

civilizatório baseado no crescimento ilimitado e na exploração dos recursos naturais. Não basta, 

portanto, mudar hábitos individuais: é preciso transformar estruturas sociais, econômicas e 

políticas que sustentam essa lógica destrutiva. 

 

Sobre esta lógica, a descrição de ser humano como “máquina de fazer coisas”, neste terceiro 

capítulo, é uma metáfora muito bem engendrada pelo autor para a dialética capitalista e 

neoliberal, na qual o poder de cooptação do sistema capitalista é tão grande “que qualquer 

porcaria que anuncia vira imediatamente uma mania” (Krenak, 2020, p. 36).  

 

Ainda a despeito dessa lógica, o capitalismo buscaria transformar tudo em mercadoria, inclusive 

a própria vida: nunca vivemos tanto, no sentido de usarmos a ciência e a tecnologia para 

permanecermos por mais tempo na Terra. Mas a qual custo? Neste ponto, Krenak afirma que, 

embora o vírus da COVID-19, o SARS-CoV-2, tenha sido considerado pela humanidade “uma 

praga que veio para comer o mundo” (Krenak, 2020, p. 37), para o autor, a verdadeira “praga” 

que veio para devorar o mundo é a própria humanidade. 

 

Contudo, apesar da dura crítica, o filósofo nos concede um fio de esperança ao nos convocar 

para habitarmos na Terra de maneira harmoniosa perante tudo o que nela existe. Para Krenak, 

precisamos vislumbrar a nossa interação com o planeta tal como os povos tradicionais e 



147 
 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 144-149, 2025 - 2ª edição 
 

originários ainda vislumbram: que somos uma parte muito pequena, um microcosmos, de um 

organismo muito maior, que é a Terra. De acordo com o autor, a nossa proximidade com essas 

narrativas é o que nos tiraria o medo e o preconceito de convivermos em harmonia com os seres 

não-humanos, bem como o que tornaria possível experimentarmos a vida cotidiana sem nos 

rendermos ao terrorismo do consumo frenético e predatório. 

 

No penúltimo capítulo, intitulado “O amanhã não está à venda”, o ambientalista inicia o texto 

não apenas lamentando a pandemia de COVID-19 e o número de mortos mundo afora, mas a 

comparando com o isolamento vivenciado por sua aldeia em decorrência da destruição do rio 

Doce, no estado de Minas Gerais, em razão das tragédias ambientais ocorridas com o 

rompimento das barragens da mineradora Samarco em Mariana (2015), e da mineradora Vale 

em Brumadinho (2019). Nesse capítulo, Krenak também faz críticas pertinentes ao presidente 

do Brasil à época, Jair Messias Bolsonaro, cujas declarações sobre a manutenção da atividade 

econômica, na concepção do autor, banalizaram a vida. 

 

O autor volta a afirmar que precisamos abandonar o antropocentrismo, pois vivemos “numa 

abstração civilizatória que suprime a diversidade, nega a pluralidade das formas de vida, de 

existência e de hábitos” (Krenak, 2020, p. 47). Krenak não se considera parte dessa 

humanidade, mas de uma sub-humanidade que foi esquecida e onde muitos vivem numa grande 

miséria. Essa sub-humanidade, que o filósofo exemplifica como sendo composta de caiçaras, 

indígenas, quilombolas, aborígenes, ribeirinhos etc., é uma camada mais rústica e orgânica 

porque está agarrada à Terra e não consegue se imaginar desatrelada da Natureza. 

 

Além de criticar a ideia antropocentrista de ser humano como medida de tudo, que ignora a 

interdependência com outras formas de vida, o escritor propõe que se reverta com urgência a 

hierarquia que coloca a humanidade no topo e o resto da vida como mero recurso. Ao invés de 

enxergarmos a Natureza como mero objeto, deveríamos, segundo o autor, romper com a ideia 

de progresso linear e predatório, reconhecendo e valorizando outras formas de conhecimento. 

 

Por fim, no quinto e último capítulo, que recebe o mesmo título do livro, Krenak apresenta a 

metáfora mais interessante do texto: que o capitalismo e o consumo desenfreado deixarão 

“marcas” profundas no planeta, tal como pegadas na terra, mas cujos rastros não serão possíveis 

de apagar.  



148 
 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 144-149, 2025 - 2ª edição 
 

 

Para o autor, se pisássemos suavemente na terra, isto é, se nos relacionássemos com o planeta 

de forma respeitosa e consciente, viveríamos em harmonia com o meio ambiente, evitando a 

destruição de tudo que existe em nome do lucro ou do consumo excessivos. Pisar suavemente 

na terra, portanto, seria viver com menos impacto, mais cuidado e mais sentido de 

pertencimento ao planeta, em oposição à ideia de progresso destrutivo. 

 

Essa ideia também remete a uma postura de humildade diante da vida, que precisa ter valor por 

si mesma: conforme reconhecemos a fragilidade da nossa existência, abandonamos a ideia de 

que tudo precisa ser produtivo e útil. Caminhar pela terra de forma leve e sem deixar cicatrizes 

profundas, para que as futuras gerações também possam usufruir da vida em harmonia com os 

outros seres, é um ensinamento presente em várias cosmologias indígenas. 

 

É também nesse derradeiro capítulo que o autor condena a naturalização do consumo e do modo 

de vida ocidental desde a infância, a partir da replicação da lógica capitalista e como se essa 

fosse a única experiência possível, inclusive nas escolas. Para o ambientalista, “o que chamam 

de educação é, na verdade, uma ofensa à liberdade de pensamento, é tomar um ser humano que 

acabou de chegar aqui, chapá-lo de ideias e soltá-lo para destruir o mundo” (Krenak, 2020, p. 

58). 

 

Mais adiante, Krenak faz uma crítica contundente ao modelo de sustentabilidade amplamente 

difundido, chamando-o de “vaidade pessoal”. Segundo ele, esse é um conceito que acabou 

sendo apropriado pelo próprio sistema econômico que destrói a Natureza, a partir do recurso 

retórico do capitalismo verde. 

 

Para o escritor, ao invés de questionar o modelo de vida capitalista, a sustentabilidade costuma 

ser apresentada como uma forma de continuarmos consumindo, só que com o discurso de 

reciprocidade com a Terra. Não à toa, o termo virou um slogan usado por empresas, governos 

e instituições para manter a aparência de preocupação ecológica. Contudo, o discurso se torna 

contraditório à medida que não é possível crescer economicamente sem, de alguma forma, 

destruir o planeta. 

 



149 
 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 144-149, 2025 - 2ª edição 
 

Após se questionar “por que insistimos em transformar a vida em uma coisa útil?” (Krenak, 

2020, p. 60), Krenak compara a nossa relação com a vida a um peixinho num oceano: para o 

peixinho, o oceano é a própria vida, daí que nunca lhe ocorrerá que o oceano tem que lhe ser 

útil. “Mas nós somos o tempo inteiro cobrados a fazer coisas úteis” (Krenak, 2020, p. 61), diz 

o autor. E continua sua narrativa afirmando que “o pensamento vazio dos brancos não consegue 

conviver com a ideia de viver à toa no mundo, acham que o trabalho é a razão da existência.” 

(Krenak, 2020, p. 62). 

 

O livro A vida não é útil é um verdadeiro manifesto de Ailton Krenak contra o olhar funcional 

e instrumental da vida, que mede o valor de tudo pela utilidade. Para o imortal, a vida tem valor 

intrínseco, independentemente de servir a algum propósito econômico. Ao denunciar a 

mentalidade de utilidade da vida como fruto da colonização e do capitalismo, Krenak nega 

veementemente o trabalho e o consumo como medida do valor humano.  

 

Para o líder indígena, precisamos “parar e experimentar a vida como um dom e o mundo como 

um lugar maravilhoso. O mundo possível que a gente pode compartilhar não tem que ser um 

inferno, pode ser bom” (Krenak, 2020, p. 62). Precisamos, mais do que nunca, ter a coragem 

de atravessar o deserto. 

 

Ailton Alves Lacerda Krenak, nascido em 1953, é um líder indígena, ambientalista, filósofo e 

escritor brasileiro, pertencente ao povo Krenak de Minas Gerais. Tornou-se conhecido 

nacionalmente na Assembleia Constituinte de 1987-1988, ao pintar o rosto de jenipapo em 

protesto pela falta de direitos indígenas. Atuou em movimentos socioambientais, fundando 

organizações como a União das Nações Indígenas. É autor de livros como Ideias para adiar o 

fim do mundo e A vida não é útil, que refletem sua visão crítica da modernidade. Em 2023, foi 

eleito para a Academia Brasileira de Letras (ABL), tornando-se o primeiro indígena a ocupar 

uma cadeira na instituição. 

 

Recebido: 30/09/2025  

Aprovado: 11/10/2025  

Publicado: 27/12/2025 

 


