
23 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

As formas de vida e o embate territorial indígena em Dr. Alex na Amazônia (1990/2019), 

de Rita Lee 

 

Life forms and the indigenous territorial conflict in Dr. Alex na Amazônia (1990/2019), 

by Rita Lee 

 

Luana da Silva Coelho1 

Alessandra Conde2 

 

Resumo: Partindo dos pressupostos da ecocrítica, isto é, dos estudos acerca da relação entre os 

seres e o meio ambiente, representadas na Arte e na Literatura, por exemplo, este artigo 

investiga, de forma descritiva e interpretativa, as formas de vida e o embate territorial indígena 

na narrativa infantil Dr. Alex na Amazônia, de Rita Lee, publicada em 1990 e relançada em 

2019, cujo enredo aborda a invasão e a exploração territorial indígena e, consequentemente, os 

ataques às formas de existência animal, vegetal e mineral. Para aporte teórico, recorreremos a 

Lajolo & Zilberman (2004), dissertando sobre a literatura infantil; Maciel (2011), acerca da 

questão animal; Latour (2020) e Stengers (2015) sobre as problemáticas ambientais; Menget 

(1999) e Ricardo (1999), que discutem a respeito da demarcação de terras indígenas e, por fim, 

Sá (2012), Viveiros de Castro (2011) e Krenak (2019) no que concerne a perspectiva indígena. 

Infere-se, portanto, a imagem política-poética de uma narrativa infantil, atrelada aos aspectos 

de uma postura epistêmica de fronteira, ao abordar a importância de respeitar todas as formas 

de vida e, sobretudo, ter consciência desde cedo sobre a problemática acerca dos territórios 

indígenas. 

 

Palavras-chave: Literatura Infantil; Territorialidade; Perspectiva indígena.  

 

Abstract: Based on the premises of ecocriticism, that is, studies on the relationship between 

beings and the environment, represented in Art and Literature, for example, this article 

investigates, descriptively and interpretatively, the forms of life and the indigenous territorial 

conflict in the children's story Dr. Alex na Amazônia, by Rita Lee, published in 1990 and re-

released in 2019. The plot addresses the invasion and exploitation of indigenous territories and, 

consequently, the attacks on animal, plant, and mineral forms of existence. For theoretical 

support, we will draw on Lajolo & Zilberman (2004), discussing children's literature; Maciel 

(2011), on the animal issue; Latour (2020) and Stengers (2015) on environmental issues; 

Menget (1999) and Ricardo (1999), who discuss the demarcation of indigenous lands, and 

finally, Sá (2012), Viveiros de Castro (2011), and Krenak (2019) regarding the indigenous 

perspective. Therefore, the political-poetic image of a children's narrative is inferred, linked to 

aspects of an epistemic border stance, when addressing the importance of respecting all forms 

of life and, above all, having early awareness of the issues surrounding indigenous territories. 

 

                                            
1 Doutoranda em Letras – Estudos Literários, no Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal 

do Pará (PPGL/UFPA). 
2 Doutora em Letras e Linguística pela Universidade Federal de Goiás (UFG). Professora do Programa de Pós-
graduação de Letras da Universidade Federal do Pará (PPGL/UFPA). 



24 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

Keywords: Children's Literature; Territoriality; Indigenous Perspective. 

 

 

1 Introdução 

 

Em meados da década de 1970, a literatura infantil, ao se firmar no Brasil, buscou uma 

vertente em que o foco narrativo fosse representações do contexto social, principalmente após 

a “Coleção do Pinto”, série de livros da editora Comunicação. Percorrendo temáticas sociais e 

ambientais, há, por exemplo, o Cão vivo, Leão morto (1980), de Ary Quintella, que retrata a 

perseguição e o extermínio de povos indígenas. Nesse contexto de tomada de consciência, com 

a evidência de discussões acerca das problemáticas animais e preservação do meio ambiente, 

em 1986, Rita Lee dá início à saga Dr. Alex, que acompanha as aventuras e as lutas de um 

cientista transformado em rato. Até 1992, quatro volumes da série foram publicados: Dr. Alex 

(1986), que retrata a situação dos animais de laboratório; Dr. Alex e os reis de Angra (1988), 

referente à instalação de usinas nucleares na região de Angra dos Reis; Dr. Alex na Amazônia 

(1990), que tematiza a perseguição aos indígenas e seus territórios, e Dr. Alex e o Oráculo de 

Quartz (1992), que aborda a exploração de minérios. Em 2021, há o término da saga com o 

lançamento do inédito Dr. Alex e vovó Ritinha: uma aventura no espaço (2021), tratando sobre 

o tabu da morte, influenciado pelo clima da pandemia de Covid-19 e pelo relançamento e 

reedição da saga, sob o selo infanto-juvenil Globinho (Globo Livros). 

Apesar da relação entre arte e natureza ser um fenômeno que sempre existiu, o termo 

ecocrítica, enquanto conceito acadêmico, só passou a ser debatido a partir do final da década 

de 1970, efervescido pelo crescente discurso ecológico e ambiental. Nesse sentido, a ecocrítica 

leva em consideração a relação dos seres com o meio ambiente atrelada aos problemas 

ambientais decorrentes de uma estrutura socioeconômica capitalista. Diante dessa correlação, 

buscam-se “mudanças no comportamento humano para o benefício tanto dos humanos quanto 

dos ‘habitantes’ não-humanos dentro de uma casa da qual dependem” (Gifford, 2009, p. 251), 

direcionando “a ecocrítica além dos assuntos de representação e para dentro da arena de política 

pública ambiental, onde os grandes desafios para a imaginação ambiental estão localizados” 

(Gifford, 2009, p. 255). 

A abordagem de tais temáticas transpassa o debate dos limites entre literatura infantil e 

adulta para uma zona englobante, permitindo que “[...] a inclusão da literatura infantil nas 

reflexões sobre a história e a teoria literária de um povo ilumine zonas de penumbra que a 



25 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

circulação restrita da produção literária não-infantil impede que sejam observadas” (Lajolo; 

Zilberman, 2004, p. 162). Além do mais, se, anteriormente, havia a “ausência de crianças de 

carne e osso, bem como de coordenadas espaço-temporais, indicadoras da relação dos contos 

com uma dada realidade histórica” (Lajolo; Zilberman, 2004, p. 114), na saga Dr. Alex, o 

ratinho possui apenas a companhia de crianças nas suas aventuras; além de haver uma contínua 

demarcação de espaço-tempo. 

Nesse sentido, destaca-se esse vínculo espaço-temporal que ocorre em Dr. Alex na 

Amazônia, publicado originalmente em 1990 e relançado em 2019, onde o ratinho pacifista é 

chamado até uma região de povos originários, necessitada de ajuda face à ameaça de invasão 

de seus territórios, enfatizando a contínua luta pela preservação das terras indígenas. A narrativa 

também cruza a vivência da atuação militante que Rita Lee manteve publicamente desde 1980. 

Em janeiro de 1990, a autora foi uma das artistas que esteve presente em uma reunião sobre a 

demarcação de reservas ecológicas na área habitada pelos indígenas Caiapós, ao lado do líder 

indígena Raoni Metuktire, com o então Presidente da República, José Sarney. 

Nesse contexto de ascensão da representação artística e debates acerca da cultura 

indígena, seus saberes e simbologias, e, também, suas territorialidades, é importante discutir 

brevemente o conceito de “lugar de fala”. Toma-se como exemplo a discussão feita no artigo 

“Reviravoltas Decoloniais do Manto Tupinambá: Três Artistas Mulheres e Seus Trabalhos em 

Torno do Artefato que se Tornou Ícone da Identidade Brasileira”, de Alessandra Simões Paiva 

(2024). Nele, a autora analisa a relação das três artistas plásticas Glicéria Tupinambá, Lívia 

Melzi e Lygia Pape com os trabalhos que envolvem a questão do manto tupinambá. 

Resumidamente, Glicéria e Melzi fazem parte de uma geração contemporânea de artistas cuja 

pauta decolonial é crescente, englobadas por temáticas étnico-raciais e de gênero, em que os 

vínculos entre injustiça social, territorialidade, ecologia, entre outros aspectos, são crescentes. 

Entretanto, Glicéria parte de sua vivência enquanto indígena, sua ancestralidade e 

representatividade para não apenas reproduzir os mantos, mas, sim, relembrar, reinventar e 

reconectar a cosmologia tupinambá.  

Já Melzi, brasileira e residente na França, parte do levantamento documental e do museu 

enquanto espaço de poder, para criar suas instalações artísticas, tendo uma perspectiva outra. 

Glicéria e Melzi já realizaram diversos projetos juntas, ressaltando a troca de experiências e 

vivências distintas. Lygia Pape é a única de uma geração anterior, de um Brasil ditatorial cuja 

arte focava na forma substancial, no experimentalismo, para abordar a questão da identidade 

nacional. Pape se encontra na dimensão artística com as outras mulheres supracitadas pelo 



26 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

interesse e utilização da simbologia do manto tupinambá para uma série de criações: 

“apreciadora e estudiosa dos povos originários brasileiros, em especial os tupinambás, a artista 

possuía em seu acervo pessoal diversos livros e documentos sobre o assunto” (Paiva, 2024, p. 

14).  

Em razão do exposto, Paiva (2024) conclui que o lugar de fala, que ora evocamos, deve 

ser visto como sinônimo sobre como se fala, não sobre quem está autorizado a falar. Ou seja, 

apesar das três artistas terem suas práticas estéticas direcionadas em um movimento pós-

colonial e decolonial, cada uma possui um ponto de partida e de experiência individual e 

histórica com a questão indígena, com olhares decoloniais sob uma poética da diferença. Sobre 

essa diversidade de vozes, Dalcastagnè (2012, p. 29) ressalta que 

 

os impasses da representação literária de grupos marginalizados [...], não insinuam, 

absolutamente, qualquer restrição do tipo quem pode falar sobre quem, mas indicam 

a necessidade de democratização no processo de produção da literatura – que jamais 

estará desvinculada da necessidade de democratização do universo social. 

 

Percebe-se, então, a contemporaneidade da discussão acerca do lugar de fala, visto que 

“os estudos literários (e o próprio fazer literário) se preocupam com os problemas ligados ao 

acesso à voz e à representação dos múltiplos grupos sociais” (Dalcastagnè, 2012, p. 12). Em 

um constante embate entre grupos marginalizados e a cultura dominante, o espaço literário 

ocupado por autores indígenas até pouco tempo atrás era quase nulo, isto é, a representatividade 

indígena se dava pelo olhar do outro. Para Dalcastagnè (2012, p. 13), 

 

falar por alguém é sempre um ato político, às vezes, legítimo, frequentemente, 
autoritário – e o primeiro adjetivo não exclui necessariamente o segundo. Ao se impor 

um discurso, é comum que a legitimação se dê a partir da justificativa do maior 

esclarecimento, da maior competência, e até da maior eficiência social por parte 

daquele que fala. Ao outro, nesse caso, resta calar. Se seu modo de dizer não serve, 

sua experiência tampouco tem algum valor. Trata-se de um processo que está 

ancorado em disposições estruturais. 

 

Ao excluir o próprio indígena do fazer literário, implica que suas formas de expressão e 

saberes não cabem nesse universo. Esse movimento de exclusão do protagonismo indígena é 

respaldado também nas consequências da colonialidade: 

 

nesse processo, como sabemos, o tempo histórico do capitalismo europeu nascente, 

que havia estabelecido em sua história formas específicas do discurso escrito, se 

impôs sobre as formas indígenas fundamentalmente orais. Ali se originou um campo 

de conflito, tensionado pela hegemonia da forma européia escrita e a submissão da 



27 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

expressão indígena, devido à nova ordem social que se instala (Pizarro, 2022, p. 55-

6). 

 

Nota-se recorrente a representação indígena como o exótico, o caricato, carregado de 

estereótipos advindos da visão ocidental. E, mesmo com o apoio de aliados sensíveis à causa, 

aqueles que estão de fora “[...] nunca viverão as mesmas experiências de vida e, portanto, 

enxergarão o mundo social a partir de uma perspectiva diferente” (Dalcastagnè, 2012, p. 14). 

Além do mais, por conta da influência dos processos de hegemonias, ao falar da cultura 

indígena há a problemática de cair no reducionismo, atribuindo “[...] a categoria de unidade a 

uma realidade múltipla. Não é a mesma coisa falar de cultura mapuche e da cultura ona, guaraní, 

tupinambá ou yanomami. Em outras palavras, o que se considera como elemento único é, na 

verdade, um universo múltiplo” (Pizarro, 2022, p. 73). 

Desse modo, é interessante notar como o foco, desde o título, em Dr. Alex na Amazônia 

é a questão territorial. A causa indígena está atrelada por ser uma das mais atingidas nesse 

processo. Enquanto, inicialmente, Alex e seus amigos estão a passeio e admirando a beleza 

natural amazônica com o olhar alheio, para o povo indígena, aquele espaço representa sua 

morada, sua vivência ameaçada. Em vista disso, tendo em mente o contexto amazônico, Sá 

(2012) discorre acerca da constante perseguição às formas de vida e os rastros deixados pela 

colonialidade: 

 

A Floresta Amazônica e as planícies da América do Sul abrigam quase metade das 

espécies vivas do planeta e servem de morada para centenas de povos indígenas – com 

línguas variadas e costumes distintos. [...] Ninguém sabe ao certo quantas vidas se 

perderam durante os dois primeiros séculos da invasão em razão de doenças, maus-

tratos ou assassinato, mas a maioria dos estudiosos concorda que os números devem 

chegar a milhões. A essa violência física, devem-se acrescentar a expropriação de 

terras e os ataques à cultura dos povos da Floresta Amazônica por indivíduos e 

instituições tanto religiosas quanto seculares, convencidos de sua própria 

superioridade moral e cultural, o que gerou (e ainda gera) consequências devastadoras 

para os povos indígenas das Américas (Sá, 2012, p. 20). 
 

Evidencia-se, então, que a perspectiva ocidental carrega o olhar antropocêntrico de que 

a natureza serve às necessidades humanas. As marcas da colonialidade do poder se estendem 

para além do processo de independência, sendo uma “marca estrutural que é herdada do período 

colonial. [...] É a estrutura de poder, cujo centro está localizado no centro-norte da Europa, após 

uma sistemática história de formação do eurocentrismo que se prolonga no novo padrão de 

poder mundial” (Pizarro, 2022, p. 53-55). Conforme Krenak (2019) discute acerca da relação 

entre colonização e o mito de civilização e progresso, 



28 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

 

a ideia de que os brancos europeus podiam sair colonizando o resto do mundo estava 
sustentada na premissa de que havia uma humanidade esclarecida que precisava ir ao 

encontro da humanidade obscurecida, trazendo-a para essa luz incrível. Esse chamado 

para o seio da civilização sempre foi justificado pela noção de que existe um jeito de 

estar aqui na Terra, uma certa verdade, ou uma concepção de verdade, que guiou 

muitas das escolhas feitas em diferentes períodos da história (Krenak, 2019, p. 12). 

 

Inserida no rol de vítimas da colonialidade, a questão ecológica também faz parte de um 

processo de violência e dominação em que “[...] o herói civilizador reveste as suas próprias 

vítimas da condição de serem holocaustos de um sacrifício salvador (o índio colonizado, o 

escravo africano, a mulher, a destruição ecológica, etcetera)” (Dussel, 2005, p. 30). Interessante 

notar que essas identidades forjadas a partir do eurocentrismo também serão a base da 

decolonialidade, visto que “é a partir do foco racial e da sua articulação interseccional com 

outras questões, como o gênero e a etnia, que o pensamento decolonial começou a questionar 

de maneira mais direta os padrões da historiografia artística eurocêntrica” (Paiva, 2024, p. 5). 

A reedição do livro introdutório da saga Dr. Alex apresenta uma série de causas que 

fazem parte da conscientização ambiental manifestada na figura do cientista, que vai pelo 

mundo afora lutando pelo respeito às crianças e idosos, além da preservação ambiental 

(alertando sobre o desmatamento e instalação de usinas nucleares) e defesa da causa animal. 

Cabe ressaltar que, com o pensamento cartesiano a partir do século XVIII, ocorreu a cisão entre 

homem e animal, prevalecendo a ideia do animal como o Outro, triunfando a lógica da 

dominação animal, bem como reflete Lévi-Strauss: “começou-se por separar o homem da 

natureza, e por constituí-lo em reino soberano; acreditou-se assim apagar sua característica mais 

inquestionável, a saber, que ele é antes de mais nada um ser vivo. A cegueira diante dessa 

propriedade comum abriu caminho para todos os abusos” (Lévi-Strauss, 1962, p. 53 apud 

Viveiros de Castro, 2011, p. 370). Benedito Nunes (2011), em “O animal e o primitivo: os 

Outros de nossa cultura”, ressalta que além do animal, o segundo Outro é o primitivo, o indígena 

considerado selvagem, por possuir afinidade com a natureza, ao contrário do que se vê a partir 

da modernidade. 

Em 1991, período que antecede a Conferência das Nações Unidas sobre Meio Ambiente 

e Desenvolvimento, popularmente conhecida como ECO-92, realizada no Rio de Janeiro, é 

registrado na faixa “Perto do Fogo”, em gravação ao vivo para o álbum Bossa‘n Roll, os 

questionamentos de Rita Lee sobre o futuro de nosso país: “No ano 2020, como será que vai 

‘tar o Brasil? Será que vai ter floresta, pelo menos uma? Será que vai ter um índio, dois, uma 



29 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

tribozinha? Será que vão sobreviver? Será que a gente aguenta? De repente, os trombadinhas 

crescem e viram políticos, né?”. Tais perguntas impulsionaram as investigações sobre as formas 

de vida e o embate territorial indígena presente na narrativa de Dr. Alex na Amazônia. 

 

2 Dr. Alex na Amazônia e os embates territoriais indígenas  

 

A narrativa de Dr. Alex na Amazônia, de 1990, inicia-se com Alex e seus amigos, Beto, 

Gugu e Tui, preparando-se “[...] para pousar na majestade Amazônia, a morada de Tupã” (Lee, 

1990, p. 3). Já na reedição de 2020, o grupo aumenta, e os amigos Beto, Ziza, Juca, Tui e Tutui 

convidam Alex “[...] para uma viagem à Amazônia para conhecer a majestosa floresta tropical” 

(Lee, 2019, p. 4), aguardando “[...] para ver a maior área verde brasileira, onde Tupã abriga 

uma variedade de fauna e flora sem comparação no mundo, o que nos dá muito orgulho do 

nosso país” (Lee, 2019, p. 6).  

Nas duas edições, Alex é convidado telepaticamente para o território do povo 

denominado Guaranás. Lá é explicado ao ratinho o motivo: “‒ Desculpe o modo pelo qual o 

trouxemos até aqui, Dr. Alex, mas trata-se de um caso de vida ou morte, e não há muito tempo! 

[...] ‒ Daqui a uma lua, a Amazônia será toda transformada num deserto sem vida!” (Lee, 1990, 

p. 4). Com isso, há o lamento da natureza, em conexão com seus povos, perante o iminente 

ataque às suas terras: 

 

Aquelas palavras soaram tão comoventes que a floresta toda se pôs a lastimar a própria 

sorte. Ouviu-se então uma música muito triste. Era o choro do chorão, do raio, do 

trovão, da chuva, dos rios, do vento, do uirapuru, dos caiapós, dos yanomamis [...] 
etc., e todo o ser vivo sobre o reino de Tupã. Dr. Alex não dizia uma só palavra. Ele 

escutava aquela canção que a Mãe Natureza lhe cantava com profundo respeito... (Lee, 

1990, p. 5). 

 

Nesse momento, a menção a Tupã, recorrente na saga, é interessante para refletir sobre 

o controverso contexto que o envolve. Clastres (1978) apresenta uma importante discussão 

sobre o que os cronistas e viajantes relatam. O Padre Manuel da Nóbrega, por exemplo, alega 

que Tupã era a forma que os indígenas chamavam os trovões e seria a tradução para “coisa 

divina”. Já segundo Jean de Léry, “[...] foram os brancos, ele próprio e seus companheiros, que, 

pretextando o medo manifestado pelos tupinambás ao ouvirem o trovão – tupã – pretenderam 

fosse este o deus de quem lhe falavam” (Clastres, 1978, p. 16).  

Por um lado, existe a perspectiva que parte da necessidade de produzir uma assimilação 

entre algo da vivência indígena com a figura cristã de Deus, havendo, então, a ligação com 



30 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

Tupã. Em contrapartida, alguns autores “[...] dão a entender que Tupã já era uma divindade aos 

índios e até mesmo o seu único deus; os tupis teriam portanto alguma luz natural dele, embora 

não lhe prestassem culto algum” (Clastres, 1978, p. 17). No meio desse debate, evidencia-se 

que, para além de um possível vínculo entre Tupã e a divindade cristã, esta figura, na realidade, 

parecia estar mais associada ao medo da punição com tempestades e relâmpagos. Segundo 

algumas crenças indígenas, Tupã representaria não um deus criador, mas um “[...] deus 

destruidor, Senhor da chuva, do trovão e do raio, é ele a causa direta da destruição da terra pelo 

incêndio e pelo dilúvio” (Clastres, 1978, p. 28). 

Na narrativa de Lee, Tupã surge como uma espécie de divindade de proteção territorial, 

guardião da harmonia entre homem, animal, fauna e flora. Também se nota como seu nome 

está relacionado com o lamento da natureza por meio da chuva, trovão e raio – características 

associadas a ideia original dessa figura –, representando acolhimento e não medo. Infere-se, 

então, que “essas metonímias da divindade têm, por isso, um duplo significado: atestam que 

não existe ordem cultural alguma que não se pense como uma ordem transcendente” (Clastres, 

1978, p. 29). De todo modo, a representação da tristeza pelo iminente ataque ao seu território 

engloba e une vários povos indígenas, como os Caiapós e Yanomamis, os animais, como os 

uirapurus e os tucanos, e a natureza por meio da manifestação da chuva, dos rios e vento. Essa 

espécie de simbiose é semelhante a perspectiva ameríndia, “segunda a qual o mundo é habitado 

por diferentes espécies de sujeitos ou pessoas, humanas e não-humanas, que o apreendem 

segundo pontos de vista distintos” (Viveiros de Castro, 2011, p. 347). Como atesta Krenak 

(2019, p. 21), “[...] os humanos não são os únicos seres interessantes e que têm uma perspectiva 

sobre a existência. Muitos outros também têm”. O processo colonial, pautado no mito de 

civilização e progresso, fez com que fôssemos “nos alienando desse organismo de que somos 

parte, a Terra, e passamos a pensar que ele é uma coisa e nós, outra: a Terra e a humanidade. 

Eu não percebo onde tem alguma coisa que não seja natureza. Tudo é natureza. O cosmos é 

natureza. Tudo em que eu consigo pensar é natureza” (Krenak, 2019, p. 14). 

Após o fim da melancólica melodia que pairava sob o ar, os Guaranás discorrem acerca 

do plano do grupo do mal que pretendia exterminar a floresta amazônica, a fim de obter lucro, 

“instalando garimpos munidos de milhões de moto-serras, tratores, toneladas de mercúrio, 

arsenais repletos de armas de fogo, tanques e explosivos capazes de implodir nossas áreas de 

reserva em poucas horas. Eles querem com isto construir as famosas fábricas McMoney para 

explorar as riquezas do Brasil” (Lee, 1990, p. 6). A tristeza que assola os indígenas é refletida 

no significado daquela invasão: “[...] está bem próximo o dia em que o coração do Brasil e o 



31 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

pulmão do planeta serão varridos para sempre. Restará apenas o quadro de uma natureza 

literalmente... morta!” (Lee, 1990, p. 7).  

A partir desse momento evidencia-se um crucial aspecto do enredo: a territorialidade 

indígena. Acerca da demarcação de terras, Ricardo (1999) destaca que 

 

[...] contrariando as teses pessimistas e catastrofistas do início da década de 1970, foi 
se firmando a convicção de que, longe de desaparecem e serem encarados como uma 

categoria social transitória no cenário brasileiro, à qual o legislador deveria 

reconhecer apenas direitos temporários, os povos indígenas voltaram a crescer, estão 

aqui para ficar e deveriam ser tratados como tal (Ricardo, 1999, p. 351).  

 

A Constituição Federal de 1988 é um marco sobre a territorialidade indígena, 

explicitando que “essas terras são bens da União, inalienáveis e indisponíveis, reconhecidos aos 

índios direitos originários e imprescritíveis sobre elas, isto é, os de posse permanente e usufruto 

exclusivos das riquezas do solo, dos rios e dos lagos nelas existentes” (Ricardo, 1999, p. 352). 

Entretanto, mesmo com os avanços, “boa parte das terras indígenas no Brasil foi invadida (por 

madeireiros, fazendeiros, garimpeiros, posseiros, colonos) ou é visada por interesses públicos 

(por exemplo, por meio de obras de infra-estrutura) e privados (como os requerimentos de 

empresas de mineração)” (Ricardo, 1999, p. 355). Aí entra um adverso ponto: a mesma 

Constituição de 1988 exclui o subsolo das terras indígenas como direito exclusivo, concebendo 

“[...] à União, como de resto todo o subsolo do país, e sua exploração por terceiros, sob 

condições previstas na Constituição e regras especiais a serem definidas em legislação 

complementar, é a base de um grande número de expectativas de direito por parte de grupos 

empresariais privados” (Ricardo, 1999, p. 355). 

Na reedição da narrativa de Lee, é acrescentado que a Multinacional McMoney, além 

de explorar secretamente as riquezas do Brasil, pretendia organizar grandes queimadas. Essa 

conjuntura nos revela um contexto de invasão e de exploração, que envolve a destruição da 

natureza em razão do lucro, em que o discurso ecológico é visto como “[...] um ataque aos 

direitos imprescritíveis da humanidade a se modernizar” (Latour, 2020, p. 35). A própria 

resistência indígena perante os ataques territoriais é vista como uma ameaça a esse projeto de 

modernidade: 

 

O que está na base da história do nosso país, que continua a ser incapaz de acolher os 

seus habitantes originais — sempre recorrendo a práticas desumanas para promover 

mudanças em formas de vida que essas populações conseguiram manter por muito 

tempo, mesmo sob o ataque feroz das forças coloniais, que até hoje sobrevivem na 

mentalidade cotidiana de muitos brasileiros —, é a ideia de que os índios deveriam 



32 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

estar contribuindo para o sucesso de um projeto de exaustão da natureza (Krenak, 

2019, p. 30). 

 

Em nome da dita civilização e progresso, desde os processos coloniais, encobre-se o 

custo que esse processo carrega: 

 

E, no entanto, pode-se dizer também que, quando o que está em jogo é o chamado 

“desenvolvimento” ou “crescimento”, a determinação é, principalmente, de não ter 

cuidado. Trata-se do que comanda todo o resto; somos exortados a pensar na 
possibilidade de reparar os danos que são o seu preço. Em outros termos, quando 

temos muito mais meios de prever e de calcular esses danos, nos pedem para termos 

a mesma cegueira que atribuímos a essas civilizações do passado que destruíram o 

meio ambiente de que dependiam. E o destruíram apenas de maneira local e, ao 

contrário do que nós fizemos em um século, sem ter explorado até a quase extinção 

os “recursos” constituídos ao longo de milhões de anos de história terrestre (muito 

mais tempo para os lençóis freáticos) (Stengers, 2015, p. 36).  

 

Essa responsabilidade humana pode ser vista nas mudanças climáticas, na extinção de 

espécies, no extermínio de indígenas e de suas terras, como esclarece Latour (2020, p. 138): 

 

É por isso que o Antropoceno, apesar do nome, não é uma extensão imoderada do 

antropocentrismo. [...] Pelo contrário, é o humano como um agente unificado, como 

uma simples entidade política virtual, como um conceito universal, que deve ser 

dividido em vários povos distintos, dotados de interesses contraditórios, de territórios 

em luta, e convocados sob os auspícios de entidades em guerra – para não dizer 

divindades em guerra.  

 

Os debates ambientais sempre enfrentaram contraditores e negacionistas, “todavia, não 

faltaram alertas. As sirenes apitaram o tempo todo. A consciência dos desastres ecológicos é 

antiga, viva, fundamentada, documentada, provada, mesmo desde o início da chamada ‘era 

industrial’ ou ‘civilização da máquina’. Não podemos dizer que não sabíamos” (Latour, 2020, 

p. 17). Corrobora a discussão Stengers (2015) acerca das mudanças climáticas, relatando que 

“foi preciso, ao longo destes últimos anos, se render à evidência: a mudança climática global, 

vivida como uma eventualidade, havia certamente começado. Essa ‘verdade inconveniente’, 

como foi muito bem chamada, agora se impôs” (Stengers, 2015, p. 8). Segundo Lee, “não é de 

agora que a Amazônia vem sendo estuprada. E também o Pantanal. Mas, nesse momento, tudo 

está ainda pior. Basta ler nos jornais e ver no noticiário as queimadas, a devastação, o garimpo 

ilegal, a contaminação da água e do solo…” (Lee, 2020a, s/p).  

Destaca-se na fala da autora a questão da evidência das problemáticas ambientais nos 

noticiários, que lembra uma preocupante conclusão de Latour (2020, p. 16): 

 



33 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

Ouvimos uma notícia ruim atrás da outra, portanto, era de esperar que tivéssemos o 

sentimento de ter deslizado de uma simples crise ecológica para o que seria preciso 

denominar uma profunda mutação em nossa relação com o mundo. E, no entanto, esse 

sem dúvida não é o caso. A prova é que recebemos todas essas notícias com calma 

surpreendente, até mesmo com estoicismo admirável... Se uma mutação radical 

estivesse de fato em questão, todos já estaríamos modificando de cima para baixo as 

bases de nossa existência.  
 

Como se vê em Dr. Alex na Amazônia, no relato dos indígenas ao pedir ajuda, o ataque 

da empresa multinacional ao território deles significaria “[...] que nossa Mãe Natureza será 

destruída e, com ela, nossas reservas!” (Lee, 2019, p. 16). Com os constantes ataques à natureza 

e ao território, os indígenas resistem ao manter as “[...] subjetividades, nossas visões, nossas 

poéticas sobre a existência” (Krenak, 2019, p. 21).  

A presença recorrente da figura da Mãe Natureza na narrativa é outra forma de ressaltar 

a união entre homem e natureza, em um envolvimento de cuidado e proteção com o espaço, 

posto que “se o Mundo lhe fala através de suas estrelas, suas plantas e seus animais, seus rios e 

suas pedras, suas estações e suas noites, o homem lhe responde por meio de seus sonhos e de 

sua vida imaginativa” (Eliade, 1986, p. 126). Consoante Baniwa (2014, p. 16), “pode-se dizer 

que, segundo algumas mitologias indígenas, o mundo é resultado de um processo contínuo de 

comunicação dialógica e dialética dos seres criadores e criaturas”. A destruição de um território 

indígena não significa apenas explorar terras, mas, também, aniquilar a harmonia, a cultura e a 

própria vivência dos povos, como relata Ricardo (1999, p. 357): “[...] no futuro, as terras 

indígenas, ainda que tradicionalmente ocupadas, não sobreviverão como oásis em regiões onde 

triunfar qualquer modelo, ainda que reciclado, de desenvolvimento predatório dos recursos 

naturais”. 

Petrificado diante do relato que ouvira dos Guaranás, Alex convoca uma grande reunião 

entre as lideranças indígenas, enquanto é alertado: “‒ Qualquer saída que tomarmos, há que se 

ter muito cuidado, pois eles já mataram vários companheiros, entre eles nosso saudoso Chico 

Mendes!” (Lee, 1990, p. 8). Ademais, tem-se a menção de alguns aliados à causa indígena e 

ambiental:  

 

‒ Por outro lado, contamos com ilustres caras-pálidas solidários à nossa causa como 
o cantor Sting, os antropólogos amigos Olympio Serra e Carmen Junqueira, nossa 

advogada Eunice Paiva, os políticos Fernando Gabeira, Fábio Feldmann, o tropicalista 

Gilberto Gil e tantos outros conhecidos e queridos da nossa gente ‒ lembravam outros 

(Lee, 1990, p. 9). 

 



34 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

Todos os referenciados, além da própria autora, faziam parte da Fundação Mata Virgem, 

uma extensão brasileira ligada à Rainforest Foundation International (RFFI), atual Rainforest 

Foundation Fund. A Mata Virgem, ativa entre os anos de 1989 e 1994, surgiu a partir da 

parceria entre o músico inglês Sting e a liderança indígena Raoni Metuktire, visando 

principalmente a demarcação das terras indígenas dos Caiapós. Esse contexto que marca o 

início da década de 1990 evidencia que, “no Brasil, nas duas últimas décadas, a maioria das 

reivindicações indígenas esteve voltada a princípio para a salvaguarda ou a recuperação de 

territórios de ocupação antiga ou recente” (Menget, 1999, p. 153). Esse processo também 

implica um embate da história indígena e os cânones da história documentária e monumental, 

expondo o choque e a violência “de um despojamento de seu passado diante das versões 

canônicas da história dos conquistadores” (Menget, 1999, p. 153), entrando em confronto direto 

com “o modo próprio de organização do saber do passado nas culturas indígenas” (Menget, 

1999, p. 155). 

Na narrativa, buscando uma forma de ajuda imediata, Alex tem a ideia de se aliar às 

moscas tsé-tsés, que possuem o veneno do sono, para atacarem os guardas dos garimpos: “Só 

mesmo uma quantidade grande de tsé-tsés daria conta de uma missão como esta, e vejam bem, 

sem derramamento de sangue, apenas algumas horas de sono enquanto nós todos tratamos de 

desarmá-los” (Lee, 1990, p. 10). Entretanto, há uma armadilha e as moscas atacam Alex e seus 

companheiros, por conta da estratégia traiçoeira do grupo adversário: 

 

A terra toda começou a tremer, abriram-se fendas e crateras no chão e de lá emergiu 

o poderoso Dragão Metálico, responsável pela interferência nas tsé-tsés, e mais ainda, 

ele esperaria o momento exato quando Dr. Alex e seus amigos índios despertassem 

do Veneno do Sono para fulminá-los de vez. O Dragão Metálico desafiava qualquer 

ser vivo a continuar vivo (Lee, 1990, p. 13).  

 

Na edição de 2019, enquanto o ratinho pacifista e os indígenas pensavam em uma 

maneira de impedir as queimadas, “de repente, todos sentiram um tremor na terra e um barulho 

chegando cada vez mais perto” (Lee, 2019, p. 23), anunciando a chegada do dragão gigante de 

metal, isto é, a forma como os indígenas nomeavam uma enorme escavadeira. Diante da 

tragédia instaurada, para conseguir vencer os inimigos da multinacional, recebem, 

telepaticamente, o auxílio dos centráqueos, que habitam o centro da terra e que viajam na Ave 

Nave: “‒ Somos os centráqueos, habitantes do centro da Terra. Nossos antepassados foram os 

atlantes, e enquanto nós herdamos os países hiperavançados do interior do planeta, nossos 

irmãos índios ficaram com a beleza selvagem da parte externa dele” (Lee, 1990, p. 15). Esse 



35 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

trecho revela uma interessante perspectiva: os centráqueos, representados na narrativa como 

seres evoluídos de outra dimensão, teriam como semelhantes na Terra os indígenas, distantes 

dos inimigos representados na figura canonizada dos colonos “civilizados”.  

A definição de seres evoluídos, segundo a narrativa, é daquele que mantém direta 

conexão com a natureza, com a preservação ambiental e com os reinos animal, vegetal e 

mineral. Isto é, o inverso do perpetuado pela desconexão que surge pela cosmofobia: “Dentro 

do reino vegetal, todos os vegetais cabem, dentro do reino mineral, todos os minerais cabem. 

Mas dentro do reino animal não cabem os humanos. Os humanos não se sentem como entes do 

ser animal” (Santos, 2023, p. 8-9). Na perspectiva ameríndia, “[...] natureza e cultura são parte 

de um mesmo campo sociocósmico. Os ameríndios não somente passariam ao largo do Grande 

Divisor cartesiano que separou a humanidade da animalidade, como sua concepção social do 

cosmos (e cósmica da sociedade) anteciparia as lições fundamentais da ecologia [...]” (Viveiros 

de Castro, 2011, p. 369-370). 

O plano de Alex é que os centráqueos atraíssem a escavadeira até a área de areia 

movediça presente no pântano, para que o dragão metálico afunde “[...] nas profundezas onde 

se encontra o sol central de magma” (Lee, 2019, p. 32), pois os centráqueos conheciam “[...] o 

centro da Terra como os índios conhecem as plantas” (Lee, 1990, p. 20). Com isso, da Ave 

Nave “[...] saíram zilhões de disquinhos voadores filhotes que se encarregaram, num instante, 

de deixar a selva limpinha de qualquer ameaça” (Lee, 1990, p. 22).  

O enredo encerra com o final feliz de Alex e seus amigos ao lado dos Guaranás, em 

grande festa: 

 

[...] todas as tribos ficaram tão felizes que resolveram dar uma grande festa celebrando 

a Dança do Verde ao som da música da floresta cantada por um coral de uirapurus, 
tucanos, macacos, araras, grilos, cigarras e todos os seres vivos que habitavam a 

região. Os Centráqueos, é claro, foram convidados, e junto com eles milhões de 

vagalumes pipocavam luzinhas, parecendo estrelinhas voando no céu (Lee, 2019, p. 

35). 

 

Destaca-se a conexão existente dos indígenas com os animais e todo o reino vegetal que 

os cerca; se no início da narrativa, havia o choro e o lamento geral, no final há a comemoração 

em conjunto. Essa simbiose pode ser relacionada com as histórias de criação do mundo, pela 

perspectiva indígena, que remontam a um tempo de múltiplas metamorfoses, que “[...] celebram 

o parentesco entre os seres humanos e outras espécies (em vez de declarar, como na Bíblia, 

nossa absoluta falta de semelhança com elas), nossa comunhão com as grandes onças, cobras e 



36 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

até mesmo com as plantas [...]” (Sá, 2012, p. 24). Percebe-se a afinidade do humano com o 

animal e com o vegetal, ressaltando a ideia de um tempo “[...] em que os animais, os homens e 

as entidades espirituais não eram distintos” (Menget, 1999, p. 158). Portanto, a perspectiva 

indígena depreende “[...] seres cuja forma, nome e comportamento misturam inextricavelmente 

atributos humanos e não-humanos, em um contexto comum de intercomunicabilidade idêntico 

ao que define o mundo intra-humano atual” (Viveiros de Castro, 2011, p. 354). 

O final da narrativa de Dr. Alex na Amazônia volta-se diretamente ao leitor: “Para 

aqueles que curtem viver neste planeta-oásis, ficou sendo uma aventura perigosa tentar 

preservar a fauna e flora; mas não é que sempre aparece alguém do Bem para ajudar?” (Lee, 

1990, p. 23). Na reedição, direciona-se diretamente às crianças: “Pois é, criançada, vocês que 

vão herdar nosso país, então precisam ficar de olhos bem abertos porque o Bando Sinistro volta 

e meia vai tentar destruir nossas riquezas naturais. Fiquem espertos, combinado?” (Lee, 2019, 

p. 38). 

Ademais, sobre as formas de ilustração sobre a figura indígena na obra, na primeira 

edição, ilustrada por Daisy Startari, os indígenas são representados de maneira simples, usando 

adornos como colares e cocar, além de pequenos desenhos corporais, nos rostos e nas pernas, 

como segue na imagem abaixo:  

 
Figura 1: ilustração dos indígenas na primeira edição 

 
Fonte: Lee, 1990, p. 8. 

 

 



37 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

Já na segunda edição, ilustrada por Quihoma Isaac, a pintura corporal é um traço 

marcante. O pajé é caracterizado com o corpo inteiro pintado de vermelho, destacando sobre os 

olhos uma pintura na cor preta: 

 

Figura 2: o pajé dos Guaranás 

 
Fonte: Lee, 2019, p. 10. 

 

 

Todos os outros membros do povo Guaraná também possuem marcas distintas no rosto 

e no corpo, além de diversos adornos: 

 

Figura 3: os jovens do povo Guaraná 

 



38 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

Fonte: Lee, 2019, p. 20. 

 

 

Dessa forma, “o corpo, sendo o lugar da perspectiva diferenciante, deve ser 

maximamente diferenciado para exprimi-la completamente. [...] Ele é o instrumento 

fundamental de expressão do sujeito e ao mesmo tempo o objeto por excelência, aquilo que se 

dá a ver a outrem” (Viveiros de Castro, 2011, p. 388). Dentro do contexto das cosmologias 

amazônicas, tem-se a corporalidade como traço diferenciador, 

 

[...] isto é, como aquilo que só une seres do mesmo tipo na medida em que os distingue 

de outros - permite retomar sob nova luz algumas questões clássicas da etnologia 

regional. [...] É possível, por exemplo, entender melhor por que as categorias de 

identidade - individuais, coletivas, étnicas ou cosmológicas - exprimem-se tão 

frequentemente por meio de idiomas corporais, em particular pela alimentação e pela 

decoração corporal (Viveiros de Castro, 2011, p. 387).  

 

Portanto, infere-se a importância da presença da pintura corporal e demais instrumentos 

como o cocar. No final da segunda edição da narrativa, por exemplo, Alex usa “[...] uma 

minicoroa feita de pedrinhas preciosas brasileiras” (Lee, 2019, p. 33), provavelmente um 

presente recebido pelos Guaraná, que representa um gesto de afetividade e ao mesmo tempo a 

simbólica ligação com o que a natureza oferece. 

Durante entrevista dada ao jornal O Estado de S. Paulo, Rita Lee relatou que ao revisar 

o texto da primeira edição, curiosamente percebeu que poucas mudanças precisavam ser feitas, 

visto a atualidade das discussões. Em outra ocasião, a autora ressalta que “os livrinhos foram 

escritos nos anos 1980, quando quase ninguém falava em meio ambiente, defesa dos animais, 

mineração descontrolada e outras causas trágicas” (Lee, 2020a, s/p). Hoje, tais assuntos 

mostram-se mais divulgados, embora ainda seja necessária a reeducação ambiental, sobretudo 

às crianças, “que vão herdar nossa Nave Mãe Terra, aprenderem desde cedo a respeitar todas 

as formas de vida” (Lee, 2020a, s/p). Quando indagada sobre a existência de finais felizes em 

livros infantis, mesmo quando o assunto é desagradável, a autora conclui o seguinte: 

 

A intenção é contar para as crianças do desrespeito que acontece atualmente a todas 

as formas de vida, pois quem herdará a Mãe Terra serão elas. Os reinos mineral, 

vegetal e animal estão em perigo de verdade. Quanto antes a criançada ficar antenada 

a essas tragédias ambientais, melhor. Mostre a elas o fogo destruindo milhares de 
árvores; conte que estão aniquilando indígenas e sua rica cultura; mostre que animais, 

que sentem dor e são seres vivos como nós, são tratados como coisas. Sim, é 

desagradável, mas as crianças de hoje devem ser preparadas para aprender o que não 

se deve fazer com a natureza (Lee, 2020b, s/p). 

 



39 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

De fato, em termos de contemporaneidade, quase trinta anos após a primeira publicação 

de Dr. Alex na Amazônia, a questão da demarcação de terras indígenas avançou, mas ainda é 

muito lenta. Em 2025, ao homologar a demarcação de três territórios na região do Ceará, o 

Presidente da República, Luiz Inácio Lula da Silva, declarou que “não é pelo fato de a gente ter 

reconhecido a terra que está resolvido o problema de vocês [indígenas]. Agora é criar condições 

para que vocês possam fazer o uso que vocês acham melhor daquela terra e poder continuar 

criando a família de vocês” (GOV, 2025, s/p). Na mesma ocasião, a cacica Maria da Conceição, 

do povo Jenipapo-Kanindé, evidenciou a conexão sócio-cósmica entre os indígenas e a natureza 

de suas terras, evocando que a comemoração não é apenas humana, mas de todos os outros 

reinos e espíritos que convivem no mesmo espaço: “Para mim, é uma alegria muito grande. É 

uma conquista da luta da minha mãe, que lutou por 30 anos pela causa da nossa mãe terra. E 

hoje está sendo assinada. Para mim, só alegria e satisfação por nosso rio, no nosso mar, nossa 

duna, nossa floresta. Só alegria” (GOV, 2025, s/p). 

Segundo dados do Relatório Anual do Fogo (RAF), feito pelo MapBiomas, “uma 

proporção de vegetação equivalente a quase um quarto (24%) de todo o Brasil queimou pelo 

menos uma vez entre 1985 e 2024. Desse total, 43% da área foi queimada nos últimos 10 anos 

(entre 2014 e 2023)” (Montoro, 2025, s/p). Somente em 2024, o país perdeu trinta milhões de 

hectares por conta das queimadas, sendo a Amazônia a região mais afetada, visto que a “ação 

humana e seca severa nos últimos dois anos contribuíram para o bioma concentrar 52% do 

desmatamento por fogo” (Montoro, 2025, s/p). 

Particularmente no contexto dos territórios indígenas, de acordo com dados do relatório 

anual produzido pelo Sistema de Alerta de Desmatamento em Terras Indígenas com Registros 

de Povos Isolados (Sirad-I), em 2024, 

 

[...] apesar da queda no desmatamento de 18,2% em relação a 2023, Terras Indígenas 

(TIs) com povos isolados seguiram sendo alvos de atividades ilegais como a 

mineração e a exploração madeireira. No total, foram mais de 2 mil hectares de 

desmatamento em TIs com presença de isolados, o equivalente à derrubada de mais 

de 1,2 milhão de árvores (Soares, 2025, s/p).  

 

Entre as áreas mais afetadas pelas queimadas e avanços dos garimpos ilegais estão os 

Kayapó, Mundurucu e o Território Indígena do Xingu. A perda de vegetação nativa em todas 

as áreas juntas equivale a 60% do total desmatado durante o período do boletim. A exemplo do 

que ocorre na Bacia Xingu, de acordo com o antropólogo Tiago Moreira,  

 



40 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

há um aumento generalizado da exploração ilegal de madeira em toda Bacia do rio 

Xingu, isso tem afetado também o Parque Indígena do Xingu. O roubo de madeira 

vem sendo denunciado desde 2019, mas houve uma disparada nos últimos dois anos, 

inclusive com o aumento da abertura de ramais dentro do território (Soares, 2025, s/p). 

 

Esse contexto é elucidado na fala de Stengers (2015) ao expor que a realidade 

contemporânea se depara “não apenas de uma natureza ‘que deve ser protegida’ contra os danos 

causados pelos homens, mas também de uma natureza capaz de incomodar, de uma vez por 

todas, nossos saberes e nossas vida” (Stengers, 2015, p. 8). Isto é, a sociedade está diante de 

uma natureza que a todo momento alerta seu colapso e o incômodo dos malefícios realizados 

deveria servir para o despertar da preservação.  

 

3 Considerações finais 

 

Naquele janeiro de 1990 que marcou o encontro de membros da Fundação Mata Virgem 

com o então presidente da República, José Sarney, em prol da demarcação das terras dos 

Caiapós, Rita Lee declarou que, apesar do otimismo, mantinha o pé no chão, pois a luta só 

estava no começo. Nos quase trinta anos entre a primeira e a segunda edição de Dr. Alex na 

Amazônia verifica-se, infelizmente, que pouca coisa mudou na situação territorial indígena e de 

todas as outras problemáticas que envolvem a exploração de terras e minérios, ataques aos 

animais, desmatamento e degradação florestal. 

A contemporaneidade da temática esbarra em uma perspectiva de lugar de fala que deve 

partir da discussão de como se fala, não de quem pode falar. De um modo geral, os artistas estão 

imersos em uma geração cuja pauta decolonial é crescente, englobadas por temáticas étnico-

raciais e de gênero, em que os vínculos entre injustiça social, territorialidade, ecologia, entre 

outros, estão intrínsecos. 

Portanto, Rita Lee, sendo uma autora não indígena, desenvolve uma narrativa crítica 

focada na luta pela preservação e demarcação de terras indígenas, que muito absorve de sua 

experiência durante atuação na Fundação Mata Virgem. Como também defensora da causa 

animal, a saga Dr. Alex, com seu protagonista humano transformado em um simpático ratinho, 

simboliza e evidencia a importância da harmonia entre todos os reinos, do animal ao vegetal. 

Elucida-se, assim, a relevância do papel ético-estético da literatura infantil ao abordar temáticas 

pesadas, porém reais, com sensibilidade lúdica. 

 



41 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

Referências 

 

BANIWA, G. Língua, educação e interculturalidade na perspectiva indígena. In: Seminário 

Ibero-Americano de diversidade linguística, 2014. 

 

CLASTRES, H. Terra sem mal. Trad. Renato Janine Ribeiro. São Paulo: Editora Brasiliense, 

1978. 

 

DALCASTAGNÈ, R. O lugar de fala. In: DALCASTAGNÉ, R. Literatura brasileira 

contemporânea: um território contestado. São Paulo, Vinhedo: Editora Horizonte, 2012. p. 12-

30. 

 

DUSSEL, E. Europa, modernidade e Eurocentrismo. In: LANDER, E. (org). A colonialidade 

do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

 

ELIADE, M. Mito e realidade. 2 ed. São Paulo: Editora Perspectiva, 1986. 

 

GIFFORD, Terry. A ecocrítica na mira da crítica atual. Terceira Margem: Rio de Janeiro, n. 

20, p. 244-261, janeiro/julho, 2009. 

 

GOV, Presidente Lula homologa três terras indígenas do Ceará; total de territórios 

regularizados chega a 16 na atual gestão. Disponível em: https://www.gov.br/funai/pt-

br/assuntos/noticias/2025/presidente-lula-homologa-tres-terras-indigenas-do-ceara-total-de-

territorio-regularizados-chega-a-16-na-atual-gestao. 2025. Acesso em: 1 out. 2025. 

 

KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.  

 

LAJOLO, M.; ZILBERMAN, R. Literatura infantil brasileira: histórias & histórias. 6 ed. São 

Paulo: Ática, 2004. 

 

LATOUR, B. Diante de Gaia: oito conferências sobre a natureza no Antropoceno. Trad. 

Maryalua Meyer. São Paulo: Ubu, 2020.  

 

LEE, R. Dr. Alex na Amazônia. São Paulo: Melhoramentos, 1990. 

 

LEE, R. Dr. Alex na Amazônia. São Paulo: Globinho, 2019. 

 

LEE, R. Rita Lee fala sobre ser avó: 'Sou um misto de Dona Benta com Dercy Gonçalves'. O 

Globo. 2020a. Disponível em: https://oglobo.globo.com/cultura/rita-lee-fala-sobre-ser-avo-

sou-um-misto-de-dona-benta-com-dercy-goncalves-24605723.  Acesso em: 05 ago. 2025. 

 

LEE, R. Rita Lee: 'Sou Dona Benta e Dercy Gonçalves'. Estadão. 2020b. Disponível em: 

https://www.estadao.com.br/cultura/literatura/rita-lee-sou-dona-benta-e-dercy-goncalves/. 

Acesso em: 02 ago. 2025. 

 

MACIEL, M. E. Poéticas do animal. In: MACIEL, M. E. Pensar/escrever o animal: ensaios 

sobre a zoopoética e biopolítica. Florianópolis: Editora da UFSC, 2011. 

 

https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2025/presidente-lula-homologa-tres-terras-indigenas-do-ceara-total-de-territorio-regularizados-chega-a-16-na-atual-gestao.
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2025/presidente-lula-homologa-tres-terras-indigenas-do-ceara-total-de-territorio-regularizados-chega-a-16-na-atual-gestao.
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2025/presidente-lula-homologa-tres-terras-indigenas-do-ceara-total-de-territorio-regularizados-chega-a-16-na-atual-gestao.
https://oglobo.globo.com/cultura/rita-lee-fala-sobre-ser-avo-sou-um-misto-de-dona-benta-com-dercy-goncalves-24605723
https://oglobo.globo.com/cultura/rita-lee-fala-sobre-ser-avo-sou-um-misto-de-dona-benta-com-dercy-goncalves-24605723
https://www.estadao.com.br/cultura/literatura/rita-lee-sou-dona-benta-e-dercy-goncalves/


42 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

MENGET, P. Entre memória e história. Trad. Eduardo Brandão. In: NOVAES, A. (org). A 

Outra margem do ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.  

 

MONTORO, A. C. Brasil perdeu 30 milhões de hectares por causa de queimadas em 2024; 

Amazônia é a mais afetada. G1. Meio Ambiente. São Paulo, 2025. Disponível em: 

https://g1.globo.com/meio-ambiente/noticia/2025/06/24/brasil-perdeu-30-milhoes-de-

hectares-por-causa-de-queimadas-em-2024-amazonia-e-a-mais-afetada.ghtml. Acesso em: 1 

out. 2025.  

 

PAIVA, A. S. Reviravoltas Decoloniais do Manto Tupinambá: Três Artistas Mulheres e Seus 

Trabalhos em Torno do Artefato que Se Tornou Ícone da Identidade Brasileira. Vista - Revista 

de Cultura Visual, n. 13, p. 1-25, 2024. Disponível em: 

https://revistavista.pt/index.php/vista/article/view/5484. Acesso em: 1 out. 2025.  

 

PIZARRO, A. Colonialidade. Observações sobre a construção de discursos. In: PIZARRO, A. 

O voo do tukui. Trad. Julia Borges da Silva, André Magnelli. São Paulo: Biblioteca Básica 

Latinoamericana, 2022. p. 53-82. 

 

RICARDO, C. A. A demarcação das terras e o futuro dos índios no Brasil. In: NOVAES, A. 

(org). A Outra margem do ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. p. 351 - 358. 

 

SÁ, L. Literaturas da floresta: textos amazônicos e cultura latino-americana. Rio de Janeiro: 

EdUERJ, 2012. 

 

SANTOS, A. B. dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu, 2023. 

 

SOARES, M. Invasões e garimpo seguem devastando Terras Indígenas com povos isolados, 

apesar das medidas de proteção. Instituto Socioambiental. Disponível em: 

https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/invasoes-e-garimpo-seguem-

devastando-terras-indigenas-com-povos-isolados-0. Acesso em: 1 out. 2025. 

 

STENGERS, I. No tempo das catástrofes - resistir à barbárie que se aproxima. Trad. Eloisa 

Araújo Ribeiro. São Paulo: Cosac Naify, 2015. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, E. Perspectivismo e multinaturalismo na América indígena. In: 

VIVEIROS DE CASTRO, E. A inconstância da alma selvagem - e outros ensaios de 

antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2011. p. 347 - 399. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido: 03/10/2025  

https://g1.globo.com/meio-ambiente/noticia/2025/06/24/brasil-perdeu-30-milhoes-de-hectares-por-causa-de-queimadas-em-2024-amazonia-e-a-mais-afetada.ghtml.
https://g1.globo.com/meio-ambiente/noticia/2025/06/24/brasil-perdeu-30-milhoes-de-hectares-por-causa-de-queimadas-em-2024-amazonia-e-a-mais-afetada.ghtml.
https://revistavista.pt/index.php/vista/article/view/5484
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/invasoes-e-garimpo-seguem-devastando-terras-indigenas-com-povos-isolados-0.
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/invasoes-e-garimpo-seguem-devastando-terras-indigenas-com-povos-isolados-0.


43 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 23-43, 2025 - 2ª edição 

 
 

Aprovado: 13/12/2025  

Publicado: 27/12/2025 

 


