
90 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

 Topopatia, animalidade e vegetalidade em O falador, de Mario Vargas Llosa, e em 

Cenas da vida minúscula, de Moacyr Scliar 

 

Topopathy, Animality, and Vegetality in The Storyteller by Mario Vargas Llosa and 

Scenes from a Minuscule Life by Moacyr Scliar 

 

Angélica Pinheiro1 

Alessandra Conde2 

 

 

Resumo: Este estudo propõe uma leitura comparativa de O falador (1988), de Mario Vargas 

Llosa, e Cenas da vida minúscula (1991), de Moacyr Scliar, orientando-se pela noção de 

topopatia, que permite analisar como, em cada romance, o contato com a terra leva os 

personagens a reencontrarem a animalidade e a vegetalidade no espaço amazônico. Em ambas 

as narrativas, dois personagens com ascendência judaica deslocam-se para a Amazônia, onde 

vivem experiências sentimentais e místicas. Mascarita, em O falador, e Habacuc, em Cenas da 

vida minúscula, constituem o foco deste trabalho, assim como a relação que mantêm com os 

espaços descritos nas obras. A análise se apoia na definição de topopatia de Ozíris Borges Filho 

(2007), nos estudos da Ecocrítica, apresentados por Greg Garrard (2006), que investigam as 

imbricações entre literatura e meio ambiente. O estudo também dialoga com os conceitos de 

topofobia, relação negativa do ser humano com o espaço, conforme Edward C. Relph (1979), 

e topofilia, laços afetivos com o ambiente, proposto por Yi-Fu Tuan (1980). Por fim, para 

compreender os deslocamentos dos personagens representados nos textos literários, recorremos 

a conceitos das mobilidades migratórias transculturais de Zilá Bernd (2010). O enfoque do 

espaço na análise desses textos, sob uma perspectiva comparatista e interdisciplinar, permite 

conhecer como a floresta amazônica tornou-se um lócus de acontecimentos emocionalmente 

fortes para os personagens, Mascarita e Habacuc. 

 

Palavras-chave: O falador; Cenas da vida minúscula; Mario Vargas Llosa; Moacyr Scliar; 

topopatia. 

 

Abstract: This article presents a comparative analysis of The Storyteller (1988), by Mario Var-

gas Llosa, and Scenes from a Minuscule Life (1991), by Moacyr Scliar, grounded in the concept 

of topopathy. The study examines how contact with the land enables the protagonists to reen-

gage with animality and vegetality within the Amazonian space. In both narratives, characters 

of Jewish descent migrate to the Amazon, where they undergo emotionally and spiritually si-

gnificant experiences. The analysis focuses on Mascarita and Habacuc and on the relationships 

they establish with the spaces depicted in the novels. The theoretical framework draws on Ozíris 

Borges Filho’s (2007) formulation of topopathy, ecocritical approaches articulated by Greg 

                                            
1 Doutoranda em Letras – Estudos Literários pelo Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade 

Federal do Pará (PPGL/UFPA). Integrante do Núcleo de Estudos Sefarditas da Amazônia (NESA).  Bolsista pela 

Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - CAPES (Proex). Orientada pela 
Profa. Dra. Alessandra Conde (PPGL-UFPA). 
2 Pós-Doutora em Estudos Literários (UFMG). Doutora em Letras e Linguística (UFG). Docente da 

Universidade Federal do Pará e do Programa de Pós-graduação em Letras, PPGL/UFPA. Coordenadora do 

Núcleo de Estudos Sefarditas da Amazônia (NESA).   



91 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

Garrard (2006), and the concepts of topophobia (Relph, 1979) and topophilia (Tuan, 1980). In 

addition, the study incorporates Zilá Bernd’s (2010) notion of transcultural migratory mobilities 

to address the characters’ spatial displacements. From a comparatist and interdisciplinary pers-

pective, the article argues that the Amazon rainforest functions as a locus of intense affective 

and symbolic experiences, reshaping the protagonists’ relationships with space, identity, and 

belonging. 

Keywords: The Storyteller; Scenes from a Minuscule Life; Mario Vargas Llosa; Moacyr Scliar; 

topopathy. 

 

1 Introdução 

 O ambiente pode infundir sentimentos diversos como amor, apego, alegria, mas também 

ódio, desalento e solidão, naqueles que o habitam. Na Odisseia, de Homero, o retorno de 

Odisseu à pátria revela sua obstinada vontade de regressar à sua terra, evidenciando a força do 

vínculo entre o homem e o lugar de origem. O mesmo sentimento se revela na figura de 

Agamenon, líder do exército grego, ao pisar no solo da terra nativa: “beija-a e abraça-a; é a sua 

pátria. Sobre ela derrama copiosas e ardentes lágrimas, pelo prazer de a rever, de tornada” 

(Homero, 2015, p. 55).  

 Ao refletir sobre as relações afetivas entre o ser humano e o meio ambiente, Yi-Fu Tuan 

(1980) constituiu o termo topofilia para designar os laços emocionais que vinculam as pessoas 

aos lugares. Segundo o geógrafo, esses vínculos podem assumir naturezas diversas, como 

estéticas, táteis ou sentimentais. É um “locus de reminiscências”, assevera Tuan (1980, p. 107). 

A experiência estética pode manifestar-se na contemplação de uma paisagem ou na percepção 

súbita de beleza; já a dimensão tátil expressa-se no prazer de sentir o ar, a água e a terra. Para 

Tuan (1980, p. 107), a topofilia não se constitui necessariamente como a emoção mais forte do 

ser humano, mas refere que o lugar ou o meio ambiente pode tornar-se um “veículo de 

acontecimentos emocionalmente fortes”. 

No âmbito dos estudos literários contemporâneos, Ozíris Borges Filho (2007) amplia o 

conceito de Tuan ao propor a noção de topopatia, compreendida como “a relação sentimental, 

experiencial e vivencial existente entre personagens e espaço” (Borges Filho, 2007, p. 157). O 

termo engloba tanto os afetos positivos, característicos da topofilia, quanto os negativos, 

próprios da topofobia, conceito desenvolvido por Edward C. Relph (1979) para descrever 

experiências de desconforto, repulsa ou estranhamento em relação ao ambiente. De acordo com 

o estudioso, a topofobia diz respeito a “todas as experiências de espaços, lugares e paisagens 

que são de algum modo desagradáveis ou induzem ansiedade e depressão” (Relph, 1979, p. 20).  



92 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

 Como observam Bourneuf e Ouellet em O universo do romance (1976, p. 131), “o 

espaço num romance exprime-se, pois, em formas e reveste sentidos múltiplos até constituir 

por vezes a razão de ser da obra”. Tal afirmação evidencia que o ambiente representado na 

ficção participa da organização interna do texto e interfere na construção dos personagens, nos 

conflitos e nas motivações que movem a narrativa. A análise do espaço, portanto, implica 

compreender de que modo ele articula relações entre o sujeito e o meio, entre o interior e o 

exterior, e como se torna expressão das experiências humanas no texto literário, já que “meio é 

ambiente, e os ambientes [...] podem ser vistos como expressões metonímicas ou metafóricas 

do personagem” (Wellek; Warren, 2003, p. 299). 

 A tematização do espaço e do personagem em deslocamento implica nas diversas 

práticas de migrações, diáspora e exílios, e delineia fenômenos ligados a processos de trânsito 

de pessoas e de ideias, além do surgimento de novas identidades e culturas híbridas. Nesse caso, 

vemos que explorar a relação do espaço com processos de circulações humanas leva-nos a 

lançar mão de discussões sobre o deslocamento.  

Ricardo Pligia propõe no ensaio intitulado Tres propuestas para el nuevo milênio (y 

cinco dificultades) (2001), apoiado nos alicerces teóricos de Ítalo Calvino em Seis propostas 

para o próximo milênio (1990), a elaboração da sexta proposta não publicada por Calvino, por 

razão de sua morte. O ensaísta argentino segue a mesma direção para responder a pergunta 

investigativa de Calvino: o que acontecerá com a literatura do futuro? Escrita por um latino-

americano, a proposta de Pligia condensa a possibilidade de contribuir com o esgarçamento de 

determinadas fronteiras, não apenas espaciais, mas também discursivas. Desse modo, a 

proposta elucida um movimento que parte de uma leitura do centro à margem, das bordas, do 

híbrido, e desse modo, indica um movimento de olhar a literatura do futuro sob a perspectiva 

do deslocamento, sobretudo para aqueles cujo eixo territorial é a América Latina.   

Eduardo Coutinho (2003, p. 34) entende que o descentramento ocorrido no âmbito dos 

estudos comparatistas “ampliou em muito o cunho internacional e interdisciplinar da Literatura 

Comparada, que passou a abranger uma rede complexa de relações culturais”. A Literatura 

Comparada na América Latina, nessa perspectiva, aproxima-se do que Ana Pizarro (2022) 

concebe como uma dinâmica de fluxos, cruzamentos e articulações entre sistemas culturais, em 

que a pluralidade não é exceção, mas condição constitutiva. Ao pensar a cultura latino-

americana como um “processo de articulação de fluxos” (Pizarro, 2022, p. 237), a autora propõe 

um modelo analítico atento às direcionalidades, às velocidades e às assimetrias desses 

movimentos, considerando tanto seus aspectos hegemônicos quanto subalternos.  



93 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

 Nos romances O falador (1988), de Mario Vargas Llosa, e em Cenas da vida minúscula 

(1991), de Moacyr Scliar, o deslocamento dos personagens Mascarita e Habacuc para a 

Amazônia não constitui apenas um deslocamento como itinerário geográfico, mas apresenta um 

deslocamento subjetivo, cujas experiências sentimentais e místicas aludem a uma intersecção 

do eu com o espaço/território. Os personagens são judeus e vivem experiências de exclusão em 

seus lugares de origem. Enquanto Mascarita é marginalizado na sociedade urbana peruana por 

sua aparência física, Habacuc sofre o desprezo e a indiferença paterna na corte do rei Salomão. 

Em contraste, a floresta amazônica se apresenta como espaço de acolhimento: nela, os 

personagens reencontram o sentido de pertencimento, ainda que, no caso de Habacuc, apenas 

um de seus descendentes venha realmente a alcançá-lo, realizando a busca iniciada pelo 

antepassado. 

 A relação harmoniosa do homem com a natureza é interesse da Ecocrítica. Greg Garrad, 

em Ecocrítica (2007, p. 16), define ser objeto de estudo desse campo teórico o “estudo da 

relação entre o humano e o não-humano, ao longo de toda a história cultural humana e 

acarretando uma análise crítica do próprio termo ‘humano’”. Nesse sentido, vemos que os 

romances aqui analisados realçam o vínculo afetivo e integrativo com as formas vegetais e com 

a animalidade, isto é, com o não-humano. 

Desse modo, este trabalho propõe identificar as relações de topopatia, com ênfase nas 

dimensões de topofilia e topofobia, representadas nos romances O falador (1988), de Mario 

Vargas Llosa, e em Cenas da vida minúscula (1991), de Moacyr Scliar, partindo da 

problemática de como, nas ficções de Vargas Llosa e Scliar, a floresta amazônica tornou-se um 

lócus de acontecimentos emocionalmente fortes para os personagens Mascarita e Habacuc. 

Metodologicamente, o estudo adota uma leitura analítica comparativa, voltada às 

passagens narrativas que evidenciam a topopatia associada aos personagens centrais dos 

romances, Mascarita e Habacuc. A partir do critério de semelhança temática, essas passagens 

são agrupadas de modo a conceber o espaço literário como instância de experiência e afeto, 

revelando as relações entre os personagens e os lugares que habitam. 

 

2 Da topofobia ao deslocamento / do deslocamento à topopatia 

Diferentemente de narrativas em que a terra de origem dos personagens é concebida 

como espaço de acolhimento e pertencimento e que o desejo de a ela retornar marca a trajetória 



94 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

dos personagens, nos romances aqui analisados verifica-se que os ambientes vivenciados em 

suas terras de origem configuram-se como topofóbicos.  

No caso do romance O falador, Mascarita ou Saul Zuratas é filho de um judeu com uma 

peruana. O personagem carrega em seu rosto uma mancha roxa, o que lhe rendeu o apelido de 

Mascarita. Tal marca também o tornava um estigmatizado na sociedade peruana. Tratado como 

um pária, não era bem-vindo em muitos lugares, pois causava medo nas pessoas. Neste caso, a 

marca vitimária cravada no rosto remete à feiura e à monstruosidade, característica disfórica 

simbolicamente atribuída ao personagem, conotando a ele uma marginalidade na sociedade 

urbana do Peru:   

 

SAUL ZURATAS tinha uma mancha roxa-escura, vinho avinagrado, que lhe cobria 

todo o lado direito de cara, e uns cabelos vermelhos e despenteados como as cerdas 

de um escovão. A mancha não respeitava a orelha nem os lábios nem o nariz, aos quais 
também marcava com um inchaço venoso. Era o rapaz mais feio do mundo; mais 

simpático e boa gente [...] no dia em que o conheci ele me advertiu, morrendo de rir e 

apontando para a sua mancha: — Todos me chamam de Mascarita, compadre. E 

aposto que não sabe por quê (Vargas Llosa, 1988, p. 12). 

 

Em outro trecho, o narrador, amigo de Mascarita, continua a relatar como a mancha roxa 

causava fobia social e servia-lhe de motivo para escárnio: 

 

Andando pela rua com Saul descobria-se como devia ser dura a vida dele, pela 

insolência e a maldade das pessoas. Viravam-se ou paravam à frente dele para olhá-lo 

melhor, e abriam muito os olhos, sem disfarçar o espanto ou a repulsão que lhes 
inspirava a sua cara, e não raro que, os meninos sobretudo, lhes disseram asneiras 

(Vargas Llosa, 1988, p. 15).  

 

Segundo Relph (1979, p. 20): “sob muitos aspectos, topofobia é o oposto de topofilia. 

Os componentes de topofilia, ambientes de atração persistente, o prazer ganho nos encontros 

diretos com a natureza ou conhecendo o mundo através da boa saúde e familiaridade, tudo tem 

um equivalente topofóbico”. No caso de O falador (1988), o equivalente topofóbico, como 

vimos, é causado pela mancha roxa no rosto de Mascarita. 

O narrador-personagem, amigo de Mascarita, observa que “ele parecia não se chatear 

com isso; reagia às impertinências sempre com alguma tirada engraçada” (Vargas Llosa, 1988, 

p. 15). Essa atitude de leveza diante das ofensas pode ser compreendida pelo fato de que 

Mascarita já havia incorporado à sua visão de mundo alguns elementos da cosmogonia 

machiguenga, povo indígena com o qual passaria a conviver na Amazônia peruana, após o seu 

deslocamento. Segundo a cosmovisão dos machiguengas, descrita no romance, não se deve 

cultivar a raiva. Ela desequilibra as forças que sustentam a terra e conduz ao caos original. 



95 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

Assim, ao assimilar tal princípio, Mascarita aprende a conter a ira e a responder com serenidade, 

aconselhando o próprio narrador, seu amigo, a não se enfurecer de modo algum.   

 Será, no entanto, o próprio Mascarita que, em outra passagem narrativa, confirmará 

como a mancha roxa fazia se sentir na sociedade:  

 
antes aquela mancha me importava muito. Não dizia. A mim, apenas, a minhas almas. 

Eu o guardava e esse segredo me comia. Aos pouquinhos ele ia me comendo, aqui 

dentro. Triste vivia, parece. Agora não me importa (Vargas Llosa, 1988, p. 183).  
 

Mascarita é acolhido pelos nativos machinguengas, que o escutam como um falador, 

sem dar importância a mancha em seu rosto. Walter Benjamin (1994) distingue duas figuras do 

narrador: o narrador viajante e o narrador sedentário. O primeiro define-se pelo deslocamento 

e pelo acúmulo de experiências transformadas em relatos sobre o desconhecido, pois “quem 

viaja tem muito o que contar” (Benjamin, 1994, p. 198), enquanto o segundo se caracteriza pela 

permanência, pela observação e pela transmissão de saberes vinculados ao cotidiano e à 

tradição. Nesse sentido, os faladores machiguengas podem ser compreendidos como narradores 

viajantes, uma vez que se deslocam continuamente entre os grupos, levando e recontando as 

histórias de seu povo. Contudo, a finalidade desse deslocamento aproxima-os da função do 

narrador sedentário: ao circularem para evitar a dispersão cultural, eles preservam a tradição e 

a memória coletiva, fazendo do movimento um meio de garantir a continuidade simbólica do 

grupo. 

Segundo o próprio personagem, os machinguengas acreditavam que ele não havia 

nascido com a marca roxa, mas a adquirira mais tarde. Há, contudo, um aspecto importante a 

destacar: em diferentes passagens, Mascarita comenta como, na cosmogonia de alguns povos 

originários, ficcionalizados no romance, o nascimento de crianças consideradas fora da 

normalidade era interpretado como sinal de desordem e, por isso, essas crianças não eram 

aceitas na comunidade, tendo a morte como destino. 

A primeira menção a essa prática surge em uma conversa com seu amigo narrador, 

quando Mascarita, após refletir sobre a questão, faz uma observação de caráter introspectivo: 

“[...] em silêncio, pensativo, como se estivesse procurando as palavras exatas daquilo que queria 

me dizer. De repente, tocou no seu imenso sinal – Eu não teria passado no exame, compadre. 

Eu teria sido liquidado – sussurrou” (Vargas Llosa, 1988, p. 28). 

Em outro momento, Mascarita assume a condição de monstro. Tais pensamentos 

emergem na superfície narrativa quando, já havendo se tornado um falador machinguenga, 

depara-se com relatos de mulheres da comunidade que haviam matado seus filhos recém-



96 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

nascidos por apresentarem traços considerados fora da normalidade estabelecida pela 

cosmogonia machiguenga, incluindo marcas corporais como manchas. Diante disso, Mascarita 

reflete: “por que não me matavam, com minha cara? Eu perguntava a eles” (Vargas Llosa, 1998, 

p. 186), e continua  

 

[...] nasci monstro. Minha mãe não me atirou no rio, ela me deixou viver. Isso que, 

antes, me parecia crueldade, agora me parece sorte. Cada vez que vou visitar uma 

família que ainda não conheço, imagino que se assustará! “Este é monstro, este é 

diabinho”, dizendo, ao meu ver. Já estão rindo outra vez. Assim riem todos quando 

pergunto “Serei diabo?” “Não, não, não é, nem também monstro. Você é Tasurinchi, 

é o falador.” E me fazem sentir tranquilo. Contente, talvez (Vargas Llosa, 1998, p. 

187). 

 

Jeffrey Jerome Cohen, em “A cultura dos monstros: sete teses” (2000, p. 26-55), 

apresenta sete teses centrais a respeito dos monstros produzidos pelas culturas, são elas: “(1) O 

corpo do monstro é um corpo cultural; (2) O monstro sempre escapa; (3) O monstro é o arauto 

da crise das categorias; (4) O monstro mora nos portões da diferença; (5) O monstro policia as 

fronteiras do possível; (6) O medo do monstro é uma espécie de desejo; e (7) O monstro está 

situado no limiar... do tornar-se”. 

 Mascarita se aproxima pelo menos de duas das teses formuladas pelo autor. Cohen 

(2000, p. 26) afirma que o monstro é “uma corporificação de um certo momento cultural – de 

uma época, de um sentimento e de um lugar”. Nessa perspectiva, o corpo monstruoso 

materializa o “medo, desejo, ansiedade e fantasia” (Cohen, 2000, p. 27) de uma sociedade. 

Historicamente, a figura do judeu foi reiteradamente representada como “monstruosa” nas 

narrativas ocidentais. 

 Umberto Eco (2007) observa que, ao longo da história, a imagem do judeu foi construída 

por meio de traços deformados que associavam feiura física à corrupção moral. Nos séculos 

XIX e XX, esse antissemitismo, travestido de ciência, reforçou estereótipos 

raciais presentes em diversas obras. O imaginário sobre o judeu, não obrigatoriamente 

antissemita, também se manifesta na literatura da Amazônia em diferentes gêneros, como 

contos, poemas e romances. Segundo Conde-Silva (2020), essa produção revela múltiplas 

imagens do judeu, elaboradas tanto por escritores sefarditas de origem marroquina quanto por 

autores não judeus. A pesquisadora observa que tais representações oscilam entre o orgulho pela 

trajetória dos antepassados e as marcas da perseguição e da marginalização, incluindo figuras 

negativas como prostitutas e rufiões.  

A segunda tese de Cohen (2000, p. 27) refere que “o monstro em si torna-se imaterial e 

desaparece, para reaparecer em outro lugar”, isto é, o monstro sempre retorna, ainda que em 



97 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

uma configuração diferente. O estigma do judeu como monstro, embora mutável, persiste ao 

longo do tempo, reaparecendo sob novas roupagens literárias. Se, nas narrativas medievais, a 

monstruosidade judaica se associava ao corpo físico e à culpa religiosa, em Vargas Llosa além 

dos contornos corporais físicos, assume ainda outros contornos: o hibridismo social e cultural. 

O estigma do judeu como monstro migra para O falador (1988), atualizando a discriminação 

contra o dito diferente. Ao ser aceito pelos machinguengas, mesmo com a mancha roxa em seu 

rosto, Mascarita se une ao grupo marginalizado pelas visões eurocêntricas, os indígenas, 

tornando-se duplamente sujeito à margem. 

O personagem, deslocado no Peru, vivencia um exílio motu proprio, assumido por 

vontade própria. Sua partida de Lima não se configura como fuga ou castigo, mas como decisão 

consciente de afastar-se de um ambiente marcado pela discriminação. Une-se a isso um forte 

envolvimento emocional de Mascarita com os machiguengas, pois já se encontrava imerso na 

cultura deste povo originário.   

Zilá Bernd no Dicionário das mobilidades culturais: percursos americanos (2010), 

situa os verbetes deslocamento, diáspora, errância, entre outros, como mobilidades migratórias 

transculturais: “Esse tipo de mobilidade implica as várias possibilidades de deslocamento em 

que comunidades étnicas são compelidas ao trânsito” (Bernd, 2010, p. 18-19). Vemos que 

deslocamentos ligados à topofobia ou à topofilia legarão aos personagens boas ou más 

lembranças de determinado espaço. No caso de Mascarita, o deslocamento recebe duplo 

sentido, pois, além de migrar para a Amazônia, ele permanecerá em permanente deslocamento 

na geografia amazônica, pois os machinguengas são “homens que andam” (Vargas Llosa, 1988, 

p. 39). O deslocamento contínuo e a ocupação de múltiplos lugares fazem parte da cosmogonia 

dos machiguengas: andar é, para eles, modo de resistir e de preservar a vida, traduzindo-se 

numa errância que se perpetua como princípio de sobrevivência.    

No caso do romance Cenas da vida minúscula (1991), deve-se considerar, na leitura e 

na interpretação da obra, o salto temporal que estrutura e compõe a narrativa. Lidamos com 

uma transposição temporal da antiguidade à modernidade, de modo que o enredo abandona a 

linearidade cronológica e se desenvolve em uma temporalidade simbólica, que articula o mítico 

e o histórico em um mesmo plano narrativo. A escrita de Scliar recorre ao maravilhoso como 

forma de expressão do imaginário, fazendo convergir mitos, lendas e figuras literárias em uma 

tessitura que ultrapassa fronteiras de tempo e espaço. 

Nesse horizonte, surge Habacuc. Filho do rei Salomão, ele cresce no palácio do pai, 

espaço afetivamente árido. Salomão tinha inúmeros filhos, frutos dos muitos casamentos, 



98 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

mantendo com eles relação distante. O rei não desejava, sequer, que os filhos estabelecessem 

vínculos entre si. 

  

Satisfazia a todas. Disto davam testemunho milhares de filhos e filhas. Nos dias de 

festa, salões inteiros se enchiam de jovens e crianças de todas as idades. O rei sequer 

sabia seus nomes; não tinha mesmo tempo de lhes falar; apenas raramente, e de 
passagem, faziam-lhes um carinho. Por isso, muito ali eram tristes; e, dos tristes. 

Habacuc era o mais triste. Como desejaria que o rei, seu pai, o tomasse ao colo, 

contasse histórias, falasse de regiões longínquas e misteriosas, de matas verdejantes e 

rios caudalosos- país as Amazonas! (Scliar, 1991, p. 13).  

 

De acordo com Borges Filho (2007, p. 50), em uma abordagem topoanalítica, a 

concepção de ambiente dá-se pela “soma do cenário ou natureza mais a impregnação de um 

clima psicológico”. O cenário palaciano, construído no romance, é um espaço de riqueza e 

domínio do rei Salomão, figura patriarcal que mantinha muitas mulheres e abundante 

descendência, mas esse excesso aponta para um vazio, a atmosfera emocional daquele lugar era 

marcada pelo desamparo afetivo e a falta de pertencimento. Vemos que a conjunção, apontada 

por Borges Filho (2007), faz-se notar no romance de modo a observarmos a construção de um 

ambiente topofóbico para Habacuc, conforme vê-se no seguinte trecho:  

 

[...] cortem a mim ao meio, tinha vontade de gritar o jovem Habacuc. Diferença não 

fará, eis que por dentro dilacerado já estou; piquem-me em mil, em dez mil, matem-

me, terminem com este sofrimento.  

Boas razões tinha para lamentar-se. Ainda bebê, morrera-lhe a mãe. Criaram-lhe as 
mulheres do harém. A todas sentia-se grato, mas a nenhuma podia aplicar o sagrado 

nome de mãe. Desprovido de laços de afeto, desamparado no mundo, descrevia a si 

mesmo como sargaço flutuando e oscilando ao sabor das ondas no vasto mar da 

existência (Scliar, 1991, p. 13). 

 

O narrador observa que os sentimentos de Habacuc se modificam gradualmente até que 

“a frustração transformou-se em ódio” (Scliar, 1991, p. 13). No palácio, há ainda um espaço 

simbólico que concentra essa atmosfera de descontentamento: era junto a uma muralha onde os 

irmãos encontravam-se frustrados, os filhos de Salomão, para partilhar suas queixas:  

 

Habacuc não estava sozinho em sua amargura. Outros filhos de Salomão 

experimentavam o mesmo sentimento. Que procuravam compartilhar entre si. Ao cair 

da tarde, numeroso grupo reunia-se junto à muralha para, em conjunto, censurar a 

conduta de um pai tão poderoso quanto omisso. Não que gostassem um dos outros; ao 

contrário. Miravam-se, com raiva, ora com inveja (será que Salomão trata-o melhor 
que a mim?) (Scliar, 1991, p. 14).  

 

Habacuc é surpreendido ao ser convocado pelo pai para estar em sua presença. Alimenta 

a esperança de que se lembrara dele a ponto de confiar-lhe uma missão. Contudo, nem chegou 

a vê-lo, embora desejasse muito, e recebe apenas a ordem transmitida por mensageiros: 



99 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

“viajarás para Caldéia. A Caldéia, sabes? Lá onde eles dominam as artes da magia. E levarás 

uma missiva do rei, pedindo que te aceitem na Ordem dos magos. Voltarás quando estiveres 

pronto” (Scliar, 1991, p. 23). O rei, ao enviá-lo, não age movido por afeto. Salomão deseja 

formar um mago que lhe sirva. Habacuc parte, permanecendo vinte anos na Caldéia, 

aprendendo as artes da mágica. Após o regresso, como mago, o pai lhe impõe uma nova missão, 

encontrar uma amazona, mas o filho recusa obedecer, integralmente, às ordens do pai e passa a 

seguir um projeto próprio: criar uma vida.  

Ao contrário de Habacuc, Mascarita, no romance O falador (1991), tinha uma relação 

distinta com o pai, o judeu Dom Salomon. A relação era respeitosa e calorosa. O narrador, amigo 

de Mascarita, deixa entrever a sua visão sobre a relação do amigo e de seu pai: “fiquei 

impressionado com o afeto e as atenções que Mascarita prodigalizava a seu pai, um ancião 

encurvado, barba crescida, que arrastava os pés deformados pelos joanetes em sandálias que 

pareciam coturnos romanos” (Vargas Llosa, 1988, p. 12). Habacuc, ao contrário da relação entre 

Mascarita e Dom Salomon, sai rumo ao encontro da amazona, a pedido de Salomão, seu pai, 

mas por ódio e frustração decide desobedecê-lo. 

A coincidência onomástica entre os pais, Dom Solomon em O falador (1988), e Salomão 

em Cenas da vida minúscula (1991), adquire relevo simbólico quando lida à luz das reflexões 

de Joel Candau sobre o nome próprio como inscrição identitária e memorial. Conforme Candau 

(2016, p. 67–68) explicita: “o nome é sempre uma questão identitária e memorial”. Nesse 

sentido, o nome Salomão, tanto no romance de Scliar quanto no de Vargas Llosa, condensa uma 

herança judaica de memória, tradição e pertencimento.  

Os descendentes de Habacuc, os seres minúsculos, carregam essa herança, configurando 

uma linhagem híbrida, na qual a linhagem judaica se cruzará com a indígena amazônica. Desse 

modo, ao fundir elementos judaicos e indígenas, Scliar evoca a dinâmica diaspórica e étnica do 

judeu, não mais ancorada somente em sua terra de origem, mas na terra que o acolheu de modo 

que, 

 

a realidade cultural híbrida/diaspórica, resultado da encruzilhada de culturas pelos 

fenômenos da imigração e também da migração (interna), não pode ser entendida sem 

uma reformulação do conceito do subalterno, isto é, da alteridade, do étnico, ou do 

outro, não somente de sua origem mas de onde ele fala atualmente (Vieira, 2004, p. 
82).  

 

Em O falador (1988), o deslocamento onomástico de Saul Zuratas também pode ser 

observado. O personagem não substitui simplesmente Saul por um novo nome; ele passa a ser 

designado por apelidos e funções: Mascarita, denominação que remete à marca física em seu 



100 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

rosto e falador, pela função narrativa desempenhada entre os machiguengas. Torna-se um 

sujeito sem nome próprio. 

 

A Amazônia é o lugar da topofilia de Mascarita. É ali que ele se torna um falador 

machinguenga, passando a viver e a aprender com os nativos. Aos poucos, incorpora a 

cosmogonia, mesmo que haja, como o processo transcultural pressupõe, resquícios de sua 

origem urbana ocidentalizada. A palavra topofilia é um neologismo que diz respeito aos “laços 

afetivos dos seres humanos com o meio ambiente material” (Tuan, 1980, p. 107), e é 

precisamente esse vínculo que se manifestará na relação de Mascarita com a floresta amazônica. 

Antes de deslocar-se para esse novo espaço, em uma conversa com seu amigo, Mascarita 

estabelece uma analogia entre os indígenas e o povo judeu. Em suas palavras, salienta: “eu 

identifico os indígenas da Amazônia com o povo judeu, sempre perseguido por sua religião e 

seus costumes diferentes dos do resto da sociedade” (Vargas Llosa, 1988, p. 29). A observação 

revela sua percepção das experiências de exclusão e resistência compartilhadas entre ambos os 

grupos. 

Em uma passagem narrativa, Mascarita, já imerso na selva amazônica, vivencia uma 

experiência mística. Durante uma aventura, luta contra a força das águas para não ser levado 

pela chuva torrencial amazônica, sendo arrastado pela correnteza, conseguindo, a seguir, 

amparar-se em um tronco, onde adormece. No sonho, confirma seus sentimentos pela terra que 

o resguardava: “que alegria, sentindo a terra sob o meu corpo. Era macia, morna. Úmida, 

também. Ehé, aqui estou, cheguei. Este é o meu mundo. Esta é a minha casa. O melhor que me 

aconteceu é viver aqui, nesta terra, não na água, não no ar” (Vargas Llosa, 1988, p. 109). 

Plenamente integrado à vida na selva amazônica e à comunidade machiguenga, 

Mascarita comprova seus afetos pelo lugar e pelo povo com quem vive: “o povo que ando agora 

é o meu. Antes, eu andava com outro povo e pensava que era o meu. Não havia nascido ainda. 

Esse outro povo ficou para trás” (Vargas Llosa, 1988, p. 189). Além disso, há mais um espaço 

a ser mencionado. Era “uma quebradinha no rio Timpshía, onde havia os machiguengas (Vargas 

Llosa, 1998, p. 185), espaço que se constitui como marco emocional ao personagem: “foi lá 

[...] cada vez que passo perto dessa quebrada, meu coração volta a dançar. ‘Aqui nasci a segunda 

vez’, pensando. ‘Aqui voltei sem ter ido’ dizendo. Assim comecei a ser quem sou (Vargas Llosa, 

1988, p. 185).  

Em Cenas da vida minúscula (1991), é um dos descendentes de Habacuc, filho direto 

do rei Salomão, que irá ter experiências de topofilia na Amazônia. Esse novo Habacuc, herdeiro 



101 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

da tradição mágica inaugurada por seu antepassado, dá continuidade à dinastia de magos que 

atravessa tempos e espaços diversos, percorrendo séculos: do Oriente à Europa, da Europa à 

América, até a Amazônia. Esses descendentes ainda estão empenhados em criar um ser vivo. 

Em terras amazônicas, um deles, também chamado de Habacuc, realiza o desejo de seus 

antepassados, criar um ser vivo, com auxílio de elementos orgânicos da selva tropical. 

Um desses elementos foi extraído de uma forma vegetal: uma planta carnívora de 

tentáculos verdes e folhas imponentes, que engoliu a amazona e impediu que Habacuc fosse 

morto. A amazona era justamente a criatura cuja existência o rei Salomão ansiava copiosamente 

comprovar. Ao encontrar-se com ela, Habacuc reage de modo exacerbado, tomado por uma 

“uma emoção inimaginável, da qual tivera apenas uma pálida ideia quando, enterrado, quase se 

dissolvera na essência cósmica” (Scliar, 1991, p. 84). Em contraste com essa reação, a amazona 

não esboçava expressão benevolente, o mataria se não fosse a intervenção da planta carnívora. 

Após o episódio, Habacuc passa a examinar o vegetal que o salvara, com o olhar de um 

naturalista e, a partir de sua matéria orgânica, cria um ser vivo. 

 

Habacuc então pôs mãos à obra. De uma árvore próxima extraiu grande fruto, 

semelhante a uma cabeça. Partiu-o em dois, removeu a polpa. Numa das metades pôs 

um pouco de terra (o frio e o seco). Da planta, trouxe um pouco de líquido com os 

resíduos da amazona frio, úmido) e colocou-o também no recipiente. Acrescentou 

coágulos de sangue (quente, seco) tirados de seu rosto, notando satisfação que 
imediatamente se liquefaziam. Quanto ao quente e úmido... O seu próprio esperma, 

obtido com algum esforço. Esperou que anoitecesse e depositou cuidadosamente a 

cabeça no centro da clareira, num lugar iluminado pelos raios da lua. Agora era esperar 

(Scliar, 1991, p. 88-89).  

 

E assim criava uma pequena mulher, minúscula mulher nascida da própria terra, da 

matéria viva.  A topofilia, amor à terra, ganha aqui um desdobramento: o ser humano sonhado 

por Habacuc é gerado a partir da fusão da matéria vegetal e da matéria humana. A terra é 

ingrediente fértil para gerar a criaturinha. Seus componentes minerais e sua matéria orgânica 

produzem uma “fertilidade do solo que propicia o vigor da vegetação, que desse modo se 

autossustenta, ao mesmo tempo alimentando igualmente animais e humanos” (Nascimento, 

2021, p. 216). A origem desse novo ser está diretamente vinculada ao vegetal, isto é, a uma 

planta carnívora e ao esperma humano de Habacuc, constituindo o processo de gênese da 

mulherícula. Assim, os seres minúsculos que descendem da criação de Habacuc carregam em 

sua memória corporal, como matriz genética, vegetais tropicais da floresta amazônica. A 

formação da criatura resulta de uma fusão fértil entre humano e vegetal, aproximando-se 

simbolicamente do que Dominique Lestel (2016, p. 136-137) denomina “comunidades 



102 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

híbridas”, espaços nos quais seres heterogêneos, animais, vegetais e até entidades espirituais, 

coexistem e agem conjuntamente.  

Em outra passagem, há ecos de sentimentos de bem-estar de Habacuc com a terra 

estando enterrado nela até o pescoço. Para chegar à Amazônia, o personagem logra viagem para 

a América e, com ele, seguem tripulantes de origens diversas, “uns espanhóis, outros 

portugueses, alguns venezianos” (Scliar, 1991, p. 75). Ao aportarem em terras amazônicas, 

procuram instalar-se rapidamente, tomados pelo entusiasmo diante da exuberância associada às 

narrativas míticas sobre a terra do Eldorado. No início da permanência, “aprenderam a caçar e 

pescar, a identificar estranhos frutos [...] até uma bebida alcoólica conseguiram preparar, do 

sumo de uma certa planta” (Scliar, 1991, p. 77), adaptando-se gradualmente ao novo espaço. 

Com o passar do tempo, entretanto, a ausência de mulheres passa a ser sentida pelo grupo e 

gera tensões crescentes. Nesse contexto, Habacuc, o mago que os acompanhava, torna-se alvo 

de ameaças e coerções, chegando a sofrer punições impostas pelos tripulantes, que o 

constrangem a criar fêmeas destinadas à satisfação masculina. É nesse contexto que Habacuc é 

enterrado até o pescoço, como forma de punição, na tentativa de forçá-lo a ceder às ameaças. 

No entanto, a cena revela que, em vez de sofrimento, o contato com a terra reforça a integração 

entre corpo e solo no espaço amazônico, evidenciando uma relação de pertencimento e de 

enraizamento na nova terra: 

 
E ali Habacuc ficou. Mas se os homens imaginavam que estavam a castigá-lo, 

enganavam-se. Nos primeiros momentos sentiu-se angustiado, aterrorizado mesmo. 

Em seguida, porém acalmou-se, e foi invadido por uma sensação como nunca 

experimentara, uma beatitude que nem fugazmente conhecera. Estava bem, ali, estava 

tranquilo. Para essa tranquilidade, para este bem-estar, sem dúvidas colaborava muito 

o contato com a terra que ao contrário de outras que conhecera, não era fria e seca, 

mas sim morna e úmida [...] talvez outras terras fossem impermeáveis ao fluxo de 

energia, inapropriadas para trocas emocionais (Scliar, 1991, p. 80-81). 

 

Esse contato físico com o solo não se reduz a uma experiência sensorial, “dimensão 

tátil” (Tuan, 1980, p. 107), imprimindo uma inversão simbólica da relação entre o homem e a 

natureza: o solo amazônico, morno e fértil. A imagem de Habacuc parcialmente enterrado, 

imerso na matéria viva da floresta, integra-se enquanto ser humano à terra de forma orgânica.  

 Habacuc, o mago fundador da dinastia, no chão da Europa, já havia tentado criar vida 

a partir de uma leguminosa, amparando-se no místico matemático Pitágoras, resultando na ação 

de semear feijões. Pitágoras acreditava que as favas possuíam a forma de um embrião humano 

e poderiam conter alma humana, por isso havia proibido seus discípulos de plantá-los e colhê-

los. Habacuc decide plantá-los em uma caverna, mas acaba por comê-los acometido por uma 



103 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

imensa fome. Não deu fruto algum, tampouco vida alguma gerou após consumi-las. Somente 

na terra amazônica criará, com ajuda da vegetalidade tropical, um ser vivo, conforme vimos na 

passagem anterior. 

Em O falador (1988), de Vargas Llosa, Mascarita convive com os machiguengas na 

floresta amazônica, tornando-se um falador. Conta e reconta as histórias que aprende ouvindo 

os machiguengas, ajudando a manter a tradição oral do povo originário. Em suas narrações, vê-

se a importância das formas vegetais ou vegetalidade e da animalidade na cosmovisão e no 

modelo cultural de natureza dos machiguengas. Por vegetalidade entende-se, segundo o 

dicionário, “natureza ou qualidade do que é vegetal3”. Já animalidade, segundo a mesma fonte, 

é o “conjunto de qualidades ou atributos animais4”.  Desse modo, vê-se que a animalidade, a 

vegetalidade e a humanidade se articulam em uma relação de corpo e espírito. Segundo Descola 

(1986, p. 120 apud Viveiros de Castro, 2022, p. 356), na concepção ameríndia, “o referencial 

comum a todos os seres da natureza não é o homem enquanto espécie, mas a humanidade 

enquanto condição”. A humanidade, nesse sentido, constitui uma condição originária do ser na 

natureza, compartilhada por humanos, animais, vegetais e demais existentes, o que permite 

compreendê-los como sujeitos. Como afirma Viveiros de Castro (2002, p. 356), “a condição 

original comum aos humanos e animais não é a animalidade, mas a humanidade”. Diante disso, 

não se compreende o homem enquanto espécie, mas enquanto ser da natureza com condição de 

humanidade, assim como os demais seres, todos atravessados por uma mesma interioridade 

cosmológica. Essa interioridade comum se manifesta de maneira diferenciada nos corpos, 

produzindo múltiplas formas de existir e de perceber o mundo. 

Na narrativa, o falador ouve e aprende a cosmogonia machiguenga, aprende e narra a 

mitologia ameríndia ficcionalizada na qual os seres humanos e não humanos compartilham uma 

origem comum, sendo moldados por forças que ainda agem no presente. Ouvindo um 

Tasurinchi, um personagem cósmico, o falador aprende como eles se relacionam com a planta 

urucu de forma espiritual. O mesmo ocorre com o animal moritone, um passarinho.  O relato 

explica que, para salvar os machiguengas, o vegetal urucu comunica-se com um menino do 

povo, uma das mães do menino era a Inaenka, uma mulher-dano que queimava e destruía outros 

seres. Ao ouvir a planta e acatar o seu chamado, o menino torna-se, junto a ela, um ser no qual 

os machiguengas guardam profundo reconhecimento: “Graças à planta do urucu e ao passarinho 

                                            
3 "vegetalidade", in Dicionário de Língua Portuguesa Infopédia [em linha], 2003-

2025, http://infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa/vegetalidade.  
4 “animalidade”, in Dicionário de Língua Portuguesa Infopédia [em linha], 2003-

2025, https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa/animalidade.  



104 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

moritoni andamos, Tasunrichi. Sem ela, sem ele, os homens que andam teriam desaparecido” 

(Vargas Llosa, 1988, p. 173). A relação entre humanos e não humanos manifesta-se no modo 

como o menino escuta e corresponde ao chamado da planta de urucu: 

 
Havia ali por perto um pé de urucu. Um dos filhos da mulher-dano notou que a 
plantinha estendia seus ramos e agitava suas folhas na direção dele. Queria dizer-lhe 

alguma coisa, talvez? O menino aproximou-se dela e se abrigou sob o bafo ardente de 

seus frutos. “Eu sou Potsotiki”, ouviu-a dizer com voz tremula. “Inaenka, sua mãe, 

acabará com o povo que anda se não fazemos alguma coisa.” “Que podemos fazer?”, 

entristeceu o menino. “[...] se eles desaparecerem, o sol cairá. Deixará de aquecer o 

mundo [...]” “Eu a ajudarei” disse o menino. “Que devo fazer?” (Vargas Llosa, 1988, 

p. 176).      

 

Em outro momento, alguns animais unem-se para uma retaliação contra um Tasunrichi, 

que havia matado um animal proibido: um veado. Ele adverte ao falador para que não faça o 

mesmo, para seguir as regras e “comer o devido e respeitar as proibições” (Vargas Llosa, 1988, 

p. 168). No relato desse personagem cósmico ao falador, ele descreve como foi afastando-se da 

lei gradualmente. Primeiro matou um veado, esperou a consequência, que não veio, logo 

envaideceu-se imaginando não ser verdadeira a regra. A partir disso, passou a caçar e matar 

veados com frequência, alimentando-se deles e oferecendo à esposa. Mas, quando menos 

esperava, os veados reunidos em bando uniram-se para a vingança. Mesmo diante de vários 

deles, Tasunrichi não conseguia atingi-los, errou todas as flechadas que lançou de cima de uma 

árvore. Os animais passaram a movimentar-se abaixo dela, espreitando-o até o escurecer: 

 

Aí estavam a seus pés. Havia muitíssimos. Uma floresta de veados, era. Um após o 

outro, de maneira ordenada, sem se impacientar, sem estorvar, marravam a árvore. 

Primeiro como que brincando, depois mais forte. Mais forte. Ele estava triste. “Assim 
vou cair”, dizendo. Nunca poderia acreditar que, antes de ir, estaria igual um macaco 

shimbillo agarrado a um galho, tentando não afundar naquela escuridão de veados. 

Resistiu toda a noite, entretanto. Suando e gemendo ele resistiu, antes que se 

cansassem os braços e as pernas. Ao amanhecer, extenuado, deixou-se escorregar. 

“Devo aceitar minha sorte”, dizendo (Vargas Llosa, 1988, p. 172). 

 

A relação harmoniosa entre humano e animal aparece na narrativa não apenas entre os 

machiguengas na floresta, mas já sinaliza na própria vida doméstica de Mascarita, Saul Zuratas 

antes de seu deslocamento. No início do romance, o narrador amigo observa que Saul mantinha 

em casa um papagaio, ao qual dera o nome de Gregor Samsa que repetia constantemente o 

apelido de Saul: Mascarita. Esse convívio familiar com a ave, aparentemente simples, já 

anuncia a sensibilidade que mais adiante se aprofundará na selva amazônica, quando sua ligação 

com os papagaios retorna como parte de sua integração à cosmogonia machiguenga. Vê-se a 

ligação do falador com esse animal crescer gradativamente, os papagaios o acompanhavam em 



105 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

suas andanças pela floresta, até o momento que se comunicam de maneira singular, ele e os 

papagaios, todos faladores: “Você é falador, não é? [...] Não nos parecemos por acaso?” (Vargas 

Llosa, 1998, p. 202), dizia um papagaio ao falador.  

Desde os primeiros relatos sobre o território americano, o papagaio figura como 

elemento recorrente da fauna, é associado à exuberância natural e, sobretudo, à capacidade de 

imitar a voz humana. Essa característica fez da ave um signo do imaginário colonial e da 

repetição do discurso, amplamente registrado por cronistas e viajantes como parte do inventário 

da natureza americana, como aponta Carvalho (2002, p. 178): 

 
O papagaio há muito tempo faz parte do repertório imaginário que remete ao Brasil. 

Desde a carta de Pero Vaz de Caminha, a exoticidade e as cores vibrantes da ave e a 

característica de imitar a voz humana – levando muitos europeus a acreditarem que o 
papagaio era um ser racional – chamaram a atenção. Não é difícil achar menções a 

eles, tanto em fontes escritas como iconográficas. No período colonial, grande número 

de aves vindas do Novo Mundo eram exportados para a Europa e, dentre elas, os 

papagaios se destacavam. 

 

No plano literário, no romance arrolado, o papagaio representa a transmissão pela 

reiteração da palavra, aproximando-se da figura do falador machiguenga, cuja função é repetir 

e recontar as histórias do grupo. Assim, o falador preserva a memória coletiva por meio da 

repetição, fazendo da oralidade um gesto de continuidade cultural. 

Mascarita narra, ainda, a relação especial que estabeleceu com um papagaio que salvou 

ainda no ninho, recém-nascido. A papagaia-mãe bicava a pequena ave e ele não entendia o 

motivo até perceber que o filhote possuía uma pata torta e dedinhos cotos. Mascarita deduziu 

que a mãe o rejeitava por essa diferença, como, segundo ouvira, algumas mães humanas e não 

humanas faziam por não aceitarem filhos fora do padrão esperado. Ele aceitou o lourinho, 

acolheu-o e até identificou-se com ele. Depois de crescido, carregava-o no ombro, ensinando-

o a chamar pelo apelido, que, como o papagaio Gregor Samsa, repetia o nome de Mascarita. 

Há ainda na narração do falador, práticas xamânicas profundamente vinculadas ao uso 

ritual da flora e à cosmologia indígena. Vê-se que o banho com água de tohé, a aspiração do 

vapor e a aplicação de tintura de urucu no alto da cabeça constituem um protocolo de cura 

baseado na crença de que os elementos naturais, plantas e substâncias como o fumo possuem 

agência espiritual e capacidade de restaurar a integridade do corpo e da alma. O gesto de 

“esfregar a tintura até que ficasse vermelho” (Vargas Llosa, 1988, p. 52), medicinal e simbólico, 

é uma forma de reequilibrar o campo energético. O experiente machiguenga cumpre uma função 

análoga à do pajé: ele conhece a linguagem das plantas, manipula seus saberes e age como 

mediador entre o visível e o invisível, entre a dor do corpo e a desordem espiritual. Assim, o 



106 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

episódio narrado por Mascarita insere-se na cosmologia indígena em que plantas, espíritos, 

cores e vapores compõem uma prática de cura. 

 Vemos que ambos os personagens têm um contato com a terra, com a sua vegetalidade 

e a sua animalidade, em uma relação sentimental, vivencial e existencial com o espaço, como 

aponta Borges Filho (2007). É, portanto, uma relação entre o humano e o não-humano, objeto 

da ecocrítica, campo que, segundo Greg Garrard (2007), investiga as formas pelas quais a 

literatura expressa as complexas interações entre natureza e cultura. O autor aprofunda essa 

discussão ao definir o campo como a confluência entre literatura e meio natural. 

De acordo com Garrard (2007), a Terra era venerada pelos povos paleolíticos como uma 

figura de Magna Mater ou Grande Mãe, a terra como Mãe nutriz, fonte mantenedora de toda a 

vida. Com o advento da modernidade e da filosofia natural, concebeu-se outra visão, advinda 

de uma ideia mecanicista de ser a Terra, um universo redutível a uma montagem de peças, com 

leis regulares as quais o homem poderia decifrar e dominar. Contudo, nas narrativas de Vargas 

Llosa e Scliar, vê-se um retorno ao mito Mãe-Terra – Pacha mama: fonte de toda a vida, 

provedora de alimento e de abrigo. Mircea Eliade (2008, p. 210) observa que chegou até a 

contemporaneidade um vasto conjunto de mitos e rituais vinculados à Terra, às divindades 

telúricas e à figura da Grande Mãe, de modo a constituir “em certo sentido os próprios 

fundamentos do cosmos, a Terra é dotada de multivalência religiosa. Ela foi adorada porque ela 

‘era’, porque se mostrava e mostrava, porque dava, produzia frutos, recebia”. Nos mitos e ritos, 

a Terra é valorizada por sua capacidade inesgotável de gerar vida, sendo concebida como Terra-

Mãe e matriz universal.  

A recuperação desse mito originário, representado pela Pacha mama, reaproxima o 

homem do sentido primeiro de pertencimento à Terra. Conforme lembra Cícero Galeno Lopes 

(2007, p. 384), “a Terra, a natureza, não é lugar maldito e selvagem onde devem sobreviver os 

pecadores expulsos do paraíso. Pertencemos a ela, somos parte dela, somos seus filhos, ela 

representa a fertilidade, porque é o ventre de onde proviemos e onde dormiremos”. É a terra 

que nutre e que personifica o princípio da vida criada por Habacuc ou a vivência e existência 

em harmonia com ela e com os filhos da Terra, como fez Mascarita.  

 Nessa mesma direção, Ailton Krenak (2020) reafirma a necessidade de reconhecer os 

seres humanos como parte integrante de um grande organismo vivo, a Terra, constituído por 

matéria orgânica e inorgânica, rompendo com uma concepção moderna que historicamente 

instituiu a separação entre humanidade e natureza, conforme declara: “eu não percebo que 

exista algo que não seja natureza. O cosmos é natureza. Tudo em que eu consigo pensar é 



107 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

natureza” (Krenak, 2020, p. 83). Krenak propõe não apenas um deslocamento epistemológico, 

mas um reenraizamento do humano na Terra-mãe, entendido como retorno a uma condição 

relacional em que o corpo, a memória e o território se entrelaçam. 

Nesse sentido, nos romances analisados, a experiência de recomposição do vínculo entre 

a topopatia, a vegetalidade ou formas vegetais, a animalidade e a humanidade atua na 

reconfiguração das identidades deslocadas. Ao se reinscreverem nesse espaço, os personagens 

reencontram, de modo entrelaçado, a humanidade, a animalidade e a vegetalidade que os 

constituem, em um processo que tensiona as fronteiras entre o humano e o inumano. 

 

Considerações finais 

 

Nas narrativas O falador (1988), de Mario Vargas Llosa, e Cenas da vida minúscula 

(1991), de Moacyr Scliar, o espaço não se mostra apenas como paisagem ou cenário, mas como 

ambiente que repele e acolhe os personagens. A floresta, território onde confluem o humano e 

o não-humano, instaura-se como solo acolhedor. Ali, Mascarita e Habacuc representam a 

experiência do homem relacionando-se de maneira profunda com a natureza, criam laços com 

o solo amazônico, morno e fértil, são envolvidos pela vegetalidade e pela animalidade tropical. 

A Amazônia, nesse sentido, é um espaço que colige culturas e múltiplos sujeitos em sua 

diversidade. 

Na confluência entre topofobia e topofilia, o exílio converte-se em pertença, e o 

afastamento da origem se transforma em reencontro com o essencial. Em última instância, o 

que se delineia nessas obras é a compreensão de que habitar é também ser habitado: o espaço 

não é mero contorno, mas dimensão viva que penetra o sujeito e o constitui. A morada que 

habita em Mascarita e em Habacuc é também a que deveria habitar em todo ser humano, o 

impulso de reenraizar-se na terra-mãe, buscando um equilíbrio entre aqueles que a habitam. 

 

Referências   

ANIMALIDADE. In: INFOPÉDIA [on-line]: Dicionários Porto Editora, 2025. Disponível 

em: ANIMALIDADE | Dicionário Infopédia da Língua Portuguesa. Acesso em: 24 dez. 2025. 

 

BERND, Zilá (Org.). Dicionário das mobilidades culturais: percursos americanos. Porto 

Alegre: Literalis, 2010.  

 

BENJAMIN, Walter. O Narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: Magia e 

técnica, arte e política: ensaios sobre a literatura e história da cultura. Tradução de Sérgio 

Paulo Rouanet. 7 ed. São Paulo: Brasiliense, 1994, p. 197-221. 



108 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

BORGES FILHO, Ozíris. Espaço e literatura: introdução à topoanálise. Franca, São Paulo: 

Ribeirão Gráfica e editora, 2007.  

 

BOURNEUF, Roland; OUELLET, Réal. O universo do romance. Tradução de José Carlos 

Seabra Pereira. Coimbra: Almedina, 1976.  

 

CANDAU, Joël. Memória e identidade. Tradução: Maria Letícia Ferreira. São Paulo: Editora 

Contexto, 2016. 

 

CARVALHO, Marina Helena Meira. Três papagaios e o Brasil na Segunda Guerra Mundial: 

disputas representacionais e o cotidiano da guerra. Revista Maracanã, Rio de Janeiro, n. 30, p. 

175-202, maio/ago. 2022. Disponível em: file:///C:/Users/angem/Downloads/Dialnet-

TresPapagaiosEOBrasilNaSegundaGuerraMundial-8632509.pdf. Acesso em: 24 dez. 2025. 

 

COHEN, Jeffrey Jerome. A cultura dos monstros: sete teses. In: Pedagogia dos monstros – os 

prazeres e os perigos da confusão de fronteiras. (Org.). COHEN, Jeffrey Jerome. Tradução de 

Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. p. 25-60. 

 

CONDE-SILVA, Alessandra F. Iconografia do judeu na Amazônia. In: Ecos Sefarditas Judeus 

na Amazônia. (Org.). Alessandra Conde e Silvia Benchimol. Rio de janeiro: Talu Cultural, 

2020.  

 

ECO, Humberto. História da feiura. Tradução de Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: Record, 

2007. p. 266-269. 

 

COUTINHO, Eduardo. Literatura comparada na América latina: ensaios. Rio de Janeiro: 

EdUERJ, 2003. 

 

ELIADE, Mircea. Tratado de histórias das religiões. Tradução de Fernando Tomaz e Natália 

Nunes. São Paulo: Martins Fontes, 2008. p. 193-212. 

 

GARRARD, Greg. Ecocrítica. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2006. 

 

HOMERO. Odisseia. Tradução de Carlos Alberto Nunes. 25. Ed. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2015. 

 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

 

LESTEL, Dominique. A animalidade, o humano e as ‘comunidades híbridas’. In: MACIEL, 

Maria Esther (org.). Pensar/escrever o animal: ensaios de zoopoética e biopolítica. 

Florianópolis: Editora da UFSC, 2011. p. 23-54.  

 

LOPES, Cícero Galeano. Mãe Terra. In: BERND, Zilá (Org.). Dicionário de figuras e mitos 

literários das Américas. Porto Alegre: Tomo Editorial/Editora da Universidade, 2007. p. 383-

387.  

 

PLIGIA, Ricardo. Tres propuestas para el nuevo milênio (y cinco dificultades). Beunos Aires: 

Fondo de Cultura Económica, 2001.  

 



109 

 

Revista A Palavrada (ISSN 2358-0526), 28, jul-dez, p. 90-109, 2025 - 2ª edição 

 

PIZARRO, Ana. O voo do tukui. Tradução: Julia Borges da Silva e André Magnelli. São 

Paulo: Biblioteca Básica Latino-americana, 2022. 

 

RELPH, E. C. As bases fenomenológicas da Geografia. Geografia, Rio Claro, v. 4, n. 7, p. 1–

25, 1979.  

 

SCLIAR, Moacyr. Cenas da vida minúscula. Porto Alegre: L&PM, 1991.  

 

TUAN, Yi-Fu. Topofilia: um estudo da percepção, atitudes e valores do meio ambiente. 

Tradução: Lívia de Oliveira. São Paulo: DIFEL, 1980. 

 

VARGAS LLOSA, Mario. O falador. Tradução de Remy Gorga, filho. 3º ed. Rio de Janeiro: 

Francisco Alves, 1988. 

 

VEGETALIDADE. In: INFOPÉDIA [on-line]: Dicionários Porto Editora, 2025. Disponível 

em: vegetalidade | Dicionário Infopédia da Língua Portuguesa. Acesso em: 24 dez. 2025. 

 

VIERA, Nelson H. Estudos Culturais Judaico-Brasileiros e Latino-Americanos: Uma 

Abordagem Para Mapear o Híbrido-Diaspórico. In: A Experiência Cultural Judaica no Brasil: 

Recepção, Inclusão e Ambivalência. (Org.). GRIN; VIIERA. Rio de Janeiro: Topbooks, 2004. 

p. 81-100. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de 

antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2002. 

 

WELLEK, René; WARREN, Austin. Teoria da literatura e metodologia dos estudos 

literários. Tradução de Luiz Carlos Borges. São Paulo: Martins Fontes, 2003.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido: 12/08/2025  

Aprovado: 27/09/2025  

Publicado: 27/12/2025 


