ARTIGO

Caderno 4 Campos

Periédico Discente de Antropologia - PPGA/IFCH/UFPA. ISSN 2595-184X

W

Um catoélico ao seu modo: as praticas de feiticaria de Manuel
Pacheco de Madureira (1765-1766)

A Catholic in his own way: the witchcraft practices of Manuel Pacheco de
Madureira (1765-1766)

Jalio Cézar Ruela Gama!
PPGH-UNIFAP
juliogamal26@gmail.com — https://orcid.org/0009-0005-4672-9766

Resumo

O presente artigo tem como tematica a religiosidade popular no espago da Amazonia colonial. Nesse
sentido, trazemos como problematica a reflexdo sobre os limites do projeto de coloniza¢io na Amazonia,
com énfase nas questdes religiosas populares, a partir da compreensao da experiéncia de um sujeito no
contexto da Visitagao do Santo Oficio ao Grao-Para (1763-1773). O trabalho tem como fonte o processo
inquisitorial n® 2697, de Manuel Pacheco de Madureira, acerca de seu caso de feiticaria (1765-1766). Por
meio da micro-histéria, do conceito de circularidade cultural e de uma breve discussio sobre a
religiosidade popular na América Portuguesa e na Amazonia, abordaremos a especificidade da fé nestes
espacos, demonstrando que se forjou uma identidade catdlica propria, de carater heterogéneo, diante da
qual o poder inquisitorial buscava operar tentativas de simplificacdo e controle.

Palavras-chave: Religiosidade Popular. Feiti¢aria. Amazonia Colonial.

Abstract

This article addresses the theme of popular religiosity in colonial Amazonia. In this sense, it proposes a
reflection on the limits of the colonization project in the Amazon, emphasizing popular religious issues
through the experience of an individual within the context of the Holy Office's Visitation to Grao-Para
(1763-1773). The primary source for this study is the inquisitorial process no. 2697 of Manuel Pacheco
de Madureira concerning his witchcraft case (1765-1766). By employing microhistory, the concept of
cultural circularity, and a brief discussion on popular religiosity in Portuguese America and the Amazon,
we address the specificities of faith in these spaces. We demonstrate that a unique and heterogeneous
Catholic identity was forged there, upon which inquisitorial power sought to impose attempts at
simplification and control.

Keywords: Popular religiosity. Witchcraft. Colonial Amazonia.

I Mestrando em Histéria Social pelo Programa de Pés-Gradua¢io em Historia da Universidade Federal do Amapa (PPGH-
UNIFAP). Graduado em Histéria pela mesma instituicio (UNIFAP).

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

1. INTRODUCAO

Atualmente ja reconhecemos que a Amazonia colonial se configurou, aos olhos das
autoridades eclesiasticas, como “uma terra de muitos feiticeiros e outros hereges”. O
estudo da professora Maria Oliveira evidencia que a regido Amazonica® desde o século
XVII experimentava os “remédios das almas” do Santo Oficio. Mesmo nao possuindo
um tribunal instalado na regido, o espago contava com uma significativa vigilancia da
malha inquisitorial que era constituida basicamente de comissarios e familiares. Dessa
forma, denuncias e noticias eram reportadas ao Tribunal de Lisboa sobre as “operagoes
suspeitas” contra Santa Fé Catdlica na Amazonia Portuguesa (Oliveira, 2010, p. 58).
Contudo, na segunda metade do século XVIII, o braco largo da Santa Inquisicao se

apresentava de modo mais incisivo naquelas terras com a Visitagao do Santo Oficio ao
Estado do Grio-Para e Maranhio em 1763.

Apobs algumas Visitagdes realizadas ao espaco da América Portuguesa, a regiao
Norte recebia a ultima e mais longa inspe¢ao sobre as heresias contra a fé e a moral na
Amazonia. Varios pesquisadores, inquietos com a sua “excepcionalidade” pelo momento
de declinio da Inquisi¢io, se debrucaram sobre suas motivac¢oes e desdobramentos’ e
nesse processo compreendeu-se que, mesmo carregando suas particularidades, a Visitagao
ainda pertencia ao seu tempo. Sem perder a sua prépria logica e modo de agir ela
demonstrava estar intimamente relacionada com a politica pombalina na regiao Norte da
colonia, ou seja, fazia parte de um projeto de colonizagao e “civiliza¢ao” na consolidagao
dos novos dominios lusitanos na Amazonia (Mattos, 2012, p. 31-35).

Contudo, é importante salientar que, longe de uma separacao cabal entre estado e
igreja, o momento revelava um fortalecimento do poder régio pautado na doutrina do
regalismo que apresentava como finalidade subordinar o poder eclesiastico. Assim, eles
deveriam ser complementares na politica pombalina, contudo nio seriam equivalentes,
evidenciando uma regulagem entre os poderes de Deus e do Rei. Dessa forma, a
“extraordinaria” Visitagdo ganhava carater duplo, foi regalista e catdlica, atuando no
levantamento de informagoes sobre as pessoas e as terras daquela regiao ao mesmo tempo
que buscava sondar os espiritos dos suditos, nao abandonando sua prépria logica (Mattos,
2012, p. 70-75). Além disso, contava em especial com a atuagdao do Inquisidor Visitador

2 Estamos cientes que o termo “regido amazodnica” é estabelecido somente a pattir do século XIX, entretanto usaremos o
termo na pesquisa no sentido de fazer referéncia a area que correspondeu, grosso modo, as capitanias da regidao norte na
América Portuguesa dentro do periodo colonial a partir de 1750: Para, Maranhao, Piaui e Rio Negro.

3 Destacamos aqui alguns trabalhos que fazem parte dessa produgio historiografica: LAPA, José Roberto do Amaral. Livro
da visitacdo do Santo Oficio da Inquisi¢do ao Estado do Grao-Para (1763-1769). Petrépolis: Vozes, 1978; CAMPOS, Pedro
Matrcelo Pasche de. Inquisicio, magia e sociedade: Belém (1763-1769). Niterdi, R]. Dissertagdo (Mestrado em Histéria) —
Universidade Federal Fluminense, 1995; DOMINGUES, Evandro. A pedagogia da desconfianca: o estigma da heresia lancado
sobre as praticas de feiticaria colonial durante a Visitacdo do Santo Oficio ao Estado do Grio-Para (1763-1772). Dissertacido
(Mestrado em Histéria) — Unicamp, Campinas, 2001; OLIVEIRA, Maria Olindina Andrade de. Olhares inquisitoriais na
Amazonia portuguesa: o Tribunal do Santo Oficio e o disciplinamento dos costumes (XVII-XIX). Manaus. Dissertacdo
(Mestrado em Histéria) — UFAM, 2010; MATTOS, Yllan. A dltima Inquisicio: os meios de agdo e funcionamento da
Inquisi¢ao no Grio-Para pombalino (1750-1774). Jundiai: Paco Editorial, 2012; REZK, Gisele da Silva. Feiticaria Erotica: os
feiticos de amor denunciados a época da Visitacdo do Santo Oficio ao Estado do Grao-Para (1763-1769). Manaus. Dissertacido
(Mestrado em Hist6ria) — UFAM, 2014; SILVA, Virginia. Ultimo capitulo de uma histéria: feiticaria e curandeirismo no Grio-
Para do século XVIIIL. Sio Gongalo, RJ. Dissertacio (Mestrado em Histéria) — Universidade do Estado do Rio de Janeiro,
2016.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

José Giraldo de Abranches para reconstruir as relagdes com o bispado naquele espago aos
sabores dos intentos pombalinos (Mattos, 2012, p. 177).

Sendo a principal fun¢ao ou nao do Santo Tribunal preocupar-se com suas ovelhas
e inspecionar as condutas religiosas, o fato é que sua presenc¢a mais direta causou impactos
no cotidiano da populagao no Para, sobretudo na cidade de Belém. Ainda que estivesse
fora do seu apogeu, suas agoes e o medo instalado pela Visitacio assumiam propor¢oes
especificas na colonia que nao podem ser desprezadas pelos pesquisadores (Lapa, 1978,
p. 28). Diante desse novo contexto, a populagio no Pard experimentava uma nova
atmosfera constituida de temores e vingangas, resultando em uma dinamica de dendncias
que teciam um ambiente delicado de suspeita coletiva (Araujo, 2015, p. 100). Os olhares
inquietos ou desconfiados somados aos burburinhos sociais emergiam descortinando
paulatinamente as privacidades coloniais.

Instalada em Belém sob a direcao do Inquisidor-Visitador Abranches, seus rastros
aliados a atuacdo dos agentes inquisitoriais evidenciaram que o estado do Grao-Para e
Maranhao foi palco de “inumeras feiticarias”. Em outras palavras, houve um expressivo
indice de casos que demonstram a predominancia de praticas “magico-religiosas” que
visavam solucionar os problemas cotidianos e concretos da vida, como as enfermidades,
paixOes, perigos, incertezas, desavengas, etc. Dentre elas, duas em especial tomaram
destaque no Para: as praticas para fins amorosos e de cura (Mattos, 2020, p. 338).

Nessa colheita dos “desvios da & produzidos nos discursos do poder inquisitorial,
foi possivel constatar que parte significativa dessas “feiticarias” criminalizadas pareciam
comuns no cotidiano daquela sociedade e que, possivelmente, passavam despercebidas
como “condutas erroneas” pelos proprios sujeitos. Grande parte da populagao no Para
procurava a mesa da Visita porque os editais inquisitoriais criminalizavam tais praticas, e
nao porque as reconheciam como “erro” ou “desvio”. Dessa forma, o Santo Oficio
passava niao apenas a reprimir, mas também a construir a transgressiao, que, na vida
cotidiana desses sujeitos, ndo era reconhecida enquanto tal (Mattos, 2012, p. 160).

A auséncia desse reconhecimento direto pode ser compreendida em parte se
considerarmos as religiosidades na regidao amazonica. Nesse sentido, concordamos com o
termo “praticas magico-religiosas” proposto por Laura de Mello e Souza, uma vez que a
autora defende que a “feiti¢aria” na América Portuguesa nao sé respondia a resolugao dos
percalcos cotidianos, como também manifestava a religiosidade da populagao. Em muitos
casos, essas praticas eram uma maneira de reagir diante dos desafios da vida e assumiam
formas de oragdes dirigidas aos santos (Souza, 2005, p. 16-18). Essa experiéncia religiosa
deixou marcas na Amazonia do século XVIII, permitindo reconhecer um significativo
carater catOlico nessa regiao, embora se manifeste com suas proprias particularidades na
vivéncia concreta da populacdo cabocla amazonida (Maués, 2005, p. 259-274).

A religiosidade popular na América e na regiao amazonica evidenciou os limites das
ambi¢Oes ortodoxas da Igreja no que diz respeito as tentativas de controlar e normatizar
a experiéncia religiosa dos sujeitos, baseadas na ideia de uma “cristianizacao perfeita”
(Souza, 2005, p. 90-91) e nos convida a repensar as relagbes entre a faceta erudita e popular

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

da cultura em um movimento de circularidade, no qual existe uma relagdao de influéncias
reciprocas nao hierarquicas (Ginzburg, 2006, p. 15). Assim, nos proximos paragrafos
pretendemos explorar o caso de Manuel Pacheco de Madureira no encontro com o poder
inquisitorial, compreendendo os limites do projeto de colonizagio em sua face religiosa
ao evidenciar a especificidade dessa religiosidade popular na Amazonia.

Nesse contexto, Madureira representa mais uma das vidas comuns que
permaneceriam a margem do registro documental nio fosse seu encontro com o poder.
E nesse momento que surge um breve clardo, permitindo-nos acessar sua “existéncia-
relampago”, que de outra forma nao poderia ser concebida (Foucault, 2003, p. 4). O que
se revela, entdo, sao caracteristicas de experiéncias religiosas ordinarias, cuja visibilidade
histérica € produto dos discursos e das tentativas de controle exercidas pelo poder eclesial
e inquisitorial.

Seguindo as discussées de José D’Assungao Barros sobre a micro-histéria, proposta
por Ginzburg, optamos por partir do fragmento de vida de Madureira para analisar a
aparente “contradi¢do” na experiéncia de um cristaio com a “feiticaria”. Essa escala
reduzida de observacdo permite compreender os limites da coloniza¢do em sua face
religiosa, expressos nas tentativas de simplificacdo de praticas culturalmente heterogéneas
(Barros, 2007, p. 167-185). Se por um lado, muitos pesquisadores afirmam sentir-se como
se observassem as sessOes inquisitoriais por cima dos ombros do inquisidor (Ginzburg,
2007, p. 283-284), por outro, aproximamo-nos particularmente da postura do historiador-
detetive, atento aos minimos detalhes e indicios pouco visiveis, buscando nas entrelinhas
dos documentos chaves interpretativas para compreender determinados contextos

histéricos (Ginzburg, 1989, p. 143-180).

2. UM “BOM CRISTAO” OU APENAS “BE-A-BA DEVOCIONARIO”?: O
PROCESSO DE MANUEL PACHECO DE MADUREIRA

Em Belém, no ano de 1765, transcorridos dois anos dos remédios inquisitoriais que
experimentava a regiao, um cristao-velho chamado Manuel Madureira buscava a Mesa da
Visitagdo para confessar suas culpas diante do Inquisidor Abranches. Nesse sentido,
confessava o réu que fazia aproximadamente trés meses que, estando com o coragiao
dilacerado e inconformado com o rompimento da sua relacdo, nao titubeou em aprender
com “um indigena forasteiro” trés oragdes para recupera-la. Nao somente confessava ter
buscado meios menos ortodoxos para seus intentos amorosos, mas também para outras
situagoes cotidianas mais comuns, como ocofreu em outra conjuntura que utilizou
adivinhacGes na tentativa de solucionar o desaparecimento de uma camisa (ANTT, proc.
2697, 11. 1).

Madureira era apenas um homem catélico simples que “vivia da sua agéncia”™ sem
grandes prestigios na sociedade colonial. Estando nos seus 44 anos de vida, era viuvo de
Claudina Maria Pinheiro e morador na Rua das Flores, da Freguesia Nossa Senhora do

4 Termo que significa que a pessoa nio tinha ocupac¢do fixa; em linguagem atual corresponderia aproximadamente a
13 A b
autbnomo”.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Rosario de Campina, na cidade de Belém. Nesse contexto, para “desencargo de sua
consciéncia e salvagdao de sua alma”, como anotava o escrivao inquisitorial, esclarecia o
nosso confitente que no referido tempo uma mulher por qual ele nutria fortes
sentimentos, ou desejos, havia rompido a relacao de anos. Essa personagem obscura sem
contornos mais definidos na documentagao tratava-se “tragicamente” da sobrinha da sua
falecida esposa. Desse modo, sua amada, apds ter a absolvicio negada por seus
confessores e pela orientaciao deles, decidira desistir do seu romance proibido por nio
poder mais “continuar na ofensa de Deus tendo comunicagao ilicita” com ele.
Possivelmente desamparado e atravessado pelo desespero apds fracassar em todos
os meios que pode descobrir para tentar recuperar a dita mulher, Madureira se valeu de
outros meios “extraordinarios” com ‘“maior cegueira e prejuizo de sua alma”, como
oragoes que lhe ensinara um indigena forasteiro que passava pela cidade desconhecendo
o seu nome e paradeiro. Nesse sentido percebemos que, para o inquisidor, o réu teria
aprendido “certas palavras”, sugerindo serem preces nao legitimas. Contudo, fica patente
no registro que para o réu tratava-se de oragoes apresentadas por ele. A primeira ora¢ao
citada por Madureira, chamada “oragao de Sio Marcos”, apresentava-se da forma seguinte:

[...] Sao Marcos de Veneza te marque: Jesus Cristo te abrande a héstia consagrada
te confirme: Santo, touro, [querer|, total, Marcos com os touros bravos
encontrastes, com a vossa santa palavra os abrandastes, assim vos peco que

abrandeis o coragao de fulana (ANTT, proc. 2697, fl. 2).

Continuando a confissao, o réu apresentava a “ora¢ao de Sao Cipriano” da seguinte
forma: “Sao Cipriano Bispo, Arcebispo confessor do meu senhor Jesus Cristo; Sdo
Cipriano vos peco, que me abrandei o coracdao de fulana [...|”, e finalizou a reproducao
das preces com a “oragao das Trés Estrelas”, possuindo seguinte estrutura: “[...] Trés
Estrelas vejo, Jesus Cristo abrande, e os trés Reis o coracdo de fulana [...]” (ANTT, proc.
2697, fl. 2v).

O repertério de oracées de Manuel nao se encerrava ali. Ao continuar sua fala e
expor outra situagdo, essa ocorrida no tempo de oito meses antecedentes a sua
apresenta¢ao, uma nova viria a tona. Dessa vez o réu, chegando na sua casa e tomando o
conhecimento do desaparecimento de uma camisa sua, lembrou logo de uma adivinhag¢ao
por meio do balaio que realizava “uma velha ja defunta chamada Andreza” para solucionar
casos de furtos proferindo as seguintes palavras: “[...] Por Sao Pedro, Por Sao Paulo, pela
porta de Santiago, fulano furtou tal coisa [...]” (ANTT, proc. 2697, fl. 3). Assim, observa-
se o balaio e esperava-se que ele rodasse a medida que se pronunciavam os nomes dos
suspeitos na ora¢ao, de modo que indicasse quem havia realizado o furto.

Observando Madureira em um primeiro momento, ponderando o uso das oragoes
e sua genealogia, que apontava um consideravel envolvimento com a doutrina catdlica,
poderfamos supor que sua conduta nao acionava os mecanismos de controle eclesial.
Diante de alguns “exames inquisitoriais”, parecia que nada havia fora do comum com sua
té, pois o inquisidor declarava ““[...] benzeu e disse a doutrina cristd Padre Nosso, Ave
Maria, Credo, Salve Rainha, os mandamentos das leis de Deus e da Santa Madre Igreja que

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

tudo soube muito bem |[...]” (ANTT, proc. 2697, fl. 4v). Por outro lado, o autor Luiz Mott
salienta que essas oragoes estavam longe de comprovar qualquer conhecimento intimo da
doutrina e eram para a maioria apenas um “bé-a-ba devocionario popular” que indicaria
uma questio de memorizagao e popularidade (Mott, 2012, p. 128-129).

Essa problematizagao dialoga diretamente com o processo de conversao no Novo
Mundo. Segundo a pesquisadora Laura de Mello e Souza, o projeto colonizador cristio na
América Portuguesa nao conseguiu ir além de uma “cristianizac¢ao imperfeita”, marcada
pela memorizagao de poucos rudimentos catélicos e o esvaziamento de seus significados.
Nesse sentido, o catolicismo no espago colonial encontrava-se impregnado de praticas
consideradas pagas e a magia se misturava a religido da populag¢ao. O ponto-chave de
compreensao dessa realidade constatada reside em entender que nio se tratava da
incapacidade dos multiplos sujeitos em aprenderem a doutrina crista, mas sim de que eles
a ressignificavam dentro de suas proprias 16gicas religiosas. Um processo complexo
marcado por tensdo, com selecoes e assimilagdes que niao foram de forma alguma

arbitrarias (Souza, 2005, p. 90-100).

A vista disso, percebemos que a religiosidade e a cultura popular ndo se configuram
como um eco deformado de um plano erudito ortodoxo. As expressividades da fé de
Madureira e de outros sujeitos coloniais correspondiam ao que podemos compreender
como uma “religido normal”, marcada por sua complexidade inerente e constituida por
um emaranhado de elementos heterogéneos. Nessa forma “normal” de vivéncia religiosa,
que o poder eclesial buscava conter e simplificar por meio da selecdo de determinados
elementos, observa-se um carater mais extenso, no qual o modelo oficial nao apenas se
insere com folga, como também estabelece correspondéncias em um movimento de

relacbes mutuas (Saez, 2009, p. 201-210).

Nesse contexto, um traco bastante caracteristico da religiosidade popular nos
espagos coloniais da América foi a relagdo mais préxima com os santos. A autora Laura
de Mello e Souza sustenta que o familismo poderia explicar a grande afetividade e
intimidade na relagdo que se tinha com a simbologia catélica, em especial aos santos e a
mae de Deus. Os pedidos e as preces eram as mais variadas possiveis. Essa relagao, que
podemos considerar como uma economia religiosa, além da afetividade também carregava
um menosprezo constituindo o que poderfamos perceber como uma relagio ambigua
marcada por um “toma-la-da-ca” na qual o mesmo santo que se venerava poderia ser o
mesmo também que se atirava num canto, em momentos de insatisfacao (Souza, 2005, p.

115).

Diante do exposto, algumas discussoes antropolégicas sobre a vivéncia religiosa na
Amazoénia® demonstram que o culto aos santos continua sendo um traco muito forte na

5 Para a construcdo dessa pequena discussio destaco: GALVAO, Eduardo. A vida religiosa do caboclo da Amazdnia. Boletim
do Museu Nacional, N.S., Antropologia, n. 15, 1953; GALVAO, Eduardo. Santos e visagens: um estudo da vida religiosa de
Ita; Amazonas. Sio Paulo: Cia. Editora Nacional, 1976; MAUES, Raymundo Heraldo. Um aspecto da diversidade cultural do
caboclo amazonico: a religidao. Estudos Avancados, Sdo Paulo, v. 19, n. 53, p. 259-274, 2005; MAUES, Raymundo Heraldo.
Catolicismo, religiosidade e cultura popular entre pescadores e camponeses na Amazénia Oriental. Iz GODOI, Emilia
Pietrafesa de; MENEZES, M. A;; MARIN, R. A. (org.). Diversidade do campesinato: expressdes e categorias. Sdo Paulo:
Editora UNESP, 2009. v. 1, p. 95-112.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

religido da populagao nessa regiao, em especial do caboclo amazonico, um sujeito rural ou
de origem rural (Maués, 2005, p. 262). Assim, rodeados por caudalosos rios e por densas
florestas, variados sujeitos vivem nesse espaco entre santos e seres encantados,
constituindo uma face catdlica particular (Galvao, 1953, p. 9).

Nesse contexto, de maos dadas com a fé, os sujeitos atribuem aos santos,
principalmente as suas imagens locais, o poder de acdo imediata em suas vidas
concedendo, sobretudo, protecao e cura. Nesse sentido, elas atuam de modo que nio
configuram apenas representa¢oes intermediarias para comunica¢ao com uma forg¢a divina
superior (Galvao, 1953, p. 2). Além disso, os tragos de ambiguidade continuam na propria
atuacao dos santos, que podem ser benevolentes, mas também vingativos. O grande Sao
Benedito, popular entre o caboclo amazonico, é considerado muito milagroso, mas
também pode ser igualmente muito perigoso, “com quem nio se pode brincar”. A vista
disso, o devoto que ousar agir de maneira desrespeitosa com o santo corre o risco de ser

castigado (Maués, 2005, p. 260-267).

Por outro lado, esse culto caboclo também ¢é acompanhado por seres encantados
cuja crenca se relaciona diretamente com as praticas curativas da “pajelanga rural” (Maués,
2005, p. 269). E provével que a ideia de encantados esteja relacionada aos contos europeus
que ainda sobrevivem em varias histérias infantis sobre principes em todo o Ocidente.
Contudo, fica evidente que a crenga elaborada na regido amazoénica forjou-se do seu
préprio modo ao contar com concepgodes indigenas sobre seres que habitam o fundo dos
rios e os interiores das matas. Além disso, demonstram influéncias africanas dialogando
com suas nog¢oes de orixas, seres que nao se confundem com os espiritos mortos, assim
como os encantados também nao (Maués, 2005, p. 262). Desse modo, os seres encantados
na Amazonia se convertem ao seu proprio sabor, comportando uma miscelanea de
sentidos que transitam entre concepgoes luso-europeias, indigenas e africanas.

Esses seres “invisiveis” aos olhos humanos costumam se manifestar em pelo menos
trés formas. Comum nas histérias cotidianas em comunidades ribeirinhas, a sua primeira
forma ¢ denominada de bichos do fundo, na qual podem ser perigosos e provocar “mau-
olhado” surgindo pelos rios e igarapés em forma de peixes, cobras ou botos. Além das
aguas também dominam os manguezais e praias emergindo como “humanos conhecidos”
em forma de oiaras para levar as pessoas para o fundo. Por outro lado, na forma de
caruanas eles se mantém invisiveis e incorporam-se nas pessoas para praticar o bem: em
geral, nos xamas (pajés) aparecendo nas sessoOes xamanisticas curando doencgas (Maués,

2005, p. 265-260).

Diante do exposto, fica patente que os santos desde o perfiodo colonial assumem
protagonismo na vida religiosa nessa regiao e eram um grande refigio para a populagio
nos momentos de incertezas. O autor Yllan Mattos ressalta que, caso a fé catdlica nao
alcangasse os anseios da populagido, especialmente nas questdes amorosas, os devotos
procuravam “‘alternativas menos ortodoxas” (Mattos, 2012, p. 164). O caso de Manuel
apresenta bem esse elemento e nos permite compreender melhor os tragos da religiosidade

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

popular e o movimento de circularidade cultural a0 demonstrar uma distancia entre as
respostas do acusado e as expectativas do inquisidor (Ginzburg, 2007, p. 286-287).

Nesse contexto, Abranches, bastante preocupado com a manutencao do controle
sobre a fé de sua ovelha, perguntou se Madureira havia misturado com as “ditas palavras”
algumas ora¢oes da Santa Madre Igreja que “costumavam rezar os verdadeiros catolicos”
(ANTT, proc. 2697, fl. 6). O confitente, a0 ouvir a questdo levantada, assumia que:

Disse que quando olhava para a mulher com quem pretendia continuar o ilicito
trato, dizia somente as oracoes de Sao Marcos e Sio Cipriano e das Trés Estrelas,
olhando atentamente para ela, porém que paradas estas ocasides rezava todos os
dias o rosario inteiro a Nossa Senhora, e a reza que costumam as [freiras de Sdo
Francisco], e se encomendava ao seu anjo da guarda, e a outros santos da sua
devogao (ANTT, proc. 2697, fl. 6v).

Nesse sentido, ainda que Madureira ndo misturasse formalmente as formulas das
oragoes, fazia uso de preces legitimadas pela Igreja com a finalidade de solucionar suas
agruras cotidianas. Para o réu, tais praticas nao pareciam comportar distin¢Oes claras entre
o que seria licito ou ilicito. Essa separagao torna-se mais nitida apenas quando observada
a partir do olhar inquisitorial, que buscava classificar e hierarquizar as praticas religiosas
como parte de uma tentativa de simplificagdo da experiéncia da fé. Os sujeitos em geral
naquele periodo poderiam até reconhecer certos comportamentos como “desvios”, mas a
luz do discurso produzido pela Inquisi¢ao, e nao a partir de suas proprias logicas religiosas.
Muitos, inclusive, ndo pareciam estar mentindo quando afirmavam que s6 tomaram
conhecimento do carater ilicito de determinadas praticas apods a leitura do édito da fé ou
por orientacdo de seus confessores (Mattos, 2012, p. 166).

Outro elemento no processo que refor¢a a questiao apresentada sao as indagagoes
referentes a origem das virtudes para conseguir seu “pecaminoso intento”, as quais o réu
destacou que: “disse que entendia que a virtude provinha de Sio Marcos, e de Cristo
Nosso Senhor, e da Hostia Consagrada e das mais circunstancias que continham as ditas
palavras, e que para isso era que ele declarante invocava [...]” (ANTT, proc. 2697, fl. 7v).

Novamente, podemos perceber que nao havia uma separacgao clara entre o catolico
e o nao catdlico; o confitente se apegava aqueles elementos do catolicismo presentes na
oragao considerada “feiticaria” pelo Santo Oficio. E necessario destacar também que essa
fala remete a uma apropriacao, por parte dos fiéis, do poder magico atribuido a simbolos
consagrados pela Igreja, uma caracteristica comum do cristianismo pré-reformas (Souza,
2000, p. 230). O uso desses elementos, na crenca popular, foi uma forma de alcancar uma
melhor eficacia por possuirem um carater sagrado, associando as palavras da “feiticaria”
ao universo religioso cristao (Rezk, 2014, p. 108). Assim, nesse intricado jogo de sentidos
e apropriacdes, vamos percebendo o movimento de circularidade cultural entre as facetas
eruditas e populares pela experiéncia e concepgoes apresentadas por Madureira.

Ademais, mesmo a adivinha¢ao do balaio continua demonstrando que o réu se
apegava a crenca de “forcas magicas” das oragdes cristds pelo seu carater sagrado,

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

misturando praticas oficiais e nao oficiais, vistas a seguir. Sobre seu uso da adivinhagao,
destaca ap6s os questionamentos de Abranches: “[...] esperava que o conhecimento lhe
havia de vir pela intercessao dos apdstolos Sao Pedro, Sao Paulo, Santiago, que invocava
e que para isso lhe rezou a cada um s6 Padre Nosso, para que lhe aparecesse a camisa”
(ANTT, proc. 2697, fl. 10). Dessa forma, a fluidez cultural permanece evidente nas
respostas de Madureira, que se apropriava dos elementos catélicos em uma vivéncia
religiosa popular.

Na Amazonia contemporinea®, Maués problematiza que, apesar das priticas de
pajelanca apresentarem predominantemente tragos indigenas de origem tupi, os
moradores se identificam como catélicos e os pajés como catolicos e curadores. Parecendo
estranho em um primeiro momento, ele percebeu que os sujeitos forjaram uma identidade
catdlica do seu préprio modo, unindo praticas catolicas e xamanicas no seu catolicismo
popular (Maués, 2005, p. 260). Embora essa questdo em parte possivelmente remeta a um
receio da repressao religiosa sofrida por esses sujeitos, e possa ser uma forma de resisténcia
acobertando suas crengas por uma roupagem catolica, parece mais provavel que
demonstre a fluidez cultural das praticas e os mundos imbricados na religiosidade dessa
populagao.

Portanto, Manuel Madureira pode ser compreendido como um cristao, embora sua
experiéncia religiosa nao correspondesse as formas de normatizacao e controle projetadas
pelas autoridades religiosas. Além disso, era simplesmente um sujeito histérico inserido
em condi¢es concretas de vida: um homem atravessado por desejos, temores, fé e
tragilidades, que possivelmente se encontrava em situacdo de desamparo e via na
“feiticaria” uma forma de reagir as adversidades cotidianas, assim como tantos outros
sujeitos na colonia recorriam a essas praticas para solucionar demandas da vida trivial.
Apesar de muitos esfor¢os do Inquisidor em direcionar a fala do réu para uma confissio
sobre a realizacdo de pacto com o diabo, por ter invocado Satanas em suas oragoes duas
vezes, Madureira ndo cedeu até o fim do seu processo. Seu destino niao foi a fogueira,
como nao foi da grande maioria na América Portuguesa, mas sua sentenca, em 17060,
declarava que precisava ser instruido na fé e cumprir peniténcias espirituais pelos indicios
de que havia se apartado da Santa Fé Catolica (ANTT, proc. 2697, fl. 18-21). Longe de ser
ousado como o moleiro de Ginzburg, Madureira nio deixa de assumir sua importancia
histérica. Seu caso conseguiu elucidar parte da vida dos sujeitos coloniais, sobretudo a
experiéncia de um cristdo que construia suas praticas religiosas no cotidiano concreto e

¢ Os estudos de Maués se referem a regido do Salgado na comunidade de Itapua, pertencente ao municipio de Vigia (PA) entre
os anos de 1975 e 19806, entretanto o pesquisador destaca que, mesmo que os estudos apresentados sejam em localidades
especificas da regido amazonica, é possivel perceber semelhangas em diversos lugares da Amazonia nos estudos antropologicos
que ja foram realizados. Entre esses estudos estao os de Galvao e Wagley (1940) em Gurupa; Figueiredo e Vergolino (1960)
no Alto Cairari; Figueiredo (1970) em Braganca; Gabriel (1980) em Manaus; Lima (1990) em Coari e Tefé; Carvalho (1990)
no interior de Obidos; Villacorta (1990) em Colares e Itapua. Assim, sem olvidar suas variacdes, podemos perceber um
substrato comum de crengas e representagdes dentro da regido Amazénica. Ver: MAUES, Raymundo Heraldo. Catolicismo,
religiosidade e cultura popular entre pescadores e camponeses na Amazonia Oriental. Iz GODOI, Emilia Pietrafesa de;
MENEZES, M. A.; MARIN, R. A. (org.). Diversidade do campesinato: expressées e categorias. Sao Paulo: Editora UNESP,
2009. v. 1, p. 95-112; MAUES, Raymundo Heraldo. Um aspecto da diversidade cultural do caboclo amazonico: a religido.
Estudos Avancados, Sido Paulo, v. 19, n. 53, p. 259-274, 2005.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

ordinario. A confissio demonstra como a cultura erudita e popular dialogavam e se
influenciavam mutuamente, unindo concep¢oes magicas e religiosas no Novo Mundo.

3. CONSIDERACOES FINAIS

Ao longo da pesquisa, fica evidente que nao havia fronteiras claras entre praticas
consideradas “catolicas” e “nao catdlicas” para nosso confitente, como tampouco havia
para a populagio em geral na colonia. Madureira era um homem catdlico e estava
familiarizado com a doutrina, mas nao correspondia ao ideal homogéneo e ortodoxo
tormulado pela Santa Madre Igreja na sua normatizacao da fé.

Os mundos estavam imbricados no Grao-Para e na América Portuguesa em geral;
culturas de matrizes distintas se relacionavam, e os sujeitos ressignificavam o catolicismo
dentro das suas proprias légicas, criando um corpo plural e uma religiosidade
multifacetada. Diante desse cenario, torna-se possivel repensar essas praticas religiosas no
contexto colonial ndo como expressoes falhas da doutrina, mas como “formas normais”
de vivéncia da fé, cuja complexidade e multiplicidade de elementos escapavam as tentativas
de simplificagao do controle.

Explorar essa dimensao religiosa da realidade no encontro com o poder no periodo
colonial permite compreender algumas das condi¢ées historicas que ajudam a explicar a
diversidade de praticas religiosas no Brasil contemporaneo e seu carater heterogéneo. A
analise dos processos inquisitoriais revela que, ja naquele contexto, estavam sendo
gestadas formas de religiosidade multifacetadas, ainda que esse tenha sido um processo
marcado por intensa violéncia simbodlica e fisica. Concomitantemente, esse olhar
ultrapassa uma historiografia apenas denunciatéria e possibilita valorizar a agéncia de
sujeitos que, no cotidiano, resistiram a imposi¢ao das logicas da colonizagio.

Encerro minhas consideracdes pontuando que, ao enfrentar a documentacio
inquisitorial, torna-se fundamental considerar o filtro do inquisidor e olhar para além das
categorias de “feiticaria” e “desvio” que ele produz. Essa postura permite revelar, no breve
clardio do encontro com o poder, formas ordinarias de vivéncias religiosas no contexto
colonial. Casos como os de Madureira nao sao excepcionais, uma vez que sua conduta
evidencia os limites do poder inquisitorial diante de uma religiosidade plural, vivida no
cotidiano como norma por seus praticantes. Dessa forma, experiéncias como essas ajudam
a compreender a vivéncia religiosa para além das tentativas de normatiza¢ao e dos modelos
homogéneos produzidos pela colonizagao e pelo poder eclesial.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

REFERENCIAS

ARAUJO, Sarah. A espreita do sentimento: rastros de medo e cotidiano no contexto
da agdo inquisitorial no Grao-Para (1760-1773). 2015. Dissertagao (Mestrado em
Historia) — Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2015.

BARROS, José¢ D’Assuncao. Sobre a feitura da micro-histéria. OPSIS, Catalao, v. 7, n.
9, p. 167-185, jul./dez. 2007.

CALAVIA SAEZ, Oscar. O que os santos podem fazer pela antropologia? Religido e
Sociedade, Rio de Janeiro, v. 29, n. 2, p. 198-219, 2009.

FOUCAULT, Michel. A vida dos homens infames. I FOUCAULT, Michel.
Estratégia, poder-saber: ditos e escritos IV. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
2003. p. 203-222.

GALVAO, Eduardo. A vida religiosa do caboclo da Amaz6nia. Boletim do Museu
Nacional, Nova Série, Antropologia, Rio de Janeiro, n. 15, 1953.

GINZBURG, Carlo. Sinais: raizes de um paradigma indiciario. In: GINZBURG, Carlo.
Mitos, emblemas, sinais: morfologia e historia. Sao Paulo: Companhia das Letras,
1989. p. 143-179.

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro
perseguido pela Inquisi¢ao. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2006.

GINZBURG, Carlo. O inquisidor como antropodlogo. In: GINZBURG, Carlo. O fio e
os rastros: verdadeiro, falso, ficticio. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2007. p. 280-
293.

LAPA, José Roberto do Amaral. Livro da visitagdo do Santo Oficio da Inquisi¢ao
ao Estado do Griao-Para (1763-1769). Petrépolis: Vozes, 1978.

MATTOS, Yllan. A ultima Inquisi¢do: os meios de a¢ao e funcionamento da
Inquisi¢ao no Grao-Para pombalino (1750-1774). Jundiai: Paco Editorial, 2012.

MATTOS, Yllan. Um inquisidor na administracao do bispado: Giraldo José de
Abranches como vigario capitular e visitador da Amazonia colonial (1763-1773).
Contraponto, v. 9, n. 2, p. 314-349, 2020.

MAUES, Raymundo Heraldo. Catolicismo, religiosidade e cultura popular entre
pescadores e camponeses na Amazonia Oriental. [n: GODOI, Emilia Pietrafesa de;
MENEZES, M. A.; MARIN, R. A. (org.). Diversidade do campesinato: expressoes e
categorias. Sao Paulo: Editora UNESP, 2009. v. 1, p. 95-112.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

MAUES, Raymundo Heraldo. Um aspecto da diversidade cultural do caboclo
amazonico: a religido. Estudos Avangados, Sio Paulo, v. 19, n. 53, p. 259-274, 2005.

MOTT, Luiz. Cotidiano e vivéncia religiosa: entre a capela e o calundu. I: SOUZA,
Laura de Mello e (org.). Histéria da vida privada no Brasil 1: cotidiano e vida privada
na América portuguesa. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2012.

OLIVEIRA, Maria Olindina Andrade de. Olhares inquisitoriais na Amazonia
portuguesa: o Tribunal do Santo Oficio e o disciplinamento dos costumes (XVII-XIX).

2010. Dissertacao (Mestrado em Histéria) — Universidade Federal do Amazonas,
Manaus, 2010.

SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feiticaria e religiosidade
popular no Brasil colonial. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1986.

Recebido em 16 de agosto de 2025
Aceito em 08 de janeiro de 2026

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922507. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




