
 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

1 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

 

 

 
Um católico ao seu modo: as práticas de feitiçaria de Manuel 

Pacheco de Madureira (1765-1766) 
 

A Catholic in his own way: the witchcraft practices of Manuel Pacheco de 
Madureira (1765-1766) 

 
 

Júlio Cézar Ruela Gama1 
PPGH-UNIFAP  

juliogama126@gmail.com – https://orcid.org/0009-0005-4672-9766 
 
 

Resumo 

O presente artigo tem como temática a religiosidade popular no espaço da Amazônia colonial. Nesse 
sentido, trazemos como problemática a reflexão sobre os limites do projeto de colonização na Amazônia, 
com ênfase nas questões religiosas populares, a partir da compreensão da experiência de um sujeito no 
contexto da Visitação do Santo Ofício ao Grão-Pará (1763-1773). O trabalho tem como fonte o processo 
inquisitorial nº 2697, de Manuel Pacheco de Madureira, acerca de seu caso de feitiçaria (1765-1766). Por 
meio da micro-história, do conceito de circularidade cultural e de uma breve discussão sobre a 
religiosidade popular na América Portuguesa e na Amazônia, abordaremos a especificidade da fé nestes 
espaços, demonstrando que se forjou uma identidade católica própria, de caráter heterogêneo, diante da 
qual o poder inquisitorial buscava operar tentativas de simplificação e controle. 

Palavras-chave: Religiosidade Popular. Feitiçaria. Amazônia Colonial. 

 

 

Abstract 

This article addresses the theme of popular religiosity in colonial Amazonia. In this sense, it proposes a 
reflection on the limits of the colonization project in the Amazon, emphasizing popular religious issues 
through the experience of an individual within the context of the Holy Office's Visitation to Grão-Pará 
(1763-1773). The primary source for this study is the inquisitorial process no. 2697 of Manuel Pacheco 
de Madureira concerning his witchcraft case (1765-1766). By employing microhistory, the concept of 
cultural circularity, and a brief discussion on popular religiosity in Portuguese America and the Amazon, 
we address the specificities of faith in these spaces. We demonstrate that a unique and heterogeneous 
Catholic identity was forged there, upon which inquisitorial power sought to impose attempts at 
simplification and control. 

Keywords: Popular religiosity. Witchcraft. Colonial Amazonia. 

 

 

 
1 Mestrando em História Social pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Amapá (PPGH-
UNIFAP). Graduado em História pela mesma instituição (UNIFAP). 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

2 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

1. INTRODUÇÃO 

Atualmente já reconhecemos que a Amazônia colonial se configurou, aos olhos das 
autoridades eclesiásticas, como “uma terra de muitos feiticeiros e outros hereges”. O 
estudo da professora Maria Oliveira evidencia que a região Amazônica2 desde o século 
XVII experimentava os “remédios das almas” do Santo Ofício. Mesmo não possuindo 
um tribunal instalado na região, o espaço contava com uma significativa vigilância da 
malha inquisitorial que era constituída basicamente de comissários e familiares. Dessa 
forma, denúncias e notícias eram reportadas ao Tribunal de Lisboa sobre as “operações 
suspeitas” contra Santa Fé Católica na Amazônia Portuguesa (Oliveira, 2010, p. 58). 
Contudo, na segunda metade do século XVIII, o braço largo da Santa Inquisição se 
apresentava de modo mais incisivo naquelas terras com a Visitação do Santo Ofício ao 
Estado do Grão-Pará e Maranhão em 1763. 

Após algumas Visitações realizadas ao espaço da América Portuguesa, a região 
Norte recebia a última e mais longa inspeção sobre as heresias contra a fé e a moral na 
Amazônia. Vários pesquisadores, inquietos com a sua “excepcionalidade” pelo momento 
de declínio da Inquisição, se debruçaram sobre suas motivações e desdobramentos3 e 
nesse processo compreendeu-se que, mesmo carregando suas particularidades, a Visitação 
ainda pertencia ao seu tempo. Sem perder a sua própria lógica e modo de agir ela 
demonstrava estar intimamente relacionada com a política pombalina na região Norte da 
colônia, ou seja, fazia parte de um projeto de colonização e “civilização” na consolidação 
dos novos domínios lusitanos na Amazônia (Mattos, 2012, p. 31-35). 

Contudo, é importante salientar que, longe de uma separação cabal entre estado e 
igreja, o momento revelava um fortalecimento do poder régio pautado na doutrina do 
regalismo que apresentava como finalidade subordinar o poder eclesiástico. Assim, eles 
deveriam ser complementares na política pombalina, contudo não seriam equivalentes, 
evidenciando uma regulagem entre os poderes de Deus e do Rei. Dessa forma, a 
“extraordinária” Visitação ganhava caráter duplo, foi regalista e católica, atuando no 
levantamento de informações sobre as pessoas e as terras daquela região ao mesmo tempo 
que buscava sondar os espíritos dos súditos, não abandonando sua própria lógica (Mattos, 
2012, p. 70-75). Além disso, contava em especial com a atuação do Inquisidor Visitador 

 
2 Estamos cientes que o termo “região amazônica” é estabelecido somente a partir do século XIX, entretanto usaremos o 
termo na pesquisa no sentido de fazer referência à área que correspondeu, grosso modo, as capitanias da região norte na 
América Portuguesa dentro do período colonial a partir de 1750: Pará, Maranhão, Piauí e Rio Negro. 
3 Destacamos aqui alguns trabalhos que fazem parte dessa produção historiográfica: LAPA, José Roberto do Amaral. Livro 
da visitação do Santo Ofício da Inquisição ao Estado do Grão-Pará (1763-1769). Petrópolis: Vozes, 1978; CAMPOS, Pedro 
Marcelo Pasche de. Inquisição, magia e sociedade: Belém (1763-1769). Niterói, RJ. Dissertação (Mestrado em História) – 
Universidade Federal Fluminense, 1995; DOMINGUES, Evandro. A pedagogia da desconfiança: o estigma da heresia lançado 
sobre as práticas de feitiçaria colonial durante a Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará (1763-1772). Dissertação 
(Mestrado em História) – Unicamp, Campinas, 2001; OLIVEIRA, Maria Olindina Andrade de. Olhares inquisitoriais na 
Amazônia portuguesa: o Tribunal do Santo Ofício e o disciplinamento dos costumes (XVII-XIX). Manaus. Dissertação 
(Mestrado em História) – UFAM, 2010; MATTOS, Yllan. A última Inquisição: os meios de ação e funcionamento da 
Inquisição no Grão-Pará pombalino (1750-1774). Jundiaí: Paco Editorial, 2012; REZK, Gisele da Silva. Feitiçaria Erótica: os 
feitiços de amor denunciados à época da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará (1763-1769). Manaus. Dissertação 
(Mestrado em História) – UFAM, 2014; SILVA, Virgínia. Último capítulo de uma história: feitiçaria e curandeirismo no Grão-
Pará do século XVIII. São Gonçalo, RJ. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 
2016. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

3 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

José Giraldo de Abranches para reconstruir as relações com o bispado naquele espaço aos 
sabores dos intentos pombalinos (Mattos, 2012, p. 177). 

Sendo a principal função ou não do Santo Tribunal preocupar-se com suas ovelhas 
e inspecionar as condutas religiosas, o fato é que sua presença mais direta causou impactos 
no cotidiano da população no Pará, sobretudo na cidade de Belém. Ainda que estivesse 
fora do seu apogeu, suas ações e o medo instalado pela Visitação assumiam proporções 
específicas na colônia que não podem ser desprezadas pelos pesquisadores (Lapa, 1978, 
p. 28). Diante desse novo contexto, a população no Pará experimentava uma nova 
atmosfera constituída de temores e vinganças, resultando em uma dinâmica de denúncias 
que teciam um ambiente delicado de suspeita coletiva (Araujo, 2015, p. 100). Os olhares 
inquietos ou desconfiados somados aos burburinhos sociais emergiam descortinando 
paulatinamente as privacidades coloniais. 

Instalada em Belém sob a direção do Inquisidor-Visitador Abranches, seus rastros 
aliados à atuação dos agentes inquisitoriais evidenciaram que o estado do Grão-Pará e 
Maranhão foi palco de “inúmeras feitiçarias”. Em outras palavras, houve um expressivo 
índice de casos que demonstram a predominância de práticas “mágico-religiosas” que 
visavam solucionar os problemas cotidianos e concretos da vida, como as enfermidades, 
paixões, perigos, incertezas, desavenças, etc. Dentre elas, duas em especial tomaram 
destaque no Pará: as práticas para fins amorosos e de cura (Mattos, 2020, p. 338). 

Nessa colheita dos “desvios da fé” produzidos nos discursos do poder inquisitorial, 
foi possível constatar que parte significativa dessas “feitiçarias” criminalizadas pareciam 
comuns no cotidiano daquela sociedade e que, possivelmente, passavam despercebidas 
como “condutas errôneas” pelos próprios sujeitos. Grande parte da população no Pará 
procurava a mesa da Visita porque os editais inquisitoriais criminalizavam tais práticas, e 
não porque as reconheciam como “erro” ou “desvio”. Dessa forma, o Santo Ofício 
passava não apenas a reprimir, mas também a construir a transgressão, que, na vida 
cotidiana desses sujeitos, não era reconhecida enquanto tal (Mattos, 2012, p. 166). 

A ausência desse reconhecimento direto pode ser compreendida em parte se 
considerarmos as religiosidades na região amazônica. Nesse sentido, concordamos com o 
termo “práticas mágico-religiosas” proposto por Laura de Mello e Souza, uma vez que a 
autora defende que a “feitiçaria” na América Portuguesa não só respondia à resolução dos 
percalços cotidianos, como também manifestava a religiosidade da população. Em muitos 
casos, essas práticas eram uma maneira de reagir diante dos desafios da vida e assumiam 
formas de orações dirigidas aos santos (Souza, 2005, p. 16-18). Essa experiência religiosa 
deixou marcas na Amazônia do século XVIII, permitindo reconhecer um significativo 
caráter católico nessa região, embora se manifeste com suas próprias particularidades na 
vivência concreta da população cabocla amazônida (Maués, 2005, p. 259-274). 

A religiosidade popular na América e na região amazônica evidenciou os limites das 
ambições ortodoxas da Igreja no que diz respeito às tentativas de controlar e normatizar 
a experiência religiosa dos sujeitos, baseadas na ideia de uma “cristianização perfeita” 
(Souza, 2005, p. 90-91) e nos convida a repensar as relações entre a faceta erudita e popular 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

4 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

da cultura em um movimento de circularidade, no qual existe uma relação de influências 
recíprocas não hierárquicas (Ginzburg, 2006, p. 15). Assim, nos próximos parágrafos 
pretendemos explorar o caso de Manuel Pacheco de Madureira no encontro com o poder 
inquisitorial, compreendendo os limites do projeto de colonização em sua face religiosa 
ao evidenciar a especificidade dessa religiosidade popular na Amazônia. 

Nesse contexto, Madureira representa mais uma das vidas comuns que 
permaneceriam à margem do registro documental não fosse seu encontro com o poder. 
É nesse momento que surge um breve clarão, permitindo-nos acessar sua “existência-
relâmpago”, que de outra forma não poderia ser concebida (Foucault, 2003, p. 4). O que 
se revela, então, são características de experiências religiosas ordinárias, cuja visibilidade 
histórica é produto dos discursos e das tentativas de controle exercidas pelo poder eclesial 
e inquisitorial. 

Seguindo as discussões de José D’Assunção Barros sobre a micro-história, proposta 
por Ginzburg, optamos por partir do fragmento de vida de Madureira para analisar a 
aparente “contradição” na experiência de um cristão com a “feitiçaria”. Essa escala 
reduzida de observação permite compreender os limites da colonização em sua face 
religiosa, expressos nas tentativas de simplificação de práticas culturalmente heterogêneas 
(Barros, 2007, p. 167-185). Se por um lado, muitos pesquisadores afirmam sentir-se como 
se observassem as sessões inquisitoriais por cima dos ombros do inquisidor (Ginzburg, 
2007, p. 283-284), por outro, aproximamo-nos particularmente da postura do historiador-
detetive, atento aos mínimos detalhes e indícios pouco visíveis, buscando nas entrelinhas 
dos documentos chaves interpretativas para compreender determinados contextos 
históricos (Ginzburg, 1989, p. 143-180). 

 
2. UM “BOM CRISTÃO” OU APENAS “BÊ-Á-BÁ DEVOCIONÁRIO”?: O 
PROCESSO DE MANUEL PACHECO DE MADUREIRA 

Em Belém, no ano de 1765, transcorridos dois anos dos remédios inquisitoriais que 
experimentava a região, um cristão-velho chamado Manuel Madureira buscava a Mesa da 
Visitação para confessar suas culpas diante do Inquisidor Abranches. Nesse sentido, 
confessava o réu que fazia aproximadamente três meses que, estando com o coração 
dilacerado e inconformado com o rompimento da sua relação, não titubeou em aprender 
com “um indígena forasteiro” três orações para recuperá-la. Não somente confessava ter 
buscado meios menos ortodoxos para seus intentos amorosos, mas também para outras 
situações cotidianas mais comuns, como ocorreu em outra conjuntura que utilizou 
adivinhações na tentativa de solucionar o desaparecimento de uma camisa (ANTT, proc. 
2697, fl. 1). 

Madureira era apenas um homem católico simples que “vivia da sua agência”4 sem 
grandes prestígios na sociedade colonial. Estando nos seus 44 anos de vida, era viúvo de 
Claudina Maria Pinheiro e morador na Rua das Flores, da Freguesia Nossa Senhora do 

 
4 Termo que significa que a pessoa não tinha ocupação fixa; em linguagem atual corresponderia aproximadamente a 
“autônomo”. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

5 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Rosário de Campina, na cidade de Belém. Nesse contexto, para “desencargo de sua 
consciência e salvação de sua alma”, como anotava o escrivão inquisitorial, esclarecia o 
nosso confitente que no referido tempo uma mulher por qual ele nutria fortes 
sentimentos, ou desejos, havia rompido a relação de anos. Essa personagem obscura sem 
contornos mais definidos na documentação tratava-se “tragicamente” da sobrinha da sua 
falecida esposa. Desse modo, sua amada, após ter a absolvição negada por seus 
confessores e pela orientação deles, decidira desistir do seu romance proibido por não 
poder mais “continuar na ofensa de Deus tendo comunicação ilícita” com ele. 

Possivelmente desamparado e atravessado pelo desespero após fracassar em todos 
os meios que pôde descobrir para tentar recuperar a dita mulher, Madureira se valeu de 
outros meios “extraordinários” com “maior cegueira e prejuízo de sua alma”, como 
orações que lhe ensinara um indígena forasteiro que passava pela cidade desconhecendo 
o seu nome e paradeiro. Nesse sentido percebemos que, para o inquisidor, o réu teria 
aprendido “certas palavras”, sugerindo serem preces não legítimas. Contudo, fica patente 
no registro que para o réu tratava-se de orações apresentadas por ele. A primeira oração 
citada por Madureira, chamada “oração de São Marcos”, apresentava-se da forma seguinte: 

 
[...] São Marcos de Veneza te marque: Jesus Cristo te abrande a hóstia consagrada 
te confirme: Santo, touro, [querer], total, Marcos com os touros bravos 
encontrastes, com a vossa santa palavra os abrandastes, assim vos peço que 
abrandeis o coração de fulana (ANTT, proc. 2697, fl. 2). 
 

Continuando a confissão, o réu apresentava a “oração de São Cipriano” da seguinte 
forma: “São Cipriano Bispo, Arcebispo confessor do meu senhor Jesus Cristo; São 
Cipriano vos peço, que me abrandei o coração de fulana [...]”, e finalizou a reprodução 
das preces com a “oração das Três Estrelas”, possuindo seguinte estrutura: “[...] Três 
Estrelas vejo, Jesus Cristo abrande, e os três Reis o coração de fulana [...]” (ANTT, proc. 
2697, fl. 2v). 

O repertório de orações de Manuel não se encerrava ali. Ao continuar sua fala e 
expor outra situação, essa ocorrida no tempo de oito meses antecedentes a sua 
apresentação, uma nova viria à tona. Dessa vez o réu, chegando na sua casa e tomando o 
conhecimento do desaparecimento de uma camisa sua, lembrou logo de uma adivinhação 
por meio do balaio que realizava “uma velha já defunta chamada Andreza” para solucionar 
casos de furtos proferindo as seguintes palavras: “[...] Por São Pedro, Por São Paulo, pela 
porta de Santiago, fulano furtou tal coisa [...]” (ANTT, proc. 2697, fl. 3). Assim, observa-
se o balaio e esperava-se que ele rodasse à medida que se pronunciavam os nomes dos 
suspeitos na oração, de modo que indicasse quem havia realizado o furto. 

Observando Madureira em um primeiro momento, ponderando o uso das orações 
e sua genealogia, que apontava um considerável envolvimento com a doutrina católica, 
poderíamos supor que sua conduta não acionava os mecanismos de controle eclesial. 
Diante de alguns “exames inquisitoriais”, parecia que nada havia fora do comum com sua 
fé, pois o inquisidor declarava “[...] benzeu e disse a doutrina cristã Padre Nosso, Ave 
Maria, Credo, Salve Rainha, os mandamentos das leis de Deus e da Santa Madre Igreja que 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

6 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

tudo soube muito bem [...]” (ANTT, proc. 2697, fl. 4v). Por outro lado, o autor Luiz Mott 
salienta que essas orações estavam longe de comprovar qualquer conhecimento íntimo da 
doutrina e eram para a maioria apenas um “bê-á-bá devocionário popular” que indicaria 
uma questão de memorização e popularidade (Mott, 2012, p. 128-129). 

Essa problematização dialoga diretamente com o processo de conversão no Novo 
Mundo. Segundo a pesquisadora Laura de Mello e Souza, o projeto colonizador cristão na 
América Portuguesa não conseguiu ir além de uma “cristianização imperfeita”, marcada 
pela memorização de poucos rudimentos católicos e o esvaziamento de seus significados. 
Nesse sentido, o catolicismo no espaço colonial encontrava-se impregnado de práticas 
consideradas pagãs e a magia se misturava à religião da população. O ponto-chave de 
compreensão dessa realidade constatada reside em entender que não se tratava da 
incapacidade dos múltiplos sujeitos em aprenderem a doutrina cristã, mas sim de que eles 
a ressignificavam dentro de suas próprias lógicas religiosas. Um processo complexo 
marcado por tensão, com seleções e assimilações que não foram de forma alguma 
arbitrárias (Souza, 2005, p. 90-100). 

À vista disso, percebemos que a religiosidade e a cultura popular não se configuram 
como um eco deformado de um plano erudito ortodoxo. As expressividades da fé de 
Madureira e de outros sujeitos coloniais correspondiam ao que podemos compreender 
como uma “religião normal”, marcada por sua complexidade inerente e constituída por 
um emaranhado de elementos heterogêneos. Nessa forma “normal” de vivência religiosa, 
que o poder eclesial buscava conter e simplificar por meio da seleção de determinados 
elementos, observa-se um caráter mais extenso, no qual o modelo oficial não apenas se 
insere com folga, como também estabelece correspondências em um movimento de 
relações mútuas (Sáez, 2009, p. 201-210). 

Nesse contexto, um traço bastante característico da religiosidade popular nos 
espaços coloniais da América foi a relação mais próxima com os santos. A autora Laura 
de Mello e Souza sustenta que o familismo poderia explicar a grande afetividade e 
intimidade na relação que se tinha com a simbologia católica, em especial aos santos e à 
mãe de Deus. Os pedidos e as preces eram as mais variadas possíveis. Essa relação, que 
podemos considerar como uma economia religiosa, além da afetividade também carregava 
um menosprezo constituindo o que poderíamos perceber como uma relação ambígua 
marcada por um “toma-lá-dá-cá” na qual o mesmo santo que se venerava poderia ser o 
mesmo também que se atirava num canto, em momentos de insatisfação (Souza, 2005, p. 
115). 

Diante do exposto, algumas discussões antropológicas sobre a vivência religiosa na 
Amazônia5 demonstram que o culto aos santos continua sendo um traço muito forte na 

 
5 Para a construção dessa pequena discussão destaco: GALVÃO, Eduardo. A vida religiosa do caboclo da Amazônia. Boletim 
do Museu Nacional, N.S., Antropologia, n. 15, 1953; GALVÃO, Eduardo. Santos e visagens: um estudo da vida religiosa de 
Itá; Amazonas. São Paulo: Cia. Editora Nacional, 1976; MAUÉS, Raymundo Heraldo. Um aspecto da diversidade cultural do 
caboclo amazônico: a religião. Estudos Avançados, São Paulo, v. 19, n. 53, p. 259-274, 2005; MAUÉS, Raymundo Heraldo. 
Catolicismo, religiosidade e cultura popular entre pescadores e camponeses na Amazônia Oriental. In: GODOI, Emília 
Pietrafesa de; MENEZES, M. A.; MARIN, R. A. (org.). Diversidade do campesinato: expressões e categorias. São Paulo: 
Editora UNESP, 2009. v. 1, p. 95-112. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

7 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

religião da população nessa região, em especial do caboclo amazônico, um sujeito rural ou 
de origem rural (Maués, 2005, p. 262). Assim, rodeados por caudalosos rios e por densas 
florestas, variados sujeitos vivem nesse espaço entre santos e seres encantados, 
constituindo uma face católica particular (Galvão, 1953, p. 9). 

Nesse contexto, de mãos dadas com a fé, os sujeitos atribuem aos santos, 
principalmente às suas imagens locais, o poder de ação imediata em suas vidas 
concedendo, sobretudo, proteção e cura. Nesse sentido, elas atuam de modo que não 
configuram apenas representações intermediárias para comunicação com uma força divina 
superior (Galvão, 1953, p. 2). Além disso, os traços de ambiguidade continuam na própria 
atuação dos santos, que podem ser benevolentes, mas também vingativos. O grande São 
Benedito, popular entre o caboclo amazônico, é considerado muito milagroso, mas 
também pode ser igualmente muito perigoso, “com quem não se pode brincar”. À vista 
disso, o devoto que ousar agir de maneira desrespeitosa com o santo corre o risco de ser 
castigado (Maués, 2005, p. 260-267). 

Por outro lado, esse culto caboclo também é acompanhado por seres encantados 
cuja crença se relaciona diretamente com as práticas curativas da “pajelança rural” (Maués, 
2005, p. 269). É provável que a ideia de encantados esteja relacionada aos contos europeus 
que ainda sobrevivem em várias histórias infantis sobre príncipes em todo o Ocidente. 
Contudo, fica evidente que a crença elaborada na região amazônica forjou-se do seu 
próprio modo ao contar com concepções indígenas sobre seres que habitam o fundo dos 
rios e os interiores das matas. Além disso, demonstram influências africanas dialogando 
com suas noções de orixás, seres que não se confundem com os espíritos mortos, assim 
como os encantados também não (Maués, 2005, p. 262). Desse modo, os seres encantados 
na Amazônia se convertem ao seu próprio sabor, comportando uma miscelânea de 
sentidos que transitam entre concepções luso-europeias, indígenas e africanas. 

Esses seres “invisíveis” aos olhos humanos costumam se manifestar em pelo menos 
três formas. Comum nas histórias cotidianas em comunidades ribeirinhas, a sua primeira 
forma é denominada de bichos do fundo, na qual podem ser perigosos e provocar “mau-
olhado” surgindo pelos rios e igarapés em forma de peixes, cobras ou botos. Além das 
águas também dominam os manguezais e praias emergindo como “humanos conhecidos” 
em forma de oiaras para levar as pessoas para o fundo. Por outro lado, na forma de 
caruanas eles se mantêm invisíveis e incorporam-se nas pessoas para praticar o bem: em 
geral, nos xamãs (pajés) aparecendo nas sessões xamanísticas curando doenças (Maués, 
2005, p. 265-266). 

Diante do exposto, fica patente que os santos desde o período colonial assumem 
protagonismo na vida religiosa nessa região e eram um grande refúgio para a população 
nos momentos de incertezas. O autor Yllan Mattos ressalta que, caso a fé católica não 
alcançasse os anseios da população, especialmente nas questões amorosas, os devotos 
procuravam “alternativas menos ortodoxas” (Mattos, 2012, p. 164). O caso de Manuel 
apresenta bem esse elemento e nos permite compreender melhor os traços da religiosidade 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

8 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

popular e o movimento de circularidade cultural ao demonstrar uma distância entre as 
respostas do acusado e as expectativas do inquisidor (Ginzburg, 2007, p. 286-287). 

Nesse contexto, Abranches, bastante preocupado com a manutenção do controle 
sobre a fé de sua ovelha, perguntou se Madureira havia misturado com as “ditas palavras” 
algumas orações da Santa Madre Igreja que “costumavam rezar os verdadeiros católicos” 
(ANTT, proc. 2697, fl. 6). O confitente, ao ouvir a questão levantada, assumia que: 

 
Disse que quando olhava para a mulher com quem pretendia continuar o ilícito 
trato, dizia somente as orações de São Marcos e São Cipriano e das Três Estrelas, 
olhando atentamente para ela, porém que paradas estas ocasiões rezava todos os 
dias o rosário inteiro a Nossa Senhora, e a reza que costumam as [freiras de São 
Francisco], e se encomendava ao seu anjo da guarda, e a outros santos da sua 
devoção (ANTT, proc. 2697, fl. 6v). 

 
Nesse sentido, ainda que Madureira não misturasse formalmente as fórmulas das 

orações, fazia uso de preces legitimadas pela Igreja com a finalidade de solucionar suas 
agruras cotidianas. Para o réu, tais práticas não pareciam comportar distinções claras entre 
o que seria lícito ou ilícito. Essa separação torna-se mais nítida apenas quando observada 
a partir do olhar inquisitorial, que buscava classificar e hierarquizar as práticas religiosas 
como parte de uma tentativa de simplificação da experiência da fé. Os sujeitos em geral 
naquele período poderiam até reconhecer certos comportamentos como “desvios”, mas à 
luz do discurso produzido pela Inquisição, e não a partir de suas próprias lógicas religiosas. 
Muitos, inclusive, não pareciam estar mentindo quando afirmavam que só tomaram 
conhecimento do caráter ilícito de determinadas práticas após a leitura do édito da fé ou 
por orientação de seus confessores (Mattos, 2012, p. 166). 

Outro elemento no processo que reforça a questão apresentada são as indagações 
referentes à origem das virtudes para conseguir seu “pecaminoso intento”, às quais o réu 
destacou que: “disse que entendia que a virtude provinha de São Marcos, e de Cristo 
Nosso Senhor, e da Hóstia Consagrada e das mais circunstâncias que continham as ditas 
palavras, e que para isso era que ele declarante invocava [...]” (ANTT, proc. 2697, fl. 7v). 

Novamente, podemos perceber que não havia uma separação clara entre o católico 
e o não católico; o confitente se apegava àqueles elementos do catolicismo presentes na 
oração considerada “feitiçaria” pelo Santo Ofício. É necessário destacar também que essa 
fala remete a uma apropriação, por parte dos fiéis, do poder mágico atribuído a símbolos 
consagrados pela Igreja, uma característica comum do cristianismo pré-reformas (Souza, 
2006, p. 230). O uso desses elementos, na crença popular, foi uma forma de alcançar uma 
melhor eficácia por possuírem um caráter sagrado, associando as palavras da “feitiçaria” 
ao universo religioso cristão (Rezk, 2014, p. 108). Assim, nesse intricado jogo de sentidos 
e apropriações, vamos percebendo o movimento de circularidade cultural entre as facetas 
eruditas e populares pela experiência e concepções apresentadas por Madureira. 

Ademais, mesmo a adivinhação do balaio continua demonstrando que o réu se 
apegava à crença de “forças mágicas” das orações cristãs pelo seu caráter sagrado, 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

9 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

misturando práticas oficiais e não oficiais, vistas a seguir. Sobre seu uso da adivinhação, 
destaca após os questionamentos de Abranches: “[...] esperava que o conhecimento lhe 
havia de vir pela intercessão dos apóstolos São Pedro, São Paulo, Santiago, que invocava 
e que para isso lhe rezou a cada um só Padre Nosso, para que lhe aparecesse a camisa” 
(ANTT, proc. 2697, fl. 10). Dessa forma, a fluidez cultural permanece evidente nas 
respostas de Madureira, que se apropriava dos elementos católicos em uma vivência 
religiosa popular. 

Na Amazônia contemporânea6, Maués problematiza que, apesar das práticas de 
pajelança apresentarem predominantemente traços indígenas de origem tupi, os 
moradores se identificam como católicos e os pajés como católicos e curadores. Parecendo 
estranho em um primeiro momento, ele percebeu que os sujeitos forjaram uma identidade 
católica do seu próprio modo, unindo práticas católicas e xamânicas no seu catolicismo 
popular (Maués, 2005, p. 260). Embora essa questão em parte possivelmente remeta a um 
receio da repressão religiosa sofrida por esses sujeitos, e possa ser uma forma de resistência 
acobertando suas crenças por uma roupagem católica, parece mais provável que 
demonstre a fluidez cultural das práticas e os mundos imbricados na religiosidade dessa 
população. 

Portanto, Manuel Madureira pode ser compreendido como um cristão, embora sua 
experiência religiosa não correspondesse às formas de normatização e controle projetadas 
pelas autoridades religiosas. Além disso, era simplesmente um sujeito histórico inserido 
em condições concretas de vida: um homem atravessado por desejos, temores, fé e 
fragilidades, que possivelmente se encontrava em situação de desamparo e via na 
“feitiçaria” uma forma de reagir às adversidades cotidianas, assim como tantos outros 
sujeitos na colônia recorriam a essas práticas para solucionar demandas da vida trivial. 
Apesar de muitos esforços do Inquisidor em direcionar a fala do réu para uma confissão 
sobre a realização de pacto com o diabo, por ter invocado Satanás em suas orações duas 
vezes, Madureira não cedeu até o fim do seu processo. Seu destino não foi a fogueira, 
como não foi da grande maioria na América Portuguesa, mas sua sentença, em 1766, 
declarava que precisava ser instruído na fé e cumprir penitências espirituais pelos indícios 
de que havia se apartado da Santa Fé Católica (ANTT, proc. 2697, fl. 18-21). Longe de ser 
ousado como o moleiro de Ginzburg, Madureira não deixa de assumir sua importância 
histórica. Seu caso conseguiu elucidar parte da vida dos sujeitos coloniais, sobretudo a 
experiência de um cristão que construía suas práticas religiosas no cotidiano concreto e 

 
6 Os estudos de Maués se referem à região do Salgado na comunidade de Itapuá, pertencente ao município de Vigia (PA) entre 
os anos de 1975 e 1986, entretanto o pesquisador destaca que, mesmo que os estudos apresentados sejam em localidades 
específicas da região amazônica, é possível perceber semelhanças em diversos lugares da Amazônia nos estudos antropológicos 
que já foram realizados. Entre esses estudos estão os de Galvão e Wagley (1940) em Gurupá; Figueiredo e Vergolino (1960) 
no Alto Cairari; Figueiredo (1970) em Bragança; Gabriel (1980) em Manaus; Lima (1990) em Coari e Tefé; Carvalho (1990) 
no interior de Óbidos; Villacorta (1990) em Colares e Itapuá. Assim, sem olvidar suas variações, podemos perceber um 
substrato comum de crenças e representações dentro da região Amazônica. Ver: MAUÉS, Raymundo Heraldo. Catolicismo, 
religiosidade e cultura popular entre pescadores e camponeses na Amazônia Oriental. In: GODOI, Emília Pietrafesa de; 
MENEZES, M. A.; MARIN, R. A. (org.). Diversidade do campesinato: expressões e categorias. São Paulo: Editora UNESP, 
2009. v. 1, p. 95-112; MAUÉS, Raymundo Heraldo. Um aspecto da diversidade cultural do caboclo amazônico: a religião. 
Estudos Avançados, São Paulo, v. 19, n. 53, p. 259-274, 2005. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

10 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

ordinário. A confissão demonstra como a cultura erudita e popular dialogavam e se 
influenciavam mutuamente, unindo concepções mágicas e religiosas no Novo Mundo. 

 
3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao longo da pesquisa, fica evidente que não havia fronteiras claras entre práticas 
consideradas “católicas” e “não católicas” para nosso confitente, como tampouco havia 
para a população em geral na colônia. Madureira era um homem católico e estava 
familiarizado com a doutrina, mas não correspondia ao ideal homogêneo e ortodoxo 
formulado pela Santa Madre Igreja na sua normatização da fé. 

Os mundos estavam imbricados no Grão-Pará e na América Portuguesa em geral; 
culturas de matrizes distintas se relacionavam, e os sujeitos ressignificavam o catolicismo 
dentro das suas próprias lógicas, criando um corpo plural e uma religiosidade 
multifacetada. Diante desse cenário, torna-se possível repensar essas práticas religiosas no 
contexto colonial não como expressões falhas da doutrina, mas como “formas normais” 
de vivência da fé, cuja complexidade e multiplicidade de elementos escapavam às tentativas 
de simplificação do controle. 

Explorar essa dimensão religiosa da realidade no encontro com o poder no período 
colonial permite compreender algumas das condições históricas que ajudam a explicar a 
diversidade de práticas religiosas no Brasil contemporâneo e seu caráter heterogêneo. A 
análise dos processos inquisitoriais revela que, já naquele contexto, estavam sendo 
gestadas formas de religiosidade multifacetadas, ainda que esse tenha sido um processo 
marcado por intensa violência simbólica e física. Concomitantemente, esse olhar 
ultrapassa uma historiografia apenas denunciatória e possibilita valorizar a agência de 
sujeitos que, no cotidiano, resistiram à imposição das lógicas da colonização. 

Encerro minhas considerações pontuando que, ao enfrentar a documentação 
inquisitorial, torna-se fundamental considerar o filtro do inquisidor e olhar para além das 
categorias de “feitiçaria” e “desvio” que ele produz. Essa postura permite revelar, no breve 
clarão do encontro com o poder, formas ordinárias de vivências religiosas no contexto 
colonial. Casos como os de Madureira não são excepcionais, uma vez que sua conduta 
evidencia os limites do poder inquisitorial diante de uma religiosidade plural, vivida no 
cotidiano como norma por seus praticantes. Dessa forma, experiências como essas ajudam 
a compreender a vivência religiosa para além das tentativas de normatização e dos modelos 
homogêneos produzidos pela colonização e pelo poder eclesial. 

 

 

 

 

 

 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

11 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

REFERÊNCIAS 

ARAUJO, Sarah. À espreita do sentimento: rastros de medo e cotidiano no contexto 
da ação inquisitorial no Grão-Pará (1760-1773). 2015. Dissertação (Mestrado em 
História) – Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2015. 

BARROS, José D’Assunção. Sobre a feitura da micro-história. OPSIS, Catalão, v. 7, n. 
9, p. 167-185, jul./dez. 2007. 

CALAVIA SÁEZ, Oscar. O que os santos podem fazer pela antropologia? Religião e 
Sociedade, Rio de Janeiro, v. 29, n. 2, p. 198-219, 2009. 

FOUCAULT, Michel. A vida dos homens infames. In: FOUCAULT, Michel. 
Estratégia, poder-saber: ditos e escritos IV. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2003. p. 203-222. 

GALVÃO, Eduardo. A vida religiosa do caboclo da Amazônia. Boletim do Museu 
Nacional, Nova Série, Antropologia, Rio de Janeiro, n. 15, 1953. 

GINZBURG, Carlo. Sinais: raízes de um paradigma indiciário. In: GINZBURG, Carlo. 
Mitos, emblemas, sinais: morfologia e história. São Paulo: Companhia das Letras, 
1989. p. 143-179. 

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro 
perseguido pela Inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

GINZBURG, Carlo. O inquisidor como antropólogo. In: GINZBURG, Carlo. O fio e 
os rastros: verdadeiro, falso, fictício. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. p. 280-
293. 

LAPA, José Roberto do Amaral. Livro da visitação do Santo Ofício da Inquisição 
ao Estado do Grão-Pará (1763-1769). Petrópolis: Vozes, 1978. 

MATTOS, Yllan. A última Inquisição: os meios de ação e funcionamento da 
Inquisição no Grão-Pará pombalino (1750-1774). Jundiaí: Paco Editorial, 2012. 

MATTOS, Yllan. Um inquisidor na administração do bispado: Giraldo José de 
Abranches como vigário capitular e visitador da Amazônia colonial (1763-1773). 
Contraponto, v. 9, n. 2, p. 314-349, 2020. 

MAUÉS, Raymundo Heraldo. Catolicismo, religiosidade e cultura popular entre 
pescadores e camponeses na Amazônia Oriental. In: GODOI, Emília Pietrafesa de; 
MENEZES, M. A.; MARIN, R. A. (org.). Diversidade do campesinato: expressões e 
categorias. São Paulo: Editora UNESP, 2009. v. 1, p. 95-112. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922507. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

12 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

MAUÉS, Raymundo Heraldo. Um aspecto da diversidade cultural do caboclo 
amazônico: a religião. Estudos Avançados, São Paulo, v. 19, n. 53, p. 259-274, 2005. 

MOTT, Luiz. Cotidiano e vivência religiosa: entre a capela e o calundu. In: SOUZA, 
Laura de Mello e (org.). História da vida privada no Brasil 1: cotidiano e vida privada 
na América portuguesa. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

OLIVEIRA, Maria Olindina Andrade de. Olhares inquisitoriais na Amazônia 
portuguesa: o Tribunal do Santo Ofício e o disciplinamento dos costumes (XVII-XIX). 
2010. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Amazonas, 
Manaus, 2010. 

SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade 
popular no Brasil colonial. São Paulo: Companhia das Letras, 1986. 

 

 

 

Recebido em 16 de agosto de 2025 

Aceito em 08 de janeiro de 2026 

 


