
 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

1 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

 

 

 
Tecituras do habitar: encontros e existências nos quilombos de 

Laranjal e Cambambi-MT 
 

Weavings of Dwelling: Encounters and Existences in the Quilombos of 
Laranjal and Cambambi-MT 

 
 

Nayara Marcelly Ferreira da Silva1 
PPGAS-UFAM 

nana.nayara26@gmail.com - https://orcid.org/0009-0006-1540-291X 
 
 

Resumo 

Este artigo propõe uma etnografia dos modos de cuidado do Cerrado mato-grossense a partir das 
experiências vividas com os coletivos quilombolas de Laranjal e Morro de Cambambi. Nessas vivências, 
tempo e matéria se entrelaçam em uma paisagem viva, composta por terras plurais — preta, branca, 
vermelha — que sustentam relações singulares com plantas, águas, pedras, animais e encantados. A terra 
é corpo, e os lugares, moradas que mantêm o Cerrado pulsando. Diante do colapso, emergem formas de 
cuidado que desafiam a centralidade do humano, abrindo espaço para outros fluxos e presenças. A 
reflexão parte dos encontros que me atravessaram e seguem provocando, ao desestabilizar formas 
habituais de perceber a vida e o mundo. 

Palavras-chave: Cerrado. Quilombo. Paisagem. Cuidado. Existência. 

 

 

Abstract 

This article proposes an ethnography of the ways of caring for the Mato Grosso Cerrado based on 
experiences lived with the quilombola collectives of Laranjal and Morro de Cambambi. In these 
experiences, time and matter intertwine in a living landscape, composed of plural lands — black, white, 
red — that sustain singular relations with plants, waters, stones, animals, and encantados. The earth is a 
body, and places are dwellings that keep the Cerrado pulsing. Faced with collapse, forms of care emerge 
that challenge human-centeredness, opening space for other flows and presences. The reflection stems 
from the encounters that have moved me and continue to provoke, by destabilizing habitual ways of 
perceiving life and the world. 

Keywords: Cerrado. Quilombo. Landscape. Care. Existence. 

 

 

 

 

 
1 Doutoranda em Antropologia Social – PPGAS/UFAM. Mestrado em Antropologia Social – PPGAS/UFMT. Graduação 
em Ciências Sociais – CFH/UFSC.  



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

2 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

1. INTRODUÇÃO 
Quero começar este primeiro encontro sentada à mesa da cozinha com Marcela 

Pedroso, envoltas pelo cheiro forte e acolhedor do alho fritando na panela — cheiro de 
casa, de afeto partilhado, de vida em movimento. Entre panelas, vozes e gestos rotineiros, 
Marcela me conduz com doçura e firmeza por um fio delicado: o de como se continua 
vivendo quando tudo parece ter sido arrancado do lugar. 

Com voz firme e olhos que carregam a nitidez do vivido, ela fala dos tempos difíceis 
que vieram com a construção da Usina Hidrelétrica do Manso, no início dos anos 2000, 
executada pela estatal Furnas durante o governo de Fernando Henrique Cardoso. Foram 
anos de ruptura e desalento, quando o compasso das vidas foi rompido, os ritmos 
desfeitos, as paisagens familiares submersas sob um lago imenso e estranho. Não foi 
apenas o curso das águas que mudou — foi o curso inteiro da existência2. 

 
 

Imagem 1 – O lago do manso após Usina. Foto: Nayara Silva (2025). 

Para todos verem: Fotografia colorida do Lago do Manso, já formado após a construção da usina 
hidrelétrica. A imagem mostra uma grande extensão de água parada, de tonalidade esverdeada, 

refletindo parte do céu nublado. Ao fundo, há vegetação rala e algumas elevações de terra, indicando 
áreas alagadas. 

 

O que se desmanchava ali não era só geografia, mas um tecido ancestral, finamente 
trançado entre corpos, bichos, encantados, roças, irmandades e parentescos. A ferida dessa 
perda ainda pulsa no corpo de Marcela, que diz com a densidade de quem viu e sentiu: 

 
2 A Usina Hidrelétrica (UHE) de Manso, localizada no estado de Mato Grosso, inundou uma área de 427 km², impactando 
profundamente diversas comunidades tradicionais e quilombolas da região, que foram deslocadas de seus territórios ancestrais 
para a formação do reservatório. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

3 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

veio o lago e atingiu tudo e todos. Teve arraial que virou fantasma. Terra que virou areia 
branca, onde nada brota mais. 

A transformação foi geográfica, sim, mas também espiritual, sensível e política. 
Agostinho José da Guia, com a gravidade de quem testemunhou os deslocamentos 
forçados, sussurra: “Os corpos não foram respeitados — nem os vivos e nem os mortos. 
Fomos tratados como gado, remanejados para longe das irmandades. Teve nascente que 
acabou, lugar que inundou, tem muito espírito em sofrimento, minha filha”. Em outra 
conversa, Seu Adelino Fernandes da Conceição revira o tempo com os olhos e me oferece 
uma paisagem anterior, cheia de presenças e vitalidades:  

 
“Antes da usina tinha mata. Tinha lagoas na beira do rio. Era o lugar dos bichos 
— anta, capivara, tatu, veado. Tinha fruta nativa — bacuri, bocaiuva, babaçu, 
cumbaru. E hoje não, acabou com tudo”. 

 
A paisagem hoje é outra. A água represada deixou um espelho trincado. Onde antes 

havia fartura, agora o que floresce é a lembrança. A terra preta, fértil, aquela que sustentava 
roças e terreiros, tornou-se raridade. No lugar dela, o Cerradão avança com seus próprios 
desafios: o descontrole dos bichos — capivaras, antas, veados — que já não seguem os 
caminhos de antes; o aumento das pragas que atacam os mandiocais e bananais; a seca que 
se prolonga e intensifica o calor, os incêndios e a falta de chuva. A quentura aperta, e a 
água falta cada vez mais. E ainda assim, é nesse cenário de cicatrizes que Marcela me olha 
com algo que desafia a fatalidade. Com uma calma que só a experiência encantada pode 
oferecer, ela diz: 

 
A vida é sofrida, mas tem coisa que acontece que escapa das nossas mãos. A vida 
é igual ao nosso Morro do Japão. Ele vai trocando de cor. Você olha e ele tá 
azul. Aí, depois, você olha de novo e ele tá rosa, laranja... Meu Deus, é lindo, 
encantador. É uma magia da natureza, é mágico. Tanta beleza, assim, que é um 
lápis de cor naturalmente acontecendo, assim, ó... na nossa frente, acontecendo. 
A vida é assim: acontece e muda de uma hora pra outra. 

 
Naquele instante, entendo que Marcela não falava apenas do morro, mas da própria 

vida — essa que, mesmo ferida, insiste em brotar nos terrenos alagados da perda. Seu 
encantamento não apaga a dor, mas a atravessa com uma firme delicadeza, como quem 
aprende a caminhar sobre águas profundas. Porque, às vezes, o impossível também 
floresce. É beleza que se insinua, como cor que escapa no céu — o morro que muda de 
tom — encantando e ensinando a nos deixar encantar. 

Se em Cambambi é o morro quem fala e ensina, em Laranjal é a água — ou a sua 
ausência — que dá o tom da vida. A paisagem pantaneira, antes guiada por cheias e secas 
ritmadas com precisão quase ritual, hoje oscila entre extremos: ora demais, ora de menos. 
Os tanques que antes armazenavam fartura agora se mostram rasos, mostrando o fundo 
rachado da terra. Os bichos “perderam a liberdade”. E os encantados, silenciosos, têm se 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

4 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

afastado, buscando outros cantos onde ainda possam habitar. O verde das pastagens se 
retrai. A pergunta ecoa no ar como reza e espera: vai chover? Quando? O suficiente? 

Mas mesmo diante da incerteza, Laranjal segue. O território se reorganiza no 
compasso das relações: entre famílias, entre irmandades, entre rezas e partilhas. Os 
vínculos com Forquilha, Aranha e Corcunda sustentam uma rede de cuidado e compadrio 
que vai além da terra seca — uma trama feita de conhecimentos, gestos, trocas e afetos. 
O tempo ali é bordado devagar, com gestos miúdos, visitas atravessadas por histórias, 
caminhadas que escutam o chão antes de seguir. 

Há em Laranjal um conhecimento atento à delicadeza do mundo. As mulheres, em 
especial, guardam no corpo os sinais da terra, do sangue e da água. Sabem quando o vento 
muda. Quando o fogo ameaça subir antes da hora. Quando é tempo de recolher as 
crianças. Seus gestos — de benzimento, de cuidado com os partos, de arrumação do corpo 
e do espírito — sustentam a vida mesmo quando o território parece desorganizado pela 
seca ou pela dor. 

Como Cambambi, Laranjal também fala. Fala por gestos, presenças, ausências. Fala 
pela água, pelo fogo e pelas pegadas no barro seco, pelos olhos atentos das parteiras, pelos 
rastros dos bichos. E é nesse modo de escutar o mundo que os quilombos seguem de pé: 
não apenas como espaços de resistência, mas como territórios vivos de conhecimento, de 
escuta e de reinvenção. 

Talvez o que escuto dessas mulheres e desses territórios — nas palavras, mas 
também nos gestos e silêncios — seja aquilo que Donna Haraway (2020) chama de “fazer 
parentes” em tempos difíceis. Em vez de buscar uma salvação grandiosa, as comunidades 
que caminham por entre escombros de usinas, secas ou promessas de progresso, 
reinventam a vida por meio de vínculos tecidos entre múltiplas humanidades, entre bichos, 
morros, encantados, águas, fogo e práticas de cuidado. Elas não apenas sobrevivem: elas 
compõem mundo, ainda que rachado, ainda que aos pedaços. Como Haraway insiste, não 
se trata de “ficar limpo” ou “ficar certo”, mas de “permanecer com o problema” — esse 
que escorre no leito seco dos tanques e atravessa os corpos feridos, mas vivos, das veredas 
desse sertão. 

Esses coletivos não se sustentam pela explicação, mas pelo cuidado. E aqui, Isabelle 
Stengers (2018) se aproxima como aliada: o que essas mulheres fazem não é “aplicar 
saberes”, mas lutar contra a estupidez — essa que se instala quando se recusa a escutar o 
que os territórios dizem, quando a ciência hegemônica silencia as práticas locais, quando 
o tempo do agronegócio atropela os ciclos das chuvas e das luas. Marcela, Cristina, Maria 
José, Dona Joana, Dona Rosa, Dona Francisca, todas elas operam, como diria Stengers, 
uma “ecologia de práticas”: não se trata de impor uma solução, mas de fazer emergir um 
saber que respeita a incerteza, que compõe com os afetos, com os corpos, com os riscos 
— e que insiste em existir mesmo onde o Estado só vê escassez ou estatística. Essas 
mulheres não são gestoras de uma tradição morta nem heroínas resilientes. São cientistas 
de outro mundo, de uma ciência encarnada, afetiva, radicalmente situada — que sabe, 
como os morros, mudar de cor. E talvez seja justamente nisso que reside sua força: na 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

5 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

capacidade de se deixar afetar, de se reorganizar com o mundo, de ficar com o que importa, 
mesmo quando tudo parece dizer que é tempo de desistir. 

 
2. CAMINHAR COMO MÉTODO, ESCUTAR COMO FORMA DE CUIDADO 

É sempre caminhando que aprendo. Com Enoc Miranda, o passo nunca é só 
deslocamento. É, antes, um gesto de atenção. Enoc, conhecido por muitos como um 
andarilho esperto, me ensina que conhecimento não se colhe de uma vez só. É como 
planta que exige tempo, entrega e presença. Ele não fala sobre as plantas — ele fala com 
elas. E nos convida a ouvir com os poros, com o corpo, com a memória. 

O Cerrado de Chapada dos Guimarães se mostra nas palavras de Enoc como um 
grande laboratório sensível. Nele, cada folha tem cheiro, cada raiz tem uma história, e cada 
árvore guarda conhecimentos ancestrais que não separa corpo de território. Entre a Quina 
Roxa e a Paratudo, o Nó de Cachorro e a Doradinha, vai se desenhando um mapa-vivo 
de corpos que aprendem uns com os outros: pele de gente, pele de planta, sangue, resina 
e seiva — tudo pulsa junto. 

Enoc fala de ervas como quem conta da família. A Babosa é calmante, a Erva-de-
Santa-Maria protege os pulmões e “tira a verme das crianças”. A Semente de Sucupira cura 
garganta e aumenta imunidade. E se o corpo dói ou quebra, é o melado de aroeira que 
vem colar o osso. Cada planta é remédio, mas também relação. Para que ela cure, é preciso 
mais do que conhecimento: é preciso vínculo. É preciso saber o tempo, o jeito, o modo 
certo de colher, o modo de agradecer. 

Com Enoc, as plantas falam: não só pelo nome e pelos usos, mas pelo gesto de 
quem cuida, colhe, espera, respeita. São tecnologias que não se separam do tempo, dos 
lugares, das terras, do corpo e da escuta – ecoando com o que Donna Haraway (2009) 
chama de pensamento situado: conhecimentos e tecnologias que não pretendem falar de 
“acima”, mas desde o chão. Ao espreitar a mata, Enoc aponta: “Esse é o Anandir. Se 
cortar, ela chora. É viva”. Pergunto: como se reconhece que está viva? Ele responde sem 
hesitar: “Porque o Anandir não está sozinho”. 

O Anandir é uma árvore-nascente — quando ferida, verte água. Sua seiva é lágrima. 
Corpo e fonte ao mesmo tempo. Ela não apenas vive, ela sustenta a vida em volta. É 
matéria de relação. Um ser que só pode ser tocado com atenção e necessidade, nunca por 
impulso. Seu corpo ensina uma ética: cuidar é saber medir, não cortar de mais nem de 
menos, mas apenas quando é o tempo certo — quando o gesto é justificado pela vida. 

Ao lado, Enoc mostra o Pé de Perdiz — “venenosa, faz chorar até cegar”. E então 
segue apontando outras: o Cambará, a Lixeira, a Sapucaia — árvores de casca espessa e 
raízes fundas, aquelas que enfrentam o fogo sem tombar. São corpos que guardam 
memória de resistência. Cada uma, à sua maneira, faz parte dessa inteligência do Cerrado, 
onde viver é resistir junto, em composição com o tempo, o fogo, o clima, as terras, os 
lugares e seus donos. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

6 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Não é só o vegetal que se descreve ali. Cada planta, cada árvore, é também um 
ensinamento sobre a medida — nem demais, nem de menos. É o pharmakon, como retoma 
Isabelle Stengers (2015): aquilo que cura e envenena ao mesmo tempo, exigindo um modo 
de atenção, de saber quando e como usar. O conhecimento que se guarda em Enoc é o de 
uma arte de dosar, de ler o tempo da planta, do corpo, da terra e da lua. 

Essa arte se estende também ao fogo. Porque aqui, queimar não é destruir. A 
queima prescrita — o chamado acero verde — é uma tecnologia ancestral de manejo do 
cerrado, usada por gerações para proteger, preparar a terra preta — terra de cultivo. 
Conforme ensina Enoc: “Tem o mês certo. Não pode usar o fogo na época da florada, 
porque aí não vai ter frutos. Não pode na seca braba. Tem que saber o dia, o vento, a lua. 
O fogo mais brabo é fim de agosto. Só apaga em outubro”. 

O cuidado com o tempo do fogo é também cuidado com a vida. Se queima cedo 
demais, se queima tarde demais, tudo se perde. Mas se queima no momento certo — na 
hora do fogo, “de onze ao meio-dia”, quando o vento está sereno — o cerrado responde. 

E quando a queima escapa do controle, quando a medida se perde, o fogo deixa de 
ser aliado. Surge então o Troá — não como castigo, mas como um ser encantado, vento 
que sopra com força própria. Como diriam, “o Troá é bicho do vento. Onde apagava o 
fogo, ele brotava de novo”. 

É que o Troá não se apaga. Ele dança com o vento, se move entre cavernas e matas 
fechadas. Vive nos buracos da terra, nas fendas da rocha, no sopro quente das serras — é 
parte da própria paisagem do Cerrado, que não se deixa dominar. O Troá ensina: que o 
fogo tem seus donos, seus dias, suas vontades. Que o manejo do fogo exige escuta, não 
controle e apropriação. Como dizem os mais velhos, o fogo não é inimigo, mas força que 
precisa ser respeitada — é preciso saber o tempo da queima, a direção do vento, a fase da 
lua. 

Assim como a terra, o fogo também tem suas vontades. Antônio Bispo dos Santos 
(2021) nos lembra: “a terra dá, mas a terra quer”. E com o fogo não é diferente — ele 
oferece, mas também cobra. Diferente da lógica capitalista, que transforma tudo em 
recurso a ser explorado, o fogo, como os encantados, exige relação. Quer cuidado, quer 
tempo, quer escuta. 

O que está em jogo aqui não é o domínio sobre essas potências, mas uma 
coexistência (Soares, 2017) baseada em corresponsabilidade. O Troá, com sua força, 
aparece como lembrança encantada dessa exigência: quem não escuta o tempo do fogo, 
corre o risco de ser engolido por ele. Porque aqui, o saber não é domínio técnico, mas 
relação vivida — entre plantas, bichos, águas, ventos, brasas e encantados. 

Como o pharmakon, o fogo guarda em si cura e perigo. Depende da forma como se 
invoca, como se chama, como se respeita. “Você dá uns gritos. Dá uma acelerada assim. 
Chama o Troá”. 

É preciso saber chamar — e saber parar. Porque o Troá é força do mundo. É o 
Cerrado respondendo. Cuidar, então, é isso: aprender a habitar com essas presenças. Com 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

7 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

os ventos que trazem fogo e cura. Com as árvores que choram. Com os tempos da lua e 
da cinza. Cuidar não é intervir: é escutar, esperar, responder. É andar com atenção, 
sabendo que a paisagem fala — e que cada ser encantado tem algo a dizer. 

O Cerrado é um mundo povoado de presenças, sinais e modos de existir. Entre 
histórias de Troá, Currupira e Boitatá, o que emerge não é uma cosmologia à parte, mas 
uma pedagogia viva do território. Os encantados não são metáforas nem folclore, são 
forças e formas da própria paisagem. Aparecem quando são falados, quando a mata escuta, 
quando o vento carrega um nome ou quando o fogo se adianta ao tempo certo. 

Troá não é o “vilão” do fogo, mas seu avesso encantado — sinal de que o tempo 
foi rompido, que a escuta falhou, que algo saiu do compasso. Troá não é explicável, nem 
fixável, porque sua existência escapa aos olhos e se faz no rastro, no susto, no cheiro de 
enxofre, na tripa deixada no chão. E ainda assim, é através dele que se aprende que o fogo 
tem seus dias e suas vontades, como ensina também o conhecimento ancestral. 

Não se trata, portanto, de estudar os encantados, mas de entender que o Cerrado é 
encantado. Que ele é feito de relações atentas, de regras que não estão escritas, mas que 
são conhecidas por quem aprendeu a escutar o mato, o cheiro do vento, o tempo da lua. 
Como dizem os mais velhos, “a natureza é boa. A gente que fez ela ficar revoltada”. E 
quando se revolta, ela responde — com seca, com fogo brabo, com praga. Mas a maioria 
ainda não escuta. 

A ciência que emerge nesses relatos é outra. É uma ciência situada, prática, afetiva. 
“Porque é perigoso”, como bem resume Dona Francisca. Não é só saber andar — é saber 
onde pisar, onde parar, o que não dizer. É saber que tem planta que engana, água que 
envenena, cobra que se esconde onde ninguém vê. Aqui, o conhecimento não se dá sem 
corpo, sem atenção, sem medo. 

Como lembra o pensamento de Antônio Bispo dos Santos (2021), a terra (ou o 
fogo) dá, mas também quer. E o que ela quer, muitas vezes, é atenção. Não uma atenção 
que extrai, mas uma atenção que escuta, que sabe que tudo — desde o corte de uma árvore 
até o momento exato da queima — precisa ser feito com medida. Porque quando se corta 
o Anandir, ele chora. E o Boitatá... o Boitatá não é só uma história. É clarão de fogo que 
serpenteia no alto das serras, luz que acompanha de longe, que assusta e fascina. Não deixa 
rastro, mas deixa presença. Anda pelas noites, nas beiras dos morros, como quem vigia, 
como quem responde. 

O Currupira também não é só um ser do mato. É dobra do tempo, torção da lógica. 
Corpo de gente, pensamento atravessado. Caminha com o calcanhar voltado pra trás, 
embaralha os rastros e desafia quem tenta seguir por caminhos retos demais. Dizem que 
encanta crianças, oferece mel, e nesse gesto doce, muda o pensamento — não com 
violência, mas com torção suave. Onde ele passa, a mata se recompõe, mas não volta a ser 
a mesma: se embaralha, se reinventa, como se risse do esforço humano de controlar o 
incontrolável. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

8 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Como já disse Marcela, “a vida é assim, tudo muda”. E o Cerrado guarda esse tempo 
que nunca sossega. Um tempo que não se deixa alinhar, que se move em espirais. Um 
tempo que duplica a si mesmo, como diria Tania Stolze Lima (2005), para nunca ser 
idêntico, sempre o outro. Cada aparição do Currupira, cada clarão do Boitatá ou sopro do 
Troá, reabre o mundo num gesto de diferença — uma dobra do real que nos força a 
perceber que viver, aqui, é viver entre o que escapa, o que acontece e o que se transforma. 

No fundo, trata-se de uma ética do cuidado diante da catástrofe. Uma ética que não 
separa conhecimento de território, nem ciência de encantamento. Uma ética que diz que 
a natureza não é cenário, mas corpo. E que, nesse momento em que o mundo parece 
arder, talvez a única ciência capaz de sustentar a vida seja aquela que sabe o tempo da 
queima, o silêncio das cobras, o choro das árvores, o grito do Troá. 

 
2.1 Veredas vivas: caminhos de coexistência múltiplas 

Em Laranjal, a presença dos bichos começou a mudar. Ou melhor: os encontros 
com eles passaram a acontecer de outro jeito. Depois do fogaréu, os caititus — que antes 
rondavam com mais frequência as roças, comendo banana, mamão, mandioca — se 
afastaram. Sumiram do costume. Já o tuiuiú apareceu mais, abrindo suas asas largas sobre 
os campos queimados, catando peixinhos nos poucos fios d’água que restaram. A onça 
parda não chegou a entrar no terreiro, mas foi vista ali por perto, na mata baixa, como que 
desorientada. A capivara e a anta passaram a beber água no tanque, bem na beira da casa. 
A anta também foi vista na roça, atrás de mamão, atrás de banana. O tamanduá também 
veio. Mirim, pequeno, com seu rabo comprido e cheiro forte. Apareceu sem cerimônia, 
entre as casas. Como se dissesse: o mundo de lá pegou fogo, e agora é preciso reaprender 
a viver aqui. 

“Incêndio demais não sei da onde, veio de tudo de lá pra cá. Brabo demais. E 
ventando que estava esse dia”, me contou dona Joana, com o rosto voltado pro céu. “Esse 
tempo era mês de julho, mês de ventania, menina, e esse tempo estava quente.” O fogo 
desceu rasgando tudo, acompanhando o vento como se fosse bicho também. No Mateus, 
pegou até os cocos. No Magali, chegou no terreiro. Só não foi mais longe porque o povo, 
de balde na mão, foi ataiando o fogo, desviando ele com coragem e reza. 

Mas o que mais impressiona não é só o que queimou. É o que se movimentou com 
o fogo. A fuga dos bichos, os rastros trocados, o olhar das pessoas sobre a terra que já 
não parece a mesma. No Laranjal, o fogo é sinal. É movimento. É resposta da mata, como 
já diziam: “a natureza é boa, é muito boa — a gente que fez ela ficar revoltada hoje”. E 
ela vive dando resposta, só que nem todo mundo sabe escutar. 

Tanto Laranjal quanto Cambambi possuem suas particularidades, mas o modo 
como olham, sentem e conversam com a terra está em consonância. As estações chegam 
pelo corpo do dia: é o calorão firme que avisa — chuva vem aí. E, mesmo sem pingar uma 
gota, o cheiro de terra quente, o voo mais baixo dos passarinhos, o inchaço do céu 
anunciam. A chuva nunca chega de um só modo. Pode não cair aqui, mas derrama ali 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

9 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

adiante, no rumo do Morro do Jacaré ou lá para as bandas do Piuval. Porque a água 
também tem ouvidos, tem vontade, tem memória. 

Seu Agostinho mostra que tem uma coisa que ninguém explica: o mistério da serra. 
Uns cientistas falam que é pressão atmosférica, que é camada de ar quente, que é frente 
fria represada no planalto. Mas quem vive aqui sabe que tem coisa que é só o mato que 
entende. Porque mistério não se descobre, mistério se atravessa — com o corpo atento, 
com o ouvido encostado no chão, com o coração aberto como chão de roça depois da 
primeira enxada. 

E continua, a serra guarda coisa. Guarda bicho, guarda vento, guarda tempo. Tem 
noite que ela parece subir e se aproximar das casas, como se quisesse escutar conversa de 
gente. Tem dia que ela se afasta, se esconde atrás da névoa. Pode até parecer que o mundo 
vai acabar, com essas guerras, esses rompimentos, essas promessas de catástrofe. Mas o 
fim do mundo, se vier, não será o fim do Cerrado. O Cerrado não tem fim. Pode até ter 
o fim do homem, como escutamos em conversas na beira do tanque, mas do mundo 
mesmo, não tem fim não. Deus... Deus não é de acabar. Ele é de guardar. Deus é segredo 
guardado, como dizem os mais velhos. 

 Pergunto a Seu Agostinho: 

— Mas o fim do mundo chega pro homem... e pra mais quem? Ele acaba pra todo 
mundo? 

Ele me olha, com aquele jeito de quem pensa por dentro antes de soltar palavra. 
Um tempo. Depois vem: 

— Você chegou num ponto. O mundo acaba, sim. Todo dia ele acaba. Isso não é 
de agora. 

Ficamos em silêncio, como se o próprio mato estivesse escutando. 

— Hoje tão falando mais disso, né? De fim do mundo, de catástrofe. Mas já faz 
tempo que ele vem acabando. Acaba quando some um passarinho. Quando seca o olho 
d’água. Quando a fogueira queima tudo e não deixa nem sombra. Todo mundo sente. Até 
quem não sabe que tá sentindo. 

Ele vai passando o dedo numa folha seca caída ali perto, como se lesse nela um 
pedaço de história. 

— O Cerrado é muito grande, ele é um mundão que só. Quando falo que ele não 
acaba, não é que não tem morte. Morte sempre teve. Pra gente, pros bichos, até pros 
encantados. Tem coisa que vai embora e não volta. A onça que se espanta com o barulho 
da máquina. O tamanduá que não tem mais formiga pra catar. A água que vira fumaça e 
vai embora. Tem coisa que quando some, não deixa nem sinal. 

Ele respira fundo. O vento passa mais baixo, como quem quer escutar melhor. 

— Mas pras plantas... pras plantas é diferente. Elas têm um jeito de morrer que já 
é meio renascer. Tem semente que dorme anos no chão, até o tempo certo de acordar. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

10 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Elas voltam em silêncio, sem alarde, mas vão chamando outras — e mais outras — e 
quando a gente vê, já tem passarinho voltando, já tem cheiro de flor nova, já tem abelha 
zanzando no calor. As plantas ensinam que fim também é começo. E que raiz, mesmo 
queimada, ainda pode querer viver. 

 
3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Isso me fez perguntar: os cerrados existem para quem? E como eles existem? Talvez 
não se trate apenas de ter o cerrado, mas de viver com ele — como quem caminha ao lado 
de um ser que pensa, reage e se transforma. Nos quilombos, aprendi que o cerrado tem 
humor, tem tempo, tem memória. Ele se alegra com as chuvas certas, se inquieta com as 
queimadas sem medida, se entristece quando não é mais pisado com respeito. Ele sente. 
E, quando sente demais, responde — às vezes com silêncio, às vezes com fumaça, às vezes 
com gestos que falam e provocam. 

O fogo, por sua vez, não é só um instrumento ou um inimigo. É parente. É mestre. 
E como todo parente, exige escuta. Escuta que se faz com o corpo — com o passo devagar 
no mato, com o olho atento à direção do vento, com o gesto contido de quem sabe que o 
mundo é presença partilhada. 

Por isso, a pergunta não é apenas se o cerrado vai resistir ou se vai acabar. A 
pergunta é: com quem ele está disposto a continuar? Porque há mundos que se vão, mas 
não porque foram destruídos de uma vez — eles se apagam aos poucos, quando deixamos 
de escutar seus ritmos, suas regras, seus sinais. 

Em Cambambi, me disseram que as árvores choram quando são cortadas sem 
atenção. Em Laranjal, o fogo corre como bicho pelos barrancos. E nessas falas, nessas 
presenças, está o que talvez nossa ciência tenha desaprendido: que existir é coexistir. Que 
viver é uma tarefa coletiva. 

Os cerrados existem para quem se permite ser transformado por eles. Para quem 
aceita caminhar com as cobras, aprender com o vento, respeitar o tempo da semente e dos 
encantados. Para quem sabe que nem tudo é para ser dominado — há coisas que são para 
ser seguidas, como um rastro que some e reaparece mais adiante. 

O cerrado, então, não é só um bioma. É uma composição de encontros. E se é 
verdade que ele está acabando, também é verdade que ele ainda insiste. No cheiro forte 
do capim queimado. No tamanduá que volta. Na sabedoria das parteiras. No silêncio das 
noites longas que anunciam a chuva. Ele insiste em lembrar que ainda há tempo. Tempo 
de voltar a escutar. Tempo de reaprender a viver junto. Tempo de não estar só. Porque o 
cerrado também não se apresenta de uma forma só — ele é múltiplo, como o próprio 
fogo. 

Cada parte do corpo do fogo — a cabeça, a língua, os dedos — acende um modo 
diferente de viver o cerrado. Tem o cerradão, mais denso e fechado; tem a vargem, aberta 
e baixa, que parece respirar junto com o vento; tem o campo limpo, onde o chão é quase 
céu. Há lugares em que a mata parece crescer de cabeça para baixo, com raízes mais vivas 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

11 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

que as copas. Outros guardam árvores de casca grossa e coração d’água. Cada tipo de 
cerrado revela uma face do mundo — e cada face pede um jeito diferente de estar junto. 
Porque o cerrado ensina, mas só para quem se dispõe a aprender. 

 

REFERÊNCIAS 

HARAWAY, D. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 
privilégio da perspectiva parcial. In: SANCHES, M. C. da C. (Org.). Ciência, 
tecnologia e sociedade. São Paulo: UNESP, 2009. p. 133–158. 

HARAWAY, D. Ficar com o problema: fazer parentes no Chthuluceno. Tradução de 
Desiderio Sarasvati. São Paulo: Ubu, 2020. 

LIMA, T. S. Um peixe olhou para mim: o povo Yudjá e a perspectiva. São Paulo: 
UNESP; ISA, 2005. 

SANTOS, A. B. dos. A terra dá, a terra quer. Rio de Janeiro: Consequência, 2021. 

SOARES-PINTO, N. De coexistências: sobre a constituição de lugares djeoromitxi. 
Revista de Antropologia da UFSCar, São Carlos, v. 9, n. 1, p. 61–82, 2017. 

STENGERS, I. No tempo das catástrofes: resistir à barbárie que vem. Tradução de 
André Telles. São Paulo: Cosac Naify, 2015. 

STENGERS, I. Ecologia de práticas. Tradução de André Lepecki. São Paulo: Suely 
Rolnik; n-1 edições, 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922508. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

12 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

 

Agradecimentos 

Agradeço às mulheres e comunidades com quem compartilhei caminhos, palavras e cuidados. Aos 
colegas e professores do PPGAS/UFAM e do PPGAS/UFMT pelo diálogo constante, e ao meu 
orientador, Thiago Mota Cardoso, e à coorientadora, Sônia Regina Lourenço, pelo acompanhamento 
atento e generoso. Agradeço também à FAPEAM pelo apoio fundamental ao desenvolvimento desta 
pesquisa. 

 

Financiamento 

Este trabalho contou com o apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Amazonas 
(FAPEAM) e do Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da Universidade Federal do 
Amazonas (PPGAS/UFAM). 

 

 

 

Recebido em 27 de junho de 2025 

Aceito em 08 de janeiro de 2026 

 


