
 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

1 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

 

 

Saberes etnofarmacobotânicos e práticas de cura na Umbanda: 
um estudo da medicina popular (folk medicine) no município 

de São Miguel do Guamá, Amazônia paraense 

Ethnopharmacobotanical knowledge and healing practices in the Umbanda 
religion: a study of folk medicine in the municipality of São Miguel do 

Guamá, Pará, eastern Amazon, Brazil 
 

Francisco Diego Sousa de Sousa 1 
PPGAGC- UFV 

fds17.sousa@gmail.com - https://orcid.org/0009-0004-8254-3187 

Jairo Luis Santos Rego 2 
UEPA 

jairoluissantosrego791@gmail.com - https://orcid.org/0009-0005-2470-6053 

Milton Ribeiro 3 
PPGSA-IFCH-UFPA 

milton.ribeiro@uepa.br - https://orcid.org/0000-0002-7275-7614 

Ariana Kelly Leandra Silva da Silva 4 
PPGA-IFCH-UFPA 

ariana.silva@escola.seduc.pa.gov.br - https://orcid.org/0000-0002-6343-8259 

Resumo 

Investigamos os usos de ervas e plantas medicinais, fitoterápicas e ornamentais a partir da cosmovisão 
da religião de matriz africana Umbanda no município de São Miguel do Guamá, Estado do Pará, 
Amazônia, descrevendo a utilidade da folk medicine em práticas de curas. Demonstramos as principais 
ervas e plantas medicinais, os nomes populares e científicos e as funções curativas ou os chamados verbos 
(“verbos” no sentido de designar ação, estado ou fenômeno da natureza) atribuídos às plantas nos ritos 
de cura da Umbanda, como a arruda (Ruta graveolens), a pimenta-malagueta (Capsicum frutescens) e outras, 
destacando as simbologias empregadas em ações curativas, cerimoniais, ornamentações e representações 
de entidades espirituais. O objetivo foi evidenciar que as plantas são elementos do sagrado religioso com 
fins terapêuticos que fazem parte da cosmologia que dá sentido às cerimônias de cura da religião 
Umbanda. Realizamos trabalho de campo no terreiro, empregamos o método etnográfico, a observação 
participante e o questionário semiestruturado antecedido da assinatura do Termo de Consentimento 
Livre e Esclarecido (TCLE), com entrevistas fotografadas, gravadas em áudio e transcritas, além de ampla 
pesquisa bibliográfica. Os resultados indicaram a relevância de catalogar os usos rotineiros de práticas 
curativas da Umbanda a partir da etnobotânica como instrumentos complementares ao sistema de saúde 
oficial, que por gerações tem auxiliado as comunidades dos entornos de terreiros e casas de santos no 
tratamento alternativo de variadas doenças, como dores de cabeça, dor de estômago, ansiedade, Covid-
19, entre outras, espaço de cura que tem significado prático na recuperação de doenças do corpo e do 
espírito na medicina popular no interior do Estado do Pará. 

Palavras-chave: Folk medicine. Umbanda. Etnofarmacobotânica. Práticas de curas. Doenças do cotidiano. 

 

 
1 Mestrando em Agroecologia pela Universidade Federal de Viçosa (PPGAGC-UFV).  
2 Licenciatura em Ciências Sociais (UEPA).  
3 Doutorando em Antropologia Social (PPGSA-IFCH-UFPA). 
4 Doutora em Antropologia / Bioantropologia (PPGA-IFCH-UFPA). 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

2 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Abstract 

We investigated the uses of herbs and medicinal, phytotherapeutic, and ornamental plants from the 
worldview of the Umbanda religion of African matrix in the municipality of São Miguel do Guamá, State 
of Pará, Amazon, describing the utility of folk medicine in healing practices. We demonstrate the main 
herbs and medicinal plants, their popular and scientific names, and the healing functions or so-called 
verbs (“verbs” in the sense of designating action, state, or natural phenomena) attributed to plants in 
Umbanda healing rites, such as rue (Ruta graveolens), chili pepper (Capsicum frutescens), and others, 
highlighting the symbologies employed in curative actions, ceremonies, ornamentations, and 
representations of spiritual entities. The objective was to show that plants are elements of the religious 
sacred with therapeutic purposes that are part of the cosmology that gives meaning to the healing 
ceremonies of the Umbanda religion. We conducted field work at the temple (terreiro), employing the 
ethnographic method, participant observation, and a semi-structured questionnaire preceded by the 
signing of the Free and Informed Consent Form (FICF), with photographed interviews, audio-recorded 
and transcribed, as well as extensive bibliographic research. The results indicated the relevance of 
cataloging the routine uses of Umbanda healing practices from ethnobotany as complementary 
instruments to the official health system, which for generations has assisted the communities surrounding 
the temples and houses of saints in the alternative treatment of various diseases, such as headaches, 
stomach aches, anxiety, Covid-19, among others, a healing space that has practical significance in the 
recovery of diseases of the body and spirit in folk medicine in the interior of the State of Pará. 

Keywords: Folk medicine. Umbanda. Ethnopharmacobotany. Healing practices. Everyday diseases. 

 

1. INTRODUÇÃO 

A questão da pesquisa é a discussão sobre as práticas de cura da religião Umbanda 
no que tange à saúde/doença/tratamento na prática da medicina popular5, em um 
município localizado no nordeste do estado Pará (PASSOS et al., 2018). Objetivamos 
pesquisar o uso da folk medicine por ser um tema destacado no campo da Etnobiologia 
(Etnofarmacobotânica), com a justificativa de ser uma prática biocultural utilizada desde 
longa data na Amazônia e ao redor do mundo, como em um estudo em Nebraska (EUA), 
no qual Pauline Black (1935) identificou um grande número de recursos naturais como: 
pedras, folhas de mostarda, folhas de videiras, pimenta-do-reino, batata, lagartas, tabaco, 
esterco de vaca, carrapichos, vinagre de maçã, gosmas de peixes e diversos outros 
elementos para a cura de diferentes doenças, com o alívio para dores, inflamações, 
infecções, dor de dente, dor de ouvido, problemas nos rins, picadas de insetos ou de 
cobras, contato com urtigas, asma, reumatismo e outras enfermidades. 

Black (1935) descreve a respeito da tradição de tais usos em processos de curas na 
seguinte passagem: “As curas populares são uma parte conspícua da tradição de Nebraska. 
Os pioneiros do Nebraska, de muitos estados e países, trouxeram consigo certos remédios 
que consideravam particularmente eficazes e que se tornaram uma tradição em famílias ou 
comunidades em todo o estado”, informando a necessidade cultural dos processos de cura, 

 
5 Para Menezes (2024) a Medicina Tradicional Amazônica (MTA) é entendida como uma medicina popular holística utilizada 
pelas populações que vivem na Amazônia na prevenção, tratamento e cura de doenças físicas, mentais e espirituais, podendo 
ser empregada isoladamente ou em combinação com a medicina alopática. Constitui-se a partir de saberes tradicionais 
intergeracionais, transmitidos pela oralidade, e envolve práticas como o uso de plantas medicinais, banhos terapêuticos, 
massagens, benzimentos e rituais, expressando uma confluência de saberes que compõem a cosmovisão amazônica (Menezes, 
2024). 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

3 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

afirmando ainda que “Muitos foram relatados a mim como atualmente empregados aqui 
e ali no estado com fé em sua eficácia. Alguns são citados por seus colaboradores como 
curas tradicionais de valor duvidoso. Outros são mantidos vivos na boca de pessoas que 
os repetem com jocosidade ou ceticismo inconfundíveis” (Black, 1935, p. 5, tradução 
livre). 

A importância de se estudar esse tema é que ele tem grande relevância em nossa 
atualidade, no que tange ao momento pós-pandêmico; além do mais, a pandemia da 
Covid-19 gerou uma mobilização global que afetou negativamente diversas áreas sociais 
ao redor do mundo (Santos, 2020; Oliveira, 2020). Em particular, na região nordeste do 
estado do Pará, Brasil, em São Miguel do Guamá, segundo as entrevistas e os dados 
coletados, a religião de matriz africana Umbanda ajudou fortemente no combate à Covid-
19 por meio do uso de ervas e plantas medicinais, e/ou trabalhos realizados por via do pai 
ou mãe de santo, a fim de amenizar as sequelas e danos gerados pelo vírus da Covid-19 e 
outras enfermidades na sociedade do entorno. 

Na antropologia clássica, Lévi-Strauss (1975) classificou a medicina popular (folk 
medicine) como um sistema médico que envolve diagnósticos e tratamentos, elementos 
básicos que nos proporcionam entender conhecimentos fundamentados no saber 
empírico acumulado segundo o contexto sociocultural no qual se insere, cujos significados 
são partilhados por todos os membros das sociedades que a utilizam no cotidiano. Para 
Queiroz e Canesqui (1986, p. 162), “as práticas e ideologias de cura alternativas só podem 
se manifestar de modo subordinado ou até mesmo respondendo, parcial ou totalmente, a 
certos vazios não preenchidos pela extensão do cuidado médico oficial”. Entretanto, de 
acordo com Bueno (2009), o uso da medicina popular é bastante antigo, entendendo que 
os processos de cura de doenças fizeram parte de distintas sociedades (Lévi-Strauss, 1975; 
Queiroz; Canesqui, 1986; Bueno, 2009). 

Entende-se que desde as primeiras coletividades humanas se tem a prática e a 
utilização de ervas6 e plantas7 para fins curativos ou alimentícios. O uso medicinal de 
plantas para processos de cura na sociedade brasileira e, em especial, na Amazônia, tem 
sido amplamente documentado no âmbito acadêmico e não acadêmico, e de diversos 
públicos, tais como entre: benzedeiras, rezadeiras(ores), mães/pais de santos, parteiras, em 
religiões de matriz africana e demais sujeitos sociais que empregam a chamada ethnoscience, 
que pode ser entendida como um estudo de ideias sobre o mundo, da natureza e da vida 
humana em diferentes culturas, que tem alcançado notoriedade ao longo dos anos 
(Pollock, 2015; Queiroz; Canesqui, 1986). 

No Estado do Pará, Amazonas e Géli (1988, p. 47) realizaram um levantamento de 
plantas como uso medicinal em duas Vilas na cidade de Barcarena, com o objetivo de 

 
6 As ervas são definidas como plantas macias com pouca ou nenhuma lignina que forma a substância química de que as hastes 
lenhosas são feitas (Lundell, 2016, p. 18). 
7 Plantas tratam-se do grupo geral de organismos vivos pertencentes ao reino vegetal que não possuem o poder do movimento 
e que podem produzir a própria comida. Estes incluem espécies conhecidas de musgos, liverworts, samambaias, plantas 
herbáceas, plantas lenhosas, arbustos, videiras, árvores, arbustos e assim por diante. Disponível em: 
https://pt.esdifferent.com/difference-between-plants-and-herbs. Acesso em: 27 jan. 2022. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

4 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

estudar o sistema terapêutico de comunidades caboclas, no qual foram identificadas cerca 
de 220 espécies de plantas que eram utilizadas em um ou mais tratamentos. O manejo das 
plantas, o modo de preparo, a aplicação e os hábitos culturais da utilidade das plantas 
também foram verificados. A pesquisa demonstrou a diversidade biológica e curativa do 
sistema terapêutico caboclo, tanto nos recursos utilizados quanto nas formas de 
manipulação da folk medicine. 

Para tanto, realizou-se uma análise de processos terapêuticos em uma Casa de 
Santo, o “Terreiro8 de Mina Nagô de Iansã e Xangô da Vovó Margarida”, em São Miguel 
do Guamá, Estado do Pará, Região Amazônica, que existe há mais de 40 anos na cidade, 
templo religioso de Matriz Africana-Umbanda, onde os seus praticantes fazem uso de 
rituais de curas de doenças com a utilização de plantas e ervas medicinais, dando suporte 
de saúde às comunidades do entorno. 
 
2. METODOLOGIA 

A prática curativa da Umbanda é um tema relevante a ser estudado na antropologia, 
em particular, a respeito dos processos de intervenção de religiões afro-brasileiras, 
especialmente na Amazônia, pois devem ser compreendidas como parte das práticas 
populares de saúde em relação a outras, como o xamanismo, a pajelança indígena, entre 
outras (Silva, 2014). Tal fator nos direcionou ao foco desta pesquisa a partir da seguinte 
questão: Qual a importância e funcionalidade fitoterápica das plantas usadas em giras e 
práticas de cura na religião afro-brasileira Umbanda em São Miguel do Guamá, Estado do 
Pará? 

O estudo trata-se de uma pesquisa de cunho qualitativo, configurada como um 
estudo de caso, desenvolvida no município de São Miguel do Guamá, que pertence à Zona 
Guajarina na região nordeste, a 150 km de Belém, localizado no Estado do Pará. O 
trabalho de campo foi realizado por meio de observação direta e entrevistas abertas com 
formulário semiestruturado, conforme proposto por Minayo (2010), estratégia adequada 
para investigações que buscam compreender significados, práticas e saberes socioculturais. 

A população da pesquisa contou com 10 interlocutores, incluindo dirigentes/líderes 
religiosos, praticantes da Umbanda e membros da comunidade do entorno dos terreiros, 
bem como duas vendedoras de objetos/produtos de Umbanda9 e produtos naturais. Os 
critérios de seleção dos participantes basearam-se na atuação direta ou indireta com 

 
8 O terreiro constitui-se como um espaço social, simbólico e sacralizado, no qual se articulam natureza, comunidade e entidades 
espirituais, possibilitando a vivência de uma realidade distinta do cotidiano. Além de local de culto, é também um espaço de 
transmissão dos conhecimentos da tradição religiosa afro-brasileira e de fortalecimento das relações sociais e comunitárias 
(Barros, 2007). 
9 Objetos/produtos de Umbanda: os produtos de Umbanda comercializados em casas especializadas compreendem artigos 
religiosos e rituais que sustentam as práticas espirituais, terapêuticas e de oferenda dessa religião de matriz africana. Entre os 
principais itens estão: velas, ervas e plantas medicinais utilizadas em banhos, defumações e curas, além de incensos e essências 
voltados à purificação e à concentração espiritual. Destacam-se também guias e brajás, imagens de entidades espirituais, 
vestimentas rituais e instrumentos como atabaques e recipientes para oferendas. Embora comercializados, esses objetos 
possuem significados simbólicos e sagrados, sendo essenciais para a cosmologia da Umbanda e para a vivência religiosa de 
seus praticantes: “As ervas, incensos, velas, bebidas, colares, roupas, pedras, etc., vendidos nessas lojas possuem 
potencialidades e atributos específicos inerentes à sua agência e eficácia” (Lundell, 2016, p. 18). 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

5 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

práticas de cura, uso de plantas medicinais e participação em rituais religiosos. O período 
de observação em campo ocorreu ao longo dos anos de 2019 a 2022; nesse período, a 
pesquisa sofreu uma pausa das visitas in loco em função da pandemia do coronavírus 
(Covid-19). Contemplamos visitas ao terreiro, participação em cerimônias, aniversários de 
filhos de santo, entrevistas domiciliares e observação do cotidiano religioso. 

Utilizamos a aplicação de questionário com perguntas abertas e semiestruturadas 
com os 10 participantes, de modo formal, com aplicação do Termo de Consentimento 
Livre e Esclarecido (TCLE), e informal (acesso aos praticantes durante as giras e práticas 
de cura), com entrevistas e conversas em cerimônias comemorativas, a fim de tornar a 
pesquisa de campo com maior consistência acadêmica. Após a visita ao terreiro, a pesquisa 
continuou em dois estabelecimentos de vendas de produtos de Umbanda e em uma loja 
de produtos naturais, localizadas no centro comercial da cidade de São Miguel do Guamá. 
Esses locais foram incluídos com o objetivo de compreender a circulação, a procura e os 
significados atribuídos aos produtos fitoterápicos no contexto local; assim, indagamos a 
respeito da procura por produtos fitoterápicos com a finalidade de compreender a 
eficiência das plantas e ervas medicinais nos tratamentos de diversas enfermidades, assim 
como a eficácia simbólica que englobava as mesmas, comparando-as com as plantas 
utilizadas nas sessões de cura da Umbanda, que frequentemente praticam a folk medicine 
com plantas e ervas naturais, fitoterápicos conforme poderemos observar na Tabela 1. 

Por se tratar de um estudo de caso de cunho qualitativo, destacamos os usos 
rotineiros de ervas, chás, infusões, etc., utilizados como um dos refúgios dos enfermos 
durante a pandemia, sendo a representação da medicina alternativa que é praticada pelos 
umbandistas, pois trazem consigo os valores simbólicos, espirituais, fitoterápicos e 
bioquímicos contidos nas plantas (Silva, 2014). 

É importante destacar que, além e durante a pesquisa de campo, desenvolvemos o 
trabalho “O uso da folk medicine em práticas de curas na religião de matriz africana 
Umbanda em São Miguel do Guamá, Estado do Pará, Amazônia”, que foi inicialmente 
apresentado na modalidade de pôster no 7º Encontro Nacional do Ensino de Sociologia 
na Educação Básica (ENESEB), ocorrido em 2021. Na ocasião, o estudo foi reconhecido 
academicamente ao ser premiado entre os cinco melhores banners do evento nacional, o 
que evidenciou sua relevância científica e social no debate sobre práticas religiosas, saberes 
tradicionais e saúde coletiva. A partir desse reconhecimento e das contribuições recebidas 
durante o evento, tanto de avaliadores quanto de outros pesquisadores, o texto passou por 
reformulações teóricas e metodológicas, sendo ampliado e aprofundado para compor o 
projeto do Trabalho de Conclusão de Curso (TCC), assumindo o título atual. Dessa forma, 
a presente pesquisa representa um desdobramento mais consistente e amadurecido da 
investigação inicial, incorporando novas reflexões, ajustes metodológicos e maior 
densidade analítica. 

Sobre as entrevistas, destacam-se as falas com a Mãe Margarida (principal 
entrevistada), que nos recebeu para iniciarmos a entrevista explicando que o nosso 
interesse era observar como se realizam os cultos e ritos da Umbanda, religião de matriz 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

6 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

africana. O foco da investigação consistiu em demonstrar de que maneira a religião utiliza 
a medicina popular (folk medicine) e a fitoterapia em seus cultos, festejos e no cotidiano dos 
praticantes, bem como da comunidade do entorno, evidenciando os sentidos simbólicos, 
espirituais e terapêuticos atribuídos às plantas e ervas medicinais. 

De acordo com Fernandes (2014, p. 2), a entrevista é uma técnica privilegiada de 
comunicação e coleta de dados, pois se trata da estratégia mais utilizada no trabalho de 
campo, ressaltando que é “uma conversa a dois, ou entre vários interlocutores, realizada 
por iniciativa do entrevistador, destinada a construir informações pertinentes para um 
objeto de pesquisa, e abordagem pelo entrevistador, de temas igualmente pertinentes” 
(Fernandes, 2014, p. 2). Para Minayo (2010), o tipo de entrevistas pode ser classificado 
em: sondagem de opinião, entrevista semiestruturada, entrevista aberta ou em 
profundidade, entrevista focalizada, entrevista projetiva e grupos focais. Em nosso 
trabalho de campo, por se tratar de uma pesquisa qualitativa, utilizamos a entrevista aberta 
com formulário semiestruturado (Minayo, 2010). A investigação enfoca uma abordagem 
bioantropológica visando analisar a importância dos recursos naturais das espécies de 
plantas da flora amazônica local para considerar de que forma os elementos biológicos e 
culturais podem ser catalogados, descritos e compreendidos a partir de rituais religiosos 
que buscam a melhoria de enfermidades dos praticantes e não-praticantes da religião 
Umbanda no cotidiano do município em questão. 

 
3. DISCUSSÃO 

Realizamos uma abordagem bioantropológica para analisar a importância dos 
recursos naturais das espécies vegetais da flora amazônica local, para considerar como os 
elementos biológicos e culturais podem ser classificados, descritos, compreendidos e 
catalogados pelos praticantes da religião umbandista a partir de rituais religiosos que 
buscam amenizar enfermidades de praticantes e não praticantes da Umbanda no cotidiano 
do município de São Miguel do Guamá, Estado do Pará. 

A fim de comparar os estudos, citamos o trabalho desenvolvido por Souza e Felfili 
(2006, p. 135) realizado em Alto Paraíso, Goiás, a partir de um levantamento etnobotânico 
nas comunidades do Parque Nacional da Chapada dos Veadeiros, no qual demonstraram 
plantas utilizadas no combate de doenças: cerca de 69% de 103 plantas citadas pelos 
entrevistados foram classificadas como úteis aos tratamentos, sendo de espécies 
pertencentes à região nativa local, evidenciando assim um grande potencial da exploração 
vegetal na região analisada. Além disso, ambas afirmaram que “outro ponto importante 
evidenciado foi que, apesar do grande potencial de exploração extrativista vegetal, estes 
recursos estão sendo utilizados de forma indiscriminada, sem um programa eficiente de 
manejo sustentável” (Souza e Felfili, 2006, p. 135). 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

7 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Em relação ao conceito de Etnofarmacobotânica e Etnofarmacologia10, significados 
importantes que encontramos nos rituais de cura de São Miguel do Guamá entre os 
praticantes do terreiro de Mãe Margarida, como exemplo, destacamos a pesquisa de 
Camargo (2014, p. 4), considerando o contexto dos processos simbólicos de tratamento 
de doenças naturais e sobrenaturais que, abordando o pensamento de Lévi-Strauss (1975), 
destaca dois papéis fundamentais dos ritos de cura com o uso de plantas, o papel sacral e 
o funcional, destacando que: 

 
Papel sacral: de valor simbólico, subjetivamente construído no mito e legitimado no 
rito, capaz de impregnar as plantas de poderes curativos emanados de forças 
sobrenaturais, segundo ditam os sistemas de crença dos quais fazem parte o doente, o 
curador e seu grupo familiar e social. [...] Papel funcional: com base no valor intrínseco 
que as plantas encerram, considerando os componentes químicos, responsáveis pela 
atividade farmacológica, passíveis de verificação empírica (Camargo, 2014, p. 4-5). 

 
Observamos que os papéis sacral e funcional citados acima estão amplamente 

relacionados ao se tratar das eficácias química e simbólica do uso das plantas na folk 
medicine, nas quais os ritos mágicos e as curas xamânicas são instrumentos que demonstram 
a potência das terapias ritualísticas de cura, resultado da interação de todos os membros e 
elementos ali presentes, reagindo assim no corpo humano com os seus componentes 
físicos, psicológicos e bioquímicos, além dos patamares simbólicos, cosmológicos e 
filosóficos de tratamento de enfermidades (Camargo, 2014). 

Na Amazônia, de acordo com Silva (2012, p. 78), ao falar de usos terapêuticos da 
medicina popular, faz-se o emprego ordenado de plantas, ervas, chás, “beberagens” 
(infusão com folhas e raízes) e “bichos que curam doenças” – citados segundo Figueiredo 
(1994), na pesquisa clássica sobre medicina folk no Pará; afirmando ainda que a prática da 
medicinal curativa é comum em diversos tratamentos de enfermidades em toda a região 
norte do Brasil. Sendo assim, para Silva (2012, p. 78) muitas plantas encontradas no estado 
do Pará são utilizadas para fins de amenizar ou diminuir os efeitos de dores tais como: dor 
de cabeça, no estômago, nas pernas, na coluna cervical e, ainda, em casos mais sofisticados, 
são usados no trato de disposições que carecem de terapêutica de prazo prolongado, 
como, por exemplo: “Garrafadas para problemas de rim, de fígado, de coração, de 
bronquite, de fraqueza sexual, como depurativo do sangue, entre outros” (Silva, 2012, p. 
78). As práticas de cura no terreiro de São Miguel do Guamá, os interlocutores 
apresentavam queixas e sintomas similares, sendo que encontravam alívio para as suas 
enfermidades pela aproximação com a mãe de santo e na ausência do funcionamento do 
posto de saúde do município, em particular, aos finais de semana. 

Em um trabalho de campo na comunidade de Riozinho do Anfrísio, na Terra do 
Meio, estado do Pará, Barros et al. (2012) pesquisaram o uso da biodiversidade para 
diversos fatores, dentre estes, para a sobrevivência do modo de subsistência das 

 
10 Segundo Elisabetsky (2003, p. 1), a Etnofarmacologia se define como “a exploração científica interdisciplinar dos agentes 
biologicamente ativos, tradicionalmente empregados ou observados pelo homem”. Disponível em: 
http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=s0009-67252003000300021. Acesso em: 5 jul. 2025. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

8 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

comunidades, que utilizam da pesca, caça e extrativismo vegetal para a reprodução do seu 
estilo de vida. O extrativismo praticado pelos moradores da comunidade serve de fonte à 
soberania alimentar, como renda mensal e para fins da prática biocultural de medicina 
tradicional, que é muito difundida e utilizada nas comunidades pelas benzedeiras, 
curandeiras e parteiras, haja visto que não possuem posto médico de saúde na localidade 
(Barros et al., 2012). 

Diferentes usos de recursos naturais foram observados entre os moradores da Terra 
do Meio (PA), como a utilização do óleo de copaíba (Copaifera sp.) para fins medicinais no 
alívio de dores renais, para cicatrização de ferimentos, cura de inflamações e gripes. A 
extração de copaíba também tem como finalidade o uso terapêutico das famílias 
ribeirinhas e para a comercialização do excedente, gerando renda para as famílias (Barros 
et al., 2012, p. 94). Outra espécie arbórea muito importante para a economia e para a 
medicina popular local é a andiroba (Carapa guianensis), pois além do uso da madeira, a 
andiroba é fonte de um óleo muito utilizado como produto medicinal contra gripes e asma, 
sendo ainda usada como anti-inflamatório, analgésico, repelente contra insetos e na 
fabricação de sabonetes. A andiroba é coletada durante os meses de fevereiro, março, abril 
e maio (Barros et al., 2012, p. 95). A andiroba é um dos principais remédios utilizados em 
práticas de curas de inflamações ou infecções de garganta, pele ou outros, também 
observada no terreiro de Mãe Margarida, compondo a ampla dimensão da 
etnofarmacobotânica do estado do Pará, fruto da andirobeira que pode ser encontrado em 
diversas localidades da Amazônia paraense. 

De acordo com Simonian (2019, p. 315-316), “[...] a Amazônia brasileira, ela é 
permeada por espaços de religiosidade como o da pajelança indígena e os das religiões 
afro-brasileiras. Geralmente, observa-se uma integração de crenças e rituais, o que também 
inclui os da Igreja Católica”. Segundo ela, é importante notar que terreiros e sítios de 
pajelança são diversificados, sendo que “todos são muito decorados, têm muitas peças 
escultóricas representativas das entidades espirituais, além de outros ícones ritualísticos e 
de plantas medicinais, aromáticas, etc. A pajelança é antiga e remonta a tempos do domínio 
indígena pré-colonial” (Simonian, 2019, p. 316). 

Na Umbanda de Mãe Margarida as plantas também têm funções diversas, onde 
cada tipo utilizado representa os orixás11, entidades distintas, sendo estas utilizadas para 
fins de cura, defumação, banhos e tratamentos de doenças por via da mãe ou do pai de 
santo, estando ou não incorporados às entidades. Ademais, a fitoterapia é uma ciência que 
estuda a utilização das plantas medicinais, sendo os orixás os intermediários nos processos 
de curas rituais (Dravet, 2019). Mello e Oliveira (2013) afirmam que socioculturalmente 
existe um horizonte de expectativas religiosas que se contrapõe ao racionalismo científico 
e técnico, pois o indivíduo doente pode recorrer às várias possibilidades e formas de 

 
11 Segundo Dravet (2019, p. 43-44): “Os deuses que se manifestam nos ritos afro-brasileiros, chamados Orixás em língua 
Iorubá, também são seres intermediários, transcendentes-imanentes, possuidores de um caráter divino que não se confunde 
com a divindade absoluta dos sistemas monoteístas e sua pureza ideal. [...] no centro da linguagem da Umbanda não está a 
racionalidade, mas a sensibilidade, não está a linguagem técnica e sim a linguagem poética, não está a mente pensante e sim a 
imaginação, não está o corpo máquina e sim o corpo orgânico”. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

9 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

tratamentos alternativos para solucionar seu problema ou enfermidade, fazendo o seu 
próprio itinerário terapêutico, “sendo assim, a ‘cura’ passa a ser um processo de busca 
contínua e não um processo de adesão” (Mello e Oliveira, 2013, p. 1029). 

Na Amazônia, a Umbanda é uma das religiões de matriz africana mais populares, 
tendo na Federação Espírita e Umbandista dos Cultos Afro-brasileiros do Estado do Pará 
o seu maior referencial representativo, constituindo a presença de terreiros como uma 
prática religiosa habitual, não apenas na cidade de Belém, mas em todo o estado, com 
diversos recursos ritualísticos de espiritualidade e, também, de cura de doenças 
(Figueiredo, 2009; Luca, 2003; Figueiredo, 1994). A relevância de descrever o uso 
tradicional e popular de plantas e ervas medicinais, isto é, da folk medicine, voltando-se para 
o contexto da sociedade amazônica guamaense é fundamental para a compreensão do 
tema na atualidade. 

De acordo com Silva (2014), o uso terapêutico de plantas fitoterápicas foi 
observado em diversos povos que fizeram e fazem uso e aplicações em inúmeras formas 
de tratamentos de doenças. Atualmente, em menor escala, porque apesar dos avanços da 
ciência farmacológica e da indústria bioquímica de produção e manipulação de remédios, 
ainda se conserva o uso da folk medicine em várias sociedades contemporâneas, de tal modo 
que “todas as comunidades antigas, China, Egito, Suméria, Ásia, Babilônia, Índia, Grécia, 
Arábia, África, conheciam os segredos curativos das plantas, sem saber exatamente como 
tal conhecimento foi criado ou adquirido” (Silva, 2014, p. 81). Ademais, tal prática é 
percebida como complementação do Sistema Único de Saúde (SUS), que em muitas 
cidades do interior não tem atendimento de urgência e emergência de tratamento alopático 
na rede pública de saúde, sendo que os terreiros funcionam como pontos de refúgio e 
acolhimento na ausência do Estado (Silva, 2014). 

É importante ressaltar que a Umbanda não se trata de um ritual de macumba12, 
termo bastante ultrapassado, mas de uma religião de matriz africana ou afro-brasileira que 
traz consigo a representação de nossos ancestrais, bem como conserva os saberes 
antepassados voltados para a cura e a medicina tradicional, sendo estes preservados e 
passados de geração em geração. Além do custo-benefício, eficiência curativa e eficácia 
simbólica dos produtos medicinais usados nos rituais de Umbanda, estes são de princípios 
naturais e fitoterápicos que, de forma geral, não causam efeitos colaterais após a ingestão 
ou uso corporal, o que faz com que a procura seja maior, uma vez que os remédios 
farmacológicos curam/aliviam as dores com mais rapidez; entretanto, geram, em alguns 
casos, efeitos colaterais, como mal-estar, dor de cabeça etc., segundo Sousa et al. (2008, p. 
69-70). Sendo assim, realizamos um levantamento das principais espécies vegetais 
utilizadas para diversos fins, sejam eles terapêuticos, ornamentais, simbólicos, ritualísticos, 
religiosos, etc., com o uso de chás, banhos, beberagens (garrafadas/fitoterápicos), etc., 

 
12 Sobre o tema ler o artigo de Maroneze e Nunes (2025): “Etimologia e história da palavra ‘macumba’”, no qual citam: “O 
registro lexicográfico mais antigo de macumba com o sentido ligado à religião é o do dicionário de Cândido de Figueiredo, na 
sua quarta edição, de 1926. Nesse dicionário, o verbete macumba aparece marcado com um asterisco, indicativo de que se 
trata de um neologismo: Macumba, f. Bras. do Rio. Rito espiritualista, que participa do catholicismo, do fetichismo e de superstições tupis 
(Figueiredo, 1926, s.v. ‘macumba’)”. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

10 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

encontrados no Terreiro de Mina Nagô de Iansã e Xangô da Vovó Margarida como 
podemos observar nos resultados a seguir (veja Tabelas 1 e 2). 

 
4. RESULTADOS 

Mãe Margarida de Iansã e Xangô é a liderança religiosa e fundadora do terreiro de 
Mina Nagô de Iansã e Xangô. Ela deu início às suas atividades religiosas na Umbanda aos 
12 anos de idade, por volta do final da década de 70 e início da década de 80, onde veio 
fundar a Casa de Santo na cidade de São Miguel do Guamá, estado do Pará, região 
nordeste paraense, cidade onde ela nasceu e mora até então. Durante a entrevista, 
perguntamos: Qual sua concepção da religião afro-brasileira Umbanda e o que faz você se 
sentir umbandista? 

Sou da Umbanda, mas não vejo a umbanda como religião, não. Vejo como uma 
missão que Deus me deu, minha religião é a católica, vou pras missas aos 
domingos aqui no santuário do Perpétuo Socorro, sento no meu canto e assisto 
a missa. Ser umbandista é algo inexplicável, considero que seja um dom, algo 
que vem de dentro para fora, sem ensinamento dos meus antepassados, foi mais 
por pajelança cabocla13 (Mãe do Terreiro de Mina Nagô de Iansã e Xangô, 
pesquisa de campo, 2020). 
 

A narrativa acima demonstra que a Umbanda está para além da religião como 
propósito formal similar àquele que nos foi consagrado no período colonial ou mesmo 
em nossa atualidade, como algo estritamente ligado a Deus ou a alguma entidade religiosa 
ocidental, mas focar no significado cultural que a “missão” da Umbanda possui no sentido 
prático do termo, no cotidiano da Mãe de Santo que tem como objetivo central de sua 
vida o “dom” que foi recebido diretamente da divindade, do sobrenatural, algo que não 
está em seu alcance material, mas espiritual, transformando a vida dela própria e de todos 
aqueles e aquelas que buscam a sua ajuda na cura de doenças, nas giras, nos passes, nas 
rezas, festejos e oferendas que ocorrem dentro do terreiro, compondo toda a simbologia 
de uma tradição ancestral repassada entre gerações, experiência ritualística fundamental 
para a compreensão da cosmologia religiosa da Amazônia. 

Durante as observações realizadas em campo, foi possível perceber certas posições 
sobre o papel de plantas curativas nas terapias da medicina popular, pois muitos membros 
da comunidade procuram o terreiro em busca de conforto, paz espiritual e conselhos 
familiares. Assim, a Umbanda tem papel importante no apoio biopsicossocial e terapêutico 
da comunidade guamaense e do entorno, proporcionando um atendimento semanal, além 
de convites para as giras e festas de aniversários de entidades, as quais também fomos 
convidados a participar, como: a “Festa dos Erês de Cosme e Damião” e a “Festa de 
Aniversário de 15 anos de Iemanjá”, realizada na “cabeça/cavalo”14 de uma filha de santo 
do terreiro. É com base nos diferentes modelos de práticas culturais que a Organização 

 
13 Pajelança cabocla: “A pajelança cabocla se fundamenta na crença dos ‘encantados’, seres invisíveis que se apresentam durante 
os rituais incorporados no ‘pajé’, isto é, o xamã, que é a figura central da sessão de cura” (Maués, 1994, p. 73). 
14 “Cavalo” é um termo usado para identificar a pessoa que é o receptáculo, que “recebe” uma dada entidade dos encantados 
pela pajelança cabocla (Simões, 2015). 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

11 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Mundial de Saúde (OMS) tem reconhecido tais práticas e vem procurando incorporar um 
conceito de medicina tradicional como estratégia importante para a melhoria da saúde das 
populações mundiais. 

Deste modo, acreditamos que a Casa de Umbanda Terreiro Mina Nagô de Iansã e 
Xangô da Vovó Margarida, em São Miguel do Guamá, contribui substancialmente com o 
bem-estar da comunidade, sendo reconhecida com credibilidade e respeito; todavia, ainda 
existe um tabu ao falar de religiões afro-brasileiras como a Umbanda, pois para muitos 
indivíduos, principalmente para praticantes de religiões neopentecostais, as festas e os 
cultos de giras umbandistas ou candomblecistas tratam-se de rituais demoníacos de 
macumba, eventos profanos. No entanto, o diabo não é uma entidade que faz parte da 
Umbanda e, sim, de dogmas baseados no Cristianismo e, apesar do sincretismo que existe, 
tais práticas rituais são diferenciadas no terreiro. 

É comum que no dia a dia, ao usarmos medicações alopáticas, possamos apresentar 
efeitos colaterais, como enjoos, etc. Um exemplo prático que trazemos é de uma 
informante da “Casa de Produtos Naturais” que relatou que uma cliente que procurava 
melhorar o funcionamento dos rins, pois fazia um tratamento para determinada doença 
com pílulas alopáticas, passou a sentir fortes dores renais, buscando a fitoterapia para tratar 
as dores. Após o término dos comprimidos médicos, continuou usando somente os 
produtos naturais e fitoterápicos, apresentando melhora importante da doença inicial e 
das dores renais. 

Ademais, em decorrência de seu envolvimento com os sistemas de crenças, 
emprestando à medicina popular o caráter mágico-religioso, sendo os princípios básicos 
em que estão assentados os rituais de cura, as rezas, as bênçãos, as beberagens e outros 
elementos ritualísticos, a folk medicine no Brasil tem grande eficácia terapêutica e simbólica. 
A fundamentação da procura da Casa de Umbanda se dá também pelo fato de 
determinadas doenças ou sintomas possuírem uma carga energética invisível, espiritual, o 
que não caberia somente ao SUS tratar. O tratamento complementar da medicina popular 
é de suma importância como suporte paliativo e/ou coadjuvante aos itinerários médico-
acadêmicos nos rincões da Amazônia, onde nem sempre o acesso ao sistema público de 
saúde é regular, permitindo não apenas garantir a melhora física dos participantes, como 
também processos terapêuticos que confortam espiritualmente os praticantes da religião 
Umbanda. 

 
5. A FOLK MEDICINE NA PRÁTICA 

Durante as visitas ao terreiro, a sacerdotisa Mãe Margarida descreveu a respeito de 
imagens de santos católicos no canto do terreiro, representando o sincretismo religioso, 
bem como sobre as entidades da Umbanda, com imagens significando a pajelança cabocla 
e os principais orixás cultuados pelos membros da casa, mostrando ainda o altar de 
Iemanjá, a mesa do centro onde são realizadas as sessões de cura e espirituais e, por fim, 
o firmamento, um espaço embaixo do altar coberto por tecido de cetim, onde se encontra 
um jarro de barro com água que tem como função filtrar as energias e forças negativas, ou 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

12 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

seja, faz a proteção do recinto contra espíritos e energias indesejáveis, tendo como função 
sustentar, firmar a parte superior do altar, parte estrutural que dá suporte à organização 
do altar. 

Na parte superior do altar se encontram as principais imagens referentes aos santos 
católicos, caboclos, pretos-velhos e dos orixás cultuados pelos umbandistas da casa. 
Observamos ainda os processos de curas e tratamentos simples de doenças e dores 
utilizados por praticantes e não praticantes da Umbanda, prática milenar e cultural que dá 
sentido aos ritos, giras, cultos e festas, que fazem parte do tratamento de patologias físicas, 
psicológicas e espirituais por intermédio de uma mãe ou um pai de santo. 

Ao ser indagada a respeito do tempo de atuação da mãe de santo Vovó Margarida 
sobre o uso de ervas e plantas medicinais, a sacerdotisa afirmou: “Usa desde sempre!” e 
que ela “Não precisa ser umbandista para fazer tratamento com ervas e plantas; trago 
conhecimentos dos meus antepassados, como tradição no uso das plantas, sendo utilizadas 
na forma de chás, banhos de cheiros, garrafadas e outros”. Abaixo registramos o altar das 
imagens/esculturas que representam os santos católicos e as entidades da Umbanda, 
índios e pretos-velhos, configurando o sincretismo religioso e as plantas medicinais 
cultivadas no local da pesquisa. Nas Figuras 1 e 2 registramos as imagens das esculturas 
representativas no terreiro de Mina Nagô de Iansã e Xangô de Mãe Margarida e nas 
Figuras 3, 4 e 5 podemos observar o cultivo de ervas/plantas medicinais utilizadas nos 
rituais religiosos de cura. 

 

 
Imagem 1 – Esculturas de santos católicos e entidades cultuadas no terreiro de Umbanda em São 

Miguel do Guamá: sincretismo religioso na Amazônia. Fotos: Francisco Sousa (2020). 

Para todos verem: a imagem é composta por duas fotografias do interior de um terreiro de Umbanda. 
À esquerda, vê-se um altar principal de alvenaria com dois níveis, repletos de esculturas de santos 

católicos, caboclos e pretos-velhos. O altar está adornado com tecidos brancos e azuis, e ao lado direito 
há uma estátua de uma entidade feminina em tamanho real. À direita, uma segunda foto mostra um 

altar dedicado a Iemanjá, decorado com tons de azul e mosaicos, contendo diversas estátuas da orixá e 
elementos marítimos. 

 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

13 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

A folk medicine praticada no terreiro de Umbanda, com o uso da fitoterapia e dos 
fitoterápicos em rituais terapêuticos num contexto amazônico, são elementos agregadores 
para o nosso Sistema Único de Saúde (SUS). Baseados nos dados coletados nas entrevistas 
durante o período de pesquisa de campo, obtivemos informações as quais acreditamos 
que a medicina popular do terreiro ajuda a "desafogar" o SUS, oferecendo algumas 
respostas terapêuticas locais e atuando como coadjuvante a alguns postos de saúde, 
hospitais públicos e privados em São Miguel do Guamá, que nem sempre conseguem 
ofertar os seus serviços de saúde durante vinte e quatro horas por dia aos finais de semana. 

O sincretismo religioso é uma característica fundamental para compreender a 
eficácia simbólica dos tratamentos de cura de enfermidades em casas de santos, terreiros 
e centros espíritas na região amazônica, pois coadunam as entidades da Umbanda com os 
santos católicos e kardecistas, fortalecendo a rede de representação religiosa do espaço de 
cura ampliando os horizontes dos significados biopsicossociais que fazem parte dos 
processos terapêuticos. Gestos de impostação das mãos, rezas, ladainhas, gesticulações 
com o sinal da cruz, banhos de ervas aromáticas e tocar o corpo do doente com a intenção 
de concentrar energia durante a sessão de cura são algumas das técnicas usadas, tornando 
o ritual muito mais complexo do ponto de vista simbólico, processos terapêuticos que 
também foram observados no terreiro estudado por ocasião de visitas realizadas após a 
entrevista oficial15. 

Um dos resultados da pesquisa de campo diz respeito à utilização do termo “verbo” 
para designar as ações, funções, estado ou fenômeno de natureza simbólica, de modo a 
desempenhar as ações curativas por meio das plantas, que podem ter variados significados. 
Como exemplo, as plantas arruda (Ruta graveolens) e espada-de-são-jorge (Dracaena 
trifasciata) possuem a ação de alto poder de limpeza, utilizando-se das folhas em banhos e 
defumações; os galhos, por sua vez, servem para o benzimento, etc. Desta forma, a arruda 
e a espada-de-são-jorge trazem como principais verbos de ação: consumir e purificar. 
Assim, segundo Vovó Margarida, o indivíduo tratado com estas plantas terá suas energias 
negativas consumidas, tornando-o purificado e renovado. Na cosmologia espiritual, a 
arruda representa as entidades Egunita e Xangô e a espada-de-são-jorge, Ogum (imagem 
2). As demais plantas estão descritas nas tabelas abaixo. 

 

 

 

 

 

 

 

 
15 A respeito do tema, os artigos de Rodrigues et al. (2014) e Fonseca (2012) trazem narrativas ritualísticas similares às práticas 
de cura que vivenciamos no terreiro de Umbanda em São Miguel do Guamá, estado do Pará. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

14 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

 

 

Imagem 2 – Espada-de-são-jorge (Dracaena trifasciata), planta muito comum na região amazônica, 
também utilizada como ornamental e para espantar o mau-olhado (a “pessica”, o azar, o olho gordo e a 

inveja); cultivo de pimenta-malagueta (Capsicum frutescens); erva-cidreira (Melissa officinalis), planta 
fitoterápica. Todas cultivadas no quintal da casa de axé Terreiro de Mina Nagô de Iansã e Xangô, em 

São Miguel do Guamá, de Mãe Vovó Margarida.. Fotos: Francisco Sousa (2020). 

 

Para todos verem: a imagem apresenta três fotografias de plantas medicinais e ornamentais cultivadas 
em vasos e canteiros no quintal de um terreiro. À esquerda, destaca-se uma espada-de-são-jorge de 

folhas longas e pontiagudas em um vaso cerâmico, ladeada por folhagens de jiboia. Ao centro, veem-se 
mudas de pimenta-malagueta plantadas em recipientes plásticos reciclados de cor preta. À direita, há 

um arbusto viçoso de erva-cidreira com folhas verdes ovais, crescendo em um canteiro próximo a uma 
grade metálica.. 

 

Durante as visitas ao terreiro, listamos as principais plantas e ervas medicinais que 
foram catalogadas na casa de santo Terreiro de Mina Nagô de Iansã e Xangô, junto à mãe 
de santo Vovó Margarida, bem como as suas funções curativas, ações/verbos, além da 
eficácia simbólica e terapêutica a elas associadas. Na Tabela 1 (abaixo), descrevemos os 
nomes populares/regionais e científicos, de modo a destacar as funções curativas, as ações 
e verbos das plantas, com ênfase nas representatividades das entidades da 
Umbanda/Orixás, visando os atos/verbos de proteção e defesas daqueles que as cultivam 
ou fazem usos terapêuticos, dentre outras funções e utilidades das plantas. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

15 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Tabela 1 – Principais Plantas Medicinais Utilizadas em um Terreiro de Umbanda na Cidade de São 
Miguel do Guamá, Estado do Pará, Amazônia (2020). 

Nome  
popular 

Nome 
Científico 

Funções Curativas Verbos/ 
Ações 

Simbologia dos  
Orixás 

 
Arruda 

 
Ruta Graveolens 

Alto poder de limpeza em 
banhos e defumações; os 

galhos são para o benzimento 

Consumir e 
Purificar 

Egunita e  
Xangô 

Babosa/ 
Aloe Vera 

 
Aloe vulgaris. 

Uso para fins estéticos, fadiga, 
doenças de pele, problema 

digestivos 

Limpar e 
desobstruir 

 
Obaluayê 

 
Boldo 

 
Peumus boldus 

Tratar má digestão, problemas 
do fígado, litíase biliar, gota, 

obstipação, cistite, flatulência, 
dor de cabeça e suores frios 

 
Proteger,  
eliminar 

 
Nanã e  

Buruquê 

Camomila Matricaria 
chamomilla 

Resfriados, inflamações 
nasais, sinusite. 

Proteger, 
eliminar. 

Oxum 

Comigo 
Ninguém 

Pode 

Dieffenbachia Picta 
(Lodd). Schott) 

Limpeza e proteção 
(simbólica) 

Purificar Oxalá 
e Oxóssi 

 
Erva 

Cidreira 

 
Melissa officinalis 

Controla a ansiedade, 
melhora a qualidade do sono, 

promove o bem-estar e a 
tranquilidade 

Cortar, 
quebrar, 
perfurar 

 
Oxalá 

Espada de São 
Jorge 

Dracaena 
trifasciata 

Proteção, afastar as más 
energias (simbólica) 

 Proteger, 
cortar, eliminar 
o mau olhado 

Ogum 

Guiné 
(Mucura-cá) 

Petiveria Alliacea 
L. 

Limpeza pesada (simbólica) Cortar, quebrar, 
perfurar 

Oxóssi e  
Ogum 

 
Manjericão 

Ocimum  
basilicum 

Tratar aftas, tosse e dor 
de garganta 

Limpar, 
desobstruir 

 
Xangô 

 
Pata de Vaca 

 
Bauhinia forficata 

Tratar doenças do coração e 
doenças do 

sistema urinário 

Limpar, 
desobstruir. 

 
Iansã 

 
Pinhão-roxo 

Jatropha 
Gossypiifolia L. 

Paralisador de energias e 
fluxos energéticos negativos 

(simbólico) 

Paralisar, 
consumir, 

desintegrar, 
punir e eliminar 

Omulu,  
Ogume e  

Iansã 

Pimenta 
malagueta 

 
Capsicum frutescens 

Utilizados para defumações, 
oferendas (simbólica) 

Revelar, 
desconstruir, 

mostrar 

Todos os orixás, 
principalmente, 

Exu 
Urtiga  

Urtica dioica 
Estimula o apetite, previne a 
queda de cabelo e combate a 

caspa 

 
Proteger 

 
Exu 

Fontes: Ribeiro (1987); Di Stasi (2002); Cherobin et al. (2021). 
 

Na Tabela 2, descrevemos e catalogamos os nomes populares/regionais e os nomes 
científicos, bem como as funções curativas, ações e verbos das ervas medicinais. Estas, 
por sua vez, trazem consigo as representatividades das entidades da Umbanda/Orixás, 
desempenhando a função curativa e ações simbólicas atreladas aos atos/verbos de 
proteção, defesa, dentre outros. 

 

 

 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

16 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Tabela 2 – Principais Ervas Medicinais e Fitoterápicas utilizadas em um Terreiro de Umbanda na 
Cidade de São Miguel do Guamá, Estado do Pará, Amazônia (2020). 

Nome  
popular 

Nome 
Científico 

Funções Curativas Verbos/ 
Ações 

Simbologia dos  
Orixás 

 
Alecrim 

Rosmarinus 
officinalis 

Protege a saúde do fígado e 
cansaço mental 

Iluminar,  
Equilibrar. 

Oyá-Tempo e 
Obaluaê 

 
 

Alho 

 
 

Allium sativum 

Ação dilatadora dos vasos 
sanguíneos eleva o ego, tira 

ansiedade e perturbação, espanta 
olho gordo (simbólica) 

Paralisar, 
desintegrar e 

eliminar 

Oyá-Tempo e 
Obaluaê 

Artemisia Artemisia 
verlotorum Lam. 

Ação contra infecção urinária e 
para acalmar a 

ansiedade 

Embelezar e 
Renovar 

Oxóssi, Oxum e 
Oxumaré 

 
Calêndula 

 
Calêndula officiales 

L. 

Ação curativa usada como 
calmantes, cicatrizantes e 

antialérgicas 

Manter,  
revigorar e 
reconstruir 

. 

Pomba-Gira,  
Oxum e Iansã 

 
Capim Santo 

 
Cymbopogon 

citratus 

Contra qualquer tipo de dor, 
problemas estomacais e febre 

Eliminar Oxalá 

Cebola Allium cepa L. Contra infecções 
gástricas 

Eliminar e 
desintegrar 

Exu 
 

 
Hortelã 

 
Mentha spicata. 

Age diminuindo a formação de 
gases e dores intestinais 

Estimular, ligar 
e animar. 

Obaluaiê, Oxalá e 
Oxossi. 

Fontes: Ribeiro (1987); Di Stasi (2002); Cherobin et al. (2021). 
 
Nesse ínterim, temos um recorte das principais ervas/plantas medicinais e 

ornamentais que foram catalogadas no terreiro, ruas e bairros em São Miguel do Guamá 
(PA), bem como seus nomes populares/regionais e científicos, além das suas funções 
simbólicas e curativas, verbos e quais entidades da Umbanda/Orixás estas representam. 

 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Em virtude do que foi abordado, observamos que o uso de ervas e plantas 
medicinais é uma prática biocultural que nem sempre esteve associada à Umbanda ou a 
qualquer outra religião, pois se trata de uma prática que ocorre naturalmente na maioria 
das sociedades, aldeias indígenas, comunidades quilombolas, ribeirinhas e demais povos 
amazônicos, incluindo o cultivo de subsistência em quintais e hortas. Todavia, diante da 
insuficiência dos serviços do SUS na cidade de São Miguel do Guamá, no estado do Pará, 
para com os atendimentos à crescente população local, é comum a busca constante pela 
folk medicine praticada na casa de Umbanda de Mina Nagô de Iansã e Xangô. 

Desse modo, a folk medicine desempenhada no terreiro como prática de medicina 
alternativa para curas de enfermidades é de fundamental importância ante a carência ou 
limitação do acesso de rotina nos hospitais e serviços públicos dessa cidade do interior 
paraense. É função e dever do Estado facilitar o acesso a políticas públicas como a saúde 
pública, a educação, o saneamento básico, dentre outros direitos fundamentais, com o 
financiamento de projetos e pesquisas científicas independentemente da área do 
conhecimento humano, a fim de permitir que as diversas formas de curas de enfermidades 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

17 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

sejam descritas não apenas entre as populações amazônicas, mas em toda a sociedade 
brasileira, respeitando os limites da ciência e dos sistemas holísticos. Garante-se, assim, o 
direito humano à saúde para que o planeta não esgote a capacidade de recuperação de seus 
ecossistemas apenas atendendo à indústria alopática, mas preservando os biomas regionais 
e seus respectivos saberes. 

A folk medicine, por meio de estudos etnofarmacobotânicos, pode atuar como via 
complementar, concomitante ou auxiliar ao SUS, sendo necessário dar visibilidade à 
medicina alternativa popular que vem sendo esquecida com o passar do tempo. 

 

REFERÊNCIAS 

Alves, P. C.; Minayo, M. C. S. Saúde e doença: um olhar antropológico [online]. Rio 
de Janeiro: Editora Fiocruz, 1994. 174 p. Disponível em: SciELO Books. 

Amorozo, M.; Gély, A. O uso de plantas medicinais por caboclos do Baixo Amazonas, 
Barcarena, PA, Brasil. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, série botânica, v. 
4, n. 1, 1988. 

Barboza, M. S. L. et al. “Sem as plantas a religião não existiria”: simbologia e virtualidade 
das plantas nas práticas de cura em comunidades tradicionais de terreiros amazônicos 
(Santarém, PA). Nova Revista Amazônica, v. 3, 2021. 

Barros, F. B. et al. Medicinal use of fauna by a traditional community in the Brazilian 
Amazonia. Journal of Ethnobiology and Ethnomedicine, 2012. 

Bezerra, J. Umbanda. Toda Matéria, 2019. Disponível em: 
https://www.todamateria.com.br/umbanda/. Acesso em: 12 ago. 2024. 

Black, P. M. Nebraska folk cures. University of Nebraska Studies in Language, 
Literature, and Criticism, n. 4, p. 1-49, 1935. Disponível em: 
https://digitalcommons.unl.edu/englishunsllc/4. Acesso em: 20 dez. 2020. 

Brandão, C. R. Reflexões sobre como fazer trabalho de campo. Sociedade e Cultura, v. 
10, n. 1, p. 11-27, jan./jun. 2007. 

Camargo, A. 25 ervas para descarrego. Umbanda EAD, 2021. Disponível em: 
https://ibeasa.org/wp-content/uploads/2021/01/25-ervas-para-descarrego.pdf. Acesso 
em: 20 out. 2024. 

Camargo, H. W. (org.). Umbanda, cultura e comunicação: olhares e encruzilhadas. 
São Paulo: Syntagma Editores, 2019. Disponível em: 
https://syntagmaeditores.com.br/livraria/umbanda--cultura-e-comunicacao. Acesso em: 
8 ago. 2025. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

18 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Cherobin, F. et al. Plantas medicinais e políticas públicas de saúde: novos olhares sobre 
antigas práticas. Physis: Revista de Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 32, n. 3, 2022. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/physis. Acesso em: 4 set. 2025. 

Di Stasi, L. C.; Hiruma-Lima, C. A. Plantas medicinais na Amazônia e na Mata 
Atlântica. 2. ed. São Paulo: Editora Unesp, 2002. 

Elisabetsky, E. Etnofarmacologia. Ciência e Cultura, v. 55, n. 3, São Paulo, 2003. 
Disponível em: http://cienciaecultura.bvs.br. Acesso em: 8 mai. 2025. 

Fernandes, L. K. R. Método de pesquisa qualitativa: usos e possibilidades. Psicologado, 
[s. l.], 2014. Disponível em: https://psicologado.com.br. Acesso em: 17 jan. 2026. 

Fernández-Cervilla, A. et al. Situación actual de las terapias complementarias en España 
en el grado de enfermería. Revista Latino-Americana de Enfermagem, v. 21, n. 3, 
2013. 

Figueiredo, A. A cidade dos encantados: pajelanças, feitiçarias e religiões afro-
brasileiras na Amazônia, 1870-1950. Belém: Editora Universitária UFPA, 2009. 

Figueiredo, N. Os “bichos” que curam: os animais e a medicina de “folk” em Belém do 
Pará. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, série antropologia, v. 10, n. 1, p. 
75-92, 1994. 

Fonseca, D. R. As raízes do sincretismo religioso afro-brasileiro. Revista Língua Viva, 
Guajará-Mirim, v. 2, n. 1, p. 96-136, 2012. Acesso em: 12 jan. 2021. 

Huibers, J. As plantas medicinais e o amor. São Paulo: Hermus, 1983. 

Lévi-Strauss, C. Antropologia estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1975. 

Luca, T. T.; Brandão, M. C. T. Revisitando o tambor das flores: a Federação 
Espírita e Umbandista dos cultos afro-brasileiros do estado do Pará como 
guardiã de uma tradição. 2003. Tese (Doutorado em Antropologia) – Universidade 
Federal de Pernambuco, Recife, 2003. 

Lundell, E. Exú’s work – the agency of ritual objects in Southeast Brazilian Umbanda. 
Journal of Ethnology and Folkloristics, v. 10, p. 43-69, 2016. 

Macedo, E. Orixás, caboclos e guias: deuses ou demônios. Rio de Janeiro: Unipro, 
2019. 

Maués, R. H. Medicina populares e “pajelança cabocla” na Amazônia. Rio de 
Janeiro: Editora Fiocruz, 1994. 

Mello, M.; Oliveira, S. Saúde, religião e cultura: um diálogo a partir das práticas afro-
brasileiras. Saúde e Sociedade, São Paulo, v. 22, n. 4, p. 1024-1035, 2013. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922509. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

19 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Menezes, L. C. B. B.; Brasileiro, T. S. A. A medicina tradicional amazônica: uma revisão 
sistemática da literatura. Revista Caderno Pedagógico, Curitiba, v. 21, n. 3, p. 1-31, 
2024. 

Oliveira, E. R. O que é medicina popular? São Paulo: Brasiliense, 1985. 

Passos, A. et al. A disseminação cultural das garrafadas no Brasil: um paralelo entre 
medicina popular e legislação sanitária. Saúde em Debate, Rio de Janeiro, v. 42, n. 116, 
p. 248-262, jan./mar. 2018. 

Pereira, A. L. C. A festa da princesa Dona Mariana: a dança revelando a “Turquia 
Cabocla” na Amazônia. Pro-revista de Antropologia e Arte, Campinas, v. 2, n. 8, p. 
67-87, jun./dez. 2018. 

Pollock, D. Ethnoscience and medical anthropology. Ethnology, Ethnography and 
Cultural Anthropology, 2015. Disponível em: https://www.eolss.net. Acesso em: 25 
nov. 2020. 

Queiroz, M. S.; Canesqui, A. M. Antropologia da medicina: uma revisão teórica. Revista 
de Saúde Pública, São Paulo, v. 20, n. 2, p. 152-164, 1986. 

Ribeiro, B. B. (coord.). Suma etnológica brasileira: v. 1 – Etnobiologia. Petrópolis: 
Vozes, 1987. 

Rodrigues, D. et al. Pajelanças indígena e cabocla no Baixo Amazonas/AM e suas 
implicações a partir de questão histórica. Ponto Urbe, n. 15, 2014. 

Salles, V. O negro na formação da sociedade paraense. Belém: Paka-Tatu, 2004. 

Silva, C. Uso terapêutico e religioso das ervas. Revista Caminhos, Goiânia, v. 12, n. 1, 
p. 79-92, 2014. 

Silva, J. S.; Pacheco, A. S. Diásporas de encantados na Amazônia Bragantina. 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 21, n. 43, p. 129-156, 2015. 

Sousa, H. W.; Silva, J. L.; Neto, M. S. A importância do profissional farmacêutico no 
combate à automedicação no Brasil. Revista Eletrônica de Farmácia, v. 5, n. 1, 2008. 

Souza, C. D.; Felfili, J. M. Uso de plantas medicinais na região de Alto Paraíso de Goiás, 
GO, Brasil. Acta Botanica Brasilica, v. 20, n. 1, p. 135-142, 2006. 

Velho, G. Observando o familiar. In: Nunes, E. O. (org.). A aventura sociológica. Rio 
de Janeiro: Zahar, 1978. 

 

Recebido em 10 de setembro de 2025 

Aceito em 08 de janeiro de 2026 

 


