ARTIGO

Caderno 4 Campos

Periédico Discente de Antropologia - PPGA/IFCH/UFPA. ISSN 2595-184X

/%P

“Era apenas uma crianga para morrer assim”: a devogao a
santa popular Maria de Lourdes no Cemitério do Varadouro

“She was just a child to die like that”: devotion to the popular saint Maria de
Lourdes at the Varadouro Cemetery

Weverson Bezerra Silva
PPGA/UFPB
weversonsilbez@gmail.com —https://orcid.org/0000-0003-3364-7938

Resumo

Este artigo baseia-se em uma abordagem etnografica, fundamentada na observagao participante para
analisar a devogao popular a figura de Maria de Lourdes, uma menina considerada santa por devotos que
frequentam o Cemitério Senhor da Boa Sentenca, em Jodao Pessoa (PB). O objetivo é compreender de
que maneira a memoria de sua morte, associada a infancia e a ideia de pureza, contribui para sua
santificagdo popular no imaginario coletivo. Objetos votivos sio deixados sobre seu timulo como
expressao material da fé por gracas alcancadas, compondo um universo simbélico que articula
sofrimento, promessa e milagre. A analise ancora-se nos estudos sobre santidade popular, memoria
coletiva e eficacia simbodlica. O artigo discute o papel da infancia na construcao de figuras sagradas e as
formas pelas quais a morte precoce ¢ ressignificada em praticas religiosas. O estudo evidencia como os
espagos cemiteriais se configuram como territérios de vida, fé e pratica simbdlica. A reflexdo contribui
para pensar a agéncia dos mortos e os modos populares de elabora¢ao do sofrimento diante da milagreira.

Palavras-chave: Santa popular. Cemitério. Memoria coletiva. Devogao.

Abstract

This article is based on an ethnographic approach, grounded in participant observation to analyze the
popular devotion to the figure of Maria de Lourdes, a young gitl considered a saint by devotees who visit
the Senhor da Boa Sentenca Cemetery in Jodo Pessoa (PB). The objective is to understand how the
memory of her death, associated with childhood and the idea of purity, contributes to her popular
sanctification in the collective imagination. Votive objects are left on her grave as a material expression
of faith for graces achieved, forming a symbolic universe that articulates suffering, promise, and miracle.
The analysis is anchored in studies on popular sainthood, collective memory, and symbolic efficacy. The
article discusses the role of childhood in the construction of sacred figures and the ways in which early
death is redefined in religious practices. The study highlights how cemetery spaces are configured as
territories of life, faith, and symbolic practice. The reflection contributes to thinking about the agency of
the dead and the popular modes of elaborating suffering before the miracle worker.

Keywords: Popular saint. Cemetery. Collective memory. Devotion.

! Cientista Social, doutorando e Mestre em Antropologia pelo Programa de P6s-Gradua¢io em Antropologia da Universidade
Federal da Paraiba (PPGA/UFPB). Integra o Grupo de Pesquisa em Satde, Sociedade e Cultura (GRUPESSC), o Grupo de
Estudos e Pesquisa em Antropologia da Morte (GEAM) e a Associacio Brasileira de Estudos Cemiteriais (ABEC).

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

1. INTRODUCAO

Neste momento, volto meu olhar para a histéria de Maria de Lourdes, figura que
ocupa o timulo mais célebre do Cemitério Senhor da Boa Sentenga, localizado no bairro
do Varadouro, em Jodo Pessoa (PB). Para tanto, recorro a etnografia, conforme
Malinowski (1922), e a depoimentos orais que resgatam memorias transmitidas entre
geracoes. Parto da compreensido de que a identidade do ser social se constroi a partir das
memorias, as quais, em determinadas circunstancias, deixam de ser estritamente
individuais e passam a compor um repertorio coletivo. Tais memorias se perpetuam no
tempo, carregando significados que remetem aos valores dos grupos sociais que as
produzem (Pollak, 1992). A devog¢iao aos santos populares deve ser compreendida no
interior das tradicbes construidas e continuamente atualizadas no cotidiano, nao como
herancas estaticas, mas como praticas sociais dotadas de historicidade.

Nesse sentido, a tradi¢io popular que sustenta o culto a santos nao canonizados
pode ser lida a luz da nogao de “tradi¢oes inventadas”, tal como formulada por Hobsbawm
(1984), entendidas como conjuntos de praticas simbolicas que, ao se repetirem, produzem
sentidos de continuidade e legitimidade ao grupo. Essas tradicbes se ancoram em
processos de “memoria coletiva”, conforme propde Halbwachs (1990), nos quais as
lembrancas individuais sao moldadas, compartilhadas e estabilizadas socialmente por meio

¢ P p
de narrativas, rituais e espacos de memoria.
; pag

Ao mesmo tempo, as historias que circulam em torno dessas figuras sagradas
articulam temporalidades distintas, configurando narrativas que organizam a experiéncia
da morte, do sofrimento e do milagre, em consonancia com a reflexdo de Ricoeur (1994)
acerca do “tempo narrado”. Assim, a tradicao devocional se constitui como um campo
dinamico no qual memoria, narrativa e pratica ritual se entrelacam na produgiao da
santidade popular, e neste artigo destaco a narrativa da “Maria de Lourdes no Cemitério
do Varadouro”.

Desse modo, proponho construir uma reflexao etnografica em torno das memorias
dos devotos, analisadas a partir da no¢ao de communitas (Turner, 2008), sujeitos que,
movidos por experiéncias de fé e devocao popular, mantém vivo o culto a Maria de
Lourdes, figura reconhecida localmente como “santa milagreira”, “santinha” ou até
mesmo “menina de Lourdes” do cemitério, nessa “constituicio dessas santidades
vernaculares” (Silva, 2008).

Sua sepultura, situada na primeira cova daquele campo cemiterial, tornou-se nao
apenas um marco fisico, mas também simbodlico, em torno do qual se organizam
narrativas, promessas, agradecimentos e praticas de veneracao que atravessam o tempo e
atualizam formas especificas de relagio com o sagrado, com a morte e com 0 espago
urbano. Rodrigues (2003) destaca que os santos milagreiros integram o imaginario e os
tabus associados ao espago cemiterial, sendo também as oferendas a eles destinadas
responsaveis por mobilizar outro segmento do publico que transita regularmente pelo
campo-santo, inclusive com o objetivo de realizar preces.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Ao me debrugar sobre essas memorias, percebo que elas operam na constitui¢ao de
identidades coletivas, mobilizando afetos, significados e formas plurais de crer,
experienciar e existir. O cemitério da pesquisa, nesse contexto, ultrapassa sua funcao de
espago destinado ao abrigo de memorias individuais ou familiares, podendo também
constituir-se como “lugar de memoria”, especialmente quando se articula em torno dos
tumulos de personagens dotados de alguma singularidade social, simbélica ou espiritual.

Conforme relata Albuquerque (2008), os timulos mais visitados no Cemitério do
Varadouro sao os do Padre Zé e de Maria de Lourdes, ambos vinculados a tradicao catélica
popular e reconhecidos socialmente como locais de milagres. No presente trabalho,
detenho-me especificamente nas narrativas em torno de Maria de Lourdes, cuja memoria,
segundo os dados etnograficos, revela-se particularmente ativa entre os devotos. As
entrevistas analisadas nesta se¢ao foram realizadas com o auxilio de gravador e diario de
campo, instrumentos que possibilitaram o registro detalhado das falas e contextos de
enuncia¢do dos interlocutores, fundamentais para a compreensao das dinamicas de
construcdo e atualizagdo das memorias em torno dessa figura.

2. MEMORIA E DEVOCAO A MARIA DE LOURDES

Iniciarei com o relato de Fabiola?, que atualmente nao reside mais nas proximidades
do cemitério. Ela enfatiza sua relacio com Maria de Lourdes e com o Cemitério do
Varadouro, relembrando a infancia vivida na Rua Sio Miguel, no bairro do Varadouro,
em uma casa simples e proxima ao Cemitério Senhor da Boa Sentenga. Por volta de 1981,
quando tinha cerca de sete anos, ela e sua irma mais velha frequentavam o cemitério como
espaco de brincadeira e de devogio.

Foi nesse contexto que teve seu primeiro contato com o timulo de Maria de
Lourdes, menina cuja histéria, segundo os relatos que circulavam entre os moradores da
regido, envolvia uma morte violenta, apos ser acusada de furto por sua patroa. Desde
entdo, Maria de Lourdes passou a ser reconhecida como uma santa popular, capaz de
operar milagres. Fabiola se recorda de que o timulo era sempre muito visitado,
especialmente no Dia de Finados, coberto de flores e repleto de ex-votos, réplicas de
partes do corpo humano e pequenas casas de madeira, simbolos de promessas alcancadas

(Silva, 2019).

Sua relagio com Maria de Lourdes era atravessada por elementos da socializacao
cat6lica, herdada de sua familia e do imaginario religioso local. Ela conta que rezava diante
do tumulo, fazia pedidos e reproduzia, em sua infancia, gestos ritualizados com forte carga
simbolica. Em uma dessas praticas, relata ter batizado suas bonecas diante do crucifixo
localizado na entrada do cemitério, com uso de velas e oraces, em um gesto que, para
ela, ndo era brincadeira, mas expressio sincera de fé. Para Maia (2015), “as velas sdo
objetos bastante utilizados tanto para pedir quanto para agradecer uma graga a santa.
Diante dos lugares de devog¢ao aos milagreiros dentro do cemitério, as velas acendidas,
assim como suas ceras derramadas, sao os sinais mais presentes no culto”. A imagem da

2'T'odos os nomes sio ficticios.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

menina-santa, vestida de azul, coroada com flores artificiais ou naturais e com tercos nas
maos, marcou seu imaginario sobre a representagao social do lugar como espago de
memoria.

Tais praticas evidenciam como a experiéncia religiosa, mesmo quando vivida por
criangas, mobiliza uma gramatica simbodlica propria, articulada ao espago, ao corpo e a
memoria coletiva. A historia de Maria de Lourdes circula entre criancas e adultos,
conformando um saber partilhado que da forma a nogao de sagrado e a crenga em figuras
santificadas fora do canone oficial, o sagrado “entre nds” (Pereira; Silva, 2023). Ao
reconstituir essas experiéncias, Fabiola recupera elementos de um passado que revela sua
trajetoria pessoal e como a infancia, a religiosidade popular e o medo se articulam na
producao de sentidos sobre a vida e a morte.

Em didlogo com uma segunda interlocutora, Flavia, irma de Fabiola, foi possivel
compreender os vinculos construidos em torno do Cemitério Senhor da Boa Sentenca e
da figura de Maria de Lourdes. Flavia demonstrou interesse em compartilhar suas
memorias, destacando sua relacdo afetiva e religiosa com a “‘santa milagreira” cuja presenca
simbdlica marcou sua trajetoria.

A figura de Maria de Lourdes, no relato de Flavia, aparece como uma santa popular
cuja devogdo se sustenta na combinagdo entre pureza infantil, sofrimento extremo e
capacidade de mediagdo com o sagrado. Flavia, que estudava em um colégio proximo ao
cemitério, lembra-se de que ela e seus colegas safam em grupo para visitar o timulo da
menina com o objetivo de fazer promessas para “passar de ano”. Naquele contexto, a
crenca compartilhada era de que Maria de Lourdes, por ser uma crianca, era vista como
um anjo, uma intercessora dotada de pureza e inocéncia.

Ao chegar ao cemitério, Flavia descreve um cenario marcado pela devogao coletiva:
varias pessoas reunidas ao redor da sepultura, acendendo velas e fazendo promessas. A
trajetoria tragica da menina-santa, marcada por um episédio de violéncia doméstica e
tortura apos uma acusagao de furto, reforcava a legitimidade de seu sofrimento e de sua
santidade popular. A morte violenta, atribuida a patroa, é associada a injustica e ao
martirio, o que confere a personagem uma dimensao moralmente superior.

Flavia afirma ter feito promessas a Maria de Lourdes e alcancado gragas, refor¢ando
a eficacia simboélica, conforme Lévi-Strauss (1958). Ela enfatiza que, por ser uma crianga,
Lourdes “nao tinha maldade” e, portanto, era considerada pura, um atributo central na
construcao da santidade no imaginario religioso popular. A menina morta, transformada
em figura santa, torna-se um canal de acesso ao sagrado para devotos que mantém acesa
a chama de sua memoria.

As narrativas de Flavia e Fabiola revelam como a fé, a infancia e o sofrimento se
entrelacam na constitui¢cao de uma santidade nao oficial, legitimada no cotidiano e na forca
das promessas cumpridas. Em seus discursos, observa-se como o timulo se torna um
lugar de devocao para adultos e, sobretudo, para criangas, que atribuem a Maria de
Lourdes um tratamento similar ao conferido aos santos oficiais: ajoelham-se, rezam,
acendem velas e fazem pedidos.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié

"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Chamo a atencdo para o fato de que alguns desses pedidos remetem a questoes
tipicamente infantis: segundo o relato das irmas, sua turma costumava visitar o timulo
para fazer promessas com o objetivo de passar de ano. Essas preferéncias infantis
relacionam-se com as circunstancias da morte de Maria de Lourdes: “ela teria morrido
ainda crianga, vitima de uma injustica”. Por isso, é reconhecida como “a santa das
criangas”, sendo comum que os pequenos devotos deixem brinquedos sobre sua sepultura,
justificando que, em vida, ela nao teve a oportunidade de brincar.

Como destaca Menezes (2000), é necessario que haja uma certa afinidade entre o
fiel, o santo e o conteudo do pedido realizado; trata-se de “pedir a coisa certa ao santo
certo”, ou seja, mobilizar um tipo de coeréncia simbolica entre a histéria do santo ¢ a
demanda daquele que ora (Menezes, 2000). Para compreender as representagoes atribuidas
a figura da santa popular e os efeitos de sua presenca na experiéncia dos devotos, recorro
a Fernandes (1990), que analisa a materialidade da imagem sagrada como mediadora de
um poder real. Segundo o autor:

a imagem do Santo, que todos sabem ser de material perecivel, nao é reduzida,
por isto, a condi¢ao de uma figura simbolica. Ede gesso, de barro, ou de madeira,
mas é nesses elementos que a santidade efetivamente se manifesta, de modo a
ser vista e ser tocada. A matéria ndo é morta. Ou melhor, o lugar do Santo
destaca-se porque, nele, a morte foi efetivamente vencida. [...] No realismo
fantastico da devogao aos santos, vé-se a ultrapassagem das finitudes naturais
(Fernandes, 1990, p. 116).

No caso de Maria de Lourdes, essa percepcio se atualiza no modo como os devotos,
especialmente criangas, se relacionam com sua imagem e com seu tumulo, situado no
Cemitério Senhor da Boa Sentenca. Sua sepultura, marcada por objetos votivos, flores e
brinquedos, nio é compreendida apenas como um simbolo da morte, mas como um
espago onde a vida resiste e o milagre se manifesta.

A imagem da menina, dita nas narrativas com vestido azul, tercos nas maos e flores
na cabeca, é acionada como presenca viva, capaz de ouvir, interceder e operar gragas.
Nesse sentido, a materialidade do timulo e da imagem nao representa apenas o que ela
foi, mas aquilo que ela continua a ser para os fiéis: uma santa que transcende a finitude da
morte ¢ atua no presente com poténcia transformadora.

Ainda continuando com o relato das irmas Fabiana e Fabiola, e acompanhando o
pensamento de Fernandes (1990), vejo que a santidade vence a morte que permeia a
matéria. A figura simbolica de Maria de Lourdes proporciona a realizagiao de pedidos de
acordo com os seus devotos, que ja disseram ter tido promessas alcancadas ou
simplesmente acreditam na sua possibilidade de fazer milagres: “Ela é uma santa
milagrosa, por ela ser pura, nao ter maldade. Uma crianga que foi muito torturada e hoje
as pessoas fazem promessa com ela”. Como vemos, ha uma associa¢do simbélica entre
infancia, pureza e auséncia de maldade, e uma referéncia a tortura que remete ao suplicio
dos santos catolicos.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Uma associagao simbolica relevante pode ser feita entre a figura de Maria de
Lourdes e a Menina Francisca, cuja memoria sagrada esta ligada ao Parque Cruz da
Menina, em Patos (PB)°. Refletindo enquanto pesquisador que vivenciou alguns desses
espagos de devogao, reconheco que no contexto nordestino ha uma presenca de cultos
populares voltados a figuras santificadas fora do canone oficial, especialmente criancas
mortas de forma tragica. Essas experiéncias, muitas vezes atravessadas por histérias de
sofrimento, violéncia e abandono, mobilizam afetos e constroem uma espiritualidade
enraizada no cotidiano.

A producdo sobre santos populares e devogdes cemiteriais no Brasil tem
evidenciado a constituicio de um campo religioso nio oficial marcado por mortes
violentas, narrativas de sofrimento e processos de sacralizaciao construidos no cotidiano.
Estudos como o de Andrade Junior (2009) demonstram como crimes, lugares especificos
e praticas devocionais se articulam na producdo de espagos sacralizados. Nesse mesmo
pensamento analitico, Santana (2010) analisa o cemitério como local privilegiado de culto
e de devogbes marginais, evidenciando como a morte se converte em elemento
estruturante da religiosidade popular.

Meu primeiro contato com esse espago de devogao popular ocorreu ainda no nono
ano do ensino fundamental, durante uma excursio escolar marcada como ritual de
passagem, conforme Van Gennep (1978), para o ensino médio. Foi nesse contexto que
conheci a histéria da Menina Francisca, crianca que, segundo a narrativa local, vivia com
seus familiares em meio a uma grande seca e passava os dias a janela, observando outras
criangas brincarem, sem poder participar das brincadeiras. Vitima de espancamento por
seus pais adotivos, Francisca foi assassinada em 1923 e teve seu corpo abandonado no
sitio Trapid. Posteriormente, um agricultor encontrou o corpo da menina com marcas
visiveis de violéncia.

No local em que o corpo foi encontrado, foi fincada uma cruz em sua memoria.
Seis anos depois, ocorreu o que seria reconhecido como o primeiro milagre: diante da
escassez de agua, um pogo cavado nas proximidades revelou-se produtivo. Acreditando
que se tratava de uma graca concedida pela Menina Francisca, iniciou-se um processo de
devog¢ao que culminou, em 1929, na inauguracio de um santuario em sua homenagem.
Lembro-me vividamente do homem que nos contou essa historia; ele chorava ao narrar,
e o fato de Francisca ser uma crianca causou forte comocao entre ndés. A comocao coletiva
frente a injustica da morte infantil parece operar como elemento central na constitui¢ao
da santidade popular nesses casos.

Trouxe essa historia para relacionar que, assim como a de Maria de Lourdes, ela
revela como experiéncias de morte precoce, marcadas por sofrimento e injustica,
mobilizam afetos e criam espagos de culto nos quais a infancia é sacralizada. Em ambas
as narrativas, o corpo infantil violentado nao é reduzido a dor, mas transformado em

3 Para saber mais: Maria de Lourdes, a menina assassinada que virou foco de devogiao no Cemitério da Boa Sentenca.
Reportagem integrante da série “Santinhas, as milagreiras da Parafba”, publicada pelo Jornal da Paraiba. Link:
https://jornaldaparaiba.com.br/cotidiano/maria-de-lourdes-milagreira-cemiterio-da-boa-

sentenca’utm source=chatgpt.com. Acesso em: 22 dez. 2025.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

“santidade”. A materialidade do culto — velas, brinquedos, objetos corporais, ex-votos
— reforga a presenca dessas figuras no imaginario religioso popular. Maria de Lourdes
ocupa um lugar que transita entre a memoria coletiva, a denincia da violéncia e a produgio
de uma santidade nio oficial, mas profundamente legitimada pela fé cotidiana.

Retomando a figura de Maria de Lourdes, seu timulo ¢ um dos mais visitados no
cemitério. A santificacdo desse espago se expressa pelo deposito de diversos ex-votos
deixados pelos fiéis. Como relatado por uma interlocutora: “sempre havia réplicas de
pedacos de corpos como cabega, pernas, bracos, feitos de material similar ao de velas.
Havia, também, réplicas de casas de madeira, remetendo a promessas relativas a casa
propria”. Esses objetos ainda sao encontrados sobre o timulo, funcionando como marcas
visiveis da fé e da relacio continua com a santa popular.

De acordo com Rosendahl (1999, p. 88-89), “o ‘ex-voto’ é a materializacio de um
agradecimento pela cura atribuida ao santo protetor” e “cada objeto ofertado na Sala dos
Milagres possui um significado concreto designado pelo objeto”. Nesse sentido, os ex-
votos associados a Maria de Lourdes revelam tanto as demandas dos devotos quanto as
experiéncias corporais, afetivas e simbolicas que compdem o universo da devogao
popular. O dia mais recorrente para essa pratica é o de Finados* “Pois o mesmo fica
repleto de flores e velas percebendo que gragas a estas trocas recorrentes, estabelece-se e
mantém-se uma solidariedade entre as duas sociedades, a humana e a divina” (Sanchis,

1983, p. 48).

Na relagao entre fiel e santo popular, cabe ao devoto expressar sua devocao de
forma que nao haja mediacao institucional entre eles. Ao devoto cumpre agradecer pela
protecao e gragas recebidas indo a sua imagem ou fazendo o seu pedido em outro local.
Dai o cuidado ao realizar o pagamento de promessas, ofertas, oragoes e homenagens em
geral (Araujo, 2009). As contribui¢cbes de Saez (1996; 2006) ampliam esse debate ao
analisar os chamados “mortos falados”, evidenciando como narrativas e experiéncias com
os mortos estruturam o campo religioso brasileiro. Em didlogo com essa perspectiva,
Cordeiro (2016), em Santo de cemitério: uma devo¢ao ao Menino da Tabua (1978-1994),
analisa a constru¢ao da devogao a um santo popular, evidenciando como a repeticao ritual
e a materialidade das oferendas produzem continuidade simbdlica ao longo do tempo.

Na imagem abaixo, vemos a escultura no timulo de Maria de Lourdes, com flores
deixadas pelos seus devotos:

4 Para uma compreensio sobre a relacdo dos fiéis com o Dia de Finados, de acordo com o pensamento de Carvalho (2001):
“Multidées acorrem aos cemitérios e isso revigora a fé na comunhdo dos santos. Além disso, o Dia de Finados convida a uma
reflexdo profunda sobre o significado da morte” (Carvalho, 2001, p. 19).

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

2

Imagem 1 — Tumulo de Maria de Lourdes. Foto: Autor (2022).

Para todos verem: estatua de uma jovem em um jazigo, representada em tom acinzentado com a mao
na cabeca em sinal de reflexdao. A figura estd adornada com diversas flores coloridas e um ter¢o no
pulso. Ao fundo, veem-se outros timulos, vegetacio e o movimento discreto de uma pessoa no
cemitério sob luz solar.

Imagem 2 — Timulo de Maria de Lourdes com seus devotos. Fotos: Autor (2022).

Para todos verem: composicao de trés fotografias verticais lado a lado, registrando praticas devocionais

em um cemitério sob luz solar. No centro e a esquerda, grupos de pessoas com roupas casuais circulam

e observam o timulo de Maria de Lourdes adornado com flores e velas; a direita, uma mulher ajoelhada

reza em frente ao timulo de Maria de Lourdes, enquanto outras pessoas observam ao fundo. Destaca-
se um mausoléu branco com ornamentos em verde-agua que aparece em diferentes angulos.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Imagem 3 — Flores, acender velas e objetos de agradecimentos. Fotos: Autor (2022).

Para todos verem: composicio de trés fotografias de praticas rituais em um cemitério. A esquerda,
diversas velas brancas acesas diante de um timulo de pedra. Ao centro, a estitua de uma jovem com a
mio na cabega, cercada por flores e fitas. A direita, pequenos ex-votos em formato de casas repousam

sobre uma estrutura de granito sob o sol.

A imagem, que retrata uma menina de “fei¢oes simples e olhar melancélico (triste)”
como destaca uma devota, carrega em suas costas um ramalhete de flores deixado por ela,
simbolizando a continuidade de sua importancia no cotidiano devocional dos vivos. A
presenca das flores, sobretudo das rosas vermelhas e brancas, aponta para o
reconhecimento popular de sua pureza, e uma forma ritualistica.

Sua postura corporal transmite uma mistura de timidez, dor e introspec¢io, o que
reforca a narrativa de uma infancia interrompida por um ato de violéncia. Ao mesmo
tempo, a figura nao esta abandonada, esta cercada por oferendas, plantas, flores e cuidado,
elementos que transformam o espaco funerario em um lugar vivo de culto, onde a
memoria da menina ¢ continuamente atualizada através de praticas rituais como
promessas, pedidos, agradecimentos e liminaridades (Turner, 2008).

Do ponto de vista antropolégico, a imagem de Maria de Lourdes expressa o que
Robert Hertz (1970) chamou de “o duplo destino do morto™: o corpo sepultado nao ¢é
apenas um resto biologico, mas um ponto de conexiao entre mundos. A escultura funciona
como um operador simbélico que da forma visivel a santidade atribuida a menina, uma
santidade que nasce do sofrimento. Como apontam Lévi-Strauss (1958) e Rosendahl
(1999), a eficacia simbolica se materializa quando o simbolo (neste caso, a imagem) é capaz
de ativar crencas, emogoes e agoes nos sujeitos. Aqui, a morte de Maria de Lourdes ¢é
constantemente ressignificada, ela nao é apenas a vitima de uma violéncia passada, mas
uma presenca ativa, mediadora de milagres e protetora das causas populares.

A terceira entrevistada ¢ Dona Severina, zeladora do Cemitério, uma senhora que,
com dedicagao e zelo, cuida da limpeza e organizacao do espaco, incluindo o timulo de
Maria de Lourdes. Sua relacao vai além da tarefa funcional: trata-se de um vinculo afetivo
construido ao longo dos anos. Em seu relato, Dona Severina reafirma o imaginario

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

popular sobre as circunstancias tragicas da morte da menina, apontando para a violéncia
sofrida apés uma acusacdo de furto, histéria que circula entre os frequentadores do
cemitério e que sustenta a imagem da menina como vitima inocente, merecedora de
devocao.

Para além da memoria coletiva, Severina compartilha uma experiéncia pessoal de
milagre, atribuido a intercessao de Maria de Lourdes, fortalecendo ainda mais sua crenca
e cuidado com o tamulo. Ela afirma que continua a manter o local limpo e florido nio
apenas por dever, mas por gratidao. Sua relagdo se destaca pela fé atravessa, o cotidiano
de trabalhadores/as dos espacos funeritios, transformando o cemitério em territorio de
praticas religiosa. Neste momento, destaco que o corpo de Maria de Lourdes passou por
um processo de ressignificagao.

,

E... tem... V4, diga... Ela tava la embaixo e depois passou pra ca. Ela morava
numa casa na Treze de Maio. Af sumiram uns len¢dis 14, umas joias também, e a
patroa dela botou a culpa nela, como se tivesse sido ela que tivesse roubado, mas
nao foi, nao. Foi outra pessoa. Af a policia veio, pegou ela, levou... e deram uma
pisa nela. Ela morreu da surra que levou: bateram na cabega, na barriga, nos
bragos... Isso ai que o senhor ta vendo ¢ tudo promessa. A pessoa faz promessa
e alcanca. Até eu mesma fiz uma com ela: fui caminhando até o tamulo de Maria
de Lourdes, pedi uma casa, e consegui, gracas a Deus. Depois voltei e paguei a
promessa. O povo faz muita promessa aqui... (Severina).

O relato de Dona Severina expressa os elementos centrais que estruturam a devogao
popular a figura de Maria de Lourdes, teria sido injustamente acusada de furto e
brutalmente espancada, vindo a falecer em decorréncia da agressao. Essa morte, carregada
de sofrimento e inocéncia, é o fundamento simbolico de sua santificagao popular. A fé de
Dona Severina se manifesta tanto no cuidado cotidiano com o tumulo quanto no
cumprimento de “rituais de promessa”, como a “caminhada até a sepultura para pedir uma
casa”, graca que ela afirma ter alcancado. Esse relato evidencia como a religiosidade
popular articula dor, “troca e reciprocidade” (Mauss, 2003). Ao compartilhar sua
experiencia de milagre, a interlocutora reafirma a eficacia simbélica da santa popular,
revelando que o cemitério nao ¢é apenas espa¢o de morte, mas também de negociagao com
o sagrado e de elaboragdo coletiva do sofrimento social.

Neste momento, é possivel perceber o percurso de Severina na busca pela graga de
conseguir uma casa. Ela foi ao timulo de Maria de Lourdes, um local fixo de devogao, fez
seu pedido e alcancou a graca solicitada. Conforme indicado no relato acima, Severina
retornou posteriormente para pagar a promessa, o que representa, segundo Menezes
(2000, p. 323), “o sinal de um voto cumprido em retribuicao a uma graca alcanc¢ada.” Dar,
receber e retribuir, os trés momentos da troca maussiana estao aqui representados na
relacdo que as pessoas estabelecem com os santos, e no caso especifico, com Maria de
Lourdes, elevada a condi¢do de milagreira pelos seus devotos. O Santo Popular é um
canal de protecao para os seus devotos e tem uma relagao com o catolicismo. O papel do
santo na vida dos devotos é muito ativo e significativo, ele é o elo entre o sagrado e o

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

humano, o representante do humano diante de Deus e vice-versa. (Oliveira, 2008, p.60).
Ainda sobre o poder do Santo, (1997) afirma:

0 santo esta na sua imagem, mas néo se identifica com ela. E como se a imagem
tivesse vida: com ela o devoto conversa, a ela oferece flores e velas, enfeita, visita
no santuario, leva em procissao e romaria; mas pode também vir a ser punida
pelo mesmo devoto quando este se sente desprotegido pelo santo (Oliveira,
2008, p.40).

Com base na reflexdo de Oliveira (2008), a relacdo entre os/as devotos/as e Maria
de Lourdes também revela essa dinamica intensa e afetiva com a imagem sagrada,
carregada de expectativas, reciprocidade e presenca simbolica. Embora a menina nao
tenha sido canonizada oficialmente, sua imagem no Cemitério ¢ tratada como viva:
“recebe flores, tercos, brinquedos e velas; ¢ visitada regularmente” e figura como
interlocutora nas promessas e agradecimentos.

A fé popular projeta na imagem de Maria de Lourdes nao apenas a memoria de uma
morte injusta, mas a presenca ativa de alguém capaz de “ouvir, agir e interceder”; “Era
apenas uma crianga para morrer assim” como destaca a Zeladora Dona Severina. Tal como
indica Oliveira (2008), a imagem ultrapassa sua materialidade, nela os devotos veem nao
apenas um corpo de gesso ou marmore, mas uma entidade com poder (na questao de um
poder religioso), agéncia e sensibilidade, uma Santa que age, mas que também pode ser
cobrada, como parte de um laco de “compromisso muituo entre fé e resposta, entre
promessa e milagre”, como destaca a Senhora da floricultura Hermione.

A senhora Hermione, responsavel pela floricultura instalada nas proximidades do
cemitério, realiza a comercializacio de flores e bomboniere, e demonstra familiaridade
com a histéria de Maria de Lourdes. Em seu relato, ela se expressa sobre as promessas
feitas a santa popular e sobre a venda de flores destinadas a ornamentacdo de seu tumulo.
A mesma destaca que:

Entio, todo mundo conhece a historia de Maria de Lourdes. Eu até me
emociono quando falo. No Dia de Finados, muita gente vem aqui e deixa flores,
objetos e brinquedos para ela. Dizem que ela morreu porque roubou lengdis e
uns objetos... alguns falam que eram joias. Nesse dia, eu vendo muitas flores, e
¢ direto que vém pessoas visitar o timulo da Maria de Lourdes. Tem gente que
faz promessa e depois volta pra agradecer. (Hermione).

Na descricio de Hermione, comerciante que atua na floricultura do entorno do
Cemitério, a narrativa sobre Maria de Lourdes se diferencia das demais por ndo enfatizar
diretamente a inocéncia da menina, essa variagao nas interpretacoes populares aponta para
a multiplicidade de sentidos que atravessam a constru¢do da santidade no imaginario
coletivo, especialmente no que diz respeito a morte precoce e violenta. Em contraste, o
funcionario Pedro, que trabalha na manutencao do cemitério, destaca niao apenas a
relevancia de Maria de Lourdes, mas também sua relacio simbdlica com outra figura de
forte presenca no campo santo: o Padre Z¢.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Segundo o funcionario Pedro, a figura do Padre Z¢é é amplamente conhecida pela
populagao mais antiga de Jodo Pessoa. Reconhecido por sua caridade, o sacerdote viveu
em fungao de ajudar os mais pobres, inicialmente a pé e, posteriormente, em uma cadeira
de rodas, com a qual circulava pelas ruas da cidade pedindo doagées para a manuten¢ao
de obras assistenciais ligadas a igreja. Apds sua morte, no Dia de Finados, é comum que
fiéis tragam sua antiga cadeira de rodas ao Cemitério como forma de homenagear,
evidenciando a continuidade de sua presenca simbélica no espago funerario.

Pedro relata que foi o proprio Padre Zé quem realizou o sepultamento inicial de
Maria de Lourdes, ainda em uma cova rasa localizada proxima a igreja. Com o tempo,
surgiram davidas sobre a autoria do suposto furto atribuido a menina, e duas mulheres
devotas, sensibilizadas com sua historia, reivindicaram o traslado do corpo. Segundo
Pedro, foi o Padre Z¢é quem autorizou a exumacio e a transferéncia para o local onde se
encontra atualmente, no setor mais visivel do cemitério. A sepultura, inicialmente simples
e feita de cimento, foi posteriormente reformada e passou a receber objetos votivos.

Esse relato de Pedro, revela ndo apenas a conexao entre duas figuras centrais da
devocao popular local que é Maria de Lourdes e Padre Z¢, mas também como a atuagio
do sacerdote foi fundamental para a reconfiguracio do lugar de memoria da menina. A
presenca de ambos no mesmo campo reforca a dimensao coletiva e plural da santidade
construida a partir de vivéncias comunitarias. Nesse contexto, o gesto de exumar,
transladar e dar visibilidade ao timulo de Maria de Lourdes, realizado por uma autoridade
religiosa respeitada, legitima sua condi¢do de santa popular perante a comunidade.

Joao, pedreiro aposentado, chegou ao cemitério aos oito anos de idade e o frequenta
até os dias atuais da pesquisa, destacando a memoria compartilhada naquele espaco.
Orgulha-se em dizer que colabora com a manutenc¢ao do local, tanto no sentido fisico
quanto na preservacao das memorias e das historias ali construidas. Costuma-se ficar
sentado nos bancos proximos a entrada, "jogando conversa fora com os amigos". Em
dialogo com essa perspectiva, Freitas (2012) destaca o papel da memoria coletiva, dos ritos
funerarios e das canoniza¢des populares na construcao simbolica de figuras sacralizadas
em cemitérios, ressaltando a centralidade das praticas memoriais na legitimacao dessas
devocoes.

Os demais funcionarios afirmam que ele é quem mais conhece a histéria do
cemitério. Ao ser indicado pelos funcionarios, fui até ele (Seu Jodo) e iniciei uma conversa
sobre o acontecimento envolvendo Maria de Lourdes. Durante o dialogo, ele me olhou
fixamente e perguntou se era para falar no gravador. Respondi que sim e perguntei se
haveria algum problema. Ele disse que nio, ajeitou a blusa, direcionou o olhar para o
tumulo e, com tranquilidade e pausadamente, comecou a dizer que:

Ela (Maria de Lourdes) trabalhava em uma casa de familia... Tinha apenas 10
anos de idade quando a dona da casa desconfiou que ela havia roubado alguns
lengéis, algumas coisas assim. Naquele tempo, em 1965, existia uma policia mirim
no estado, em Joao Pessoa, na Paraiba. Ela foi entregue ao Réu Mirim, e a policia
mirim acabou dando uma surra tao violenta nela que a matou. Ela tinha s6 10
anos... Foi enterrada naquela cova da terceira quadra. Ficou dois anos enterrada

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

diretamente na terra, numa cova simples. Depois, alguém da igreja do Padre Z¢é
Coutinho fez uma pequena homenagem para ela, sabe? Ai outras pessoas
comegaram a fazer promessas, € como tiveram €éxito, construiram aquele espago
ali para ela. Foi exatamente assim: as pessoas continuaram fazendo promessas,
alcangaram gracas e foram reformando até ficar como esta hoje. A familia dela
também faleceu... Teve gente que sofreu muito. Inclusive, a mulher que a
entregou a policia morreu de cancer. Hoje, todo mundo visita aqui... Todo
mundo vem visitar ela (Jodo).

A entrevista sobre Maria de Lourdes evidencia um processo tipico da “santidade
popular”, em que figuras locais, sdo ressignificadas pela comunidade como intercessoras
sagradas. A narrativa sobre a menina morta aos dez anos, dita por Jodo, associada a policia
mirim e posteriormente enterrada de forma simples, ganha contornos de culto 2 medida
que sua memoria ¢ reatualizada por meio de promessas atendidas, visitas constantes e a
constru¢dao material de um espago devocional. Esse fenomeno remete ao classico estudo
de William Christian Jr. (Local Religion in Sixteenth-Century Spain, 1981), que demonstra
como a santidade popular se constitui a partir da interacao entre sofrimento, memoria e
experiéncia comunitaria, em contraste com os santos institucionalizados pela Igreja. Tal
como nos casos analisados por Christian, a figura de Maria de Lourdes torna-se sagrada
nao por canonizac¢ao formal, mas pela crenga na eficacia de sua intercessao, consolidando-
se como simbolo de protecio, para os que frequentam seu timulo.

Com a mudanga de local e sua transferéncia para a parte principal e mais antiga do
cemitério, a tumba de Maria de Lourdes, “a santa popular”, assume, de forma definitiva,
o papel de rota de peregrinacio para seus devotos. O povo reconhece seus santos
populares ao identificar, em suas histérias, elementos como dadivas, sofrimentos e
processos de purificacio, compreendidos como caracteristicas proprias da santidade
(Aratjo, 2009). Assim, constréi-se um espaco sagrado voltado a busca por gracas. Nesse
sentido, conforme o pensamento anteriormente exposto sobre a ressignificacao de figuras
populares, Mafra (1997) corrobora a ideia de que a condi¢dao social e os percursos de
sofrimento vividos por determinados individuos contribuem para sua postetior
caracterizagcao como santos populares.

E que no catolicismo popular brasileiro é quase rotineiro, se nao fosse milagroso,
que pessoas com trajetorias inusitadas — sdo prostitutas, videntes, suicidas,
amantes, revolucionarios — passem a receber flores e velas nos seus sepulcros
depois de mortas tornando-se centros de romaria, consagradas assim, pela
devogao popular, como mediadores com o transcendente. (Mafra, 1997, p.135).

A citagao de Mafra (1997) permite situar a devocao a Maria de Lourdes no interior
das dinamicas simbdlicas que estruturam o catolicismo popular brasileiro, especialmente
no que diz respeito a constituicdio de figuras sacralizadas a margem das instancias
eclesiasticas. Sua trajetoria pos-mortem exemplifica o que a antropologia das religides
denomina como processos de santificacio vernacular, nos quais sujeitos socialmente
marcados por estigmas (Goffman, 1963), como a criminaliza¢ao, a infancia empobrecida
e a exclusao social sao reconfiguradas simbolicamente como intercessores dos vivos.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Ao mesmo tempo em que ¢é possivel perceber a relagdo entre posi¢des e
representagoes dentro de uma légica de valor humano — no caso dela, passando ao campo
do santificado — e os usos dos espagos dentro do cemitério como um espago de um sistema
controlador. Como ja foi dito, os relatos escutados em campo, em linhas gerais, destacam
infancia, pureza e sacrificio como elementos simbolicos centrais na devogao a Maria de
Lourdes.

Em alguns relatos coletados no ambito da devog¢ao a Maria de Lourdes, emerge a
tigura da ex-patroa da menina como alvo de uma “suposta puni¢ao divina por ter cometido
uma injusti¢a”. Segundo diferentes versoes narradas por fieis, primeiro essa mulher teria
enlouquecido ou, em outras versoes, adoecido gravemente com cancer. Para os devotos,
trata-se de uma retribuicao, interpretada como justa diante do sofrimento infligido a
crianca.

Essa logica de retribui¢ao pode ser relacionada com a teoria estruturalista de Claude
Lévi-Strauss (1975), segundo a qual os mitos operam por meio de estruturas binarias e de
transformagoes narrativas que buscam resolver contradigdes fundamentais da experiéncia
humana. No caso de Maria de Lourdes, a oposicdo entre inocéncia e injustica é mediada
por um desfecho em que o sofrimento da vitima é compensado pela punicdo da agressora,
reequilibrando simbolicamente a ordem social e moral. O mito, aqui, estd como a
comunidade organiza o sentido de um evento tragico e o reinscreve em uma logica de
justica.

Na cultura brasileira, abordar o debate sobre a morte implica reconhecer que
existem diferentes sentidos atribuidos a ela. Entre as classificacbes mais recorrentes,
destacam-se as expressoes populares “morte morrida” e “morte matada”, que se referem,
respectivamente, 2 morte por causas naturais (como velhice ou doenga) e a morte violenta.
Cada uma dessas formas de morrer traduz uma maneira distinta de especificar a causa do
talecimento e, consequentemente, de atribuir-lhe significado (Rodrigues, 1983).

No caso de Maria de Lourdes, ¢ central no debate a percepc¢ao de que sua morte foi
violenta, marcada por um linchamento, pela sua patroa, familiares desta e a policia mirim.
De acordo com Aradjo (2018), o linchamento acontece como forma coletiva de puni¢ao
sobre o individuo, geralmente em espacos publicos, sendo executados por um grupo de
pessoas. No caso em questdo, o “linchamento™ fez parte de todo um arcabouco de
julgamento e estigma a que Maria de Lourdes foi exposta. Somente depois de morta e
enterrada, ¢ feita uma ressignificacao desse fato, com o descobrimento do engano pela sua
morte de linchamento. De acordo com Aratjo (2018):

o linchamento possui um carater espontaneo e situacional, mas a base para a sua
recorréncia nao se encontra na irracionalidade dos individuos ou numa
insanidade coletiva direcionada por emogoes, mas numa cultura que perpetua
formas de justica extralegal e, em certa medida e em contextos especificos diante
de valores, a diferenciagdao dos proprios individuos (Aradjo, 2018, p. 36-37).

5> Termos utilizado em decorréncia do campo.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Como ja foi mencionado anteriormente, no imaginario popular, a “morte matada”,
ou seja, a morte violenta, costuma ser socialmente malvista, carregando estigmas
atribuidos a0 morto e as circunstancias de sua morte. No caso de Maria de Lourdes, esse
estigma se materializou na culpabilizagio da crianga, mesmo apos sua morte, refor¢ando
narrativas de marginalizacdo. Contudo, o processo simbolico de “ressocializa¢ao”
acontece pela “reabilitacio moral” e espiritual diante da comunidade. Tal deslocamento
espacial e simbdlico dentro do cemitério inaugura a sua ressignificacdo enquanto santa
popular. Como afirma Aradjo (2009), os santos populares sio reconhecidos pelo
sofrimento vivido em vida, pela injustica enfrentada e por uma trajetéria marcada pela dor.
Maria de Lourdes, nesse sentido, foi punida sem culpa comprovada, e ¢ justamente essa

experiéncia de sofrimento e inocéncia que a consagra como figura sagrada no imaginario
dos seus devotos (Silva, 2019).

3. CONSIDERACOES FINAIS

Ao encerrar este percurso, retomo a histéria de Maria de Lourdes como chave
analitica para compreender como a devogiao popular produz memoria, sentido e reparagao
simbolica no Cemitério Senhor da Boa Sentenca. A partir de uma abordagem etnografica,
ancorada na observagdo participante e em depoimentos que atualizam memorias
transmitidas entre geracdes, evidencio que a santificacio da “menina de Lourdes” se
sustenta na articulacdo entre infancia, pureza e sofrimento extremo, convertendo uma
“morte matada” (DaMatta, 1997; Rodrigues, 1983). As visitas, promessas € ex-votos
depositados no timulo nao apenas materializam a fé e a reciprocidade com o sagrado, mas
também configuram uma communitas devocional que reinscreve a morte no campo da vida
social, fazendo do espaco cemiterial um lugar de memoria e de elaboragao coletiva do
sofrimento. Assim, mais do que encerrar a narrativa, a figura de Maria de Lourdes revela
como o milagre se afirma na capacidade popular de refazer, a seu modo, os sentidos da
vida, da morte e das formas de ritualizacao dentro do cemitério.

Com base nos depoimentos relatados, conclui-se que a crianca Maria de Lourdes
foi vitima de linchamento até a morte, acusada injustamente de um suposto roubo. Em
seguida, foi enterrada em um local afastado da entrada do cemitério, por iniciativa do
Padre Z¢. Posteriormente, ao se descobrir que ela nao havia cometido o roubo, surgiu a
necessidade simbdlica de transferir seu corpo para uma area de maior destaque, situada
proxima a administragao do cemitério.

Desde entao, seu timulo passou a ocupar uma posi¢ao central e tornou-se um dos
mais visitados e significativos do local. Nas visitas ao timulo, constava a seguinte frase:
“Maria de Lourdes pede oracées e perdoa seus algozes”. Apds a constatagiao da acusagao
injusta e da violéncia extrema que marcou sua morte, Maria de Lourdes ¢
progressivamente reinserida em um sistema moral positivador, no qual sua condigao de
vitima se converte em santidade popular, expressa por praticas de oragao, peregrinagao e
atribuicao de milagres, revelando dinamicas de ressignificacao da morte, da violéncia e da

moralidade (Silva; Aradjo, 2019).

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Dessa forma, inicia-se um novo sistema de reintegracao simbolica de Maria de
Lourdes, que passa a ser socialmente valorizada por uma inocéncia nao reconhecida em
vida, mas resgatada no post-mortem. A transferéncia de seu corpo para um tamulo de
destaque evidencia um processo coletivo de repara¢io simbodlica, no qual a sociedade
encontra mecanismos para maquiar ou ressignificar seus proprios lapsos morais e
institucionais.

Assim, Maria de Lourdes ¢é elevada a condi¢do de patrimonio simbolico e
manifestacdo da religiosidade popular da cidade de Jodo Pessoa — PB, sendo reconhecida
como santa popular e considerada uma concededora de milagres. Como destaca Andrade
Junior (2008): “A morte nao sera mais encarada como o fim para esses milagreiros, mas
sim o inficio de uma nova jornada que tera como objetivo principal ajudar os vivos a
resolverem seus problemas mais imediatos” (p. 188).

Neste momento, finalizo parcialmente meu olhar para a histéria de Maria de
Lourdes, lembrando que, por tras de cada santo popular, ha historias atravessadas por
sofrimento. No Nordeste, essas figuras ganham ainda mais for¢a por estarem enraizadas
no cotidiano de comunidades que encontram nelas formas de consolo, fé e devogao. A
antropologia, como estudo das culturas, dos rituais e da morte, ao se debrugar sobre esses
cultos, nao apenas ilumina os modos como o sagrado se manifesta fora das instituigoes
religiosas “formais”, mas revela como o milagre se manifesta na maneira como o povo
refaz, a seu modo, os sentidos da vida, da morte e das formas de ritualizacao.

REFERENCIAS

ALBUQUERQUE, Francisco de Assis Costa da. Os cemitérios publicos na cidade
de Jodo Pessoa — PB: bibliografica. 2008. Trabalho de Conclusao de Curso (Graduagao
em Ciéncias Biologicas) — Centro de Ciéncias Exatas e da Natureza, Universidade

Federal da Paraiba, Joao Pessoa, 2008.

ANDRADE JUNIOR, Lourival. Da barraca ao timulo: Cigana Sebinca Christo e as
construcoes de uma devocao. 2008. 292 f. Tese (Doutorado em Histéria) — Universidade
Federal do Parana, Setor de Ciéncias Humanas, Letras e Artes, Curitiba, 2008.

ANDRADE JUNIOR, Lourival. Crimes, lugares e devogdes: o campo religioso nio
oficial no Seridé Potiguar. Natal: EDUFRN, 2009.

ARAUJO, Esdras Bezerra Fernandes de. “Ja que justiga solta... o povo nio!”: um
estudo sobre a justificacio moral do linchamento. 2018. Monografia (Graduagiao em
Ciéncias Sociais) — Universidade Federal da Paraiba, Jodao Pessoa, 2018.

ARAUJO, Maria das Gragas Ferreira de. Pequenas romarias para pequenos santos:
um estudo sociografico sobre o Dia de Finados. 2009. Dissertacio (Mestrado em

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Ciéncias da Religiao) — Programa de Pos-Graduagio em Ciéncias da Religido, Pontificia
Universidade Catdlica de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2009.

CALAVIA SAEZ, Oscar. O que os santos podem fazer pela antropologia? Revista de
Antropologia, Sio Paulo, v. 39, n. 2, p. 5-28, 1996.

CALAVIA SAEZ, Oscar. Fantasmas falados: mitos e mortos no campo religioso
brasileiro. Sao Paulo: UNESP, 20006.

CARVALHO, Fernando Lins de. Simbologia dos ritos funerarios na pré-historia.
Canindé: Revista do Museu de Arqueologia de Xingo, n. 1, dez. 2001.

CHRISTIAN, William A. Jr. Local Religion in Sixteenth-Century Spain. Princeton:
Princeton University Press, 1981.

CORDEIRO, André Rocha. Santo de cemitério: uma devocao ao Menino da T4bua
(1978-1994). Dissertacao (Mestrado em Antropologia) — Universidade Federal do Rio
Grande do Norte, Natal, 2016.

DAMATTA, Roberto. Carnavais, malandros e heréis: para uma sociologia do dilema
brasileiro. 6. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1997.

FERNANDES, Rubem César. O peso da cruz: manhas, mazelas e triunfos de um
sacerdote particular. Religido e Sociedade, Rio de Janeiro, v. 15, n. 2-3, p. 94-121,
1990.

FREITAS, Eliane Tania. Memoria, ritos funerarios e canoniza¢oes populares: em dois
cemitérios no Rio Grande do Norte. Vivéncia: Revista de Antropologia, Natal, n. 39, p.
55-74, 2012.

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulacao da identidade deteriorada.
Traducao de Marcos Marzagio. Rio de Janeiro: LTC, 1988. (Titulo original: S#zgma:
Notes on the Management of Spoiled Identity, 1963).

HALBWACHS, Maurice. A memaoria coletiva. Sao Paulo: Vértice, 1990.

HERTZ, Robert. A morte e o mundo dos mortos. In: HERTZ, Robert. Sociologia
religiosa e folclore. Petropolis: Vozes, 1970. p. 31-92.

HOBSBAWM, Eric; RANGER, Terence (orgs.). A invengdo das tradigées. Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 1984.

LEVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural. Traducio de Beatriz Perrone-
Moisés. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1975.

LEVI-STRAUSS, Claude. O feiticeiro e sua magia. In: LEVI-STRAUSS, Claude.
Antropologia estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1958. p. 181-204.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

MAFRA, Clara. Resenha de Souza Martins e memoria social de José Machado Pais.
Religido e Sociedade, Rio de Janeiro, v. 18, n. 1, 1997.

MAIA, Michelle Ferreira. “Milagreiros”: um estudo sobre trés santos populares no
Ceara (1929-1978). 2015. 270 f. Tese (Doutorado em Historia) — Universidade Federal
da Grande Dourados, Dourados, MS, 2015.

MALINOWSKI, Bronislaw. Introducao. In: Os argonautas do Pacifico Ocidental.
Sao Paulo: Abril Cultural, 1978 [1922]. (Colecao Os Pensadores).

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dadiva: forma e razao da troca nas sociedades
arcaicas. Sao Paulo: Cosac Naity, 2003.

MENEZES, Renata de Castro. Devogao e diversao: a festa da Penha (R]) como uma
romaria. Revista Eclesiastica Brasileira — REB, Petrépolis, v. 60, n. 238, p. 321-340,
jun. 2000. [Nota: Paginas inseridas com base na referéncia citada no corpo do texto].

OLIVEIRA, Simone Geralda de. Trés “santas do povo”: um estudo antropolégico
sobre santificagoes populares em Minas Gerais. 2008. 245 f. Tese (Doutorado em
Ciencias da Religidao) — Programa de P6s-Graduagao em Ciéncias da Religido,
Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2008.

PEREIRA, Antonio Renaldo Gomes; SILVA, Weverson Bezerra. O sagrado entre nos:
ritos e representagcoes em torno dos santos populares. In: Histéria dos sertdes: o
sagrado em perspectiva. Natal: Criacdes Editora; PPGHC/UFRN, 2023. p. 59-71.

POLLAK, Michael. Memoéria e identidade social. Estudos Histéricos, Rio de Janeiro,
v. 5, n. 10, p. 200-212, 1992.

RICOEUR, Paul. Tempo e narrativa. v. 1. Campinas: Papirus, 1994.
RODRIGUES, José Carlos. O tabu da morte. Rio de Janeiro: Editora Campus, 1983.

RODRIGUES, Elisa Gongalves. Espacos da morte na vida vivida e suas
sociabilidades no Cemitério Santa Izabel em Belém-PA: etnografia urbana e das
emocdes numa cidade cemiterial. 2023. 162 f. Dissertacao (Mestrado em Sociologia e
Antropologia) — Programa de Pds-Graduagao em Sociologia e Antropologia,
Universidade Federal do Para, Belém, 2023.

ROSENDAHL, Zandra. Milagres e promessas: uma abordagem antropologica dos ex-
votos. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 1999.

SANTANA, Julio Cesar Aguiar. A morte e a religiosidade no imaginario popular: o
cemitério como local de culto e devogdes marginais. Dissertagao (Mestrado em Ciéncias

Sociais) — Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2010.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

SILVA, Sidney Anténio da. Como nasce um santo de cemitério? A devogao a Edmundo
Pé de Ferro em Benjamin Constant — AM. Revista Anthropolégicas, Recife, v. 19, n. 1,
p. 117-140, 2008.

SILVA, Weverson Bezerra; ARA(UO, Esdras Bezerra Fernandes de. “Maria de Lourdes
pede oracdes e perdoa seus algozes™: simbolos, significados e hierarquia moral na
etnografia de um timulo. In: Reunido de Antropologias do Mercosul (RAM), 13., 2019,
Porto Alegre. Anais [...]. Porto Alegre: Sintese Eventos, 2019.

SILVA, Weverson Bezerra. “Lembre de mim”: um olhar antropolégico sobre o Dia
dos Mortos no cemitério Senhor da Boa Sentenca em Joao Pessoa — PB. 2019. 90 f.
Monografia (Graduagao em Ciéncias Sociais) — Centro de Ciéncias Humanas, Letras e
Artes, Universidade Federal da Paraiba, Jodao Pessoa, 2019.

TURNER, Victor. O processo ritual: estrutura e antiestrutura. Traducao: Elisa
Monteiro e Simone Nascimento. 3. ed. Petropolis: Vozes, 2008.

VAN GENNEDP, Arnold. Os Ritos de Passagem. Petrépolis: Vozes, 1978.

Recebido em 03 de agosto de 2025
Aceito em 08 de janeiro de 2026

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922510. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




