
Apresentação
DOSSIÊ: Autoras Amazônidas da Educação Comunitária – uma Articulação com o 
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS)

O projeto Autoras Amazônidas surge inspirado na insurgência de intelectuais acadêmicas e 
educadoras comunitárias da periferia de Belém do Pará demarcadas por desigualdade social, de 
gênero, classe, raça e etnia; mulheres oriundas de famílias de territórios tradicionais de contexto 
ribeirinho e indígena, que atravessaram a universidade enfrentando duras seletividades arbitrá-
rias produzidas pelo fazer científico e educacional desse meio acadêmico. Inicialmente, or-
ganizaram-se por meio do selo Nossas Vozes, em meados de 2019, cujas principais idealizadoras 
foram as professoras Leila Leite, antropóloga negra, doutora egressa do PPGSA/UFPA (2019), 
e a professora indígena em situação urbana da Região Metropolitana de Belém/ Baixo Tocantins/ 
PA, a historiadora Alanna Souto Cardoso Tupinambá, doutora pelo PPGDSTU/NAEA-UFPA 
(2018). Organizou-se, assim, um projeto em que não bastava o engajamento pela popularização 
da ciência, pela inclusão e igualdade de gênero e pelo combate ao racismo institucional e suas ar-
bitrariedades em seleções; era necessária a emergência do protagonismo de mulheres demarcadas 
em suas etnicidades e racialidades que tiveram pouquíssimo acesso para movimentar seus próprios 
projetos, além das linhas científicas oficiais da universidade.

Por este motivo, a presente edição da Revista Gênero na Amazônia reúne produções de 
mulheres amazônidas que investigam, a partir de perspectivas críticas, feministas e decoloniais, 
as múltiplas dimensões da educação comunitária nos territórios amazônicos. Ao privilegiar vozes 
femininas indígenas, quilombolas, ribeirinhas e periféricas, o dossiê propõe um deslocamento 
epistemológico que questiona a centralidade de paradigmas eurocentrados de produção do co-
nhecimento e afirma a legitimidade de saberes produzidos desde os territórios, em diálogo com 
a memória, a oralidade e a experiência comunitária.

Assim, no processo de construção colaborativa do dossiê que ora apresentamos, sentiu-se 
a necessidade de mobilizar uma ciência engajada no protagonismo de mulheres a partir de suas 
produções científicas oriundas de seus coletivos, territórios e territorialidades, buscando provo-
car e abrir outros espaços no âmbito da universidade que dialoguem com produções acadêmicas 
comunitárias e posicionadas criticamente frente ao que está estabelecido atualmente em um 
circuito universitário extremamente excludente, abusivo e adoecedor com ingressos e egressos, 
sejam discentes e/ou docentes vindos da periferia, dos territórios indígenas, quilombolas e do 
movimento negro.

É importante lembrar que as presenças crescentes das mulheres indígenas e quilombolas no 
espaço acadêmico constitui uma conquista histórica que tensiona as hierarquias raciais, de gênero 
e de saber consolidadas ao longo do processo colonial. Como problematiza Gayatri Spivak1, a 
subalternidade não se define apenas pela exclusão material, mas pela impossibilidade histórica de 
fala reconhecida nos regimes hegemônicos de saber. Nesse sentido, o ingresso dessas mulheres 
na universidade não significa apenas inclusão institucional, mas a reconfiguração das condições 
de enunciação do conhecimento, ao afirmar sujeitos historicamente silenciados como produtoras 
de teoria.

Mas, embora tais presenças venham provocando na academia discursos de decoloniali-
dade e de cartografias contra-hegemônicas, as universidades ainda reproduzem práticas que 
aprofundam a distância entre pesquisadores(as) efetivos(as) das universidades e a educação 
1 SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução: Sandra Regina Goulart Almeida, Marcos Pereira Fei-
tosa, André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,202510

Apresentação
comunitária2 – produzida por múltiplos acadêmicos(as) de diversas formações e qualificações 
advindos dos territórios e coletivos, das periferias urbanas aos territórios rurais. Isto é, a narra-
tiva, a orientação e o protagonismo acadêmico junto aos movimentos sociais continuam majo-
ritariamente filtrados por lentes e frentes conduzidas por um perfil de “velha” academia, 
sustentadas por uma seletividade ainda pouco revisitada, mesmo diante de avanços recentes, 
como as cotas raciais e as políticas de equidade de gênero. Nós, mulheres – em especial as mu-
lheres indígenas –, seguimos sub-representadas e frequentemente subestimadas no espaço insti-
tucional acadêmico, onde práticas hierárquicas historicamente consolidadas continuam a operar.

O Dossiê Autoras Amazônidas da Educação Comunitária, depois de seis anos lutando 
plenamente por sua reexistência e dignidade, conseguiu acolhida – e não o exílio. Conquistou o espa-
ço oficial para publicar, o direito de existir e de comunicar, com o abraço forte de uma pioneira dos 
estudos e das políticas públicas de gênero na Amazônia, a nossa “Pagu anciã”, a profa. dra. Maria 
Luzia Miranda Álvares, fundadora do GEPEM/UFPA e coordenadora da revista científica de 
gênero da UFPA. Ela reafirma nossa diversidade de vozes e distintas narrativas, nosso engajamento 
orgânico e protagonismo de mulheres cientistas indígenas, pretas, quilombolas, ribeirinhas, afrorre-
ligiosas e das periferias, todas com posicionamentos críticos e com orientação comunitária própria 
frente à academia. A academia que almejamos é aquela que se compromete com a práxis dos discur-
sos; afinal, a educação comunitária é decolonial porque, de fato, pratica o que debate em suas vivên-
cias coletivas dentro e fora da universidade, considerando todas as contradições que a atravessam.

É neste sentido que reside a crítica central à violência epistêmica e ao silenciamento do su-
jeito subalterno (SPIVAK, 2010), com destaque para a mulher subalterna, especialmente no con-
texto da função do intelectual na academia e das dificuldades de representação pós-colonial. Tal 
formulação explica a brutalidade do silenciamento que funda o sujeito subalterno, sendo esta uma 
condição produzida, e não inerente. A questão levantada por esta publicação é: como demandar e 
construir uma infraestrutura na qual as subalternas falem e sejam ouvidas?

Essa formulação reforça um ponto central do ensaio Pode o Subalterno Falar?, que inspira este 
dossiê: a subalternidade não é uma identidade fixa, mas uma posição estrutural relativa ao poder – 
uma posição resultante da intersecção entre formas de dominação colonial, patriarcal e de classe. 
Como lembra Spivak nesse ensaio crítico, a autora amplia a noção gramsciana de subalternidade: 
trata-se de uma condição político-cultural que não pode ser reduzida à desigualdade econômica, 
embora a inclua (SPIVAK, 2010, pp. 34–35). Nesse sentido, denuncia-se também o identitarismo 
class-free, e se reafirma o alerta: a política identitária liberal tende a produzir novas elites internas aos 
grupos oprimidos, reproduzindo silenciamentos em vez de superá-los.

Os artigos que compõem este dossiê dialogam com essas formulações ao demonstrar que, na 
Amazônia, as mulheres indígenas e quilombolas não ocupam apenas o lugar da subalternidade, mas 
também o da resistência ativa e da criação pedagógica. Na educação comunitária, essas mulheres 
atuam como educadoras populares, lideranças políticas, guardiãs da memória coletiva e intelectuais 
de seus territórios, produzindo pedagogias enraizadas na vida comunitária, na relação com a natu-
reza e na luta pela defesa dos direitos coletivos.
2 Educação comunitária, na acepção aqui mobilizada, designa os processos formativos gestados e transmitidos por 
sujeitos coletivos que organizam, preservam e atualizam sua própria historicidade no interior das comunidades. Sus-
tenta-se na força da oralidade, nas práticas tradicionais, nos modos de vida e de trabalho, nas economias locais e nos 
bens patrimoniais que estruturam a memória política e afetiva dos territórios. Entrelaçada à educação popular, essa 
educação imprime vitalidade ao currículo escolar ao deslocar o eixo formativo para os territórios, permitindo que os 
saberes comunitários – em sua pluralidade social, étnico-racial e cultural – iluminem caminhos pedagógicos capazes 
de afirmar identidades, fortalecer vínculos e reencantar o ato educativo como gesto coletivo de existência e resistência.



Alanna Souto Cardoso Tupinambá; Rita Potyguara; Luzia Álvares; Ana BrancoAPRESENTAÇÃO 11

O Dossiê Autoras Amazônidas da Educação Comunitária – uma articulação com o 
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) está organizado em quatro 
seções, que delimitam o tempo-espaço de cada categoria de autoras por territórios, comunidades, 
tradições e religiosidades interculturais.

Na primeira seção, Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas, os ensaios trazem mu-
lheres negras e feministas comunitárias que dialogam com a afroreligiosidade em seus diversos 
trabalhos de produção acadêmica comunitária e das periferias, seja na literatura, seja por meio da 
educação popular em seus múltiplos fronts, nos coletivos que dirigem e dos quais participam. Em 
Diásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla em comunidades de 
matriz africana, Fiama Góes e Alanna Souto Cardoso Tupinambá analisam, por meio de pesquisa et-
nográfica em comunidades tradicionais de matriz africana, os processos históricos e simbólicos de 
diáspora afroindígena na Amazônia, destacando a emersão das identidades caboclas como expres-
são viva das memórias coletivas, das cosmologias ancestrais e das articulações entre saberes africa-
nos e indígenas nos territórios amazônicos. Já em Vozes Negras: crônicas raciais do cotidiano, Edenilza 
Borges Siqueira constrói uma narrativa autobiográfica e político-pedagógica que entrelaça racismo, 
ancestralidade, religiosidade de matriz africana, militância comunitária e formação docente, reve-
lando como a trajetória de uma mulher negra amazônida se constitui como espaço de resistência, 
empoderamento e elaboração de uma consciência crítica frente às desigualdades de raça, gênero 
e classe. Em conjunto, os textos afirmam a educação comunitária, a oralidade, a espiritualidade e 
a experiência vivida como fundamentos epistemológicos legítimos, tensionando hierarquias colo-
niais do conhecimento e reafirmando o protagonismo de mulheres negras e indígenas na produção 
acadêmica amazônida.

Na seção 2, as mulheres negras quilombolas são as protagonistas através das pesquisas reali-
zadas por outras mulheres amazônidas, nas quais suas histórias se entrelaçam com suas produções 
acadêmicas. Em uma delas, Maria Madalena Oliveira dos Santos trata da evasão escolar na comu-
nidade quilombola de Gurupá, no município de Cachoeira do Arari (PA), demonstrando como o 
calendário escolar urbano e descontextualizado entra em conflito com os ciclos produtivos locais, 
empurrando especialmente meninos e jovens para o trabalho precoce e para a interrupção da 
escolarização. Jully Vanessa Miranda dos Santos, por sua vez, fala sobre a soberania alimentar na 
Comunidade Quilombola do Tartarugueiro, em Ponta de Pedras (PA), compreendendo a alimen-
tação como elemento estruturante da relação entre raça, poder e território. A autora demonstra 
como práticas alimentares tradicionais, técnicas produtivas e saberes ancestrais foram historica-
mente tensionados pela colonialidade do poder, ao mesmo tempo em que persistem como formas 
de resistência cultural e territorial. Ao mobilizar categorias da geografia crítica e do pensamento 
decolonial, o texto revela a alimentação como prática identitária, política e simbólica, fundamental 
para a reprodução social da comunidade e para a compreensão de suas transformações espaciais. 
Os textos demonstram que a educação comunitária, a soberania alimentar e os etnocurrículos são 
caminhos de resistência, autonomia e produção de conhecimento crítico na Amazônia.

Na seção 3, destaca a atuação de mulheres indígenas em sua produção científica comunitária, 
militância e defesa de direitos, assim como em seus debates sobre políticas públicas e conhecimen-
tos tradicionais. Além disso, aborda a retomada de identidades indígenas, tanto nos territórios quan-
to em organizações coletivas urbanas. O espaço também contempla mulheres “caboclas”, oriundas 
de contextos ribeirinhos ou descendentes dessas vivências, que, mesmo residindo em áreas urbanas 
e periurbanas, preservam memórias e práticas culturais vinculadas a identidades historicamente 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,202512

Apresentação
fragmentadas, sejam indígenas ou afroindígenas. Nesse contexto, a mestiçagem é examinada sob 
novas perspectivas políticas, criticando o essencialismo que busca enquadrar a população mestiça 
em categorias históricas utilizadas para o embranquecimento forçado pelo Estado colonial. Atual-
mente, os impactos do colonialismo se estendem não apenas a indígenas e negros, mas a todos os 
grupos não brancos. Para as mulheres desses contextos, a retomada de suas existências étnicas e 
racialidades permanece um desafio significativo.

A seção 4 traz as histórias contadas em primeira pessoa: mulheres e seus conhecimentos de 
terreiros de comunidades afro-brasileiras, por meio de suas narrativas orais, tecendo tradições de 
matriz africana narradas e assinadas por elas mesmas. Na primeira, é apresentado o Terreiro de 
Umbanda Casa de Mãe Herondina como um território pedagógico afro-indígena, onde a oralida-
de, a incorporação e o cuidado com a natureza estruturam práticas de ensino e cura comunitária, 
fazendo do terreiro um quilombo urbano, espaço de resistência ao racismo religioso e de formação 
ética, política e espiritual. O segundo traz a história de vida de Mam’etu Nangetu, mãe de santo 
paraense, destacando a centralidade do Candomblé de Angola como espaço de aprendizagem, cura 
e transmissão de saberes ancestrais afro-amazônicos. A narrativa evidencia a oralidade, o uso ritual 
das folhas (Nsaba), a hierarquia do terreiro e a relação sagrada com a natureza como fundamentos 
da tradição Bantu. Ao mesmo tempo, afirma o terreiro como território de resistência política e 
cultural frente ao preconceito, à perda de espaços e às violências históricas sofridas pelas religiões 
de matriz africana. Por fim, as narrativas orais de Mametu Muagilê figuram como patrimônio vivo 
das comunidades afro-amazônicas, articulando território, espiritualidade e práticas de cura no Can-
domblé Angola. Ao registrar saberes sobre ervas, ancestralidade, matriarcado e corpo-território, 
afirma o Instituto Bamburucema de Cultura Afro-Amazônica (IBAMCA) como espaço de memó-
ria, acolhimento e transmissão intergeracional de conhecimentos tradicionais.

Ao afirmar a educação comunitária como campo estratégico de análise, este dossiê contribui 
para a consolidação de epistemologias feministas, negras, indígenas e decoloniais amazônidas, rea-
firmando o compromisso da Revista Gênero na Amazônia com a pluralidade de vozes, a crítica às 
desigualdades estruturais e a valorização de produções acadêmicas que emergem das margens para 
transformar o centro.

Belém/PA (Amazônia/Brasil), 23 de novembro de 2025.

Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Doutora pelo PPGDSTU/NAEA-UFPA (2018).
Pós-doutora pelo PPGG-UEPA (2024).

Presidenta / Diretora-Geral do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS).
Articuladora do Fórum Parawara de Indígenas em contextos urbano, ribeirinho e rural. 

Rita Gomes do Nascimento (Rita Potyguara)

Doutora em Educação/UFRN. Diretora da Faculdade Latino Americana de  
Ciências Sociais (Flacso) no Brasil 



Alanna Souto Cardoso Tupinambá; Rita Potyguara; Luzia Álvares; Ana BrancoAPRESENTAÇÃO 13

Nesta edição de número 28 da Revista Gênero na Amazônia, ampliamos nossos horizontes 
para temáticas ainda pouco abordadas, mas que temos observado ganharem maior notoriedade 
em pesquisas acadêmicas de uns anos para cá, principalmente numa época em que se buscam por 
resoluções para as crises climáticas que vêm assolando nosso planeta. Neste Dossiê, ouviremos as 
vozes de mulheres indígenas, quilombolas e mães de santo, suas trajetórias e lutas cotidianas, em 
busca de entender suas atribulações, absorver seus ensinamentos e registrar suas memórias (trans-
critas da oralidade).

Convidamos todas/os/es para se juntarem a nós nesta leitura!

Belém/PA (Amazônia/Brasil), 05 de janeiro de 2026.

Maria Luzia Miranda Álvares 

Doutora em Ciência Política. Docente voluntária da Faculdade de Ciências Sociais/UFPA.
Coordenadora do Grupo de Estudos e Pesquisa “Eneida de Moraes” sobre Mulher e

Relações de Gênero-GEPEM

Ana Carolina Álvares Branco 
Especialista em Produção Audiovisual/Estácio Belém.

Graduada em Design de Produto/IESAM.






