
SEÇÃO 1

Fiama Góes Maués − Mestra pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia da Universidade 
Federal do Pará (PPGSA/UFPA). Pós-graduada (especialista) em Direito Cível na Faculdade de Direito da Funda-
ção Escola Superior do Ministério Público (FMP). Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Sociologia e 

Antropologia da UFPA (PPGSA/UFPA). Lattes: lattes.cnpq.br/9072388031845303. E-mail: goesfiama@gmail.com

Alanna Souto Cardoso Tupinambá − Doutora em Desenvolvimento Sustentável (PPGDSTU/NAEA-
-UFPA) e pós-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de 
Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail: 
alanna81@instituto-cartografando-saberes.com

Diásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual 
cabocla em comunidades de matriz africana

Diásporas Afroindígenas: la experiencia amazónica de la emergencia de la entidad espiritual cabocla en comunidades 
de matriz africana

Afro-Indigenous Diasporas: the amazonian experience of  the emergence of  the cabocla spiritual entity in african-origin 
communities

Fiama Góes Maués
Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Resumo: O artigo analisa as situações diaspóricas africanas e indígenas na Amazônia brasileira em seus pro-
cessos históricos, com foco na emersão da entidade espiritual cabocla em comunidades tradicionais de matriz 
africana. O estudo fundamenta-se na noção de situação histórica (OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 2018) e 
adota a etnografia como abordagem principal, em diálogo com Ferreti (2000), sobre a manifestação cabocla no 
Tambor de Mina. A pesquisa foi realizada em quatro casas tradicionais – Instituto Nangetu (Candomblé Ango-
la), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleomã (Tambor de Mina) e Terreiro de Mãe Herondina 
(Umbanda) –, evidenciando múltiplas formas de manifestação cabocla vinculadas às memórias afroindígenas. 
Conclui-se que essas manifestações reafirmam a diversidade das tradições de terreiro e fortalecem a memória 
coletiva na diáspora afroindígena amazônica.

Palavras Chave: Diáspora Afroindígena. Cabocla. Etnografia. Comunidades Tradicionais. Amazônia.

Resumen: El artículo analiza las situaciones diaspóricas africanas e indígenas en la Amazonía brasileña en 
sus procesos históricos, con énfasis en la emergencia de la entidad espiritual cabocla en comunidades tradi-
cionales de matriz africana. El estudio se fundamenta en la noción de situación histórica (OLIVEIRA, 2015; 
CARDOSO, 2018) y adopta la etnografía como enfoque principal, en diálogo con Ferreti (2000) sobre la 
manifestación cabocla en el Tambor de Mina. La investigación se realizó en cuatro casas tradicionales – Ins-
tituto Nangetu (Candomblé Angola), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleomã (Tambor 
de Mina) y Terreiro de Mãe Herondina (Umbanda) –, evidenciando diversas formas de manifestación cabo-
cla vinculadas a las memorias afroindígenas. Se concluye que estas manifestaciones reafirman la diversidad 
de las tradiciones de terreiro y fortalecen la memoria colectiva en la diáspora afroindígena amazónica.

Palabras Claves: Diáspora afroindígena. Cabocla. Etnografía. Comunidades tradicionales. Amazonía.

Abstract: The article analyzes African and Indigenous diasporic situations in the Brazilian Amazon across 
their historical processes, focusing on the emergence of  the Cabocla spiritual entity within Afro-Brazilian 
traditional communities. The study is grounded in the notion of  the historical situation (OLIVEIRA, 2015; 
CARDOSO, 2018) and adopts ethnography as its main methodological approach, in dialogue with Ferreti 
(2000) on the Cabocla manifestation in Tambor de Mina. The research was conducted in four traditional 
houses – Instituto Nangetu (Candomblé Angola), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleo-
mã (Tambor de Mina), and Terreiro de Mãe Herondina (Umbanda) –, highlighting multiple forms of  Cabo-
cla manifestations connected to Afro-Indigenous memories. The study concludes that these manifestations 
reaffirm the diversity of  terreiro traditions and strengthen collective memory within the Afro-Indigenous 
diaspora of  the Amazon.

Keywords: Afro-Indigenous diaspora. Cabocla. Ethnography. Traditional communities. Amazon.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas16

SEÇÃO 1
INTRODUÇÃO

“(...) a emersão nem Osíris sabe como aconteceu...”

Olodum.

Este artigo examina as situações diaspóricas africanas e indígenas na Amazônia brasileira 
em seus processos históricos, tomando como foco a emersão da entidade espiritual cabocla em co-
munidades tradicionais de matriz africana. O estudo fundamenta-se na noção de situação histórica 
(OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 2018), que permite compreender as temporalidades coletivas para 
além de visões etapistas ou meramente contextuais. Adota a etnografia como abordagem principal, 
em diálogo com os estudos de Ferreti (2000) sobre a manifestação cabocla no Tambor de Mina. A 
pesquisa foi realizada em quatro casas tradicionais: Instituto Nangetu (Candomblé Angola), Ins-
tituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleomã (Tambor de Mina) e Terreiro de Mãe He-
rondina (Umbanda); nas quais se buscou compreender as múltiplas formas de manifestação cabocla1 
vinculadas às memórias afroindígenas.

A análise parte da compreensão de que a diáspora afroindígena não pode ser reduzida 
a uma experiência homogênea. Como apontam Stuart Hall (2003) e Flávio Gomes (2005), os 
deslocamentos forçados de africanos e as interações com povos indígenas geraram identidades 
plurais e práticas de resistência. Nesse mesmo sentido, Goldman (2014; 2017) problematiza a 
ideia de mestiçagem2 como fusão harmoniosa, enquanto Le Goff  (1990) lembra que a memória 
constitui dimensão essencial das identidades coletivas. Ao lado dessas reflexões, as contribuições 
de Beatriz Nascimento (1985; 2018) permitem situar quilombos e oralidades como territórios 
políticos e culturais fundamentais para o entendimento das diásporas.

Com o advento do Estado Novo, a mestiçagem foi erigida como ideologia oficial, ro-
mantizando e homogeneizando as Áfricas que chegaram a estas terras. Essa perspectiva serviu 
para isolar ainda mais os grupos negros de pele mais retinta, sobretudo os povos de tradição 
de terreiro e as manifestações artísticas de matriz africana. Ao mesmo tempo, tampouco reco-
nheceu o negro de pele mais clara, classificado como “pardo”, nem refletiu sobre a relevância 
da manifestação do espírito ancestral indígena – os chamados caboclos – nas práticas religiosas 
afro-brasileiras.

Um trabalho importante nesse campo é a tese de Mundicarmo Ferreti (2000), na qual a 
autora analisa a manifestação da entidade cabocla nas comunidades de matriz africana. A autora 
evidencia o pouco aprofundamento existente sobre o tema nos cultos populares, destacando as 
contribuições de Micênio de Santos. Seu estudo concentra-se no Tambor de Mina, no qual o ca-
boclo aparece em perspectiva mais intercultural, quando comparado à Umbanda e ao Candom-
blé, inclusive abarcando entidades espirituais de origem europeia e judaica no panteão.
1 Ressaltamos que, embora utilizemos a forma cabocla como categoria analítica, em respeito à oralidade comunitária das 
tradições, a entidade é frequentemente nomeada como caboca, expressão que traduz o modo próprio de nomeação das 
lideranças e praticantes de terreiro.
2 Seguimos aqui muitos apontamentos do Dossiê (Contra) mestiçagens Ameríndias e afro-americanas organizado por 
Francisco Pazzarelli, Julia F Sauma, Maria Belém Hirose, o volume 9 de 2017, da Revista de Antropologia da UFS-
CAR, que seguindo muito das direções do precursor do termo “afro indígena”, o antropólogo Márcio Goldman que 
defendeu em concurso para titular no museu nacional o que denominou provisoriamente de “relação afro-indígena”, 
designação usada ao se referir às relações de agenciamento entre afrodescentes e indígenas no continente americano.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 17

Neste trabalho, portanto, a noção de situação histórica (OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 
2018) orienta a análise ao demonstrar como diferentes grupos recriaram formas de sustentação e 
resistência ao longo do tempo-espaço, seja no âmbito de suas tradições, seja em confronto com 
temporalidades hegemônicas do Estado. Essa abordagem dialoga com a concepção de Atlântico 
Negro de Paul Giroy (2001), entendido como território de trânsito e recriação de sentidos, onde se 
entrelaçam experiências afro e indígenas na Amazônia.

1. Quando o Atlântico Enegreceu, Pindorama “Afroindigenizou”: o espaco afrodiásporico 
das comunidades e cultos afro-tradicionais

O que eu estava querendo me referir foi no alijamento que foi dado 
ao negro dentro do Brasil, ao negro e ao índio. Então nós temos uma cultura 
muito forte, realmente uma cultura negra muito forte e uma cultura negra que 
aglutinou...

A cultura negra que conseguiu se amalgamar com a cultura índia é real-
mente a cultura brasileira, uma cultura muito forte, sabe? E que ficou ao nível 
de uma subcultura, quer dizer como uma coisa oficial, ela ficou ao nível de sub-
cultura porque uma outra cultura dominou ela nesse nível. Então quer dizer o 
mais fraco dominando o mais forte, no caso, quer dizer a cultura, quem domina 
mesmo dentro do Brasil é a cultura negra e cultura índia, e não cultura branca, 
mas se insiste em impor como cultura (...).

(NASCIMENTO, 2018, p. 125-126)

Paul Giroy (2001), em O Atlântico negro, nos presenteia com uma leitura equilibrada sobre o 
espaço afrodiásporico e com uma análise radical referente aos processos contemporâneos de trans-
migração de corpos e culturas negras para as Américas. A obra traz para o entendimento central a 
identidade do negro como construção política, histórica e marcada pelas trocas culturais, em que as 
questões das origens não são suficientes para entender essa identidade negra, a qual precisa ser lida 
criticamente pelas experiências dos processos de desterritorialização, deslocamento e (re)criação 
cultural. Estas experiências foram resultados do tráfico negreiro, ocasionador de um trauma origi-
nal tocado por diversas situações de encantamento e aversões em viagens entre América, Europa 
e África.

Outro ponto que Giroy (2001) nos orienta a pensar é sobre a modernidade, a dupla consciên-
cia gerada na formação do Atlântico negro e seus processos afrodiásporicos. Em relação à Europa, 
esse autor vai dizer que o cidadão negro, nascido e criado nesse continente, passa a ter uma posição 
ambivalente no reconhecimento de ser negro e também ser europeu – no sentido de validar direitos 
em um espaço que vive uma identidade, ainda que inacabada e fragilizada, mas de forma contra-he-
gemônica –, pois, ao retomar seu lugar de negro no local em que vive, o qual lhe marca, ele também 
questiona o discurso racista, nacionalista ou etnicamente absolutista em suas relações políticas, de 
modo que essas identidades pareçam ser mutuamente exclusivas. Nesse sentido, “ocupar o espaço 
entre elas ou tentar demonstrar sua continuidade tem sido encarado como um ato provocador e 
mesmo opositor de insubordinação política” (GIROY, 2001, p. 34).

Este autor, então, ajuda a perceber que o espaço afrodiásporico, desde a época do tráfico 
e da escravatura negra, já se fazia junto com outras identidades nativas. Afinal, quando os negros 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas18

SEÇÃO 1
chegaram em Pindorama e em Abya Yala3, os indígenas já estavam aqui. A perspectiva de Giroy, 
que percebe que as experiências no espaço afrodiásporico, o qual “heuristicamente” ele chamou 
de “Atlântico negro”, não são uma configuração espacial única da presença negra, mas marcada 
por encontros diversos com nativos, missionários, colonos e, sobretudo, povos indígenas dentro e 
fora das povoações. Essas experiências vão marcar e florescer ao longo de diversos processos de 
(des)territorializações de indígenas e negros escravizados africanos, em especial, um tipo de rela-
ção ambivalente e de dupla consciência em algumas coletividades e sujeitos viventes desse espaço 
afrodiásporico.

Perante o exposto, o espaço que aqui está sendo citado deve ser encarado como um espaço 
de mediação cultural, como bem descreve Paula Montero (2006), para o entendimento no âmbito 
da organização espacial e das relações entre indígenas e missionários. Ou seja, não se trata de um 
espaço de conciliação, muito além disso, é um lugar de encontros e desencontros, um local de fron-
teiras de interculturalidades onde se encontram os sujeitos. É sob essa percepção que talvez seja 
possível enfrentar com alguma eficácia todo um repertório de posicionamentos/lugares de poder 
e resistência, dominação e dependência, que constrói o sujeito da identificação colonial, seja do 
colonizador, seja do colonizado.

A questão da “modernidade e dupla consciência” do Atlântico Negro de Paul Giroy (2001) 
parece bem interessante para esse texto, pela própria forma que o dinâmico trabalho de memória 
é estabelecido e moralizado na edificação intercultural da diáspora, o qual construiu coletividades 
e gerou tanto uma política quanto uma hermenêutica aos seus sujeitos contemporâneos; inclusive 
alargando as fronteiras oficiais concernente à cultura, as quais foram flexibilizadas e renegociadas.

Por meio dos estudos do pan-africanista Du Bois, Giroy (2001) vai buscar entender o afro-
descendente fora da África, em especial, sobre a experiência da América negra e, desse modo, ele 
situa a violência da emersão que suscita da dupla consciência, de forma transgressora:

A dupla consciência emerge da simbiose infeliz entre três modos de pen-
sar, ser e ver. O primeiro é racialmente particularista, o segundo, nacionalista, 
porque deriva mais do estado-nação, no qual se encontram os ex-escravos, mas 
ainda-não-cidadãos, do que de sua aspiração por um estado-nação próprio. O ter-
ceiro é diaspórico ou hemisférico, às vezes global e ocasionalmente universalista. 
(GIROY, 2001, p. 248)

A jornada de sujeitos africanos escravizados diversos advindos de antigas civilizações – que 
passam a resistir, em especial, fora dos núcleos coloniais ao longo da formação da América Lusitana 
–, demarca um outro tipo de cartografia e de ocupação territorial da resistência desses agentes, que 
amargaram em suas condições raciais, estas que os botavam em situações de escravidão e/ou servi-
dão. Os africanos e povos indígenas logo passam a se organizar em quilombos e compartilhar as prá-
ticas de suas culturas nessas organizações contra-hegemônicas do espaço da ordem (GOMES, 2005).

3 Pindorama era como os povos indígenas tupi-guarani referiam-se às terras posteriormente chamadas brasileiras. E 
Abya Yala é a expressão que vendo sendo usada por diversos movimentos indígenas da América Latina com o sentido 
de uma leitura contra colonizadora do continente americano e dando mais sentido de pertencimento aos povos originá-
rios. Muito embora seja uma expressão mais indígena que tem unificado na luta com os criollos da Améria hispânica que 
criou um outro lugar das elites criollas, contudo, quando se pensa no termo no contexto dos Andes, da América central 
e do Caribe, observa Porto-Gonçalves (2009. P.27) o termo crioulo se refere aos negros aqueles tidos enquanto filhos 
da ningueidade, aos dannés, isto é, aos condenados da terra, como bem  observou Franz Fanon (1968).



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 19

Nesse período, se deposita nas origens dos cultos aos orixás, a encantaria do Tambor de 
Mina ou ainda a pajelança cabocla de matriz ribeirinha no campo e/ou na cidade (herança da matriz 
etnocultural indígena).

O pesquisador Reginaldo Prandi (2008) faz uma contextualização histórica em seu texto 
“A dança dos caboclos: uma síntese do Brasil, segundo os terreiros afro-brasileiros”, informando 
algumas principais etnias africanas desterritorializadas, as quais foram distribuídas pelo território 
da América lusa, mas que, marcadas em seus corpos e memórias, conseguiram recriar suas cren-
ças e cultos nesse outro lugar. Esses lugares, que estamos chamando de espaço afrodiásporico ou 
“Atlântico Negro”, também se fazem afroindígena em sua práxis relacional, ainda que no campo 
de culto de dominância de matriz africana, em especial, dois grandes grupos linguísticos tiveram 
grande entrada e participação na formação brasileira: os Sudaneses e os bantos.

Assim, em diversas cidades brasileiras, sobretudo na segunda metade do século XIX, surgi-
ram grupos organizados que foram se recriando e originaram as atuais religiões afro-brasileiras: as 
umbandas, os candomblés, o Tambor de Mina no Maranhão, que depois se expandiu até o Estado 
do Pará, o batuque no Rio Grande do Sul e muitos outros.

Nesse contexto, os bantos são tidos como o grupo mais antigo que chegou em Pindora-
ma, bem antes dos Fons e dos Iorubás, apesar de mais adaptados que esses grupos e já falantes 
da língua portuguesa, também vivenciavam o catolicismo popular, ainda assim, não tinham tanta 
passibilidade para uma vida sem racismo, sendo considerados africanos, negros ou mestizos, ou seja, 
impuros, ficando à margem da sociedade e, muitas vezes, perseguidos. Ainda que sendo brasileiros 
e africanos ao mesmo tempo, a questão da dupla consciência que bem aponta Paul Giroy (2001) 
também já era acionada por esses sujeitos.

Afinal, enquanto africanos meridionais que eram, as suas tradições remanescentes os dire-
cionaram para o reconhecimento e os levaram a cultuar os antepassados, os que na África banta 
estavam fixados na terra. Assim, cada aldeia tinha seus próprios ancestrais como parte integrante 
do seu território geográfico e que usualmente não se desterritorializavam para outros lugares. É 
nesse sentido que a consciência de serem brasileiros fazia com que se sentissem e se reconhecessem 
também na ancestralidade genuinamente brasileira, o indígena ou caboclo. E dessa necessidade de 
culto ancestral da nova terra e do sentimento de perecimento dos ancestrais, passam a ligar-se assim 
em Abya Yala, que lhes acolheram nas trilhas do novo território, em que o domínio é dos povos 
nativos. Então, os bantos e seus descendentes criaram o candomblé de caboclo, muito conhecido 
na Bahia, o qual louvava os espíritos dos índios ancestrais (PRANDI, 2008, p. 35).

Em todo Brasil, em qualquer lugar, observa muito bem Prandi (2008), que se manifestasse 
o culto às divindades africanas, havia também grupos ou agrupamentos locais que praticavam a 
adoração aos espíritos desencarnados, sendo negros, indígenas ou brancos considerados guias, em 
especial, sob influência também do kardecismo.

Sendo assim, a emersão da entidade cabocla4 nas comunidades de matriz africana vai sendo 
colocada direta ou indiretamente como um reconhecimento dos guardiões e guardiãs originárias 
dessas terras, que se manifestam com sentido e perspectiva própria para cada lugar que vivenciam 
essas denominações religiosas caboclas. Assim como a concepção dos espíritos louvados, também 

4 Diferente do entendimento que se tem do sujeito chamado “caboclo” oriundo de comunidades ribeirinhas, sendo 
considerado assim um ribeirinho que pode ter ou não o entendimento e a prática dos cultos caboclos no campo da 
afrorreligiosidade ou de uma pajelança cabocla da sua própria matriz ribeirinha.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas20

SEÇÃO 1
há diversas variações de entendimento, como o leitor poderá observar no próximo tópico sobre 
a diversidade e a riqueza identitária e cultural do termo caboclo e suas experiências nas diferentes 
tradições abordadas.

É fato que essas manifestações caboclas, em diversas religiões de matriz africana, em Per-
nambuco, na Paraíba, na Bahia ou mais ao Norte do país, em especial, o Maranhão e o Pará, se 
configuram com uma real proximidade às religiões indígenas. Tal aproximação é validada e verifica-
da pela presença de matérias-primas em seus rituais, a citar: o tabaco, o tauari, a cuia, bem antes da 
entrada das transnacionais do fumo, a exemplo da Bahia que se tornou referência na venda desse 
fumo e os charutos muito usados pelas entidades caboclas (PRANDI, 2008, p. 36-37).

Nesse espaço afrodiásporico, saberes indígenas já se articulavam com saberes africanos, nem 
sempre organizados em torno de cultos religiosos definidos como a umbanda, tambor de mina e 
candomblé. A exemplo, a pajelança cabocla, que tem uma origem indígena e o seu fluxo está muito 
vivo na capital do Pará, Belém, que possui um mercado de ervas onde a maioria das erveiras ven-
dedoras são curandeiras ou praticam a chamada pajelança cabocla; a qual é ligada também às ben-
zedeiras e possuem uma certa influência do catolicismo popular (FIGUEIREDO, 2008a; MAUÉS, 
2008, p. 121-122).

A pajelança e a encantaria amazônica se revelam como campo de confrontos culturais desde 
os fins do século XIX e início do século XX. Nessa perspectiva, Figueiredo (2008b) vai nos mos-
trar: “(...) uma longa história de exclusão da pajelança do léxico médico da Amazônia através de 
uma perseguição dissimulada que mescla alianças e conflitos entre os próprios pajés e os esculápios 
oficiais” (p.61). Sendo assim, essa pajelança cabocla foi perseguida, posta à margem e oprimida 
pelo aparato policial da época, então firmava suas trincheiras na cidade ou nos sertões amazônicos 
sabendo se posicionar no âmbito da disputa simbólica para consolidar seu espaço de resistência a 
partir dos seus rituais de curas. Diferente da medicina legal, uniformizada e “farmacológica”, os 
pajés caboclos ou pajés caboclas5 atuavam junto aos seus guias espirituais, alguns chamados “os ca-
ruanas”, ou ainda com outros encantados das águas, da terra ou do ar. Eles benziam, davam banhos 
de ervas e acolhiam por dias seus pacientes em suas cabanas.

A Umbanda, de todas essas manifestações religiosas que passam a se organizar em comu-
nidades e ainda de forma muito marginal, assim como os quilombos, foi a religião oficialmente 
organizada mais recente quando comparado ao Candomblé e ao Tambor de Mina, ambas têm suas 
origens formativas em meados do século XIX. No caso do Tambor de Mina, em São Luís, podem 
ser localizadas duas casas tradicionais, as quais foram fundadas por africanas de “nações” originá-
rias na África e escravizadas, que são: a Casa de Mina Jeje e a Casa de Nagô. Tais casas serviram 
como referência para outros terreiros de Tambor de Mina na cidade de São Luís-MA, elas foram 
fundadas ainda em meados de 1800. A casa de Mina Jeje é um terreiro que se cultua apenas os vo-
duns, as entidades divinas oriundas do antigo reino Daomé; lá não se cultua orixás e/ou caboclos 
em seus rituais. É a casa de Nagô que imprime um maior reflexo para maioria das casas de Tambor 
de Mina em São Luís e outras cidades do Maranhão, pois, nessa casa, seus iniciados dançam com 
orixás e caboclos (NUNES, 2018).

É sabido ainda, por meio de informações do pesquisador e fotógrafo Pierre Verger (1986a), 
que a rainha daomeana Na Agontimé, vendida como escrava aos negros do tráfico do atlântico en-
5 Os caboclos referidos tratam-se daquela categoria de indivíduos resultante do processo de colonização e desagre-
gação das sociedades indígenas, e que partilha padrões culturais semelhantes, como a forma de explorar os recursos 
naturais e suas crenças no ambiente encantado.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 21

tre o final do século XVIII e o início do XIX, teria fundado a Casa das Minas. Tal apontamento 
especulativo de Verger, Cavalcanti denomina de a “Saga de Na Agontimé” e envolve uma nar-
rativa mítica que busca dar conta dos vazios irreversíveis, violentos traumas e silêncios seculares 
(CAVALCANTI, 2019).

A Umbanda, fundada em 15 de novembro de 1908, por Zélio Fernandino de Moraes, nasce 
e torna visível, a princípio, a sabedoria dos povos tradicionais escamoteados e maltratados por 
colonizadores do tempo mercantil ao capital. Muitas “entidades” caboclas já atuavam nas chama-
das macumbas de norte a sul do país, na prática de cura, limpeza, nos ritos de prosperidade e até 
de amor. A partir de sua fundação, a Umbanda, no Estado do Rio de Janeiro, no início do século 
passado, passa a se compor de forma plural e mais unificada, aglutinando muitos espaços que já se 
manifestavam com as entidades caboclas, só que, dessa vez, sofrendo influências do kardecismo, no 
sentido de dirimir os princípios morais, éticos ou a ética da religião afro-brasileira, seja ela africana 
ou cabocla. A umbanda nasceu tendo como base central a matriz africana (preto velho- orixás) e a 
matriz indígena (os caboclos).

Contudo, a colcha de retalhos sociais que configuram o mosaico nacional da cultura afro-bra-
sileira cada vez mais se diversifica e amplia as figuras regionais e representativas, geralmente margi-
nalizadas no decorrer de suas trajetórias. Não à toa, nesse panteão simbólico do índio desbravador 
e valente e na outra ponta da base do triângulo, o sábio e tolerante preto velho, surgiu o caboclo 
boiadeiro. Vejam só o que o Reginaldo Prandi (2008) vai dizer: “O boiadeiro é representação mítica 
do sertanejo nordestino, o mestiço valente do sertão. É o bravo homem acostumado a lidar com 
o gado e as agruras da seca, símbolo da resistência e determinação” (grifo nosso) (p. 41). Esse 
pesquisador também vai nos lembrar de outra figura social, “o marinheiro”, representando aqui o 
navegante desbravador do mar que, num país de viagens de longas distância, necessitava desse indi-
víduo extremamente valoroso. Daí, inicia-se na umbanda o culto aos marinheiros, que pode ainda 
representar mobilidade, direcionamento, inovação, capacidade de adaptação em cenários diversos 
deste importante desbravador, sendo que, no contexto cultural e social da umbanda, é um símbolo 
de resistência.

A Umbanda consegue ainda aglutinar, em cenários diversificados e regionais do país, em am-
bientes urbanos, geralmente periféricos, variados sujeitos sociais, frequentada, especialmente, por 
negros pobres, ribeirinhos que moram nas cidades, brancos da classe média, dentre outros. Sem 
contar a capacidade da Umbanda de reunir, como vimos rapidamente acima, num único panteão, 
entidades espirituais de variadas origens. A Umbanda se faz, assim, representante da diversidade, ao 
passo que busca reunir a sua divina trindade “caboclos, pretos e erês” a partir de seus papéis rituais, 
sem contar as outras linhas acopladas nessa pirâmide, a lembrar da linha dos malandros, a linha 
dos baianos ou sua banda de esquerda, os Exus de lei, masculinos e femininos (as pombas-giras), 
ainda mais marginalizados que as outras representações arquetípicas da cultura popular brasileira 
no panteão da Umbanda.

2. Manifestações das Entidades Caboclas na Memória Oral Coletiva em Quatro Tradições 
de Matriz Africana: Instituto Nangetu (Candomblé de Angola); Instituto Bamburusema de 
Cultura Afro-Amazônica (Candomblé Angola); Aqueleomã (Tambor de Mina) e Terreiro 
de Cabocla Herondina (Umbanda)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas22

SEÇÃO 1
“Naquela aldeia mora uma cabocla dizem que é homem, mas ela é mu-

lher/ É a cabocla Ita/ Da pena cinzenta, mora na aldeia de Tapindaré
Ogum já, venceu já, venceu já, venceu/ Ogum vem de aruanda/ Quem 

lhe manda é Deus
Oh, Herondina. Oh, Herondina, oh, não me toque e não me burla. Oh, 

eu estou na ponta de agulha/ Oh, Herondina/ Muitos trabalhos eu tenho dado/ 
Muitas correntes tenho quebrado

Caboclo da Pedra Preta, ele gosta de ver tinir / Se não gosta de Umbanda, 
o que vem fazer aqui?6.

Beatriz Nascimento (1985) fundamenta o debate histórico dos tempos largos do Atlântico 
afrodiaspórico, que alicerça o processo de formação das diversas comunidades dos povos de ter-
reiro de matriz africana em suas memórias recentes, alcançando os tempos em que as primeiras 
manifestações dos cultos aos orixás começam a se territorializar nas comunidades quilombolas. 
Como bem observou a autora, essas manifestações compunham muitas das origens das primeiras 
comunidades de terreiros, a exemplo dos quilombos de nossa senhora dos Mares e do Cabula que 
eram regidos pela religiosidade iorubá, ainda em meados do século XVIII.

Neste tópico, vamos nos centrar nas narrativas orais de quatro tradições, por meio de suas 
sacerdotisas e sacerdotes: Mametu Nagentu, representante do Instituto Nagentu, pertencente ao 
candomblé de nação Angola; Mametu Muagilê, representante do Instituto Bamburusema de Cultu-
ra Afro-Amazônica, também pertencente ao candomblé de nação Angola; Pai Alexandre do Aque-
leomã, pertencente ao Tambor de Mina; e Mãe Juci do Terreiro de Mãe Herondina, pertencente à 
Umbanda.

Os relatos nos trazem as visões, significados e como se manifestam as entidades caboclas 
nessas tradições de matriz africana, o que vai em direção ao que foi apontado em alguns estudos 
antropológicos reportados acima. Em primeiro lugar, será realizada uma análise do relato das vi-
vências de Mametu Muagilê, a qual aceitou repassar seus conhecimentos sobre o assunto, através 
de sua oralidade, como mostra a Figura 1, abaixo.

Figura 1 - Entrevista com Mametu Muagilê

Fonte: Alanna Souto Cardoso; Selma Brito e Leila Leite, novembro de 2019.

6 Pontos cantados que se manifestam, conforme as especificidades de suas unidades políticas.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 23

Em primeiro lugar, Mametu Muagilê afirma que os caboclos fazem parte de uma linha do 
Candomblé Angola que faz reverência não somente ao índio encantado7 ou ao mestizado indígena 
da mata que se encantou, pois, como ela mesmo vai dizer, “nem todo caboclo é índio”:

Vou falar agora de nossas entidades, dos caboclos. Da nossa experiência 
dentro do candomblé. Eu aprendi com meu pai que existe ...e que os caboclos 
todos são brasileiros...brasileiros mesmo. São os espíritos dos índios que se tor-
naram espírito de luz para incorporar e chegar na plenitude. E incorporar na nos-
sa matéria. E de muitos negros que se foram. E, também, vieram como espírito 
de luz. Nem todo caboclo é índio. Nem toda entidade que a gente incorpora é 
índio. Tem boiadeiro, capangueiro, gentileiro...Outros capangueiros, também, são 
caboclos. (Mametu Muagilê, 11 de abril de 2020)

Nessa concepção da tradição angoleira referida acima por Mametu Muagilê, pode ser visua-
lizada através da imagem a seguir.

Figura 2 - Caboclo

Fonte: IBAMCA, sem ano.

Além disso, essa perspectiva de Mametu Muagilê também corrobora com a de Mametu Na-
gentu, em sua entrevista (Figura 3):

7 Encantado ou encantada são aqueles que atravessaram para uma espécie de um outro plano que não o terreno, mas o 
do mundo mágico da natureza; logo, não morreu, a memória popular racial diz que se encantou.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas24

SEÇÃO 1
Figura 3 - Entrevista com Mametu Nangetu

Fonte: Alanna Souto Cardoso e Selma Brito, dezembro de 2019.

Mametu Nangetu trata da diversidade da representatividade das entidades caboclas no âmbi-
to da tradição ligada ao caboclo Mavambo da sua raiz Bantu:

(...) então, a gente quando passa por uma iniciação nas tradições Bantu e nas 
tradições Angola. A gente inicia...tem um período de resguardo que são três meses 
de kelê ... Mais os preceitos e de andar de branco um ano e sempre de preceito, 
sem fazer certas coisas, inclusive ser manifestação de Mavambo, [ Isila?] e caboco. 
Com um ano de iniciado é que gente vai fazer a festa de ano da pessoa que já vai 
pagando suas obrigações de ano e vem o caboco que é o mensageiro das pessoas, 
da Nação Angola...é o caboco que trabalha...é o caboco que dá passe...é o caboco 
que também tira Ebó, mas não estou dizendo que nós somos preparados ... nós de 
tradição de matriz Africana somos preparados para também fazer esses trabalhos 
sozinhos...a partir do momento que tomamos nosso [ Kijingo?] , [ Deká?] , [Oiê?] 
a gente é preparado para , também, fazer esses trabalhos que necessariamente 
não precisa estar manifestada ou incorporada com o caboco Mavambo, mas tem 
pessoas que gosta, fala com caboco, gosta de receber aquela energia do caboco...e 
então a gente assenta os cabocos...então a gente bantu...nós bantu a gente tem o 



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 25

Inkisse Tempo que é nosso Rei. Então as pessoas que são de outra tradição para 
chamarem caboco que eles não tem...eles tem que fazer o assentamento do Inkisse 
Tempo que é o nosso rei para poder chamar os cabocos. (Mametu Nagentu, 12 
de abril de 2020).

Das narrativas das entidades caboclas dessas duas comunidades de tradição Angola, ambas 
trazem seus modos de pensar, alimentar e vivenciar essas manifestações, conforme a orientação 
das Mametus das casas. Cada uma delas tem um olhar bantu e afro-brasileiro na relação com suas 
“incorporações” e iniciações caboclas. Mametu Nagentu, por exemplo, vai dizer que as entidades 
caboclas são representações das energias da natureza e estão diretamente ligadas aos elementos da 
biodiversidade:

Então com um ano nós fazemos assentamentos dos cabocos, sacraliza-
mos, fazemos a festa com cabana, com reza, chamamos o caboco para o salão 
para ele se manifestar e dizer quem ele é...através dos cânticos. Mas assim..o 
povo Bantu cultua muitos deuses da natureza, por exemplo os cabocos da mata 
que representa as matas. Os cabocos das águas, os marujos, os boiadeiros. E essa 
representação para nós Bantu tem essência da Natureza porque nós Bantu não 
cultuamos divindades ancestrais, a gente cultua a própria essência da Natureza. 
Por exemplo, Cavungo, Obaluayê, a terra...Yansã é o vento, Baburecema é o ven-
to. Nanã é a lama. É a que moldou o homem, fez o homem...Oxóssi, Mutalam-
bo, Kabila, esses santos da mata...são a própria essência da mata da Natureza... 
Iemanjá, Mikaiá é a água salgada. Dandalunda é a água doce. Então Lembá é o 
nascer do Sol e Lebanfuranga é o entardecer... Lebafuranga é o mais novo, é o 
entardecer, o Sol já...o mais velho é o clarear do dia... (Mametu Nagentu, 12 de 
abril de 2020)

Na narrativa acima, Mametu Nangetu demonstra-nos como se dá os ritos de iniciação, ma-
nifestação cabocla e seus elos com a natureza, daí a importância dessas comunidades serem reco-
nhecidas não apenas pelas suas religiosidades, ou enquanto religião, mas também enquanto comu-
nidades tradicionais8 que demarcam relações específicas com a natureza e de práticas espaciais do 
culto caboclo do candomblé; que se diferenciam entre si, a citar o culto na Umbanda e no Tambor 
de Mina que seguem suas percepções próprias.

[...] Teve a Jurema aí sim ele veio vestir a roupa dele que já estava pronta que 
preparamos para ele, pois ele vinha de qualquer maneira, nós fomos buscar o cabo-
clo na mata, aí que ele veio com as amarras, porque a nossa identidade para caboclo 
dos iniciados no santo é as amarras, né. Ver que em um terreiro de candomblé 
quando os filhos vão fazer samba de caboclo eles vêm tudo amarrado essas peças 
amarradas é a identidade dos iniciados [...] (Mametu Muagilê, 11 de abril de 2020)

Para Mametu Nangetu, as manifestações caboclas são forças da natureza, sobretudo, que fa-
zem referência às cosmologias e entes da natureza dos antepassados indígenas que se miscigenaram 
com povo bantu que nessas terras chegaram:

8 Ver: Souto Cardoso, Alanna. Povos de terreiro são comunidades tradicionais? In. https://www.semeadura.net/news/
povos-de-terreiros-sao-comunidades-tradicionais/



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas26

SEÇÃO 1
O povo Bantu chegou primeiro no Brasil quando ele chegou aqui, ele 

encontrou os povos indígenas, então nós se misturamos muito... então muito dos 
nossos caboco, índio Tupinambá, Rompi Mato... são tudo dessa união entre o 
povo Bantu e o povo indígena. Então acho assim, por exemplo, essa essência do 
caboco vem muito também dessa mistura do Povo Bantu com o povo indígena.  
(Mametu Nagentu, 12 de abril de 2020)

Essa reverência aos caboclos, enquanto genuínos brasileiros que se manifestam, seja enquan-
to uma energia dos entes da natureza, como bem orienta Mametu Nagentu, mas também enquanto 
manifestação de espíritos ancestrais de múltiplas linhagens – seja de pena maracá, seja da linhagem 
dos boiadeiros, dos malandros, dentre outros – demonstra o panteão da Umbanda, que vivencia 
Mãe Juci, mãe de umbanda há mais de 10 anos; também iniciada no Candomblé Ketu, preparan-
do-se para ser Yalorixá. Logo, como ela diz na entrevista realizada (Figura 4), que trata-se de uma 
junção de saberes que não se conflitam, muito embora demarquem seus territórios comunitários 
tradicionais específicos.

Figura 4 - Entrevista com Mãe Juci

Fonte: Alanna Souto Cardoso, outubro de 2021.

Nesse sentido, Mãe Juci traz em sua perspectiva, diversa do entendimento da manifes-
tação cabocla, quando organizada no seu terreiro de umbanda, vivências dos caboclos em sua 
diversidade e fora dos contextos mais hierárquicos do Candomblé, no qual é yawô. E lá, no 
contexto do Candomblé Ketu, é outra experiência, mas que não impede e nem retira dela as 
entidades caboclas da Umbanda, comunidade que ela também faz parte. Para Mãe Juci:

(...) eu sempre ouvia falar quando a pessoa faz o candomblé o caboclos 
da umbanda não vem mais... quando a pessoa inicia no candomblé não pode 



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 27

receber o caboclo da umbanda. Bem, no meu caso, o meu Babalorixá disse 
para mim: ‘olha, minha filha, eu não posso tirar o que você já nasceu com 
eles’. Então eu fiquei um tempo de preceitos por conta do orixá, depois a 
Dona Herondina continuou vindo normal, o seu Zé Raimundo, a Dona Ma-
riana, todos os caboclos que eu recebo eles continuaram vindo e continuam 
vindo. E nasceu mais uma energia que é tão forte quanto que é o seu Guarani, 
que disse assim: ‘é a representação do orixá na nossa vida’ porque o orixá ele 
não fala. O orixá ele se comunica de uma outra forma. Nós temos caboclo. 
O meu pai tem o caboclo dele, o seu Lírio Verde, e eu tenho o seu Guarani 
que recebo lá na minha casa de Ketu onde estou sendo preparada para um 
dia receber minha cuia de Axé e levar os saberes lá para onde a gente está 
fundando a nossa casa de Candomblé, que é em Cotijuba...”. (Mãe Juci, 4 de 
dezembro de 2020)

Assim, para mãe Juci – que vivencia em seu cotidiano os caboclos de Umbanda em dias 
de Umbanda e os caboclos dos dias de “gira de caboclo” do Candomblé Ketu, ambos os cultos 
se ligam ao elo das africanidades trazidas dos navios negreiros – “nós somos os resguardado-
res, os guardadores e os responsáveis pela manutenção dos saberes”.

(...) eu aprendi com o decorrer do tempo que esses ensinamentos eles 
estão dentro de nós . Eles são saberes dos nossos ancestrais. Eu aprendi que 
a Dona Mariana que eu recebo, a Dona Herondina que recebo, a Dona Jarina, 
o Seu Zé Raimundo, o Seu Zé Pelintra, Dona Cigana, eles são nossas ener-
gias ancestrais que estão dentro de nós... por isso que a gente fala assim eu já 
nasci com isso, quando a gente é de umbanda... (Mãe Juci, 06 de dezembro 
de 2020)

Sendo assim, para a Umbanda, diferente dos candomblés, o culto aos caboclos e às ou-
tras entidades espirituais “humanas”, dentro da diversidade do panteão que carrega, possui a 
influência decisiva no dia-a-dia da religião. Contudo, esse fato não interfere na presença dos 
orixás dentro da Umbanda, que ocupam uma posição simbólica, significativa e importante 
nessa religião.

Os caboclos, independente da introdução, passaram a ter mais expressividade no Can-
domblé, em especial após os anos de 1970, a vida de muitos brasileiros, de diversos lugares, 
foi mais penetrada pela religião propriamente dos deuses africanos. Apesar disso, conforme 
constata Prandi (2008), as entidades caboclas nunca perderam o lugar que já haviam conquis-
tado por meio de toda uma unidade e modos diversos de suas vivências, elas ocuparam e con-
tinuam ocupando a tessitura nacional da cultura afro-brasileira de campo religioso e profano 
(PRANDI, 2008, p.41).

Após discorrer sobre a presença das entidades caboclas dentro do Candomblé de nação 
Angola, de nação Ketu e dentro da Umbanda, é importante introduzir à conversa a cosmoper-
cepção (OYĚWÙMÍ, 1997, p. 42) dos caboclos dentro da religião de matriz africana Tambor de 
Mina, através dos ensinamentos orais repassados pelo sacerdote Pai Alexandre do Aqueleomã, 
em sua entrevista (Figura 5).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas28

SEÇÃO 1
Figura 5 - Entrevista com Pai Aqueleomã

Fonte: Alanna Souto Cardos e Selma Brito, 01 de fevereiro de 2021.

Nesse sentido, o ponto de partida, em que ele começa a comentar sobre o assunto aqui 
posto, é apresentando a diferença existente, dentro do Tambor de Mina, entre o encantado e o 
caboclo:

Quando a gente fala no caboclo, a gente fala da parte ameríndia, do ca-
boclo brasileiro, dos caboclos de pena, pena e maracá, os tuxauas, os flecheiros. 
Mas, quando a gente fala do caboclo do tambor de mina, a gente cita o encan-
tado, que não é esse caboclo de pena. O encantado que vem de onde? De fora, 
África, Europa, muitos deles até se agregaram, como a gente sabe, nas matas 
daqui, largaram seus reinados, largaram suas cortes, seus pares nobres e preferi-
ram se encaminhar pros caboclos brasileiros. Mas existe essa diferenciação para 
nós, do que é o caboclo e do que é o encantado. (Pai Alexandre do Aqueleomã, 
01 de fevereiro de 2021)

Diante disso, é possível perceber que a crença comumente disseminada de que o encantado 
e o caboclo são termos referentes a uma só definição, ou seja, que são sinônimos, não é confir-
mada por Pai Alexandre. O sacerdote ensina que, no terreiro de Tambor de Mina, o encantado e 
o caboclo se fazem presentes com muita força, mas não são iguais. O caboclo, “a parte ameríndia”, 
como refere-se Pai Alexandre, são os ancestrais dos povos originários desse território, de Abya 
Yala e Pindorama, os quais já estavam aqui antes da invasão dos europeus e da vinda forçada dos 
africanos por meio do tráfico negreiro.

Por outro lado, o encantado, o “de fora” (Figura 6), como foi acima mencionado na fala 
do sacerdote, define-se como os ancestrais daqueles que chegaram nesta terra em razão de uma 
das circunstâncias citadas anteriormente, os que vieram em busca de novos territórios, como os 
europeus, e os que vieram forçadamente e foram escravizados, como os africanos. As forças an-
cestrais dos “de fora” também passaram a habitar esse espaço muito mais que só geográfico, mas 
também sociocultural e religioso.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 29

Figura 6 - Encantaria e os “Encantando”

Fonte: Aqueleomã, Sem ano.

Contudo, para ser possível o melhor entendimento de quem seria esse encantado e porque o 
chamam assim, Pai Alexandre presenteia os leitores e ouvintes com um pouco mais de seu conhe-
cimento, para o qual é preciso estar atento e permitir que o orí, cabeça, seja morada de antigo saber. 
O sacerdote comenta um pouco mais sobre a definição de encantado dentro do Tambor de Mina, 
colocando em roda também conceitos como morte e encantamento, mas aqui os tratando de forma 
outra, que não aquela que costumeiramente vem como pensamento primeiro do senso comum.

Um detalhe também muito importante, quando a gente fala de encantado, 
o nome já diz “encante”, esse encantado ele não morreu, esse encantado sim-
plesmente se encantou, se encantou por um fenômeno, se encantou por algum 
momento, uma situação da história da vida dele e esse corpo nunca foi achado, 
por esse motivo ele é um encantado, que hoje a gente chama de invisível. E a 
gente o vê quando? Quando ele incorpora no seu médium, que ele se destaca 
no seu cantar, que ele se destaca com seus adereços, sendo um lenço ou uma 
toalha, porque o encantado do tambor de mina em si ele não se paramenta com 
cocar, arcos e flechas, como a gente vê em outras nações, os nossos encantados 
tem as suas indumentárias próprias, como eu já citei, um turco, ele usa um belo 
lenço no ombro, um codoense, filho de Seu Légua, adora botar o seu chapéu na 
cabeça, se identificando naquela família e assim por diante, essa é mais ou menos 
a diferença do encantado para o caboclo. (Pai Alexandre do Aqueleomã, 01 de 
fevereiro de 2021)

A partir desse escurecimento do saber sobre o encantado, é possível perceber a forma como 
a religião afro, mais especificamente o Tambor de Mina, entende a passagem que conhecemos 
como morte de modo diferente, pois a dualidade vida e morte não se encontra estabelecida neste 
caso, uma vez que “esse encantado ele não morreu, esse encantado simplesmente se encantou”, e, mais que isso, 
ele continua vivo e presente dentro dos terreiros e seus festejos, o encantado se faz vivo e provoca 
vida nesse espaço de memória e resistência, através de seus cantos, suas danças e seus adereços.

Além disso, este encantado não se apresenta da mesma forma que o caboclo, segundo o 
sacerdote do Aqueleomã. O encante não carrega características referenciadas como ameríndias em 
suas vestes e indumentárias, pois ele, sendo o “de fora”, mesmo que aderindo algumas características 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas30

SEÇÃO 1
dos povos originários deste território, ainda carrega consigo a ancestralidade e essência de sua terra, 
o que é refletido em sua maneira de se vestir, de se portar e em seus adereços, como lenços e cha-
péus. Dito isso, é válido lembrar que o encantado possui ramificações dentro da casa de santo, pois, 
como bem pontuou Pai Alexandre, “nós temos no Tambor de Mina uma subdivisão de famílias”, 
e cada encantado apresenta as particularidades da família que é pertencente.

Então, ao fazer essa análise mais geral sobre o encantado, sem adentrar nas suas famílias e 
seus atributos, já se tem uma maior dimensão do que ele representa dentro do Tambor de Mina, 
o significado de sua denominação, a forma como ele se apresenta neste templo religioso e quais 
suas raízes. Entretanto, ainda é preciso redirecionar uma maior atenção ao caboclo, dado que aqui 
já foi estabelecida uma diferenciação entre os dois, porém não houve ainda um aprofundamento 
na figura caboclo dentro deste cenário. Desse modo, o sacerdote continua sua explanação, agora, 
discorrendo sobre a importância da presença dos caboclos brasileiros nos cultos do Aqueleomã.

E a gente não pode esquecer, logicamente, que quando a parte da nossa 
matriz africana chegou aqui nessa terra, essa terra já tinha dono, que são os ca-
boclos do Brasil, os caboclos brasileiros, e lógico que o nosso culto adentra nisso 
aí, por exemplo aqui no Aqueleomã, eu posso falar da minha casa, a gente tem 
um ritual que pode se dizer que seja de pajelança, de pena e maracá, de caboclo 
de pena, que nós chamamos de tambor de cura ou simplesmente tambor de ju-
rema, onde a gente chama esses espíritos brasileiros, esses índios brasileiros para 
vir curar, para vir consultar, para vir dar passe, atender as pessoas que chegam 
com necessidades. Nesse tambor não vem somente os índios, vêm as tapuias que 
também tem essa deitada nas matas do Brasil, mãe d’água, cobras, surrupiras e 
assim por diante. Não é o forte de nossa casa, como eu já disse, mas nós temos 
essa deitada sim, não tínhamos como não ter, até porque nós nascemos aqui. Eu 
tenho, por exemplo, um caboclo chamado Sete Flechas, que é um caboclo muito 
importante na minha vida, que vem comigo de herança, que era caboclo do meu 
pai, que um dia disse que ia passar para mim e de fato aconteceu, então hoje o 
caboclo sete flechas aqui em casa é chefe dessa linha de cura, chefe dessa linha de 
pajé, de maracá, como Dona Jurema, como Seu Tupiaçu, são esses caboclos que 
comandam essa situação da parte da terra daqui dos nossos ancestrais do Brasil. 
(Pai Alexandre do Aqueleomã, 01 de fevereiro de 2021)

Diante dessa narrativa, um dos pontos que não pode passar despercebido pelos leitores é 
quando o sacerdote afirma “quando a parte da nossa matriz africana chegou aqui nessa terra, essa terra já 
tinha dono, que são os caboclos do Brasil”. Essa demarcação é valorosa, porque, a princípio, o Brasil foi 
por muito tempo tratado pela história como terra sem dono, como território que precisava ser 
descoberto e ocupado, quando, na verdade, esse chão já pertencia e sempre pertenceu aos povos 
indígenas. Essas matas já eram habitadas muito antes da invasão fantasiada de descobrimento, es-
sas águas já possuíam e movimentavam vida antes das grandes navegações. Logo, em meio a essa 
conversa sobre diásporas afroindígenas, faz-se necessário recontar essa parte do passado para que 
se entenda o presente.

Outro apontamento feito acima pelo Pai Alexandre foi sobre os serviços que os caboclos são 
responsáveis quando eles são chamados, citando trabalhos como cura, consulta, passe e atendimen-
to às pessoas que chegam com alguma necessidade. Nesse contexto, é possível observar a presença 



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 31

da cultura e ancestralidade indígena pulsante, ainda hoje, também nos terreiros, uma referência 
direta à pajelança, ao conhecimento da medicina tradicional, à sapiência repassada sobre as plantas 
e, por fim, à resolução de problemas e necessidades através da cura do corpo e do espírito. Esta 
ancestralidade indígena vai ao encontro dos conhecimentos tradicionais dos povos africanos na di-
áspora, soma com a sabedoria dos pretos velhos, com os rituais de cura herdados da ancestralidade 
africana, formando essa diáspora afroindígena.

Sendo assim, após a análise da presença dos caboclos e dos encantados no Tambor de Mina, 
observando as forças da “parte ameríndia” agindo em conjunto com as forças dos “de fora”, é inegável 
a existência do sincretismo dentro do terreiro e, em relação a esse assunto, Pai Alexandre pensa da 
seguinte maneira:

Para deixar claro, o sincretismo é emparelhado para nós, mas nós temos 
sim o nosso dialeto, nós temos sim o nosso canto africano, o Tambor de Mina 
tem sim os dois pés na África, que fique bem claro isso, que nós somos povos 
de matriz africana, o nosso culto tanto do Maranhão, quanto aqui do Pará, que 
mesclou, que juntou, nós somos sim de matriz africana. Agora, essa questão do 
sincretismo é muito forte, até o caboclo, até o encanto, já que é disso que nós 
estamos falando, ele também tem o seu sincretismo, como por exemplo Pedro 
Boji, que é Pedrinho que é carinhosamente chamado, ele é devoto de São Pedro, 
nós temos outros encantados, como Seu Expedito de Légua, comemora-se no 
dia de Santo Expedito, e assim vai. (Pai Alexandre do Aqueleomã, 01 de fevereiro 
de 2021).

Diante desse relato, pode-se perceber que há a consciência da presença forte do sincretismo 
dentro das religiões de matriz africana e que, pelo menos nas falas destacadas, esse fator não é visto 
como algo ruim, mas como um contato inevitável entre os povos que ocupavam e habitavam esse 
território, tornando-o uma diáspora afroindígena.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

3. Mães Áfricas em Abya Yala, o Reconhecimento da Ancestralidade da Mãe Terra 
Pindorama/ Pachamama e Suas Encruzilhadas Ancestrais Territoriais e Outras Relações 
Afroindígenas

Ocorre a miscigenação cultural, que é a mistura do africano com o brasilei-
ro. Os índios se manifestam, dentro do culto africano, porque nós cantamos para 
os Inquices, as divindades, que vem dentro da nação angola”, explicou o Pejigan 
Paulo Araújo. Festa dos Caboclos, na casa Kwe Otó Sindoya, nação Jeje Savalu, 
Santarém, Pará, Amazônia (Fonte: https://g1.globo.com/pa/santarem-regiao/
noticia/2018/09/10/festa-dos-caboclos-celebra-renovacao-de-energias-e-a-tro-
ca-de-bandeira-em-santarem.ghtml)

Nos dias de festa de caboclo, as liturgias que são feitas em línguas africa-
nas dão espaço ao português que os indígenas aprenderam durante o processo 
de catequização. Os barracões são enfeitados com bandeirolas e penas com as 
cores da bandeira do Brasil, sem falar no samba. O caboclo é um ser que quebra 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas32

SEÇÃO 1
as hierarquias religiosas.”. Referente ao feriado de 2 de julho na Bahia. (Adroaldo 
Plático, zelador do Unzó Maiala, dá continuidade ao legado da mãe no culto). 
(Fonte: https://www.agenciamural.org.br/terreiros-ficam-sem-festa-para-cabo-
clos/. 02/07/2021)

Os processos históricos de engajamento político dos povos de terreiro de matriz africana 
passam a organizar-se, inclusive de forma orgânica e legal, para combater as invasões em seus 
territórios e violências a seus filhos de santo e, assim, fazendo valer não apenas suas religiosidades 
e o seu direito ao culto, mas também seu protagonismo político e suas estratégias espaciais para 
demarcar suas formas de vida fora das suas comunidades tradicionais e na ocupação do espaço do 
poder público9.

Nessa direção, as manifestações das entidades caboclas, em suas diversas tradições de matriz 
afro-brasileira, são também um demarcador político e de reconhecimento dos povos da terra e do 
legado dos antepassados indígenas para com seus descendentes, que renasceram em territórios 
africanos e passam a assumir nomes iniciáticos que fazem referência, sobretudo, ao descendente 
indígena encantado que pode se manifestar de diversas formas, conforme as especificidades das 
origens das “Nações” africanas que são alimentados.

Na Amazônia, as entidades caboclas que vêm desse repertório dos antepassados indígenas 
estão muito ligadas aos trabalhos de pena e maracá, das entidades ajuremadas, de limpeza e de com-
bate de demandas de energias e magias negativas para prejudicar determinada pessoa. Práticas essas 
que, no Brasil, antecedem a Umbanda, os Candomblés, e outras unidades políticas afro-brasileiras, 
e se manifestam também no panteão da chamada “pajelança cabocla”10, que se fizeram presente, 
sobretudo, ainda nas origens das comunidades ribeirinhas.

Nesta perspectiva, a pajelança indígena e a pajelança cabocla não são consideradas religiões, 
mas práticas de curandeirismo, ou melhor, de medicina popular. A pajelança indígena se diferencia 
da pajelança cabocla por se organizar no âmbito de uma unidade política étnica definida. Contudo 
para as comunidades indígenas do Baixo Tapajós, algumas eram consideradas comunidades cabo-
clas ribeirinhas até 1998, a prática de pajelança pode ser muito parecida com a própria pajelança que 
se pratica com as comunidades ribeirinhas e a encantaria invocada fora dos territórios indígenas 
reconhecidos pelo Estado Nacional. Muitas vezes, as orações católicas se misturam com cantos 
para benzimento, uso de elementos da natureza, amuletos para proteger de espíritos desencarnados 
e encantos do rio. Já a pajelança cabocla apesar de herdar muito dos conhecimentos dos tradicio-
nais indígenas, transcende as fronteiras do campo étnico cosmológico da pajelança indígena, por se 
organizar a partir de fundamentos de outras relações sociais que incorporou crenças, tais como a 
kardecista, a africana e do catolicismo popular (RODRIGUES et al 2014; MAUÉS, 1994).

9 Sobre os processos políticos dos povos de terreiro e suas formas de atuação na cidade de Belém, vejam a tese de 
doutoramento: BRITO, Selma de Sousa. Até Oxalá vai à guerra: protagonismo político e modos de atuação das Comunidades Tra-
dicionais de Matriz Africana na esfera pública da Cidade de Belém-PA / Selma de Sousa Brito. 2019.
10  Sobre Pajelança cabocla, segundo Maués (1994), fundamenta-se na crença nos "encantados" que são aqueles seres 
invisíveis que se apresentam ao longo dos rituais em transe no pajé que é a figural central da sessão de cura. Tal prática 
é muito observada ao longo da Amazônia estuariana. Os habitantes desse local são chamados ribeirinhos. Classificados 
enquanto mestiços em sua etnicidade, praticam extrativismo e manejo de recursos florestais e aquáticos, bem como 
da agricultura em pequena escala. Grande parte de seus conhecimentos sobre a sociobiodiversidade são herança do 
legado dos antepassados indígenas os quais utilizam as florestas de várzea como fonte de alimento e moradia desde 
a época pré-histórica. Ver ainda: FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: a pajelança, feitiçaria e religiões 
afro-brasileiras na Amazônia. Belém: EDUFPA, 2008b.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 33

Finalizamos esse ensaio demonstrando, sobretudo, a interculturalidade e a diversidade de en-
tendimento que as tradições de matriz africana detêm concernente às entidades espirituais “cabo-
clas”, sobretudo, na Amazônia tão marcadamente indígena quando se referem aos cultos de curas 
de pena e maracá, os quais são recriados nas diversas tradições, não somente nas religiões de matriz 
africana consultadas para o diálogo das etnografias construídas acima. Não obstante, a encantaria 
que atravessa todas essas tradições encontrando focos de encantados também alimentados, tanto 
pela pajelança indígena quanto pela pajelança cabocla, a exemplo das juremas encantadas.

Nesta direção, por meio dos estudos diaspóricos dos povos afro-brasileiros, à luz da percep-
ção da situação histórica que demarca uma etnografia dos povos de terreiro, o que deve ser melhor 
colocado por meio de um projeto de história oral mais sintonizado com uma filosofia da oralidade, 
que deve ser feita por meio de um novo mapeamento do passado pelo escurecimento das tradi-
ções orais, em que os intelectuais com pertencimentos nessas comunidades tradicionais de matriz 
africana podem reescrever seus passados, reocupar o tempo-espaço de tudo aquilo que foi escrito 
e inscrito sobre eles, desde as fontes coloniais do Tempo-Estado versus Tempo-Tradição. Afinal, 
como bem diz Mãe Juci do terreiro de Cabocla Herondina:

(...) Os nossos deuses não se desligaram de nós. Então os povos tradicionais 
de matriz africana não se desligaram de seus deuses, nós não desligamos nunca de 
Yansã... nós não nos desligamos de Yemanjá, nós não nos desligamos de Oxum, 
de Xangô, de Obá, nossos antepassados muito pelo contrário, guardaram esses 
segredos a 7 chaves, apanharam dentro das senzalas dos seus senhores, porque eles 
foram arrancados de África e colocados presos no Navio, mas eles trouxeram es-
ses segredos e permaneceram guardados por muito tempo, as louvações que eram 
feitas... então tudo isso que aconteceu que é só um episódio muito doloroso, mas 
é só um episódio, pois a gente fala que a nossa ancestralidade não é somente o 
escravismo que foi imposto a nós, a nossa ancestralidade é bem maior porque esse 
resguardo da cultura, da tradição, da troca de saberes, da oralidade, ela permanece 
e isso precisa ser dito... precisa ser dito que a escravidão trouxe para o Brasil não só 
a dor, mas trouxe também a cura, porque os nossos ancestrais também guardaram 
esse segredo, da cura, da sabedoria dos orixás, da cura e da sabedoria dos caboclos 
que foram trazidos, dos caboclos angolanos que a gente fala vai ter samba de cabo-
clo porque o terreiro se abre para dançar, para cantar, para comemorar toda cura, 
toda sabedoria que foi trazida para cá... é muito esquecida, porque, claro, a dor da 
senzala foi maior que qualquer coisa, a dor de perder milhares, centenas na travessia 
é inesquecível, mas essa trazida também, junto com o navio negreiro vieram os sa-
beres que nós somos os resguardadores e os responsáveis pela manutenção desses 
saberes. ( Mãe Juci, 04 de dezembro de 2021)

A construção de um mapa filosófico afrodiaspórico e afro-brasileiro revisita a memória oral 
coletiva que caminha, sobretudo, junto com um movimento de história oral no entendimento dos 
modos de pensar das cosmologias dos povos de matriz africana que aqui chegaram. Afinal, o enun-
ciado acima de Mãe Juci é uma questão epistêmica fundamental, já que durante o período escravista 
e colonial se constituiu a negação intelectiva dos povos africanos e seus descendentes.

A tradição oral é a grande escola da vida, conforme orienta Amadou Hampaté Bâ (2010), 
essa tradição direciona seus membros sempre pela sua recuperação e relações em todos os as-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas34

SEÇÃO 1
pectos, pois, quando acessada, retira o véu da visão obscurantista daqueles que a veem de forma 
caótica e ultrapassa a mentalidade cartesiana acostumada em compartimentar o conhecimento. Já 
que a tradição oral, de fato, é vida em sua totalidade em que a matéria não está dissociada do es-
pírito. Consegue estar em conformidade com o sagrado e com o profano, em comunicação com 
sua comunidade e suas aptidões humanas. “Ela é ao mesmo tempo religião, conhecimento, ciência 
natural, iniciação à arte, história, divertimento, recreação, uma vez que todo pormenor nos permite 
remontar à Unidade primordial.” (HAMPATÉ BÂ, 2010, p. 169).

Sendo assim, tais retomadas do espaço (social) histórico, por uma investigação que faça uma 
outra leitura da produção do conhecimento histórico, filosófico, etnográfico e do patrimônio cul-
tural, ajuda a construir novas metodologias para a reconstrução desse passado no âmbito do tempo 
presente desses povos na atual contemporaneidade, enquanto um projeto de pesquisa e ensino 
para seus pesquisadores e pesquisadoras comunitárias, reforçando, assim, um campo epistêmico 
mais inclusivo e étnico-racial, além disso, um campo fortalecedor à capacitação dos professores das 
escolas comunitárias em comunidades de matriz africana, quilombolas, povos de terreiro e/ou das 
escolas das periferias, bem como na inserção desse outro campo de conhecimento interdisciplinar 
e de saberes para toda sociedade, fazendo valer, desse modo, de fato, os conteúdos da História da 
África e da cultura afro-brasileira, que são indispensáveis, desde a Lei 10.639/2003, que tornou 
obrigatório esse ensino para escolas públicas e privadas do país, a qual, nesse ano de 2023, completa 
vinte anos, desde a promulgação pelo presidente Lula.

REFERÊNCIAS DE FONTES ORAIS:

MÃE JUCI D`OIÁ (Jucilene Carvalho). A manifestação cabocla de Terreiro da Umbanda da mãe Juci D`Oiá. Terreiro. Entrevista concedida 
às professoras Alanna Souto Cardoso TUPINAMBÁ e Selma de Souza Brito. Outubro e dezembro de 2021. Terreiro de Umbanda 
Casa de Mãe Herondina.

MAMETU NANGETU. A cosmovisão cabocla do Terreiro Nangetu/ Candomblé Angola. Entrevista concedida à profa Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá. 12 de abril de 2020. Instituto Nangetu de Tradicao Afro-Religiosa e de Desenvolvimento Social

MAMETU MUAGILÊ. A cosmovisão cabocla do Terreiro da sacerdotisa Mametu Muagilê/ Candomblé de Angola. 11 de abril de 2020.

BABALORIXÁ ALEXANDRE RODRIGUES DE BADÉ. A cosmovisão das entidades caboclas do Tambor de Mina no Estado 
do Pará por Baba Alexandre D`Badé. Entrevista concedida à profa Alanna Souto Cardoso Tupinambá e Selma de Souza Brito. 01 
de fevereiro de 2021. Aqueleomã Casa de Mina Jêje Nagô.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BRITO, Selma de Sousa. “Até Oxalá vai à guerra: protagonismo político e modos de atuação das Comunidades 
Tradicionais de Matriz Africana na esfera pública da Cidade de Belém-PA / Selma de Sousa Brito. 2019 . 
Tese (Doutorado em Antropologia) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2019.

CARDOSO, Alanna S. Descolonizando a cartografia histórica amazônica: representações, fronteiras étnicas e 
processos de Territorialização na capitania do Pará, século XVIII / Alanna Souto Cardoso Souto. — 2018. 
415 f.: il. color. Orientador(a): Profª. Dra. Rosa Elizabeth Acevedo Marin Marin. Coorientação: 
Profª. Dra. Renata Malcher de Araújo. Tese (Doutorado) - Programa de Pós-Graduação em Desen-
volvimento Sustentável do Trópico Úmido. Núcleo de Altos Estudos Amazônicos, Universidade 
Federal do Pará, Belém, 2018. Acessível em: http:<//www.etnolinguistica.org/tese:cardoso-2018>

CARDOSO, Alanna S. Povos de terreiro são comunidades tradicionais? In. https://www.semeadura.net/
news/povos-de-terreiros-sao-comunidades-tradicionais/



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 35

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiro de Castro. A casa das minas de São Luis do Maranhão e a saga de 
Nã Agontimé. In: sociol. antropol. | rio de janeiro, v.09.02: 387–429, mai.–ago., 2019.

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Ed.Civilização brasileira. 1968.

FERRETI, Mundicarmo. Desceu na Guma: O caboclo do Tambor de Mina no processo de mudança de um 
terreiro de São Luís: a Casa Fanti-Ashanti. Originais da 2ª ed. (1996) pub. EDUFMA (2000).

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: a pajelança, feitiçaria e religiões afro-brasileiras 
na Amazônia. Belém: EDUFPA, 2008a.

FIGUEIREDO, Aldrin Moura. Assim como eram os gafanhotos: pajelanças e confrontos culturais 
na Amazônia no início do século XX. In: MAUÉS, Raimundo Heraldo & MACAMBIRA, Gisela. 
(Org.). Pajelanças e religiões africanas na Amazônia. Belém: EDUFPA. 2008b.

GIROY, Paul. O Atlántico negro: modernidade e dupla consciência. Sao Paulo: Ed. 34. Rio de janeiro: Uni-
versidade Candido Mendes, Centro de Estudos Afro-Asiáticos, 2001. 432 p.

GOLDMAN, Márcio. A relação afroindígena. Cadernos de Campo, São Paulo. No.23. p.1-381. 2014.

GOLDMAN, Márcio. Contradiscursos Afroindígenas sobre mistura, sincretismo e mestiçagem. 
Estudos etnográficos. Revista de Antropologia da UFScar. R@U, 9 (2), jul/dez.2017: 11-28.

GOMES, Flávio dos Santos. A Hidra e os Pântanos- Mocambos. UNESP. 2005.

HALL, Stuart. Da diáspora: identidade e mediações culturais. Belo Horizonte. Ed. UFMG; Brasilia. Re-
presentação da UNESCO. 2003.

HAMPATÉ BÂ. A Tradição viva. História Geral da África I: Metodologia e pré-história da África. Editado 
por Joseph Ki-Zerbo. 2 Ed.rev. - Brasília: UNESCO. 2010.

LE GOFF. Jacques. História e memória. Trad. Bernardo Leitão et al. Campinas. SP. Ed.da 
UNICAMP, 1990.

MAUÉS, Raymundo Heraldo. Medicinas populares e “pajelança” cabocla na Amazônia. In: ALVES, 
PC., and MINAYO, MCS. ( Org.). Saúde e doença: um olhar antropológico [online]. Rio de Janeiro: Editora 
FIOCRUZ, 1994. 174 p. ISBN 85-85676-07-8. Available from SciELO Books.

MONTERO, Paula (Org.). Deus na aldeia: missionários, índios e mediação cultural. São Paulo: Globo, 2006.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. Historiografia do Quilombo. 1977. In: Beatriz Nascimento, Qui-
lombola e Intelectual: Possibilidades nos dias da destruição. Maria Beatriz Nascimento. Diáspora Africana: 
Editora filhos da África, 2018.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. In: Afrodi-
áspora: Revista do mundo negro. No.6-7. IPEAFRO. 1985. Pp. 41-49.

NUNES, Herliton Rodrigues. Memória dos negros na formação do Tambor de Mina em São Luís do Mara-
nhão. / Herliton Rodrigues Nunes – Vitória da Conquista, 2018. 65 f.

OLIVEIRA, João Pacheco. Regime tutelar e faccionalismo. Política e Religião em uma reserva Ticuna. Rio de 
Janeiro: CASA 8, 2015.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké.. The invention of  women: making an African sense of  western gender discourses. Min-
neapolis: University of  Minnesota Press, 1997.

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Entre América e Abya Yala – tensões de territorialidadesDesenvol-
vimento e Meio Ambiente, n. 20, p. 25-30, jul./dez. Editora UFPR. 2009.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas36

SEÇÃO 1
PRANDI, Reginaldo. A dança dos caboclos: uma síntese do Brasil segundo os terreiros afro-brasi-
leiros. In: MAUÉS, Raimundo Heraldo & MACAMBIRA, Gisela. (Org.). Pajelanças e religiões africanas 
na Amazônia. Belém: EDUFPA. 2008.

RODRIGUES, Renan Albuquerque; TRINDADE, Deilson do Carmo; PAIVA, Ignês Tereza Pei-
xoto e VIEIRA FILHO, Raimundo Dejard, «Pajelanças indígena e cabocla no Baixo Amazonas/AM e 
suas implicações a partir de questão histórica», Ponto Urbe [Online], 15 | 2014, posto online no dia 30 
dezembro 2014, consultado o 01 novembro 2021. URL: http://journals.openedition.org/pontour-
be/2411; DOI: https://doi.org/10.4000/pontourbe.2411

SANTOS, Micênio Lopes dos. Caboclo: da África ou do Xingu? Recife: FJN - Centro de Estudos Fol-
clóricos, 1984. (Folclore n. 144, mar. 1984).

VERGER, Pierre. (1986a). As contribuicoes especiais das mulheres do candomble no Brasil. In: 
Culturas Africanas: documentos da reuniao de peritos sobre “As sobrevivências das tradicoes religiosas africanas nas 
Caraibas e na America Latina”, coloquio realizado em Sao Luis do Maranhao, de 24 a 28 de junho de 
1985, p. 272-290. Unesco. Documento CC86/WS/37. Digital Library.


