Diasporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersio da entidade espiritual
cabocla em comunidades de matriz africana

Didsporas Afroindigenas: la experiencia amazonica de la emergencia de la entidad espiritnal cabocla en comunidades
de matriz africana

Afro-Indigenons Diasporas: the amazonian experience of the emergence of the cabocla spiritual entity in african-origin
communities

Fiama Goes Maués

Alanna Souto Cardoso Tupinamba

Resumo: O artigo analisa as situages diaspoéricas africanas e indigenas na Amazonia brasileira em seus pro-
cessos historicos, com foco na emersio da entidade espiritual cabocla em comunidades tradicionais de matriz
africana. O estudo fundamenta-se na noc¢ao de situacao histérica (OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 2018) ¢
adota a etnografia como abordagem principal, em dialogo com Ferreti (2000), sobre a manifestacao cabocla no
Tambor de Mina. A pesquisa foi realizada em quatro casas tradicionais — Instituto Nangetu (Candomblé Ango-
la), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleoma (Tambor de Mina) e Terreiro de Mae Herondina
(Umbanda) —, evidenciando multiplas formas de manifestacdo cabocla vinculadas as memérias afroindigenas.
Conclui-se que essas manifesta¢des reafirmam a diversidade das tradi¢des de terreiro e fortalecem a memoria
coletiva na diaspora afroindigena amazonica.

Palavras Chave: Diaspora Afroindigena. Cabocla. Etnografia. Comunidades Tradicionais. Amazonia.

Resumen: El articulo analiza las situaciones diaspoéricas africanas e indigenas en la Amazonia brasilena en
sus procesos historicos, con énfasis en la emergencia de la entidad espiritual cabocla en comunidades tradi-
cionales de matriz africana. El estudio se fundamenta en la nocién de situacion histérica (OLIVEIRA, 2015;
CARDOSO, 2018) y adopta la etnografia como enfoque principal, en didlogo con Ferreti (2000) sobre la
manifestacion cabocla en el Tambor de Mina. La investigacion se realizé en cuatro casas tradicionales — Ins-
tituto Nangetu (Candomblé Angola), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleoma (Tambor
de Mina) y Terreiro de Mae Herondina (Umbanda) —, evidenciando diversas formas de manifestaciéon cabo-
cla vinculadas a las memorias afroindigenas. Se concluye que estas manifestaciones reafirman la diversidad
de las tradiciones de terreiro y fortalecen la memoria colectiva en la didspora afroindigena amazonica.

Palabras Claves: Didspora afroindigena. Cabocla. Etnograffa. Comunidades tradicionales. Amazonia.

Abstract: The article analyzes African and Indigenous diasporic situations in the Brazilian Amazon across
their historical processes, focusing on the emergence of the Cabocla spiritual entity within Afro-Brazilian
traditional communities. The study is grounded in the notion of the historical situation (OLIVEIRA, 2015;
CARDOSO, 2018) and adopts ethnography as its main methodological approach, in dialogue with Ferreti
(2000) on the Cabocla manifestation in Tambor de Mina. The research was conducted in four traditional
houses — Instituto Nangetu (Candomblé Angola), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleo-
ma (Tambor de Mina), and Terreiro de Mae Herondina (Umbanda) —, highlighting multiple forms of Cabo-
cla manifestations connected to Afro-Indigenous memories. The study concludes that these manifestations
reaffirm the diversity of terreiro traditions and strengthen collective memory within the Afro-Indigenous
diaspora of the Amazon.

Keywords: Afro-Indigenous diaspora. Cabocla. Ethnography. Traditional communities. Amazon.

Fiama Goées Maués — Mestra pelo Programa de Pés-Graduaciao em Sociologia ¢ Antropologia da Universidade
Federal do Pard (PPGSA/UFPA). Pés-graduada (especialista) em Direito Civel na Faculdade de Direito da Funda-
¢ao Escola Superior do Ministério Publico (FMP). Doutoranda do Programa de Pés-Graduagio em Sociologia e

Antropologia da UFPA (PPGSA/UFPA). Lattes: lattes.cnpq.br/9072 184 E-mail: goesfiama@gmail.com
Alanna Souto Cardoso Tupinamba — Doutora em Desenvolvimento Sustentivel (PPGDSTU/NAEA-
-UFPA) e p6s-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de
Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail:

alanna81@instituto-cartografando-saberes.com



16

\ Y Y h Y ,'\ Y f‘

INTRODUCAO

“(...) a emersdo nem Osiris sabe como aconteceu...”

Olodum.

Este artigo examina as situagdes diaspéricas africanas e indigenas na Amazonia brasileira
em seus processos histéricos, tomando como foco a emersao da entidade espiritual cabocla em co-
munidades tradicionais de matriz africana. O estudo fundamenta-se na nog¢ao de situagao historica
(OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 2018), que permite compreender as temporalidades coletivas para
além de visGes etapistas ou meramente contextuais. Adota a etnografia como abordagem principal,
em dialogo com os estudos de Ferreti (2000) sobre a manifestagao cabocla no Tambor de Mina. A
pesquisa foi realizada em quatro casas tradicionais: Instituto Nangetu (Candomblé Angola), Ins-
tituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleoma (Tambor de Mina) e Terreiro de Mae He-
rondina (Umbanda); nas quais se buscou compreender as multiplas formas de manifestacao cabocla'

vinculadas as memorias afroindigenas.

A analise parte da compreensao de que a diaspora afroindigena nio pode ser reduzida
a uma experiéncia homogénea. Como apontam Stuart Hall (2003) e Flavio Gomes (2005), os
deslocamentos for¢ados de africanos e as interacdes com povos indigenas geraram identidades
plurais e praticas de resisténcia. Nesse mesmo sentido, Goldman (2014; 2017) problematiza a
ideia de mesticagem? como fusio harmoniosa, enquanto Le Goff (1990) lembra que a memoria
constitui dimensao essencial das identidades coletivas. Ao lado dessas reflexdes, as contribuicoes
de Beatriz Nascimento (1985; 2018) permitem situar quilombos e oralidades como territorios

politicos e culturais fundamentais para o entendimento das diasporas.

Com o advento do Estado Novo, a mesticagem foi erigida como ideologia oficial, ro-
mantizando e homogeneizando as Africas que chegaram a estas terras. Essa perspectiva serviu
para isolar ainda mais os grupos negros de pele mais retinta, sobretudo os povos de tradi¢ao
de terreiro e as manifestagoes artisticas de matriz africana. Ao mesmo tempo, tampouco reco-
nheceu o negro de pele mais clara, classificado como “pardo”, nem refletiu sobre a relevancia
da manifestacdo do espirito ancestral indigena — os chamados caboclos — nas praticas religiosas

afro-brasileiras.

Um trabalho importante nesse campo ¢ a tese de Mundicarmo Ferreti (2000), na qual a
autora analisa a manifestacao da entidade cabocla nas comunidades de matriz africana. A autora
evidencia o pouco aprofundamento existente sobre o tema nos cultos populares, destacando as
contribui¢coes de Micénio de Santos. Seu estudo concentra-se no Tambor de Mina, no qual o ca-
boclo aparece em perspectiva mais intercultural, quando comparado a Umbanda e ao Candom-

blé, inclusive abarcando entidades espirituais de origem europeia e judaica no panteao.

! Ressaltamos que, embora utilizemos a forma cabocla como categoria analitica, em respeito A oralidade comunitaria das
tradi¢es, a entidade € frequentemente nomeada como caboca, expressio que traduz o modo proprio de nomeagio das
liderancas e praticantes de terreiro.

% Seguimos aqui muitos apontamentos do Dossi¢ (Contra) mesticagens Amerindias e afro-americanas organizado por
Francisco Pazzarelli, Julia F Sauma, Maria Belém Hirose, o volume 9 de 2017, da Revista de Antropologia da UFS-
CAR, que seguindo muito das direcdes do precursor do termo “afro indigena”, o antropélogo Marcio Goldman que
defendeu em concurso para titular no museu nacional o que denominou provisoriamente de “relacdo afro-indigena”,

designacio usada ao se referir as relagdes de agenciamento entre afrodescentes e indigenas no continente americano.

Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




Neste trabalho, portanto, a noc¢ao de situagao historica (OLIVEIRA, 2015; CARDOSO,

2018) orienta a analise ao demonstrar como diferentes grupos recriaram formas de sustentagao e

resisténcia ao longo do tempo-espaco, seja no ambito de suas tradi¢oes, seja em confronto com
temporalidades hegemonicas do Estado. Essa abordagem dialoga com a concepg¢ao de Atlantico
Negro de Paul Giroy (2001), entendido como territorio de transito e recriacao de sentidos, onde se

entrelacam experiéncias afro e indigenas na Amazonia.

1. Quando o Atlantico Enegreceu, Pindorama “Afroindigenizou”: o espaco afrodiasporico
das comunidades e cultos afro-tradicionais

O que eu estava querendo me referir foi no alijamento que foi dado
ao negro dentro do Brasil, ao negro e ao indio. Entdo nds temos uma cultura
muito forte, realmente uma cultura negra muito forte e uma cultura negra que
aglutinou...

A cultura negra que conseguiu se amalgamar com a cultura india é real-
mente a cultura brasileira, uma cultura muito forte, sabe? E que ficou ao nivel
de uma subcultura, quer dizer como uma coisa oficial, ela ficou ao nivel de sub-
cultura porque uma outra cultura dominou ela nesse nivel. Entdo quer dizer o
mais fraco dominando o mais forte, no caso, quer dizer a cultura, quem domina
mesmo dentro do Brasil ¢ a cultura negra e cultura india, e ndo cultura branca,

mas se insiste em impor como cultura (...).

(NASCIMENTO, 2018, p. 125-126)

Paul Giroy (2001), em O A#lantico negro, nos presenteia com uma leitura equilibrada sobre o
espaco afrodidsporico e com uma analise radical referente aos processos contemporaneos de trans-
migracdo de corpos e culturas negras para as Américas. A obra traz para o entendimento central a
identidade do negro como construcio politica, histérica e marcada pelas trocas culturais, em que as
questoes das origens nao sao suficientes para entender essa identidade negra, a qual precisa ser lida
criticamente pelas experiéncias dos processos de desterritorializagio, deslocamento e (re)criagao
cultural. Estas experiéncias foram resultados do trafico negreiro, ocasionador de um trauma origi-

nal tocado por diversas situagoes de encantamento e aversdes em viagens entre América, Europa
e Africa.

Outro ponto que Giroy (2001) nos orienta a pensar é sobre a modernidade, a dupla conscién-
cia gerada na formacao do Atlantico negro e seus processos afrodiasporicos. Em relagiao a Europa,
esse autor vai dizer que o cidadao negro, nascido e criado nesse continente, passa a ter uma posicao
ambivalente no reconhecimento de ser negro e também ser europeu — no sentido de validar direitos
em um espaco que vive uma identidade, ainda que inacabada e fragilizada, mas de forma contra-he-
gemonica —, pois, a0 retomar seu lugar de negro no local em que vive, o qual lhe marca, ele também
questiona o discurso racista, nacionalista ou etnicamente absolutista em suas relagoes politicas, de
modo que essas identidades parecam ser mutuamente exclusivas. Nesse sentido, “ocupar o espaco
entre elas ou tentar demonstrar sua continuidade tem sido encarado como um ato provocador e
mesmo opositor de insubordinagao politica” (GIROY, 2001, p. 34).

Este autor, entdo, ajuda a perceber que o espago afrodiasporico, desde a época do trafico

e da escravatura negra, ja se fazia junto com outras identidades nativas. Afinal, quando os negros

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

17



18

\ Y Y h Y ,'\ Y f‘

chegaram em Pindorama e em Abya Yala’, os indigenas ji estavam aqui. A perspectiva de Giroy,
que percebe que as experiéncias no espago afrodiasporico, o qual “heuristicamente” ele chamou
de “Atlantico negro”, nao sio uma configuragao espacial unica da presenca negra, mas marcada
pot encontros diversos com nativos, missionarios, colonos e, sobretudo, povos indigenas dentro e
fora das povoagoes. Essas experiéncias vao marcar e florescer ao longo de diversos processos de
(des)territorializagoes de indigenas e negros escravizados africanos, em especial, um tipo de rela-
¢ao ambivalente e de dupla consciéncia em algumas coletividades e sujeitos viventes desse espago
afrodiasporico.

Perante o exposto, o espaco que aqui estd sendo citado deve ser encarado como um espago
de mediagao cultural, como bem descreve Paula Montero (2000), para o entendimento no ambito
da organizacao espacial e das relagoes entre indigenas e missionarios. Ou seja, nao se trata de um
espaco de concilia¢ao, muito além disso, ¢ um lugar de encontros e desencontros, um local de fron-
teiras de interculturalidades onde se encontram os sujeitos. F sob essa percepcio que talvez scja
possivel enfrentar com alguma eficicia todo um repertério de posicionamentos/lugares de poder
e resisténcia, dominacio e dependéncia, que constrdi o sujeito da identificacio colonial, seja do

colonizador, seja do colonizado.

A questao da “modernidade e dupla consciéncia” do Atlantico Negro de Paul Giroy (2001)
parece bem interessante para esse texto, pela propria forma que o dinamico trabalho de meméria
¢ estabelecido e moralizado na edificagao intercultural da diaspora, o qual construiu coletividades
e gerou tanto uma politica quanto uma hermenéutica aos seus sujeitos contemporaneos; inclusive

alargando as fronteiras oficiais concernente a cultura, as quais foram flexibilizadas e renegociadas.

Por meio dos estudos do pan-africanista Du Bois, Giroy (2001) vai buscar entender o afro-
descendente fora da Africa, em especial, sobre a experiéncia da América negra e, desse modo, ele

situa a violéncia da emersao que suscita da dupla consciéncia, de forma transgressora:

A dupla consciéncia emerge da simbiose infeliz entre trés modos de pen-
sar, ser e ver. O primeiro ¢ racialmente particularista, o segundo, nacionalista,
porque deriva mais do estado-nag¢io, no qual se encontram os ex-escravos, mas
ainda-nao-cidadaos, do que de sua aspiragao por um estado-nag¢ao proprio. O ter-
ceiro é diaspérico ou hemisférico, as vezes global e ocasionalmente universalista.
(GIROY, 2001, p. 248)

A jornada de sujeitos africanos escravizados diversos advindos de antigas civilizagdes — que
passam a resistir, em especial, fora dos nuicleos coloniais ao longo da formacao da América Lusitana
—, demarca um outro tipo de cartografia e de ocupagao territorial da resisténcia desses agentes, que
amargaram em suas condi¢des raciais, estas que os botavam em situacoes de escraviddo e/ou servi-
dao. Os africanos e povos indigenas logo passam a se organizar em quilombos e compartilhar as pra-

ticas de suas culturas nessas organizagdes contra-hegemonicas do espago da ordem (GOMES, 2005).

’ Pindorama era como os povos indigenas tupi-guarani referiam-se as terras postetiormente chamadas brasileiras. E
Abya Yala ¢ a expressio que vendo sendo usada por diversos movimentos indigenas da América Latina com o sentido
de uma leitura contra colonizadora do continente americano e dando mais sentido de pertencimento aos povos origina-
rios. Muito embora seja uma expressdo mais indigena que tem unificado na luta com os ¢riollos da Améria hispanica que
criou um outro lugar das elites ¢rio/las, contudo, quando se pensa no termo no contexto dos Andes, da América central
e do Caribe, observa Porto-Gongalves (2009. P.27) o termo crioulo se refere aos negros aqueles tidos enquanto filhos
da ningueidade, aos dannés, isto ¢, aos condenados da terra, como bem observou Franz Fanon (1968).

Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




Nesse periodo, se deposita nas origens dos cultos aos orixas, a encantaria do Tambor de

Mina ou ainda a pajelanca cabocla de matriz ribeirinha no campo e/ou na cidade (heranca da matriz

etnocultural indigena).

O pesquisador Reginaldo Prandi (2008) faz uma contextualizagdao histérica em seu texto
“A danga dos caboclos: uma sintese do Brasil, segundo os terreiros afro-brasileiros”, informando
algumas principais etnias africanas desterritorializadas, as quais foram distribuidas pelo territorio
da América lusa, mas que, marcadas em seus corpos e memorias, conseguiram recriar suas cren-
cas e cultos nesse outro lugar. Esses lugares, que estamos chamando de espago afrodiasporico ou
“Atlantico Negro”, também se fazem afroindigena em sua praxis relacional, ainda que no campo
de culto de dominancia de matriz africana, em especial, dois grandes grupos linguisticos tiveram

grande entrada e participa¢ao na formacao brasileira: os Sudaneses e os bantos.

Assim, em diversas cidades brasileiras, sobretudo na segunda metade do século XIX, surgi-
ram grupos organizados que foram se recriando e originaram as atuais religides afro-brasileiras: as
umbandas, os candomblés, o Tambor de Mina no Maranhao, que depois se expandiu até o Estado

do Para, o batuque no Rio Grande do Sul e muitos outros.

Nesse contexto, os bantos sao tidos como o grupo mais antigo que chegou em Pindora-
ma, bem antes dos Fons e dos Iorubas, apesar de mais adaptados que esses grupos e ja falantes
da lingua portuguesa, também vivenciavam o catolicismo popular, ainda assim, nao tinham tanta
passibilidade para uma vida sem racismo, sendo considerados africanos, negros ou mestzos, ou seja,
impuros, ficando a margem da sociedade e, muitas vezes, perseguidos. Ainda que sendo brasileiros
e africanos a0 mesmo tempo, a questao da dupla consciéncia que bem aponta Paul Giroy (2001)

também ja era acionada por esses sujeitos.

Afinal, enquanto africanos meridionais que eram, as suas tradi¢des remanescentes os dire-
cionaram para o reconhecimento e os levaram a cultuar os antepassados, os que na Africa banta
estavam fixados na terra. Assim, cada aldeia tinha seus préprios ancestrais como parte integrante
do seu territério geografico e que usualmente nio se destertitorializavam para outros lugares. F
nesse sentido que a consciéncia de serem brasileiros fazia com que se sentissem e se reconhecessem
também na ancestralidade genuinamente brasileira, o indigena ou caboclo. E dessa necessidade de
culto ancestral da nova terra e do sentimento de perecimento dos ancestrais, passam a ligar-se assim
em Abya Yala, que lhes acolheram nas trilhas do novo territério, em que o dominio é dos povos
nativos. Entao, os bantos e seus descendentes criaram o candomblé de caboclo, muito conhecido

na Bahia, o qual louvava os espiritos dos indios ancestrais (PRANDI, 2008, p. 35).

Em todo Brasil, em qualquer lugar, observa muito bem Prandi (2008), que se manifestasse
o culto as divindades africanas, havia também grupos ou agrupamentos locais que praticavam a
adoragao aos espiritos desencarnados, sendo negros, indigenas ou brancos considerados guias, em

especial, sob influéncia também do kardecismo.

Sendo assim, a emersiao da entidade cabocla* nas comunidades de matriz africana vai sendo
colocada direta ou indiretamente como um reconhecimento dos guardides e guardids originarias
dessas terras, que se manifestam com sentido e perspectiva propria para cada lugar que vivenciam

essas denominacdes religiosas caboclas. Assim como a concep¢ao dos espiritos louvados, também

* Diferente do entendimento que se tem do sujeito chamado “caboclo” oriundo de comunidades tibeitinhas, sendo
considerado assim um ribeirinho que pode ter ou nao o entendimento e a pratica dos cultos caboclos no campo da
afrorreligiosidade ou de uma pajelanca cabocla da sua prépria matriz ribeirinha.

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

19



20

)V V(W)Y ,’-H

ha diversas variagoes de entendimento, como o leitor podera observar no proximo tépico sobre
a diversidade e a riqueza identitaria e cultural do termo caboclo e suas experiéncias nas diferentes

tradicOes abordadas.

E fato que essas manifestacdes caboclas, em diversas religides de matriz africana, em Per-
nambuco, na Paraiba, na Bahia ou mais ao Norte do pafs, em especial, o0 Maranhido e o Para, se
configuram com uma real proximidade as religides indigenas. Tal aproximagcao ¢ validada e verifica-
da pela presencga de matérias-primas em seus rituais, a citar: o tabaco, o tauari, a cuia, bem antes da
entrada das transnacionais do fumo, a exemplo da Bahia que se tornou referéncia na venda desse
fumo e os charutos muito usados pelas entidades caboclas (PRANDI, 2008, p. 36-37).

Nesse espaco afrodiasporico, saberes indigenas ja se articulavam com saberes africanos, nem
sempre organizados em torno de cultos religiosos definidos como a umbanda, tambor de mina e
candomblé. A exemplo, a pajelanca cabocla, que tem uma origem indigena e o seu fluxo esta muito
vivo na capital do Para, Belém, que possui um mercado de ervas onde a maioria das erveiras ven-
dedoras sao curandeiras ou praticam a chamada pajelanga cabocla; a qual é ligada também as ben-
zedeiras e possuem uma certa influéncia do catolicismo popular (FIGUEIREDO, 20082; MAUES,
2008, p. 121-122).

A pajelanca e a encantaria amazonica se revelam como campo de confrontos culturais desde
os fins do século XIX e inicio do século XX. Nessa perspectiva, Figueiredo (2008b) vai nos mos-
trar: ““(...) uma longa histéria de exclusao da pajelanga do léxico médico da Amazonia através de
uma perseguicao dissimulada que mescla aliancas e conflitos entre os proprios pajés e os esculapios
oficiais” (p.61). Sendo assim, essa pajelanca cabocla foi perseguida, posta a margem e oprimida
pelo aparato policial da época, entdo firmava suas trincheiras na cidade ou nos sertdes amazonicos
sabendo se posicionar no ambito da disputa simbdlica para consolidar seu espaco de resisténcia a
partir dos seus rituais de curas. Diferente da medicina legal, uniformizada e “farmacolégica”, os
pajés caboclos ou pajés caboclas’ atuavam junto aos seus guias espirituais, alguns chamados “os ca-
ruanas”’, ou ainda com outros encantados das dguas, da terra ou do ar. Eles benziam, davam banhos

de ervas e acolhiam por dias seus pacientes em suas cabanas.

A Umbanda, de todas essas manifestagoes religiosas que passam a se organizar em comu-
nidades e ainda de forma muito marginal, assim como os quilombos, foi a religido oficialmente
organizada mais recente quando comparado ao Candomblé e ao Tambor de Mina, ambas tém suas
origens formativas em meados do século XIX. No caso do Tambor de Mina, em Sao Luis, podem
ser localizadas duas casas tradicionais, as quais foram fundadas por africanas de “nag¢bes” origina-
rias na Africa e escravizadas, que sio: a Casa de Mina Jeje ¢ a Casa de Nagd. Tais casas serviram
como referéncia para outros terreiros de Tambor de Mina na cidade de Sio Luis-MA, elas foram
fundadas ainda em meados de 1800. A casa de Mina Jeje ¢ um terreiro que se cultua apenas os vo-
duns, as entidades divinas oriundas do antigo reino Daomé; 14 nio se cultua orixas e/ou caboclos
em seus tituais. E a casa de Nag6 que imprime um maior reflexo para maioria das casas de Tambor
de Mina em Sio Luis e outras cidades do Maranhao, pois, nessa casa, seus iniciados dangam com
orixas e caboclos (NUNES, 2018).

E sabido ainda, por meio de informacées do pesquisador e fotégrafo Pierre Verger (1986a),

que a rainha daomeana Na Agontimé, vendida como escrava aos negros do trafico do atlantico en-

> Os caboclos referidos tratam-se daquela categoria de individuos resultante do processo de colonizacao e desagre-
gacio das sociedades indigenas, e que partilha padroes culturais semelhantes, como a forma de explorar os recursos
naturais e suas crencas no ambiente encantado.

Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




tre o final do século XVIII e o inicio do XIX, teria fundado a Casa das Minas. Tal apontamento

especulativo de Verger, Cavalcanti denomina de a “Saga de Na Agontimé” e envolve uma nar-

rativa mitica que busca dar conta dos vazios irreversiveis, violentos traumas e siléncios seculares

(CAVALCANTI, 2019).

A Umbanda, fundada em 15 de novembro de 1908, por Zélio Fernandino de Moraes, nasce
e torna visivel, a principio, a sabedoria dos povos tradicionais escamoteados e maltratados por
colonizadores do tempo mercantil ao capital. Muitas “entidades” caboclas ja atuavam nas chama-
das macumbas de norte a sul do pais, na pratica de cura, limpeza, nos ritos de prosperidade e até
de amor. A partir de sua fundacao, a Umbanda, no Estado do Rio de Janeiro, no inicio do século
passado, passa a se compor de forma plural e mais unificada, aglutinando muitos espagos que ja se
manifestavam com as entidades caboclas, s6 que, dessa vez, sofrendo influéncias do kardecismo, no
sentido de dirimir os principios morais, éticos ou a ética da religido afro-brasileira, seja ela africana
ou cabocla. A umbanda nasceu tendo como base central a matriz africana (preto velho- orixas) e a

matriz indigena (os caboclos).

Contudo, a colcha de retalhos sociais que configuram o mosaico nacional da cultura afro-bra-
sileira cada vez mais se diversifica e amplia as figuras regionais e representativas, geralmente margi-
nalizadas no decorrer de suas trajetorias. Nao a toa, nesse panteao simbolico do indio desbravador
e valente e na outra ponta da base do triangulo, o sabio e tolerante preto velho, surgiu o caboclo
boiadeiro. Vejam s6 o que o Reginaldo Prandi (2008) vai dizer: “O boiadeiro ¢ representagiao mitica
do sertanejo nordestino, o mestigo valente do sertao. E o bravo homem acostumado a lidar com
o gado e as agruras da seca, simbolo da resisténcia e determinagdo” (grifo nosso) (p. 41). Esse
pesquisador também vai nos lembrar de outra figura social, “o marinheiro”, representando aqui o
navegante desbravador do mar que, num pais de viagens de longas distancia, necessitava desse indi-
viduo extremamente valoroso. Dai, inicia-se na umbanda o culto aos marinheiros, que pode ainda
representar mobilidade, direcionamento, inovag¢ao, capacidade de adaptagao em cenarios diversos
deste importante desbravador, sendo que, no contexto cultural e social da umbanda, é um simbolo

de resisténcia.

A Umbanda consegue ainda aglutinar, em cenarios diversificados e regionais do pafs, em am-
bientes urbanos, geralmente periféricos, variados sujeitos sociais, frequentada, especialmente, por
negros pobres, ribeirinhos que moram nas cidades, brancos da classe média, dentre outros. Sem
contar a capacidade da Umbanda de reunir, como vimos rapidamente acima, num unico panteao,
entidades espirituais de variadas origens. A Umbanda se faz, assim, representante da diversidade, ao
passo que busca reunir a sua divina trindade “caboclos, pretos e erés” a partir de seus papéis rituais,
sem contar as outras linhas acopladas nessa piramide, a lembrar da linha dos malandros, a linha
dos baianos ou sua banda de esquerda, os Exus de lei, masculinos e femininos (as pombas-giras),
ainda mais marginalizados que as outras representagdes arquetipicas da cultura popular brasileira

no pantedo da Umbanda.

2. Manifestagdes das Entidades Caboclas na Memoria Oral Coletiva em Quatro Tradigoes
de Matriz Africana: Instituto Nangetu (Candomblé de Angola); Instituto Bamburusema de
Cultura Afro-Amazoénica (Candomblé Angola); Aqueleoma (Tambor de Mina) e Terreiro
de Cabocla Herondina (Umbanda)

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

2l



22

\/

U

“Naquela aldeia mora uma cabocla dizem que ¢ homem, mas ela é mu-
Iher/ E a cabocla Ita/ Da pena cinzenta, mora na aldeia de Tapindaré

Ogum ja, venceu ja, venceu ja, venceu/ Ogum vem de aruanda/ Quem
lhe manda ¢ Deus

Oh, Herondina. Oh, Herondina, oh, nio me toque e ndo me burla. Oh,
eu estou na ponta de agulha/ Oh, Herondina/ Muitos trabalhos eu tenho dado/
Muitas correntes tenho quebrado

Caboclo da Pedra Preta, ele gosta de ver tinir / Se ndo gosta de Umbanda,

o que vem fazer aquir’.

Beatriz Nascimento (1985) fundamenta o debate historico dos tempos largos do Atlantico
afrodiasporico, que alicerca o processo de formagao das diversas comunidades dos povos de ter-
reiro de matriz africana em suas memorias recentes, alcan¢ando os tempos em que as primeiras
manifestagoes dos cultos aos orixds comegam a se territorializar nas comunidades quilombolas.
Como bem observou a autora, essas manifestacdes compunham muitas das origens das primeiras
comunidades de terreiros, a exemplo dos quilombos de nossa senhora dos Mares e do Cabula que

eram regidos pela religiosidade iorubad, ainda em meados do século XVIII.

Neste topico, vamos nos centrar nas narrativas orais de quatro tradi¢des, por meio de suas
sacerdotisas e sacerdotes: Mametu Nagentu, representante do Instituto Nagentu, pertencente ao
candomblé de nacao Angola; Mametu Muagilé, representante do Instituto Bamburusema de Cultu-
ra Afro-Amazonica, também pertencente ao candomblé de nagao Angola; Pai Alexandre do Aque-
leoma, pertencente ao Tambor de Mina; e Mae Juci do Terreiro de Mae Herondina, pertencente a
Umbanda.

Os relatos nos trazem as visoes, significados e como se manifestam as entidades caboclas
nessas tradicdes de matriz africana, o que vai em dire¢ao ao que foi apontado em alguns estudos
antropolégicos reportados acima. Em primeiro lugar, sera realizada uma analise do relato das vi-
véncias de Mametu Muagilé, a qual aceitou repassar seus conhecimentos sobre o assunto, através

de sua oralidade, como mostra a Figura 1, abaixo.

Figura 1 - Entrevista com Mametu Muagilé

Fonte: Alanna Souto Cardoso; Selma Brito e Leila Leite, novembro de 2019.

¢ Pontos cantados que se manifestam, conforme as especificidades de suas unidades politicas.

Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



- ey 3

NN\

Em primeiro lugar, Mametu Muagil¢ afirma que os caboclos fazem parte de uma linha do

*“O‘,,-'(C._( 'fo\'@'(o\vhv’o\v

Candomblé Angola que faz reveréncia nio somente ao indio encantado’ ou ao mestizado indigena

da mata que se encantou, pois, como ela mesmo vai dizer, “nem todo caboclo ¢ indio™:

Vou falar agora de nossas entidades, dos caboclos. Da nossa experiéncia
dentro do candomblé. Eu aprendi com meu pai que existe ...e que os caboclos
todos sdo brasileiros...brasileiros mesmo. Sdo os espiritos dos indios que se tot-
naram espirito de luz para incorporar e chegar na plenitude. E incorporar na nos-
sa matéria. E de muitos negros que se foram. E, também, vieram como espirito
de luz. Nem todo caboclo ¢ indio. Nem toda entidade que a gente incorpora é
indio. Tem boiadeiro, capangueiro, gentileiro...Outros capangueiros, também, sao
caboclos. (Mametu Muagilé, 11 de abril de 2020)

Nessa concepgio da tradi¢ao angoleira referida acima por Mametu Muagilé, pode ser visua-

lizada através da imagem a seguir.

Figura 2 - Caboclo

Fonte: IBAMCA, sem ano.

Além disso, essa perspectiva de Mametu Muagilé também corrobora com a de Mametu Na-

gentu, em sua entrevista (Figura 3):

7 Encantado ou encantada sio aqueles que atravessaram para uma espécie de um outro plano que nio o terreno, mas o
do mundo maégico da natureza; logo, nio morreu, a memoria popular racial diz que se encantou.

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

Ly

’ p

23

»




WA o

&

Figura 3 - Entrevista com Mametu Nangetu

Fonte: Alanna Souto Cardoso e Selma Brito, dezembro de 2019.

Mametu Nangetu trata da diversidade da representatividade das entidades caboclas no ambi-

to da tradicao ligada ao caboclo Mavambo da sua raiz Bantu:

(...) entdo, a gente quando passa por uma inicia¢ao nas tradicdes Bantu e nas
tradicdes Angola. A gente inicia...tem um petfodo de resguardo que sio trés meses
de kelé ... Mais os preceitos e de andar de branco um ano e sempre de preceito,
sem fazer certas coisas, inclusive ser manifestacio de Mavambo, | Isila?] e caboco.
Com um ano de iniciado é que gente vai fazer a festa de ano da pessoa que ja vai
pagando suas obrigacGes de ano e vem o caboco que é o mensageiro das pessoas,
da Na¢ao Angola...¢ o caboco que trabalha...¢ o caboco que da passe...¢ o caboco
que também tira Eb6, mas nio estou dizendo que nds somos preparados ... nés de
tradicdo de matriz Africana somos preparados para também fazer esses trabalhos
sozinhos...a partir do momento que tomamos nosso | Kijingo?| , [ Deka?] , [Oié?]
a gente ¢ preparado para , também, fazer esses trabalhos que necessariamente
nao precisa estar manifestada ou incorporada com o caboco Mavambo, mas tem
pessoas que gosta, fala com caboco, gosta de receber aquela energia do caboco...e

entdo a gente assenta os cabocos...entio a gente bantu...nés bantu a gente tem o

24 Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




Inkisse Tempo que ¢ nosso Rei. Entdo as pessoas que sio de outra tradi¢do para

chamarem caboco que eles nao tem...eles tem que fazer o assentamento do Inkisse
Tempo que ¢ 0 nosso rei para poder chamar os cabocos. (Mametu Nagentu, 12
de abril de 2020).

Das narrativas das entidades caboclas dessas duas comunidades de tradigio Angola, ambas
trazem seus modos de pensar, alimentar e vivenciar essas manifestagdes, conforme a orientagao
das Mametus das casas. Cada uma delas tem um olhar bantu e afro-brasileiro na relagio com suas
“incorporagdes” e iniciagdes caboclas. Mametu Nagentu, por exemplo, vai dizer que as entidades
caboclas sdo representacoes das energias da natureza e estio diretamente ligadas aos elementos da

biodiversidade:

Entio com um ano nds fazemos assentamentos dos cabocos, sacraliza-
mos, fazemos a festa com cabana, com reza, chamamos o caboco para o saldo
para ele se manifestar e dizer quem ele é..através dos canticos. Mas assim..o
povo Bantu cultua muitos deuses da natureza, por exemplo os cabocos da mata
que representa as matas. Os cabocos das aguas, os marujos, os boiadeiros. E essa
representacio para nés Bantu tem esséncia da Natureza porque nés Bantu nao
cultuamos divindades ancestrais, a gente cultua a propria esséncia da Natureza.
Por exemplo, Cavungo, Obaluayé, a terra...Yansa ¢ o vento, Baburecema ¢ o ven-
to. Nani ¢ a lama. E a que moldou o homem, fez o homem...Oxdssi, Mutalam-
bo, Kabila, esses santos da mata...sio a propria esséncia da mata da Natureza...
Iemanja, Mikaia é a agua salgada. Dandalunda ¢ a agua doce. Entdo Lemba é o
nascer do Sol e Lebanfuranga é o entardecer... Lebafuranga é o mais novo, ¢ o

entardecer, o Sol ja...o mais velho ¢é o clarear do dia... (Mametu Nagentu, 12 de
abril de 2020)

Na narrativa acima, Mametu Nangetu demonstra-nos como se da os ritos de inicia¢ao, ma-
nifestagao cabocla e seus elos com a natureza, daf a importancia dessas comunidades serem reco-
nhecidas nao apenas pelas suas religiosidades, ou enquanto religido, mas também enquanto comu-
nidades tradicionais® que demarcam relagdes especificas com a natureza e de praticas espaciais do
culto caboclo do candomblé; que se diferenciam entre si, a citar o culto na Umbanda e no Tambor

de Mina que seguem suas percepgdes proprias.

[...] Teve a Jurema af sim ele veio vestir a roupa dele que ja estava pronta que
preparamos para ele, pois ele vinha de qualquer maneira, nés fomos buscar o cabo-
clo na mata, af que ele veio com as amarras, porque a nossa identidade para caboclo
dos iniciados no santo é as amarras, né. Ver que em um terreiro de candomblé
quando os filhos vao fazer samba de caboclo eles vém tudo amarrado essas pegas
amarradas ¢ a identidade dos iniciados [...| (Mametu Muagilé, 11 de abril de 2020)

Para Mametu Nangetu, as manifestacdes caboclas siao for¢as da natureza, sobretudo, que fa-
zem referéncia as cosmologias e entes da natureza dos antepassados indigenas que se miscigenaram

com povo bantn que nessas terras chegaram:

# Ver: Souto Cardoso, Alanna. Povos de tetreiro sdo comunidades tradicionais? In. https://www.semeadura.net/news/
povos-de-terreiros-sao-comunidades-tradicionais /

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

25



O=F2" M

PO O 2
NN NCNG il

O povo Bantu chegou primeiro no Brasil quando ele chegou aqui, ele

encontrou os povos indigenas, entdo nés se misturamos muito... entao muito dos
nossos caboco, indio Tupinamba, Rompi Mato... sio tudo dessa unido entre o
povo Bantu e o povo indigena. Entao acho assim, por exemplo, essa esséncia do
caboco vem muito também dessa mistura do Povo Bantu com o povo indigena.
(Mametu Nagentu, 12 de abril de 2020)

Essa reveréncia aos caboclos, enquanto genuinos brasileiros que se manifestam, seja enquan-
to uma energia dos entes da natureza, como bem orienta Mametu Nagentu, mas também enquanto
manifestacao de espiritos ancestrais de multiplas linhagens — seja de pena maraca, seja da linhagem
dos boiadeiros, dos malandros, dentre outros — demonstra o panteao da Umbanda, que vivencia
Mie Juci, mae de umbanda ha mais de 10 anos; também iniciada no Candomblé Ketu, preparan-
do-se para ser Yalorixd. Logo, como ela diz na entrevista realizada (Figura 4), que trata-se de uma
juncdo de saberes que nao se conflitam, muito embora demarquem seus territérios comunitarios

tradicionais especificos.

Figura 4 - Entrevista com Mae Juci

Fonte: Alanna Souto Cardoso, outubro de 2021.

Nesse sentido, Mae Juci traz em sua perspectiva, diversa do entendimento da manifes-
tagcao cabocla, quando organizada no seu terreiro de umbanda, vivéncias dos caboclos em sua
diversidade e fora dos contextos mais hierarquicos do Candomblé, no qual é yaws. E 14, no
contexto do Candomblé Ketu, é outra experiéncia, mas que nao impede e nem retira dela as

entidades caboclas da Umbanda, comunidade que ela também faz parte. Para Mae Juci:

(...) eu sempre ouvia falar quando a pessoa faz o candomblé o caboclos

da umbanda nio vem mais... quando a pessoa inicia no candomblé ndo pode

26 Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



receber o caboclo da umbanda. Bem, no meu caso, o meu Babalorixa disse

para mim: ‘olha, minha filha, eu ndo posso tirar o que vocé ja nasceu com
cles’. Entdo eu fiquei um tempo de preceitos por conta do orixa, depois a
Dona Herondina continuou vindo normal, o seu Zé Raimundo, a Dona Ma-
riana, todos os caboclos que eu recebo eles continuaram vindo e continuam
vindo. E nasceu mais uma energia que ¢é tdo forte quanto que é o seu Guarani,
que disse assim: ‘¢ a representacdo do orixd na nossa vida’ porque o orixa ele
nao fala. O orixd ele se comunica de uma outra forma. No6s temos caboclo.
O meu pai tem o caboclo dele, o seu Lirio Verde, e eu tenho o seu Guarani
que recebo 14 na minha casa de Ketu onde estou sendo preparada para um
dia receber minha cuia de Axé e levar os saberes 1a para onde a gente estd
fundando a nossa casa de Candomblé, que ¢ em Cotijuba...”. (Mae Juci, 4 de
dezembro de 2020)

Assim, para mae Juci — que vivencia em seu cotidiano os caboclos de Umbanda em dias
de Umbanda e os caboclos dos dias de “gira de caboclo” do Candomblé Ketu, ambos os cultos
se ligam ao elo das africanidades trazidas dos navios negreiros — “n6s somos os resguardado-

res, os guardadores e os responsaveis pela manuten¢ao dos saberes”.

(...) eu aprendi com o decorrer do tempo que esses ensinamentos eles
estao dentro de nés . Eles sdo saberes dos nossos ancestrais. Eu aprendi que
a Dona Mariana que eu recebo, a Dona Herondina que recebo, a Dona Jarina,
o Seu Z¢é Raimundo, o Seu Zé Pelintra, Dona Cigana, eles sao nossas enet-
gias ancestrais que estdo dentro de nos... por isso que a gente fala assim eu ja
nasci com isso, quando a gente ¢ de umbanda... (Mie Juci, 06 de dezembro

de 2020)

Sendo assim, para a Umbanda, diferente dos candomblés, o culto aos caboclos e as ou-
tras entidades espirituais “humanas”, dentro da diversidade do pantedo que carrega, possui a
influéncia decisiva no dia-a-dia da religido. Contudo, esse fato nao interfere na presenca dos
orixas dentro da Umbanda, que ocupam uma posi¢ao simbolica, significativa e importante

nessa religido.

Os caboclos, independente da introdu¢ido, passaram a ter mais expressividade no Can-
domblé, em especial apds os anos de 1970, a vida de muitos brasileiros, de diversos lugares,
foi mais penetrada pela religido propriamente dos deuses africanos. Apesar disso, conforme
constata Prandi (2008), as entidades caboclas nunca perderam o lugar que ja haviam conquis-
tado por meio de toda uma unidade e modos diversos de suas vivéncias, elas ocuparam e con-

tinuam ocupando a tessitura nacional da cultura afro-brasileira de campo religioso e profano
(PRANDI, 2008, p.41).

Ap6s discorrer sobre a presenca das entidades caboclas dentro do Candomblé de nacao
Angola, de nagao Ketu e dentro da Umbanda, é importante introduzir a conversa a cosmoper-
cepeao (OYEWUMI, 1997, p. 42) dos caboclos dentro da religido de matriz africana Tambor de
Mina, através dos ensinamentos orais repassados pelo sacerdote Pai Alexandre do Aqueleoma,

em sua entrevista (Figura 5).

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

2]



N YO IOMEE N}
NN ol

Figura 5 - Entrevista com Pai Aqueleoma

Fonte: Alanna Souto Cardos e Selma Brito, 01 de fevereiro de 2021.

Nesse sentido, o ponto de partida, em que ele comeca a comentar sobre o assunto aqui
posto, é apresentando a diferenca existente, dentro do Tambor de Mina, entre o encantado e o

caboclo:

Quando a gente fala no caboclo, a gente fala da parte amerindia, do ca-
boclo brasileiro, dos caboclos de pena, pena e maraca, os tuxauas, os flecheiros.
Mas, quando a gente fala do caboclo do tambor de mina, a gente cita o encan-
tado, que nio ¢ esse caboclo de pena. O encantado que vem de onde? De fora,
Africa, Europa, muitos deles até se agregaram, como a gente sabe, nas matas
daqui, largaram seus reinados, largaram suas cortes, seus pares nobres e preferi-
ram se encaminhar pros caboclos brasileiros. Mas existe essa diferenciacao para
nés, do que é o caboclo e do que é o encantado. (Pai Alexandre do Aqueleoma,
01 de fevereiro de 2021)

Diante disso, é possivel perceber que a crenga comumente disseminada de que o encantado
e o caboclo sdo termos referentes a uma s6 defini¢ao, ou seja, que sdo sindonimos, nao é confir-
mada por Pai Alexandre. O sacerdote ensina que, no terreiro de Tambor de Mina, o encantado e
o caboclo se fazem presentes com muita for¢a, mas nao sao iguais. O caboclo, “@ parte amerindia”,
como refere-se Pai Alexandre, sao os ancestrais dos povos originarios desse territério, de Abya
Yala e Pindorama, os qualis ja estavam aqui antes da invasao dos europeus e da vinda forcada dos

africanos por meio do trafico negreiro.

Por outro lado, o encantado, o “de fora” (Figura 6), como foi acima mencionado na fala
do sacerdote, define-se como os ancestrais daqueles que chegaram nesta terra em razao de uma
das circunstancias citadas anteriormente, os que vieram em busca de novos territérios, como os
europeus, ¢ os que vieram forcadamente e foram escravizados, como os africanos. As forcas an-
cestrais dos “@e fora” também passaram a habitar esse espaco muito mais que s6 geografico, mas

também sociocultural e religioso.

28 Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



Fonte: Aqueleoma, Sem ano.

Contudo, para ser possivel o melhor entendimento de quem seria esse encantado e porque o
chamam assim, Pai Alexandre presenteia os leitores e ouvintes com um pouco mais de seu conhe-
cimento, para o qual é preciso estar atento e permitir que o 077 cabega, seja morada de antigo saber.
O sacerdote comenta um pouco mais sobre a defini¢do de encantado dentro do Tambor de Mina,
colocando em roda também conceitos como morte e encantamento, mas aqui os tratando de forma

outra, que nao aquela que costumeiramente vem como pensamento primeiro do senso comum.

Um detalhe também muito importante, quando a gente fala de encantado,
o nome ja diz “encante”, esse encantado ele nio morreu, esse encantado sim-
plesmente se encantou, se encantou por um fendomeno, se encantou por algum
momento, uma situa¢do da histéria da vida dele e esse corpo nunca foi achado,
por esse motivo ele ¢ um encantado, que hoje a gente chama de invisivel. E a
gente o vé quando? Quando ele incorpora no seu médium, que ele se destaca
no seu cantar, que cle se destaca com seus adere¢os, sendo um leng¢o ou uma
toalha, porque o encantado do tambor de mina em si ele nao se paramenta com
cocar, arcos ¢ flechas, como a gente vé em outras nac¢des, os nossos encantados
tem as suas indumentarias proprias, como eu ja citei, um turco, ele usa um belo
lenco no ombro, um codoense, filho de Seu Légua, adora botar o seu chapéu na
cabega, se identificando naquela familia e assim por diante, essa é mais ou menos
a diferenca do encantado para o caboclo. (Pai Alexandre do Aqueleoma, 01 de
fevereiro de 2021)

A partir desse escurecimento do saber sobre o encantado, ¢ possivel perceber a forma como
a religiao afro, mais especificamente o Tambor de Mina, entende a passagem que conhecemos
como morte de modo diferente, pois a dualidade vida e morte nao se encontra estabelecida neste
caso, uma vez que ‘esse encantado ele nao morren, esse encantado simplesmente se encanton”, e, mais que isso,
ele continua vivo e presente dentro dos terreiros e seus festejos, o encantado se faz vivo e provoca

vida nesse espaco de memoria e resisténcia, através de seus cantos, suas dangas e seus aderegos.

Além disso, este encantado nido se apresenta da mesma forma que o caboclo, segundo o
sacerdote do Aqueleoma. O encante nao carrega caracteristicas referenciadas como amerindias em

suas vestes e indumentarias, pois ele, sendo o “de fora”, mesmo que aderindo algumas caracteristicas

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

29



30

e o WA Y ((oP>
C “SECAD] NN

dos povos originarios deste territorio, ainda carrega consigo a ancestralidade e esséncia de sua terra,
o que ¢ refletido em sua maneira de se vestir, de se portar e em seus aderecos, como lengos e cha-
péus. Dito isso, ¢ valido lembrar que o encantado possui ramificagdes dentro da casa de santo, pois,
como bem pontuou Pai Alexandre, “nés temos no Tambor de Mina uma subdivisao de familias”,

e cada encantado apresenta as particularidades da familia que ¢é pertencente.

Entao, ao fazer essa analise mais geral sobre o encantado, sem adentrar nas suas familias e
seus atributos, ja se tem uma maior dimensao do que ele representa dentro do Tambor de Mina,
o significado de sua denominagio, a forma como ele se apresenta neste templo religioso e quais
suas raizes. Entretanto, ainda ¢ preciso redirecionar uma maior aten¢ao ao caboclo, dado que aqui
ja foi estabelecida uma diferenciagao entre os dois, porém nao houve ainda um aprofundamento
na figura caboclo dentro deste cenario. Desse modo, o sacerdote continua sua explanagio, agora,

discorrendo sobre a importancia da presenc¢a dos caboclos brasileiros nos cultos do Aqueleoma.

E a gente nao pode esquecer, logicamente, que quando a parte da nossa
matriz africana chegou aqui nessa terra, essa terra ja tinha dono, que sio os ca-
boclos do Brasil, os caboclos brasileiros, e logico que o nosso culto adentra nisso
ai, por exemplo aqui no Aqueleoma, eu posso falar da minha casa, a gente tem
um ritual que pode se dizer que seja de pajelanca, de pena e maraca, de caboclo
de pena, que nés chamamos de tambor de cura ou simplesmente tambor de ju-
rema, onde a gente chama esses espiritos brasileiros, esses indios brasileiros para
vir curar, para vir consultar, para vir dar passe, atender as pessoas que chegam
com necessidades. Nesse tambor ndo vem somente os {indios, vém as tapuias que
também tem essa deitada nas matas do Brasil, mie d’agua, cobras, surrupiras e
assim por diante. Nao ¢ o forte de nossa casa, como eu ja disse, mas nés temos
essa deitada sim, ndo tinhamos como ndo ter, até porque nds nascemos aqui. Eu
tenho, por exemplo, um caboclo chamado Sete Flechas, que é um caboclo muito
importante na minha vida, que vem comigo de heranca, que era caboclo do meu
pal, que um dia disse que ia passar para mim e de fato aconteceu, entdo hoje o
caboclo sete flechas aqui em casa ¢ chefe dessa linha de cura, chefe dessa linha de
pajé, de maraca, como Dona Jurema, como Seu Tupiagu, sdo esses caboclos que
comandam essa situacdo da parte da terra daqui dos nossos ancestrais do Brasil.
(Pai Alexandre do Aqueleoma, 01 de fevereiro de 2021)

Diante dessa narrativa, um dos pontos que nao pode passar despercebido pelos leitores é
quando o sacerdote afirma “quando a parte da nossa matriz africana chegon aqui nessa terra, essa terra ji
tinha dono, que sao os caboclos do Brasil/”. Essa demarcagao ¢ valorosa, porque, a principio, o Brasil foi
por muito tempo tratado pela historia como terra sem dono, como territoério que precisava ser
descoberto e ocupado, quando, na verdade, esse chio ja pertencia e sempre pertenceu aos povos
indigenas. Essas matas ja eram habitadas muito antes da invasao fantasiada de descobrimento, es-
sas aguas ja possufam e movimentavam vida antes das grandes navegagdes. Logo, em meio a essa
conversa sobre didsporas afroindigenas, faz-se necessario recontar essa parte do passado para que

se entenda o presente.

Outro apontamento feito acima pelo Pai Alexandre foi sobre os servigos que os caboclos sio
responsaveis quando eles sio chamados, citando trabalhos como cura, consulta, passe e atendimen-

to as pessoas que chegam com alguma necessidade. Nesse contexto, é possivel observar a presenga

Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




da cultura e ancestralidade indigena pulsante, ainda hoje, também nos terreiros, uma referéncia

direta a pajelanga, a0 conhecimento da medicina tradicional, a sapiéncia repassada sobre as plantas
e, por fim, a resolugdao de problemas e necessidades através da cura do corpo e do espirito. Esta
ancestralidade indigena vai ao encontro dos conhecimentos tradicionais dos povos africanos na di-
aspora, soma com a sabedoria dos pretos velhos, com os rituais de cura herdados da ancestralidade

africana, formando essa diaspora afroindigena.

Sendo assim, ap0s a analise da presenca dos caboclos e dos encantados no Tambor de Mina,
observando as forgas da “parte amerindia” agindo em conjunto com as forgas dos “de fora”, é inegavel
a existéncia do sincretismo dentro do terreiro e, em relagao a esse assunto, Pai Alexandre pensa da

seguinte maneira:

Para deixar claro, o sincretismo é emparelhado para nés, mas nés temos
sim o nosso dialeto, nds temos sim 0 nosso canto africano, o Tambor de Mina
tem sim os dois pés na Africa, que fique bem claro isso, que nés somos povos
de matriz africana, o nosso culto tanto do Maranhio, quanto aqui do Para, que
mesclou, que juntou, nés somos sim de matriz africana. Agora, essa questio do
sincretismo ¢ muito forte, até o caboclo, até o encanto, ja que ¢ disso que nos
estamos falando, ele também tem o seu sincretismo, como por exemplo Pedro
Boji, que é Pedrinho que é carinhosamente chamado, ele ¢ devoto de Sao Pedro,
nbs temos outros encantados, como Seu Expedito de Légua, comemora-se no
dia de Santo Expedito, e assim vai. (Pai Alexandre do Aqueleoma, 01 de fevereiro
de 2021).

Diante desse relato, pode-se perceber que ha a consciéncia da presenca forte do sincretismo
dentro das religides de matriz africana e que, pelo menos nas falas destacadas, esse fator nao ¢ visto
como algo ruim, mas como um contato inevitavel entre os povos que ocupavam e habitavam esse

territério, tornando-o uma diaspora afroindigena.

CONSIDERACOES FINAIS

3. Mies Africas em Abya Yala, o Reconhecimento da Ancestralidade da Mize Terra
Pindorama/ Pachamama e Suas Encruzilhadas Ancestrais Territoriais e Outras Relagdes
Afroindigenas

Ocorre a miscigenacao cultural, que é a mistura do africano com o brasilei-
ro. Os indios se manifestam, dentro do culto africano, porque nés cantamos para

os Inquices, as divindades, que vem dentro da nagao angola”, explicou o Pejigan

Paulo Aratjo. Festa dos Caboclos, na casa Kwe Ot6 Sindoya, nacio Jeje Savalu,

Santarém, Para, Amazonia (Fonte: https://¢gl.globo.com/pa/santarem-regiao/

ca-de-bandeira-em-santarem.ghtml)

Nos dias de festa de caboclo, as liturgias que sdo feitas em linguas africa-
nas dio espago ao portugués que os indigenas aprenderam durante o processo
de catequizagdo. Os barracdes sio enfeitados com bandeirolas e penas com as

cores da bandeira do Brasil, sem falar no samba. O caboclo é um ser que quebra

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

3l



»

-

WAONEN NI\
AV AYAYAY,

as hierarquias religiosas.”. Referente ao feriado de 2 de julho na Bahia. (Adroaldo
Platico, zelador do Unzé Maiala, da continuidade ao legado da mae no culto).
(Fonte: https: i i
clos/. 02/07/2021)

Os processos historicos de engajamento politico dos povos de terreiro de matriz africana
passam a organizar-se, inclusive de forma organica e legal, para combater as invasGes em seus
territorios e violéncias a seus filhos de santo e, assim, fazendo valer nao apenas suas religiosidades
e o seu direito ao culto, mas também seu protagonismo politico e suas estratégias espaciais para
demarcar suas formas de vida fora das suas comunidades tradicionais e na ocupag¢ao do espaco do
poder publico’.

Nessa direcao, as manifestacoes das entidades caboclas, em suas diversas tradicoes de matriz
afro-brasileira, sao também um demarcador politico e de reconhecimento dos povos da terra e do
legado dos antepassados indigenas para com seus descendentes, que renasceram em territorios
africanos e passam a assumir nomes iniciaticos que fazem referéncia, sobretudo, ao descendente
indigena encantado que pode se manifestar de diversas formas, conforme as especificidades das

origens das “Nagoes” africanas que sao alimentados.

Na Amazonia, as entidades caboclas que vém desse repertério dos antepassados indigenas
estao muito ligadas aos trabalhos de pena e maraca, das entidades ajuremadas, de limpeza e de com-
bate de demandas de energias e magias negativas para prejudicar determinada pessoa. Praticas essas
que, no Brasil, antecedem a Umbanda, os Candomblés, e outras unidades politicas afro-brasileiras,
e se manifestam também no pantedo da chamada “pajelanca cabocla™’, que se fizeram presente,

sobretudo, ainda nas origens das comunidades ribeirinhas.

Nesta perspectiva, a pajelanca indigena e a pajelan¢a cabocla ndo sio consideradas religides,
mas praticas de curandeirismo, ou melhor, de medicina popular. A pajelanga indigena se diferencia
da pajelanga cabocla por se organizar no ambito de uma unidade politica étnica definida. Contudo
para as comunidades indigenas do Baixo Tapajos, algumas eram consideradas comunidades cabo-
clas ribeirinhas até 1998, a pratica de pajelanga pode ser muito parecida com a propria pajelanga que
se pratica com as comunidades ribeirinhas e a encantaria invocada fora dos territorios indigenas
reconhecidos pelo Estado Nacional. Muitas vezes, as oragdes catdlicas se misturam com cantos
para benzimento, uso de elementos da natureza, amuletos para proteger de espiritos desencarnados
e encantos do rio. Ja a pajelanca cabocla apesar de herdar muito dos conhecimentos dos tradicio-
nais indigenas, transcende as fronteiras do campo étnico cosmoldgico da pajelanga indigena, por se
organizar a partir de fundamentos de outras relagoes sociais que incorporou crengas, tais como a
kardecista, a africana e do catolicismo popular RODRIGUES ez a/ 2014; MAUES, 1994).

? Sobte o0s processos politicos dos povos de terteiro e suas formas de atuacio na cidade de Belém, vejam a tese de
doutoramento: BRITO, Selma de Sousa. A% Oxald vai a guerra: protagonismo politico ¢ modos de atuacio das Communidades Tra-
dicionais de Matriz Africana na esfera pitblica da Cidade de Belén-PA / Selma de Sousa Brito. 2019.

1% Sobte Pajelanga cabocla, segundo Maués (1994), fundamenta-se na crenga nos "encantados" que sio aqueles setes
invisiveis que se apresentam ao longo dos tituais em transe no pajé que ¢é a figural central da sessdo de cura. Tal pratica
¢ muito observada ao longo da Amazoénia estuariana. Os habitantes desse local sio chamados ribeirinhos. Classificados
enquanto mesticos em sua etnicidade, praticam extrativismo e manejo de recursos florestais e aquaticos, bem como
da agricultura em pequena escala. Grande parte de seus conhecimentos sobre a sociobiodiversidade sio heranca do
legado dos antepassados indigenas os quais utilizam as florestas de varzea como fonte de alimento e moradia desde
a época pré-historica. Ver ainda: FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: a pajelanca, feiticaria e religides
afro-brasileiras na Amazonia. Belém: EDUFPA, 2008b.

3? Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



Finalizamos esse ensaio demonstrando, sobretudo, a interculturalidade e a diversidade de en-

tendimento que as tradi¢des de matriz africana detém concernente as entidades espirituais “cabo-
clas”, sobretudo, na Amazonia tio marcadamente indigena quando se referem aos cultos de curas
de pena e maraca, os quais sao recriados nas diversas tradi¢cdes, nao somente nas religides de matriz
africana consultadas para o didlogo das etnografias construidas acima. Nao obstante, a encantaria
que atravessa todas essas tradi¢oes encontrando focos de encantados também alimentados, tanto

pela pajelanca indigena quanto pela pajelanca cabocla, a exemplo das juremas encantadas.

Nesta dire¢ao, por meio dos estudos diasporicos dos povos afro-brasileiros, a luz da percep-
¢do da situagdo histérica que demarca uma etnografia dos povos de terreiro, o que deve ser melhor
colocado por meio de um projeto de histéria oral mais sintonizado com uma filosofia da oralidade,
que deve ser feita por meio de um novo mapeamento do passado pelo escurecimento das tradi-
¢Oes orais, em que os intelectuais com pertencimentos nessas comunidades tradicionais de matriz
africana podem reescrever seus passados, reocupar o tempo-espaco de tudo aquilo que foi escrito
e inscrito sobre eles, desde as fontes coloniais do Tempo-Estado versus Tempo-Tradi¢ao. Afinal,

como bem diz Mae Juci do terreiro de Cabocla Herondina:

(-..) Os nossos deuses nao se desligaram de n6s. Entio os povos tradicionais
de matriz africana ndo se desligaram de seus deuses, nés nao desligamos nunca de
Yansa... n6s nao nos desligamos de Yemanjd, nés nao nos desligamos de Oxum,
de Xango, de Oba, nossos antepassados muito pelo contrario, guardaram esses
segredos a 7 chaves, apanharam dentro das senzalas dos seus senhores, porque eles
foram arrancados de Africa e colocados presos no Navio, mas eles trouxeram es-
ses segredos e permaneceram guardados por muito tempo, as louvagdes que eram
feitas... entdo tudo isso que aconteceu que ¢ sé um episédio muito doloroso, mas
¢ s6 um episodio, pois a gente fala que a nossa ancestralidade nao é somente o
escravismo que foi imposto a nés, a nossa ancestralidade ¢ bem maior porque esse
resguardo da cultura, da tradicao, da troca de saberes, da oralidade, ela permanece
¢ isso precisa ser dito... precisa ser dito que a escraviddo trouxe para o Brasil nio s6
a dor, mas trouxe também a cura, porque os nossos ancestrais também guardaram
esse segredo, da cura, da sabedoria dos orixds, da cura e da sabedoria dos caboclos
que foram trazidos, dos caboclos angolanos que a gente fala vai ter samba de cabo-
clo porque o terreiro se abre para dangar, para cantar, para comemorar toda cura,
toda sabedoria que foi trazida para ca... ¢ muito esquecida, porque, claro, a dor da
senzala foi maior que qualquer coisa, a dor de perder milhares, centenas na travessia
¢ inesquecivel, mas essa trazida também, junto com o navio negreiro vieram os sa-
beres que nés somos os resguardadores e os responsaveis pela manuten¢io desses
saberes. ( Mae Juci, 04 de dezembro de 2021)

A constru¢ao de um mapa filoséfico afrodiasporico e afro-brasileiro revisita a memoria oral
coletiva que caminha, sobretudo, junto com um movimento de histéria oral no entendimento dos
modos de pensar das cosmologias dos povos de matriz africana que aqui chegaram. Afinal, o enun-
ciado acima de Mae Juci é uma questao epistémica fundamental, ja que durante o periodo escravista

e colonial se constituiu a negagao intelectiva dos povos africanos e seus descendentes.

A tradigao oral é a grande escola da vida, conforme orienta Amadou Hampaté Ba (2010),

essa tradicdo direciona seus membros sempre pela sua recuperagiao e relagoes em todos os as-

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

33



34

)\'f\' o v@.

pectos, pois, quando acessada, retira o véu da visao obscurantista daqueles que a veem de forma
caotica e ultrapassa a mentalidade cartesiana acostumada em compartimentar o conhecimento. Ja
que a tradi¢do oral, de fato, ¢ vida em sua totalidade em que a matéria nao esta dissociada do es-
pirito. Consegue estar em conformidade com o sagrado e com o profano, em comunicagao com
sua comunidade e suas aptidoes humanas. “Ela ¢ a0 mesmo tempo religido, conhecimento, ciéncia
natural, iniciagao a arte, historia, divertimento, recreacdo, uma vez que todo pormenor nos permite
remontar 2 Unidade primordial.” (HAMPATE BA, 2010, p. 169).

Sendo assim, tais retomadas do espago (social) histérico, por uma investigagao que faga uma
outra leitura da producdo do conhecimento histérico, filosofico, etnografico e do patrimonio cul-
tural, ajuda a construir novas metodologias para a reconstru¢ao desse passado no ambito do tempo
presente desses povos na atual contemporaneidade, enquanto um projeto de pesquisa e ensino
para seus pesquisadores e pesquisadoras comunitarias, refor¢ando, assim, um campo epistémico
mais inclusivo e étnico-racial, além disso, um campo fortalecedor a capacitagao dos professores das
escolas comunitarias em comunidades de matriz africana, quilombolas, povos de terteiro e/ou das
escolas das periferias, bem como na inser¢ao desse outro campo de conhecimento interdisciplinar
e de saberes para toda sociedade, fazendo valer, desse modo, de fato, os conteidos da Histéria da
Affica e da cultura afro-brasileira, que sdo indispensaveis, desde a Lei 10.639/2003, que tornou
obrigatorio esse ensino para escolas publicas e privadas do pais, a qual, nesse ano de 2023, completa

vinte anos, desde a promulgacio pelo presidente Lula.

REFERENCIAS DE FONTES ORAIS:

MAE JUCI D OIA (Jucilene Carvalho). A manifestagio cabocla de Terreiro da Umbanda da me Juci D*Oid. Terreiro. Entrevista concedida
as professoras Alanna Souto Cardoso TUPINAMBA e Selma de Souza Brito. Outubro e dezembro de 2021. Terreiro de Umbanda
Casa de Mae Herondina.

MAMETU NANGETU. A cosmovisdo cabocla do Terreiro Nangetu/ Candomblé Angola. Entrevista concedida a profa Alanna
Souto Cardoso Tupinamba. 12 de abril de 2020. Instituto Nangetu de Tradicao Afro-Religiosa e de Desenvolvimento Social

MAMETU MUAGILE. A cosmovisio cabocla do Terreiro da sacerdotisa Mametu Muagilé/ Candomblé de Angola. 11 de abril de 2020.
BABALORIXA ALEXANDRE RODRIGUES DE BADE. A cosmovisio das entidades caboclas do Tambor de Mina no Estado

do Para por Baba Alexandre D "Badé. Entrevista concedida a profa Alanna Souto Cardoso Tupinamba e Selma de Souza Brito. 01
de fevereiro de 2021. Aqueleoma Casa de Mina Jéje Nago.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BRITO, Selma de Sousa. “A# Oxald vai a gnerra: protagonismo politico e modos de atuacao das Comunidades
Tradicionais de Matriz; Africana na esfera piiblica da Cidade de Belém-PA | Selma de Sousa Brito. 2019 .
Tese (Doutorado em Antropologia) — Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2019.

CARDOSO, Alanna S. Descolonizando a cartografia historica amazonica: representagoes, fronteiras étnicas e
processos de Territorializacio na capitania do Para, século X1/111 / Alanna Souto Cardoso Souto. — 2018.
415 f.: il. color. Orientador(a): Prof*. Dra. Rosa Elizabeth Acevedo Marin Marin. Coorienta¢ao:
Prof®. Dra. Renata Malcher de Araujo. Tese (Doutorado) - Programa de Pés-Graduagao em Desen-
volvimento Sustentavel do Trépico Umido. Nucleo de Altos Estudos Amazdnicos, Universidade

Federal do Para, Belém, 2018. Acessivel em: http:<//www.etnolinguistica.org/tese:cardoso-2018>
CARDOSO, Alanna S. Povos de terreiro sao comunidades tradicionais? In. https:/ /wwww.semeadura.net/
news/povos-de-terreiros-sao-comunidades-tradicionais/

Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




CAVALCANTI, Maria Laura Viveiro de Castro. A casa das minas de Sao Luis do Maranhio e a saga de
Na Agontimé. In: sociol. antropol. | rio de janeiro, v.09.02: 387-429, mai.—ago., 2019.

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Ed.Civilizagao brasileira. 1968.

FERRETTI, Mundicarmo. Descen na Guma: O caboclo do Tambor de Mina no processo de mudanca de um
terreiro de Sao Luis: a Casa Fanti-Ashanti. Originais da 2* ed. (1996) pub. EDUFMA (2000).

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: a pajelanca, feiticaria e religides afro-brasileiras
na Amazonia. Belém: EDUFPA, 2008a.

FIGUEIREDO, Aldrin Moura. Assim como eram os gafanhotos: pajelangas e confrontos culturais
na Amaz6nia no inicio do século XX. In: MAUES, Raimundo Heraldo & MACAMBIRA, Gisela.
(Otg.). Pajelangas e religives africanas na Amazonia. Belém: EDUFPA. 2008b.

GIROY, Paul. O Atlintico negro: modernidade e dupla consciéncia. Sao Paulo: Ed. 34. Rio de janeiro: Uni-
versidade Candido Mendes, Centro de Estudos Afro-Asiaticos, 2001. 432 p.

GOLDMAN, Mircio. A relacio afroindigena. Cadernos de Campo, Sao Paulo. No.23. p.1-381. 2014.

GOLDMAN, Marcio. Contradiscursos Afroindigenas sobre mistura, sincretismo e mesticagem.
Estudos etnograficos. Revista de Antropologia da UFScar. R@U, 9 (2), jul/dez.2017: 11-28.

GOMES, Flavio dos Santos. A Hidra ¢ os Péntanos- Mocambos. UNESP. 2005.

HALL, Stuart. Da didspora: identidade e mediagoes culturais. Belo Horizonte. Ed. UFMG; Brasilia. Re-
presentagao da UNESCO. 2003.

HAMPATE BA. A Tradigio viva. Histéria Geral da Afvica I: Metodologia e pré-histéria da Afyica. Editado
pot Joseph Ki-Zerbo. 2 Ed.rev. - Brasilia: UNESCO. 2010.

LE GOFFE. Jacques. Histdria ¢ memdria. Trad. Bernardo Leitao et al. Campinas. SP. Ed.da
UNICAMP, 1990.

MAUES, Raymundo Heraldo. Medicinas populares e “pajelanga” cabocla na Amazonia. In: ALVES,
PC., and MINAYO, MCS. ( Otg.). Saside ¢ doenca: um olhar antropoldgico [online]. Rio de Janeiro: Editora
FIOCRUZ, 1994. 174 p. ISBN 85-85676-07-8. Available from SciELO Books.

MONTERGO, Paula (Org,). Deus na aldeia: missiondrios, indios e mediagio cultural. Sao Paulo: Globo, 2006.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. Historiografia do Quilombo. 1977. In: Beatriz Nascimento, Quwi-
lombola e Intelectual: Possibilidades nos dias da destruicdo. Maria Beatriz Nascimento. Diaspora Africana:
Editora filhos da Africa, 2018.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. O conceito de quilombo e a resisténcia cultural negra. In: Afrodi-
dspora: Revista do mundo negro. No.6-7. IPEAFRO. 1985. Pp. 41-49.

NUNES, Herliton Rodrigues. Menzdria dos negros na formagao do Tambor de Mina em Sao Luis do Mara-
nbao. / Hetliton Rodrigues Nunes — Vitéria da Conquista, 2018. 65 f.

OLIVEIRA, Joao Pacheco. Regime tutelar e faccionalismo. Politica e Religido emr uma reserva Ticuna. Rio de
Janeiro: CASA 8, 2015.

OYEWUMI, Oyeronké. The invention of women: making an Afvican sense of western gender disconrses. Min-
neapolis: University of Minnesota Press, 1997.

PORTO-GONCALVES, Carlos Walter. Entre América e Abya Yala — tensoes de territorialidadesDesenvol-
vimento e Meio Ambiente, n. 20, p. 25-30, jul./dez. Editora UFPR. 20009.

Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersao da entidade espiritual cabaclo. . Fiama GGes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinamba

35



36

PRANDI, Reginaldo. A danga dos caboclos: uma sintese do Brasil segundo os terreiros afro-brasi-
leiros. In: MAUES, Raimundo Heraldo & MACAMBIRA, Gisela. (Org,). Pajelancas e religides africanas
na Amazonia. Belém: EDUFPA. 2008.

RODRIGUES, Renan Albuquerque; TRINDADE, Deilson do Carmo; PAIVA, Ignés Tereza Pei-
xoto e VIEIRA FILHO, Raimundo Dejatd, «Pajelancas indigena e cabocla no Baixo Amazonas/ AM e
suas implicagoes a partir de questao histdricar, Ponto Urbe [Online], 15 | 2014, posto online no dia 30
dezembro 2014, consultado o 01 novembro 2021. URL: http://journals.openedition.org/pontout-
be/2411; DOI: https://doi.ore/10.4000/pontourbe.2411

SANTOS, Micénio Lopes dos. Caboclo: da Africa on do Xingu? Recife: FJN - Centro de Estudos Fol-
cloricos, 1984. (Folclore n. 144, mar. 1984).

VERGER, Pierre. (1986a). As contribuicoes especiais das mulheres do candomble no Brasil. In:
Culturas Africanas: documentos da reuniao de peritos sobre “As sobrevivéncias das tradicoes religiosas africanas nas
Caraibas e na America Latina”, coloquio realizado em Sao Luis do Maranhao, de 24 a 28 de junho de
1985, p. 272-290. Unesco. Documento CC86/WS/37. Digital Library.

Genero na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



