
SEÇÃO 3
A Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe

La Gobernabilidad Cabana de las Mujeres Indígenas Ribereñas – Etnicidad, Raza y Classe

The Cabana Governance of  Indigenous Riverside Women – Ethnicity, Race and Class

Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Resumo: Este ensaio realiza uma análise interpretativa das dinâmicas históricas e espaciais nas regiões 
protagonistas da Revolução Cabana, destacando o papel das mulheres indígenas e ribeirinhas na educação 
comunitária mobilizada durante os mandatos do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes 
(IPPCS). A partir das memórias políticas e das alianças com educadores e educadoras comunitárias dos 
povos das florestas e das periferias urbanas da Amazônia paraense, o estudo ressignifica a presença desse 
passado cabano no cotidiano desses povos, utilizando a perspectiva dos tempos largos para evidenciar 
a organicidade espacial de uma gestão cultural. Essa gestão mapeia também a emergência indígena em 
múltiplos contextos, incluindo a retomada dos indígenas urbanos. A metodologia articula educação co-
munitária, comunicação e patrimônio comunitário por meio da educação popular, configurando-se como 
estratégia de mapeamento coletivo. Como resultado, destaca-se a produção de inventários de patrimônio 
das comunidades tradicionais e o reconhecimento de seus direitos perante o Estado Nacional.

Palavras Chave: Nova Cartografia Histórica. Governabilidade Cabana de Mulheres. Patrimônio Histórico-
-Cultural. Educação Popular.

Resumen: Este ensayo analiza las dinámicas históricas y espaciales de la Revolución Cabana, destacando 
el protagonismo de las mujeres indígenas y ribereñas en la educación comunitaria vinculada al Instituto de 
Investigación del Proyecto Cartografiando Saberes (IPPCS). A partir de memorias políticas y de las alianzas 
con educadores(as) comunitarios(as) de la Amazonía paraense, el estudio resignifica la presencia del pasado 
cabano en el cotidiano actual, movilizando la perspectiva de los “tiempos largos” para evidenciar la gestión 
cultural de los pueblos. La metodología articula educación comunitaria, comunicación y patrimonio comu-
nitario en el marco de la educación popular, configurándose como estrategia de mapeo colectivo. Los resul-
tados señalan la valorización de las prácticas de resistencia de las comunidades tradicionales, la producción 
de inventarios patrimoniales y la reafirmación de derechos históricamente negados, incluyendo los pueblos 
indígenas urbanos.

Palabras Claves: Nueva Cartografía Histórica. Gobernabilidad Cabana de Mujeres. Patrimônio Histórico-
-Cultural. Educación Popular.

Abstract: This essay analyzes the historical and spatial dynamics of  the Cabanagem Revolution, highligh-
ting the role of  indigenous and riverside women in community education linked to the Research Institute 
of  the Mapping Knowledge Project (IPPCS). Drawing on political memories and alliances with community 
educators from the Amazon region of  Pará, the study reinterprets the presence of  the cabano past in today’s 
daily life, mobilizing the perspective of  “long times” to emphasize the cultural management of  the peoples. 
The methodology combines community education, communication, and community heritage within the 
framework of  popular education, establishing itself  as a collective mapping strategy. The results highlight 
the value of  traditional communities’ practices of  resistance, the production of  heritage inventories, and the 
reaffirmation of  historically denied rights, including those of  urban indigenous peoples.

Keywords: New Historical Cartography. Cabana Governance of  Women. Historical-Cultural Heritage. Po-
pular Education.

Alanna Souto Cardoso Tupinambá − Doutora em Desenvolvimento Sustentável (PPGDSTU/NAEA-UFPA) 
e pós-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de Pesquisa do 
Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail: alanna81@instituto-
-cartografando-saberes.com



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem122

SEÇÃO 3

Fonte: Pe. Tiago Thorlby.

INTRODUÇÃO

Abertura

O texto sobre a governabilidade cabana de mulheres indígenas ribeirinhas não é apenas um 
ensaio com análises e posicionamentos. Ele resulta de construções coletivas em diálogo com o 
grupo de planejamento comunitário do projeto Cátedra Livre Mapas de Produção: Educação Popular, 
Comunicação e Patrimônio Comunitário, vinculado ao Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando 
Saberes (IPPCS). O projeto encontra-se em processo de institucionalização na Universidade do 
Estado do Pará (UEPA), por meio do Prof. Dr. João Colares (PPGED-UEPA)1. Esse movimento 
ocorreu em um período de intensa articulação pela retomada de um projeto de emersão indígena 
e de fortalecimento da governabilidade cabana, envolvendo também educadoras comunitárias e 
famílias indígenas ribeirinhas de diferentes contextos.

Sou professora e intelectual indígena urbana, nascida e criada em Belém, mas formada tam-
bém pelas memórias e vivências junto aos meus familiares caboclos ribeirinhos do antigo território 
1 <https://www.institutocartografandosaberes.com/catedra-livre-agenda-mapas-de-producao-educacao-popular-co-
municacao-e-patrimonio-comunitario/>. Ver: MOTA NETO, João Colares da. Por uma Pedagogia Decolonial na América 
Latina: reflexões em torno do pensamento de Paulo Freire e Orlando Fals Borda. 1. ed. Curitiba: Editora CRV, 2016. 384 p. ISBN 
978-85-444-0783-7.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 123

Tupinambá. Esse pertencimento conecta-se à comunidade Mutuacá, em Cametá, e à comunidade 
ribeirinha conhecida como “Boca D’Atéua”, em Moju, onde meu pai – caboclo ribeirinho e indíge-
na Tupinambá – nasceu e cresceu antes de migrar para Belém nos anos 1970.

Meu nome de registro civil é Alanna Souto Cardoso. Sou do povo Tupinambá, oriunda das 
comunidades indígenas remanescentes das encruzilhadas ribeirinhas de Cametá e Moju. Nascida 
em Belém, antiga Mairi/Região Guajarina, também carrego, pela linha materna, a ancestralidade 
dos povos nheengaíbas-Aruã, de Afuá, transmitida por minha avó Corina Nascimento. Contudo 
convivi e tenho em minhas memórias as vivências de meus familiares no sítio da comunidade ribei-
rinha do rio Moju com minha avó paterna Durvalina, minhas tias e primas, e seus pertencimentos 
Tupinambá.

Este artigo busca valorizar e fortalecer a memória das mulheres indígenas que, a partir de 
seus corpos e territórios, resistem e recriam pertencimentos. Muitas dessas mulheres, historicamen-
te agricultoras e lideranças em suas comunidades, tiveram suas práticas sociais desarticuladas com a 
invasão colonial. Dessa ruptura, resultaram as comunidades hoje chamadas ribeirinhas, constituídas 
tanto pela desterritorialização indígena quanto pelos encontros com povos africanos escravizados, 
que, em diferentes contextos, produziram identidades afroindígenas ou reafirmaram suas etnicida-
des de antigos povos indígenas2.

Essas famílias ribeirinhas com pertencimentos indígenas demarcam territorialidades junto a 
outras comunidades quilombolas que também são resultantes do processo de colonização de Abya 
Yala e do tráfico negreiro. Ao lado dos territórios indígenas e das povoações de brancos e de índios3  
na Amazônia da gestão pombalina, já configuravam a conformação e as origens das organizações 
dos atuais povos tradicionais da Amazônia.

Nesta análise, buscamos repensar a Cabanagem a partir de dois eixos. O primeiro diz respeito 
à sua situação histórica, considerando a configuração do espaço cabano dos povos da Amazônia, 
com base nas pesquisas mais recentes sobre o movimento no Baixo Tapajós, Marajó, Baixo To-
cantins e Região Guajarina. Esses estudos evidenciam que a Cabanagem foi além de uma simples 
revolta popular: tratou-se de uma experiência histórica marcada pela luta de “classes” étnicas explo-
radas e subalternizadas dentro da divisão internacional do trabalho imposta aos povos indígenas, 
africanos e mestiços.

O outro eixo conectivo é a investigação do protagonismo da mulher4 na memória espacial 
dos povos da Cabanagem, para além da perspectiva de uma revolução marcada por identidades 

2 Foi o que ocorreu no Vale Tapajós, na configuração das comunidades ribeirinhas chamadas caboclas quando, no final 
dos anos de 1990, emergiram com suas etnias por meio do movimento indígena organizado, passando a reivindicar 
seus territórios. Tal movimento é resultado de um processo de etnogênese pelo qual passaram esses povos, reafirman-
do suas identidades étnicas e retomando antigas práticas sociais e espaciais reacendidas pela consciência ancestral.
3 “Povoações de branco” e “povoações de índios” referem-se a como passaram ser classificadas as freguesias organi-
zadas na nova configuração espacial amazônica na gestão pombalina. Povoações de branco eram as vilas marcadas por 
serem os primeiros núcleos coloniais, sem a presença de indígenas aldeados, onde habitavam moradores livres (bran-
cos, índios livres, mestiços) e escravos. Já as povoações de índios eram as vilas em que estavam alocados os indígenas 
aldeados, os moradores livres e os escravos. Nas capitanias do Pará, Piauí e Maranhão, os “censos” distinguiam “povo-
ações de brancos” e “povoações de índios”, conforme a origem “racial” da sua formação e a qualidade majoritária de 
seus habitantes. Contudo, São José do Rio Negro era a única capitania da América Portuguesa formada exclusivamente 
por povoações de índios – inclusive sua capital (FONSECA, 2017; CARDOSO, 2018).
4 Um trabalho etno-histórico sobre o protagonismo das mulheres indígenas, quilombolas, ribeirinhas, dentre outras, 
no processo de formação da Amazônia ou, ainda, no pré-contato, é fundamental para o entendimento das sociedades 
matrilineares. Esse movimento torna-se ainda mais pertinente quando se trata de contextos e narrativas históricas em



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem124

SEÇÃO 3
masculinas regionais, como apontam estudos mais recentes de Mark Harris (2017) e Letícia Barriga 
(2014). De fato, hoje a revolução ainda é mais lembrada do ponto de vista das lideranças masculi-
nas, seja pelo grupo de representação das elites, como o fazendeiro Félix Clemente Antonio Mal-
cher, o primeiro presidente cabano, seja pela representatividade das classes trabalhadoras, como foi 
Eduardo Angelim.

Com base nessas linhas, defende-se a proposição de uma cartografia histórica descoloniza-
dora5, que rompe com os limites da cartografia convencional. Essa abordagem considera represen-
tações espaciais capazes de localizar os percursos e práticas territoriais de povos indígenas, quilom-
bolas e ribeirinhos, contribuindo para a elaboração de mapas que evidenciem seus protagonismos. 
Também propõe mapear processos de territorialização a partir do espaço vivido e das práticas 
comunitárias, favorecendo a compreensão das acadêmicas comunitárias sobre seus próprios con-
textos.

Torna-se necessário, portanto, romper com a ideia de que as coletividades tradicionais per-
tencem a um passado linear e imutável, sustentado por análises evolutivas distantes das questões 
contemporâneas. É fundamental situá-las em um tempo histórico diverso e diferenciado (OLIVEI-
RA, 1999; CARDOSO, 2019). Isso implica repensar o compromisso de historiadores, pedagogos, 
jornalistas, antropólogos e outros cientistas com os espaços históricos e com a educação comuni-
tária no tempo presente.

Assim, o artigo busca reposicionar a atuação dos povos6 amazônicos no espaço-tempo, evi-
denciando como sua história e seus processos de territorialização configuraram diferentes formas 
de Amazônia. Nesse percurso, destaca-se a representação espacial da mulher cabana como sujeito 
de luta e memória na releitura da Revolução Cabana.

A questão de gênero, articulada às dimensões de raça e classe, sempre esteve no centro da 
proposta de uma governabilidade cabana conduzida por mulheres no âmbito do Instituto de Pes-
quisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Desde sua fundação, o Instituto se estruturou a 

que a violência doméstica, a subjugação, a manipulação e o protagonismo masculino sempre foram evidenciados e fre-
quentemente postos como os únicos fenômenos existentes. Considerando esse problema, vale destacar um dos raros 
trabalhos que trata do protagonismo da mulher na Cabanagem: a tese da Eliana Ramos (2010), que aborda a partici-
pação das mulheres da época no movimento. Segundo a autora, fontes documentais apontam para uma participação 
mais passiva, de retaguarda, como através da função de assumir a chefatura da família durante a ausência do cônjuge 
no conflito. Trata-se, portanto, de um estudo que não se submete à influência do discurso colonial ocidental, que di-
reciona o olhar para ações ativas masculinas, sobretudo quando a autora sinaliza registros que sugerem a participação 
das mulheres no campo de batalha.
5 Atualmente existe uma organização que inicialmente foi fundada por uma gestão de mulheres acadêmicas/ educado-
ras comunitárias da Amazônia e do movimento negro mobilizadas em uma associação legalizada, chamada Instituto de 
Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), que visa elaborar e gerir projetos por meio de linhas de frente de tra-
balho. A criadora e coordenadora geral eleita do referido instituto, Profa. Dra. Alanna Tupinambá, está movimentando 
os dois primeiros projetos por meio da linha de frente 1: “A nova cartografia histórica, terras tradicionais ocupadas e a 
memória oral coletiva”, disponível em: <https://www.institutocartografandosaberes.com/a-nova-cartografia-histori-
ca/> e <https://www.instituto-cartografando-saberes.com/linhas-de-acoes-cientificas-e-sociais>.
6 Usa-se o termo “povos” em vez de “povo” em alinhamento à perspectiva da convenção internacional 169 da OIT, 
de junho de 1989. Esta convenção adota como critério fundamental os elementos da autoidentificação e, após várias 
reuniões com lideranças de comunidades e pesquisadores, reconhece os “povos” como sociedades configuradas em 
organizações com identidades próprias, “(...) em vez de simples agrupamentos de indivíduos que compartem algumas 
características raciais ou culturais” (ALMEIDA, 2008, p.50). Nesse sentido, reflete Almeida (2008), a pluralidade con-
tida na noção de “povos” explicita diferenças e demonstra existência efetiva no entendimento de território nacional, 
referindo-se aos agrupamentos historicamente envolvidos em lutas e em oposição ao modelo agrário exportador base-
ado no monopólio da terra, no trabalho escravo e em outras formas de imobilização da força de trabalho.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 125

partir de uma leitura feminista e decolonial, inspirada por autoras que problematizam a subalterni-
zação das mulheres racializadas e indígenas.

Na idealização e articulação da matriz do projeto, tive grande influência das obras de 
Angela Davis (2016), que desde cedo destacou a interdependência entre gênero, raça e clas-
se; de Spivak (2010), com sua crítica à condição da mulher subalterna do chamado “terceiro 
mundo”; e do feminismo comunitário andino, nas contribuições de Silvia Rivera Cusicanqui 
(2010; 2021), Lorena Cabnal (2010), Julieta Paredes e Adriana Guzmán (2014). Soma-se a es-
sas referências a popularização do conceito de interseccionalidade por Patrícia Collins e Bilge 
(2020) e a experiência do coletivo Selo Nossas Vozes (2019-2022). Este último inspirou a orga-
nização do projeto de pesquisa e extensão “As autoras amazônidas: gênero, raça e produção científica 
comunitária – a experiência do IPPCS”, aprovado pelo Centro Brasileiro de Estudos da América 
Latina (CBEAL), por meio da Fundação Memorial da América Latina. Como desdobramento, 
o projeto resultou no capítulo do livro Autoras amazônidas: gênero, raça, classe e a produção científica 
comunitária (CARDOSO, 2025).

Estes trabalhos foram referências fundadoras da percepção de gênero na qual o Instituto 
de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) se engaja, inspirada pela visão pioneira 
de entendimento desde Angela Davis (2016). Davis já realizava suas análises partindo de uma 
ótica interseccional antes da popularização e aplicação do termo como categoria de análise por 
Collins e Bilge (2020) no campo do debate teórico-metodológico do feminismo negro. Em 
seus trabalhos, também havia interlocuções com outros movimentos sociais de mulheres de 
matrizes étnico-raciais distintas, tendo sido a primeira a destacar, na história do sistema capital, 
a opressão sobre as mulheres, sobretudo as racializadas. Apesar de marxista, criticava a esquer-
da ortodoxa que privilegiava a questão de classe sobre as outras opressões. Afirmava, ainda, 
que a vivência da classe é atravessada pela raça, assim como a raça é atravessada pelo gênero, 
evidenciando a interdependência dessas dimensões estruturais (DAVIS, 2011).

No âmbito da autocrítica do Grupo de Estudos Subalternos, Spivak (2010) problematiza 
a perspectiva foucaultiana de insurreição dos saberes sujeitados, ao evidenciar que o intelectual 
europeu tende a interceder pelo sujeito subalterno – seja operário, seja mulher –, assumindo 
sua voz e, assim, reforçando o silenciamento e a relação hierárquica do “informante nativo”. 
Sua crítica, também dirigida ao próprio grupo, revela os limites de categorias ocidentais que 
não abarcam a experiência das mulheres e dos povos do chamado “terceiro mundo” (Ásia, 
África e América Latina), cujas situações históricas não se enquadram no modelo mercantil-
-industrial europeu.

Nessa mesma direção, Silvia Rivera Cusicanqui (2010a; 2021) denuncia o colonialismo 
interno e a geo-neo-colonização das vozes indígenas, apontando que até mesmo projetos crí-
ticos, como o grupo Modernidade/Colonialidade, cristalizam indígenas e afrodescendentes 
como objetos de estudo. A partir do Taller de História Oral Andina (THOA), fundado nos 
anos 1980, Cusicanqui (2010a) reivindica a centralidade da mulher chola e inaugura um campo 
de reflexão que inspira o feminismo comunitário, posteriormente desenvolvido por Lorena 
Cabnal (2010), Julieta Paredes e Adriana Guzmán (2014). Esse movimento teórico-metodoló-
gico inscreve o protagonismo da mulher indígena e camponesa, historicamente marcada pelo 
discurso heteropatriarcal e cristão.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem126

SEÇÃO 3
1. Contexto da Cabanagem e Territorialização dos Povos da Amazônia

O livro mais recente de Mark Harris (2017) sobre a Cabanagem traz uma visão apro-
fundada do protagonismo da revolta popular, visualizando a Cabanagem enquanto processo 
revolucionário de classe e raça, a partir de uma etnografia do passado com base na documen-
tação dos arquivos. Não cabe aqui fazer um balanço da historiografia referente à Cabanagem, 
e sim defender o posicionamento desse movimento como um ponto de memória em comum 
e reunificador enquanto revolução popular. Com isso, objetiva-se não somente o entendi-
mento de uma perspectiva de “classe”7 e da questão étnico-racial na Amazônia, mas também 
a retomada da memória caótica da história oficial a partir da memória oral das mulheres con-
temporâneas dos territórios tradicionais envolvidos na guerra cabana. Essa memória torna-se 
veículo de suas histórias reescritas e de suas releituras no âmbito da gestão de educadoras 
comunitárias com pertencimentos étnico-raciais, em especial do Baixo Tapajós, Baixo To-
cantins e Região Guajarina – esta última como símbolo de eclosão e de resistência cabana na 
Amazônia Imperial8.

Neste sentido, será a Cabanagem o nosso Pachakuti 9 da Amazônia brasileira? A presença des-
se passado ressignificado se manifesta nas vidas tradicionais de mulheres do campo e/ou de suas 
descendentes na cidade. A memória oral desse segmento dos povos da Amazônia é evidenciada à 
luz do projeto “Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes” (IPCCS), gestado por uma 
organização legal de mulheres da sociedade civil, com representantes daqueles povos no contexto 
urbano e rural. O IPPCS propõe repensar a Cabanagem enquanto uma governabilidade cabana 
atualizada e revisitada no âmbito da gestão fundadora de mulheres indígenas e ribeirinhas na 1ª e 
2ª gestão desse Instituto. Essa proposta envolve a mobilização de coletivos e comunidades tradi-
cionais de diversas regiões, com destaque para Região Metropolitana de Belém, Santarém, Baixo 
Tapajós, Altamira, Xingu e Marajó da Floresta, que participam do diálogo a respeito da emersão 
étnica de comunidades outrora consideradas caboclas ribeirinhas.

O Baixo Tapajós é símbolo de resistência, sobretudo nos anos finais de Cabanagem, período 
em que ocorreram travessias dolorosas dos cabanos contrários ao governo interventor do general 
Soares d’Andréia, responsável pela retomada da capital e pela prisão de Eduardo Angelim. Essas 
7 José Maia Bezerra Neto (2008), por meio de outros estudos a respeito da escravidão negra, afirma que o escravismo 
foi uma face do pré-capitalismo no Novo Mundo, pois era compatível com o progresso técnico industrial, sendo dois 
sistemas homólogos. Um exemplo disso é a própria dinâmica do engenho do açúcar que “antecipou” alguns métodos 
de um industrialismo capitalista emergente através da sua regulagem rigorosa da mão de obra e a subordinação a um 
ritmo mecânico. Quando o capitalismo se mundializou, a escravidão no Brasil consolidou-se justamente porque o ca-
pital demandava uma grande massa de trabalhadores sem posses. Eles eram excluídos dos meios de subsistência que 
só encontrariam nas plantações escravagistas das novas terras, cuja produção e lucros gerados eram mais acelerados 
do que os das pequenas propriedades.
8 A Cabanagem foi uma das maiores, senão a maior, revolta do Norte do Brasil Império. Teve uma dimensão gigante 
no eixo capital da Província do Pará e via os rios principais dos sertões da Amazônia: Amazonas, Tocantins, Xingu, 
Tapajós, Madeira, Negro e Solimões. Verifica-se que, entre outubro de 1836 e de 1837, os conflitos bélicos marcavam a 
“paisagem” diária, frequentemente, em todo território paraense. Apesar de Belém já estar sob jurisdição de um governo 
reconhecido pelo império, muitas áreas da região estavam mobilizadas em confrontos violentos continuamente. Nesse 
contexto, a Ilha do Marajó, o rio Acará, a região Sul de Belém e o Baixo Amazonas destacavam-se como áreas de confron-
tos intensos entre rebeldes e legalistas. Destaca-se que tais áreas foram expoentes de antigos núcleos coloniais, economias 
camponesas e ribeirinhas vinculadas à produção para exportação em pequena escala (LIMA, 2008; HARRIS, 2017).
9 É o conceito andino que significa Pacha = espacio-tiempo. Em qhichwa e aymara tem significado “la revuelta o con-
moción del universo”. Assim como todo ditado andino, pachakuti pode ter interpretações ambivalentes e divergentes 
ou complementares, ainda que antagônicas em determinadas situações como no sentido “el de catástrofe o el de reno-
vación” (CUSICANQUI, 2010a, p. 43-44). 



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 127

travessias para os sertões do Baixo Tapajós em torno do forte Ecuipiranga10 despertaram a fúria 
dos comandantes imperiais, segundo a documentação dos “legalistas” da época. Um deles, João 
Henrique Matos, em 1842, se referia a Ecuipiranga como um lugar de perturbadores da ordem 
pública desde 1835. Segundo ele, estabeleceu-se ali o ponto de reunião da revolta mais fortificado, 
com todos os recursos e praças comandadas pelas principais chefias, e onde se localizava a espe-
rança dos revolucionários cabanos (HARRIS, 2017; BARRIGA, 2014).

Cabe aqui pensar a Cabanagem como uma situação histórica de ocupação e de retomada do 
espaço social da Amazônia. Essa perspectiva pode ser compreendida à luz da triplicidade espacial 
proposta por Lefebvre (2006). Não se trata apenas de uma dimensão textual ou contextual, mas de 
um processo histórico que marcou profundamente as situações históricas11 das memórias largas 
dos povos amazônicos, em constante diálogo com suas memórias curtas12.

Os recentes trabalhos já citados, além de outros estudos acadêmicos brilhantes, entre disser-
tações, monografias, teses e artigos como os de Lima (2008), Melo (2015), Lima (2002), Scaglione 
(2019) e Ricci (2007; 2008), demonstram a participação, as identidades políticas, além da etnicidade 
e racialidade dos sujeitos advindos de contextos sociais mais vulneráveis e subalternizados, como 
os indígenas, quilombolas, ribeirinhos, brancos pobres e soldados desertores.

1.1. Processos de Territorialização Indígena 

Aqui buscamos analisar as situações históricas que atravessaram povos indígenas, quilombo-
las e ribeirinhos durante e após a Cabanagem, destacando os distintos processos de territorialização 
e sua abordagem nos estudos recentes. Nesse contexto, cabe indagar: além da questão racial, foi 
também a Cabanagem uma das primeiras organizações de luta de “classe” étnico-racial na Amazô-
nia? O movimento não apenas reuniu povos indígenas, mas também expressou a condição de po-
pulações submetidas à divisão internacional do trabalho imposta à região, marcada por diferentes 
processos de territorialização13.
10 Ecuipiranga foi um acampamento baluarte dos cabanos rebeldes do interior durante a Cabanagem, localizado entre 
Santárem e Óbidos, na margem Sul do rio Amazonas, a 24 km da Vila Franca.
11 Entende-se por situação histórica uma forma de compreender as dinâmicas de poder entre grupos sociais, especial-
mente étnico-raciais, a partir de estruturas que, ao longo do tempo, reproduzem exclusões e subalternizações, sobre-
tudo a partir do avanço do modo capitalista de apropriação do espaço. Diferentemente das abordagens historicistas 
baseadas em fases ou etapas, essa noção busca captar narrativas singulares que revelam como se constituem ou se 
desfazem certas configurações sociais. O conceito também visa analisar a distribuição desigual de poder, considerando 
tanto as normas gerais quanto suas formas específicas de dissimulação, para além do que é legalmente instituído ou 
conscientemente percebido pelos agentes. Essa perspectiva foi formulada por João Pacheco de Oliveira Filho (2015), 
que a diferencia de análises meramente contextuais.
12 “Memórias largas” se refere a uma perspectiva de historicidade que alcança os tempos largos das lutas anticoloniais 
indígenas e dos seus antigos territórios tradicionais. Essa leitura também é adotada quando investigamos e pensamos 
territórios quilombolas e ribeirinhos que remontam aos tempos da colonização, para o entendimento de uma luta que 
ocorre não somente em defesa das tradições e direitos territoriais, mas também de uma “classe” étnico-racial que se 
forma desde a invasão ibérica até o pós-independência. Essa “classe” se organiza no alvorecer da integração dos Esta-
dos Nacionais por meio de sindicatos e é mobilizada por suas memórias nativas mais antigas das rebeliões indígenas. 
No caso do mundo andino boliviano, as lutas de Tupac Katari são retomadas no contexto da situação histórica de lutas 
de classes (CUSICANQUI, 2010b).
13 A noção de territorialização refere-se a um processo de reorganização social no qual os povos e comunidades passam 
a se reconfigurar em uma nova unidade sociocultural, marcada por uma identidade étnica própria e diferenciadora.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem128

SEÇÃO 3
QUADRO 1: Comparativo dos Processos de Territorialização Indígena no Brasil.

Processo Temporalidade Características principais Consequências para os 
povos indígenas

1º - Espaço do 
ordenamento 
territorial - 
Missionário.

Séculos XVI-XVIII 
(período colonial).

- Missões católicas 
(inicialmente móveis, 
depois fixas); 
- Descimentos 
(deslocamentos forçados); 
- Imposição da língua geral 
(nheengatu);
 - Controle das lideranças.

- Desestruturação dos 
modos de vida;
- Perda de território e 
autonomia; 
- Submissão aos valores 
coloniais religiosos e 
sociais.

2º - 
Pombalino / 
Diretório dos 
Índios.

Século XVIII 
(gestão pombalina).

- Expulsão dos jesuítas;
- Criação do Diretório dos 
Índios;
 - Transformação das 
aldeias em vilas;
 - Incentivo ao casamento 
inter-racial;
 - Imposição da língua 
portuguesa.

- Assimilação forçada;
- Regularização da 
propriedade privada da 
terra;
- Expansão de 
engenhos e fazendas;
- Crescimento 
dos quilombos na 
Amazônia.

3º - Tutelar / 
Indigenismo 
Oficial.

Fim do século XIX 
– início do século 
XX.

- Política de pacificação do 
Estado;
- Regime tutelar;
- Diluição das etnias 
em uma “indianidade 
genérica”;
- Mediação estatal das 
relações locais.

- Etnogênese como 
resistência e retomada 
identitária;
- A zona de mestiçagem 
estatal enquanto um 
terceiro espaço14;
- Reinvenção coletiva 
das identidades 
indígenas entre 
a resistência e 
aculturação.

Fonte:  Oliveira, 2016; Cardoso 2018.
Esse processo envolve a formação de mecanismos políticos específicos, a redefinição do controle social sobre os re-
cursos ambientais e a reelaboração de suas práticas culturais e da relação com o passado. Trata-se, portanto, de uma 
dinâmica ativa de reconstrução territorial, histórica e identitária diante das imposições externas (OLIVEIRA, 2016).
14 Bhabha (1998) ajuda-nos a entender que, no decorrer das lutas sociais e construções identitárias, é necessário aden-
trarmos em uma zona que se localiza para além das oposições (esquerda-direita; mercantil-marxista; senhor-escravo 
etc.). É nesse espaço contraditório da temporalidade da negociação ou tradução (e não de negação) enquanto demarca-
dor de dissenso, de alteridade e outridade, que irá surgir um terceiro espaço filtrado pelos diversos poderes simbólicos. 
Ou seja, não existe enunciado que seja ditado por uma consciência que se sabe plenamente em sua própria posição. 
A enunciação ocorre sempre em um espaço de tradução, onde se joga entre o que se quer dizer e o que se é capaz de 
dizer. Tal movimento flutuante emana dos povos, das comunidades, do feminismo racial diverso; das lutas de classe que 
manifestam uma instabilidade oculta que somente pode ser articulada enquanto “práxis cultural” desse espaço indeter-
minado dos sujeitos da enunciação. Portanto, esse terceiro espaço, embora aparentemente irrepresentável, constitui as 
condições discursivas da enunciação que garantem que o espelho do passado originário, mantido intocado na tradição 
nacional do povo, seja derrubado por essa temporalidade subversiva que desloca a narrativa ocidental da escrita homo-
gênea, linear, serial... (BHABHA, 1998; ANDERSON, 2008).



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 129

Flávio Gomes (2005), mais focado nas experiências dos quilombos e nas lutas de seus su-
jeitos que resistiam conforme as especificidades regionais e locais, logrou uma organização, ainda 
que dispersa e parcial, referente às práticas espaciais, mas focada nas relações sociais. Com isso, 
verificou na Capitania do Pará casos de formação de “mocambos15 de índios”, em especial nas 
regiões de Alter do Chão, Melgaço, Nogueira, Santarém, Boim, Barcelos, Serpa, Colares, Portel, 
entre outras. Nas freguesias onde foram implantadas as principais vilas e diretórios nos anos de 
1750, “fugir e estabelecer mocambos [...] podia significar resistir às imposições dos aldeamentos” 
(GOMES, 2005, p. 65). Além de mocambos de índios, o pesquisador aponta mocambos consti-
tuídos por negros e índios em meados do século XVIII e início do XIX, destacando-se a Ilha do 
Marajó nessa formação espacial de resistência da relação afro-indígena. Menciona, ainda, os mais 
recorrentes mocambos formados por negros dispersos pelas matas e rios do Estado do Grão-Pará, 
com destaque para o Baixo Amazonas, Rio Tocantins, Amapá e, mais uma vez, o Marajó. “Não 
faltando lugar, não faltavam fugitivos e mocambos” (p. 55).

Contudo, Gomes (2005) analisa o objetivo da fixação das comunidades quilombolas, apesar 
das constantes migrações em função dos ataques e das caçadas das tropas lusas. Para o autor, chave 
para entender esse processo é a formação do campesinato negro, sobretudo no período pós-abo-
lição da escravatura e no Brasil República. As autoras Rosa Acevedo Marin e Edna Castro (1993) 
corroboram essa perspectiva, definindo o campesinato negro a partir de suas experiências históri-
cas, avaliando que:

A formação histórica de segmentos mais antigos do campesinato na Ama-
zônia origina-se da ruptura de escravos com as estruturas econômico-sociais do 
passado colonial, representada pela fazenda ou o engenho, constituindo-se nos 
grupos camponeses mais antigos da região (MARIN; CASTRO, 1993, p. 161).

Assim como Marin e Castro (1993), Flávio Gomes (2005) trabalha com a categoria do “cam-
pesinato negro”, confirmando que as comunidades negras rurais vivem do cultivo da terra por 
questão de sobrevivência e organização social, aspecto que demarca sua etnicidade e raça, remeten-
do aos quilombos durante o regime de escravidão. Ainda que alguns quilombos migrassem cons-
tantemente para garantir sua sobrevivência, muitos se estabeleceram em um único lugar durante 
longos períodos, cultivando seus alimentos, o que lhes garantia a subsistência e interações com a 
sociedade local através das trocas comerciais.

Nos diários de Frei Caetano Brandão, escritos durante suas visitas pastorais pela Capitania do 
Pará (1783 e 1789), havia registros que indicavam uma herança da organização espacial da era pom-
balina. Esse aspecto, residia nas descrições de uma civilidade lusa nas povoações em detrimento da 
conversão dos indígenas das povoações de índios, embora em seus relatos se observasse uma maior 
reverência ao referir-se aos primeiros núcleos coloniais do Estado do Grão-Pará, que demarcavam 
as povoações de branco16.

15 Salles (1988), por meio de Barbosa (2004), informa que o termo “mocambo” tem o mesmo sentido que quilombo. O 
primeiro designa “aldeamento provisório” e o segundo “aldeamento fixo” (SALLES, 1988 apud BARBOSA, 2004, p. 39).
16 Amazônia Colonial do passado é o território que compreende o Estado do Grão-Pará e Maranhão (composto pelo 
Pará, Piauí, Rio Negro e Maranhão) desde sua primeira formação (1621-1751), com sua criação em 1751 e separação 
em 1772/1774. Essa região também configura outra diferença na gestão espacial pombalina: uma divisão que já parte 
de uma ideia racial marcada pela forte presença indígena. Tornou-se, assim, o único território luso dividido em povoa-
ções de índios e brancos. Na Capitania do Rio Negro, havia apenas povoações de índios (CARDOSO, 2018).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem130

SEÇÃO 3
De acordo com Francisco de Assis Costa (2010), é nesse período do final do Diretório 

que passa a se configurar um campesinato típico amazônico, que veio a se estabelecer como um 
“campesinato caboclo” ou ribeirinho, sobretudo de famílias mestiças com indígenas. Tais famílias 
criaram condições internas e conhecimentos para viver fora do Diretório a partir do seu amplo 
domínio do meio ambiente, embora ainda houvesse certo grau de dependência de mercadorias 
europeias. Essa virtude de subsistência garantiu sua reprodução por meio do seu próprio trabalho, 
passando, assim, a se inserir enquanto uma unidade fixa e nuclear no mundo mercantil.

No entanto, no final do século XVIII, apesar do engajamento do Estado na economia e do 
controle da mão de obra indígena da gestão pombalina, os núcleos foram impactados pelas reformas 
de Francisco Coutinho e pelo desmembramento do Diretório, ocasionado pela tirania dos diretores. 
Segundo o próprio governante, as povoações se tornaram inabitáveis para muitos indígenas, e quan-
do o Estado deixou de atuar como principal protetor, organizador e fiscalizador no interior das vilas, 
práticas abusivas voltaram a ser cometidas por oficiais militares, proprietários e outros empregadores. 
Muitas dessas arbitrariedades eram impulsionadas pela própria escassez de recursos17.

A ideia das reformas pós-pombalinas para os indígenas das antigas povoações visava tornar 
possível que esses grupos vivessem entre os outros habitantes da Capitania do Pará. A partir dessa 
lógica, a população composta de mestiços de indígenas e brancos foi muito favorecida, pois in-
corporava com mais facilidade a dinâmica da produção mercantil e da nova divisão de trabalho do 
início século XIX. Esse processo, no entanto, gerou consequências irreversíveis para os indígenas 
das vilas, como a perda do reconhecimento coletivo identitário (HARRIS, 2017).

1.2. A Cabanagem e os Processos de Territorialização na Amazônia.

No início do século XIX, ainda se atravessava a segunda etapa do processo de territorializa-
ção, marcada pela transformação de aldeias missionárias em vilas. Essas vilas viviam processos de 
urbanização e de arregimentação da força de trabalho indígena – nos aldeamentos, no recrutamen-
to militar ou em propriedades privadas. Na fase pós-diretório, os indígenas sofreram ainda mais as 
consequências da colonização. Já não estavam vinculados aos núcleos coloniais, mas reféns de uma 
expansão econômica que não reconhecia sua presença. Muitos descendentes passaram a trilhar tra-
jetórias individuais, buscando escapar dos estigmas, inclusive pela tentativa de embranquecimento, 
geralmente sem sucesso. O resultado desse processo foi a invisibilização progressiva da presença 
indígena na sociedade nacional.

Nesse contexto, tornaram-se frequentes os chamados “mocambos de índios”18, já registra-
dos desde o século XVII. Esses agrupamentos representavam uma forma de resistência, quando 
indígenas fugiam dos aldeamentos e se organizavam nas matas, em paralelo aos quilombos de afri-

17 VER: COELHO, Mauro César; MELO, Vinicius Zuniga.  Nem heróis, nem vilões: O lugar dos diretores das povo-
ações nas dinâmicas de transgressão à lei do Diretório dos índios (1757-1798). Rev. Hist., São Paulo, 174, jan-jun 2016. 
<https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.rh.2016.115846>.
18 Outro ponto notável, conforme as documentações levantadas nos estudos de Cardoso (2008, 2018) e Gomes (2005), 
é o fato de que essas organizações resultaram de uma leitura mundo colonial mais localizada no espaço da Amazônia 
pombalina. Nesse cenário, os indígenas também conseguiam reagir de forma mais radical ao mundo do trabalho da 
vassalagem vigente durante o Diretório. Isso pode ser observado no discurso oficial que deixa transparecer, na ambi-
valência do seu enunciado, a existência de um “terceiro espaço” visível na maneira como o colonizador descrevia os 
mocambos de índios. Esses mocambos recebiam classificações mais genéricas e punições diferenciadas quando com-
paradas aos mocambos de bases negras, que, diferentemente daqueles, eram nomeados a partir do perfil cultural das 
comunidades negras que os compunham, resistindo ao mundo do trabalho escravo.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 131

canos fugitivos. Como observa Gomes (2005), havia continuidades entre essas territorialidades de 
resistência africanas e indígenas, que compartilhavam estratégias de luta, adaptação e sobrevivência 
frente à repressão.

Por outro lado, grande parte dos indígenas mestiçados – identificados à época como cabo-
clos, cafuzos, mamelucos e mulatos – e as comunidades ribeirinhas viviam sob a condição de invi-
sibilidade imposta pelo Estado imperial. Essas populações, reduzidas à categoria de “comunidades 
caboclas”, resultavam da desagregação das antigas sociedades indígenas, sem o reconhecimento 
jurídico de “vassalos da Coroa”.

1.2.1. Classes Étnico-Raciais e a Revolução Cabana

Os camponeses negros livres, junto com aqueles que se insurgiam contra a escravidão em 
quilombos, compunham uma verdadeira (contra)cartografia do mundo do trabalho, pouco reco-
nhecida pela historiografia cabana dominante. Embora fragmentada e distante das lideranças ilus-
tradas de Belém, essa geografia de resistência configurava formas autônomas de contestação da 
ordem escravista-imperial (ALMEIDA, 2008; GOMES, 2015).

Na nova ordem imperial, os indígenas perderam o status jurídico de vassalos da Coroa e 
passaram a ser tratados como indivíduos isolados. Muitos não se sentiam seguros nas vilas e eram 
convocados arbitrariamente para trabalhos compulsórios. Assim, gradualmente, compartilharam 
angústias e interesses comuns com camponeses, mestiços, escravizados e brancos pobres. Esse 
bloco social subalternizado emergiria com força na Revolução Cabana, única no Brasil a ocupar o 
palácio do governador e instalar, por um período, um governo popular (SOUZA JUNIOR, 2022; 
TRECCANI, 2001).

A Cabanagem nasceu das tensões do mundo étnico-racial do trabalho na recém-criada Pro-
víncia do Pará. Inicialmente articulada pela elite – nomes como Felipe Patroni, Batista Campos e 
Felix Malcher –, a revolução logo ultrapassou seus limites, mobilizando trabalhadores indígenas 
e ribeirinhos que compunham a base social do movimento. O termo “cabanagem” expressa essa 
massa de trabalhadores pobres, em sua maioria ribeirinhos19, que viviam em cabanas e não tinham 
seus direitos reconhecidos.

Essa heterogeneidade também trouxe altos custos humanos e materiais. Prisões, mortes e 
deslocamentos recaíram especialmente sobre indígenas, negros e mestiços. Eduardo Angelim per-
deu o controle da capital em 1836 e refugiou-se no rio Capim, onde registros indicam que recebeu 
apoio de grupos indígenas, possivelmente Ka’apor (LIMA, 2004).

Com a ascensão de Francisco José Soares de Andrea, intensificou-se a militarização da pro-
víncia. A repressão reorganizou os “corpos de trabalhadores” (1838), reunindo negros, indígenas 
e mestiços sem propriedade em contingentes compulsórios, desde os dez anos de idade (PAZ, 
19 Os ribeirinhos são grupos sociais que se constituíram nesse processo de colonização na Amazônia, marcado pela 
forma violenta através da qual os indígenas foram integrados à sociedade colonial e, posteriormente, ao Estado Na-
cional, conforme o estudo de Pereira (2014). Tal pesquisador nos lembra da resistente presença indígena na Amazônia 
lusa, que marca um dos entendimentos das práticas espaciais de comunidades ribeirinhas que assumem determinadas 
características etnossociais e territoriais. No âmbito do imaginário estatal, essas práticas são sequer próprias do “estilo 
de vida” das comunidades indígenas, nem uma reprodução cultural dos lusitanos colonizadores (PEREIRA, 2014). 
Além disso, Oliveira (2016) e Almeida (2008) destacam o processo de destituição dos direitos coletivos das territoriali-
dades específicas dessas famílias caboclas como resultado do processo violento ocorrido a partir do Estado Nacional, 
tendo em vista que esses grupos não eram mais considerados “aldeados” nem reconhecidos como parte de nações 
indígenas específicas.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem132

SEÇÃO 3
2020). Essa política consolidou uma divisão racial do trabalho, reflexo da colonialidade do poder 
(QUIJANO, 2005; QUIJANO; WALLERSTEIn, 1992). Essa medida foi justificada pela suspeita 
de um “pacto secreto” cabano entre homens de cor, que supostamente planejavam “darem cabo de 
tudo quanto for branco” (RICCI, 2007, p. 27). A partir dessa leitura, tornou-se indispensável, para 
o governo imperial, proteger a multiplicação de “brancos”.

Os povos indígenas, por sua vez, ficaram divididos entre apoiar as lutas cabanas ou se alinhar 
às forças legalistas. Foi o caso dos munduruku, que se uniram às tropas do governo e participaram 
da chacina de um grande contingente do grupo “murificado” com os Muras, na região do rio Autaz 
(HARRIS, 2017; LIMA, 2004).

1.3. Mulheres na Memória e na Prática Cabana

A Cabanagem, enquanto luta por transformação das condições da classe trabalhadora, pre-
cisa ser revisitada pela memória oral coletiva20, especialmente pela perspectiva das mulheres ribeiri-
nhas, quilombolas e indígenas. Em diferentes regiões do Pará, suas histórias revelam um protago-
nismo pouco visibilizado, para além dos papéis domésticos ou de herdeiras de terras.

A historiadora Eliana Ramos (2010) identificou mulheres atuando ativamente no movimen-
to, mesmo sem serem consideradas cidadãs pela lei. Estavam registradas como posseiras, arrenda-
tárias, herdeiras e senhoras de terra, ainda que com garantias desiguais em comparação às mulheres 
brancas. Essas evidências mostram que, embora limitadas pelas fontes, as práticas espaciais femini-
nas também integraram o movimento cabano.

Com base nisso, propõe-se uma leitura descolonizadora das vozes cabanas, que recupere a pre-
sença das mulheres na guerra e na resistência. Esse trabalho vem sendo desenvolvido por pesquisado-
ras e educadoras comunitárias indígenas, quilombolas e ribeirinhas, em especial da Região Guajarina, 
Marajó, Baixo Tapajós e Xingu, no âmbito da “nova cartografia histórica”21 conduzida pelo IPPCS.

2. O IPPCS e a Governabilidade Cabana Contemporânea

Neste tópico, apresentamos a gênese organizacional do Instituto de Pesquisa Projeto Carto-
grafando Saberes (IPPCS), que se consolidou a partir de uma proposta de gestão cabana protago-
nizada por mulheres amazônicas de contextos específicos22. 

Com a reeleição da diretoria para o mandato de setembro de 2022 a setembro de 2024, preva-
leceram somente mulheres na diretoria executiva: Alanna Souto Cardoso Tupinambá (presidente); 
20 Aqui trabalha-se com a noção de memória, conforme Le Goff  (1990), enquanto uma bússola que orienta o destino 
dos povos, servindo como um instrumento de poder: “Tornarem-se senhores da memória e do esquecimento é uma 
das grandes preocupações das classes, dos grupos, dos indivíduos que dominaram e dominam as sociedades históricas. 
Os esquecimentos e os silêncios da história são reveladores desses mecanismos de manipulação da memória coletiva” 
(p. 426). Nessa direção, Freire (2008) ajuda no entendimento das reinvindicações da memória coletiva das sociedades 
orais por meio da etno-história, conceito que recoloca e reconhece o valor dessa memória quando se pensa, por exem-
plo, em um novo mapeamento do passado. Isso permite a integração dessas novas fontes, a fim de serem trabalhadas 
pelo historiador utilizando novas metodologias, em uma perspectiva interdisciplinar, para abarcar o vasto campo do 
entendimento das múltiplas frentes de existências e resistências dos territórios tradicionais. Implica, também, na pers-
pectiva mais peculiar da orientação e dos encaminhamentos dos seus resultados.
21 Ver: <https://www.instituto-cartografando-saberes.com/a-nova-cartografia-historica/>
22 Ver: CARDOSO, Alanna Souto. Algumas concepções de mulheres em contextos específicos e segmentos para um 
planejamento estadual de políticas públicas para mulheres. Instituto Cartografando Saberes, 2021. Disponível em:  
<https://www.instituto-cartografando-saberes.com/artigos/>



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 133

Andreia Kumaruara (suplente da presidência); Jully Miranda, geógrafa quilombola (coordenação de 
secretaria e tesouraria); e Edenilza Borges (coordenação administrativa).

Nesse 2º mandato, consolidou-se o entendimento de que o protagonismo das mulheres in-
dígenas, quilombolas e ribeirinhas pode abrir caminhos para uma gestão mais equitativa de gênero, 
etnia, “raça”, classe e projetos comunitários. Essa perspectiva também preparou o terreno para a 
diretoria executiva atual (dezembro de 2024 a janeiro de 2028), composta por mulheres negras, qui-
lombolas, indígenas e LGBTQIA+, além de homens indígenas, quilombolas e ribeirinhos: Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá (presidente reeleita); Mario Xipaia (vice-presidente); Erasmo Theofilo, 
camponês quilombola (coordenação de secretaria e tesouraria); e Daniele Silva (coordenação ad-
ministrativa).

Tal direcionamento converge com análises que denunciam a hegemonia masculina e branca 
na produção acadêmica das universidades e grandes grupos de pesquisa, cujos cânones dificilmente 
contemplam os feminismos comunitários. A forma de falar e de se expressar fora dos protocolos 
convencionais, especialmente em congressos e espaços formais, causa desencontros de entendi-
mento e deslegitimação, uma vez que corpos femininos e racializados não são reconhecidos como 
referência para a comunicação acadêmica. Não por acaso, “[...] muitas mulheres autoras têm sido 
criticadas no trabalho de campo, apresentações, salas de aula, por estarem longe do padrão acadê-
mico masculino, racionalista, de corpo estruturado e quieto” (BEZERRA et al., 2018, p. 76).

Ainda assim, intelectuais negras, indígenas, ribeirinhas e quilombolas transformam seus cor-
pos-territórios em espaços de enunciação, afirmando epistemologias próprias que revisitam e tensio-
nam os cânones. Nesse contexto, surgem obras coletivas fundamentais, como “Mulheres quilombolas 
– territórios de existências negras femininas” (DEALDINA, 2021) e “Vivências diversas – Uma cole-
tânea de indígenas mulheres” (BANIWA; KAINGANG; TREMEMBÉ, 2020), que reúnem narrati-
vas, memórias e análises críticas a partir de experiências de vida, cosmologias e práticas comunitárias.

Na Amazônia, como demonstra Cardoso (2025), iniciativas semelhantes vêm sendo estru-
turadas pelo Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), que organizou o 
projeto Autoras amazônidas: gênero, raça, classe e produção científica comunitária. A publicação, 
parte do projeto Mapas da Produção (habilitado pela Lei Semear/PA/2023)23, demarca espacial-
mente a produção de conhecimento de lideranças mulheres racializadas da educação comunitária 
de diferentes territórios (ilhas, ribeirinhas, quilombolas, povos do Marajó, Baixo Amazonas, Baixo 
Tapajós e Xingu). Estruturada em sessões regionais com comitês científicos próprios, a coletânea 
afirma a potência da produção comunitária e coletiva, além de tensionar os padrões de cientificida-
de hegemônicos e inscreve outras epistemologias no campo acadêmico24.

Esta experiência resultou no capítulo Autoras amazônidas: gênero, raça, classe e a produção científica 
comunitária, de minha autoria, publicado na coletânea América Latina mulheres! Ciência, movimentos 
sociais e arte: caminhos em [re]construção (SIMÕES, 2025). O texto evidencia como as epistemologias 
comunitárias amazônidas se articulam a um movimento mais amplo de produção crítica de conhe-
cimento científico, político e artístico em toda a América Latina.

O IPPCS, enquanto associação sem fins lucrativos, tem como missão construir um espaço 
coletivo de produção de conhecimento, tanto na dimensão científica quanto na formação em edu-

23 <https://www.institutocartografandosaberes.com/a-nova-cartografia-historica/>; <https://www.institutocartografan-
dosaberes.com/catedra-livre-agenda-mapas-de-producao-educacao-popular-comunicacao-e-patrimonio-comunitario>.
24 <https://www.institutocartografandosaberes.com/das-diretrizes-a-curadoria-e-ao-comite-cientifico/>.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem134

SEÇÃO 3
cação popular. O projeto mobiliza educadores(as) – homens, mulheres e pessoas LGBTQIA+ – a 
partir de seus contextos territoriais e identitários, enfrentando os limites ainda impostos por uma 
epistemologia colonial que marginaliza outros saberes.

Nesse sentido, a proposta de uma gestão de governabilidade cabana busca qualificar o corpo 
técnico e formativo do IPPCS por meio de uma política de memória articulada com suas lideranças 
e educadores(as) comunitários(as), consolidando uma prática político-científica coletiva territoriali-
zada para o fortalecimento de suas territorialidades específicas25.

A retomada da governabilidade cabana parte do entendimento de que a Cabanagem foi um 
movimento social profundamente enraizado nas camadas populares, em busca de libertação diante 
de um poder excludente no período regencial. Contudo, como analisa Magda Ricci (2007), apesar 
de seu caráter revolucionário, o governo cabano careceu de planejamento estratégico e de um 
projeto político consolidado. Essa ausência de diretrizes limitou a consciência política das massas 
e abriu espaço para o avanço de ideologias dominantes, como o liberalismo e o escravismo, que 
acabaram por sufocar a revolução. 

Embora a memória da Cabanagem seja mais reconhecida por sua expansão no Alto, Médio 
e Baixo Tapajós, a literatura aponta para a sua forte presença em outras regiões, com destaque para 
Belém, Acará e Marajó, alcançando também as margens do rio Madeira (RICCI, 2008).

Com base na memória histórica e na atual articulação das coletividades indígenas e tradicio-
nais, propõe-se um projeto de governabilidade cabana contemporâneo no campo da sociedade civil 
organizada. Essa proposta estrutura-se por meio de associações voltadas à produção de conheci-
mento e à formação de movimentos de base, com vistas à construção de uma governança coletiva 
dos saberes científicos e tradicionais, em diálogo com a sociedade, instituições públicas e entidades 
privadas. Dessa forma, reafirma-se a possibilidade de um poder científico popular, enraizado nos 
territórios e conduzido pelos próprios sujeitos que historicamente resistem.

A Cabanagem foi um símbolo de organização popular muito usado pela memória recente 
da governabilidade do poder público municipal e/ou do Estado no Brasil República. Há dois mo-
mentos de disputas políticas eleitorais no Pará, em períodos distintos, nos quais o movimento foi 
utilizado em narrativas de chegada ao poder direcionadas às massas famintas. O primeiro ocorreu 
no âmbito do governo Estadual com o Jader Barbalho (1983-1987), do PMDB, e o segundo, no 
governo municipal com o prefeito de Belém, Edmilson Rodrigues (1997-2004) do PT. Ambos usa-
ram as narrativas cabanas em suas disputas eleitorais e projetos de poder, em defesa dos interesses 
do povo, e, para isso, precisaram adaptar o discurso cabano diante das conjunturas que enfrentavam 
em sua época. Nesse contexto, Jader Barbalho certamente precisou ceder e se alinhar à leitura po-
lítica de José Sarney, que assumia a presidência na época (BARBOSA, 2010).

A cultura dominante de um governo, independente de controle ideológico, contribui para 
integração real de determinada classe ou grupos dominantes que configuram um poder público 
em uma integração “fictícia” na sociedade em sua totalidade. Isso garante a comunicação imediata 
25 Tratamos a territorialidade específica enquanto construção política de uma identidade coletiva demarcada pela 
percepção dos agentes sociais. A partir desse conceito, depreende-se que a possibilidade de garantir de forma estável 
o acesso a recursos essenciais fundamenta uma territorialidade específica, gestada por meio de históricas reivindica-
ções e intensas lutas das comunidades envolvidas. Essa territorialidade não se limita ao espaço físico, mas revela-se 
como um campo de diálogo – por vezes tenso, por vezes negociado – com os agentes antagonistas e com as instân-
cias do poder estatal. Trata-se, assim, de um processo dinâmico no qual as comunidades reafirmam sua presença, 
constroem legitimidade e estabelecem mecanismos de defesa e sobrevivência, conferindo novos sentidos e signi-
ficados ao território que habitam ou às suas coletividades e organizações comunitárias legais (ALMEIDA, 2008).



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 135

entre todos os seus membros, distinguindo-os de outras classes, fator que ocasiona a desmobiliza-
ção (falsa consciência) das classes dominadas. Como consequência, ocorre a legitimação da ordem 
estabelecida por meio das distinções (hierarquias), assegurando a sua manutenção. 

Esse direcionamento de efeitos ideológicos produz a cultura dominante que mascara a fun-
ção de divisão na própria função da comunicação, ou seja, a cultura que une (intermediária da co-
municação) pode ser também a cultura que separa (instrumento de distinção), legitimando, assim, 
as distinções. Esse processo resulta na marginalização de todas as outras culturas (designadas como 
subculturas), privilegiando aquelas aclamadas pela ordem vigente, enquanto as preteridas passam a 
se definir pelas suas distâncias da cultura dominante (BORDIEU, 1989).

Sendo assim, a retomada da governabilidade cabana está inserida nas disputas de poder sim-
bólico das lutas de classes, como afirma Pierre Bourdieu (1989), enquanto produções simbólicas 
usadas para instrumentalização de dominação dos grupos que estão no poder. Trata-se de bens 
simbólicos, que, diferentemente dos bens materiais, só podem ser apropriados por sujeitos que tem 
um sistema de apreciação, ou seja, códigos para interpretação e valorização.  

Para Cesaltina Abreu (2015) o capital cultural é demarcado por uma composição de posições 
cultivadas que formam a compreensão dos bens simbólicos e culturais. Tal conceito se aproxima da 
perspectiva de Bordieu (2007), segundo a qual o capital cultural está intimamente relacionado aos 
sistemas de disposições (habitus), ou seja, demarca “hábitos de classe diferenciados”.

Com base nisso, avaliamos a importância da composição da gestão marcada pelo protagonis-
mo das mulheres indígenas, traduzindo-se em uma governabilidade cabana que age para a forma-
ção de uma academia comunitária. Esse projeto torna-se possível por meio da rede educadoras/
educadores acadêmicos comunitários na gestação de saberes científicos e processos formativos 
enraizados nas comunidades. Tal prática ainda se configura mais como uma espécie de “terceira 
margem” ou “terceiro espaço” (BHABHA, 1998), uma zona da “produção do saber acadêmico 
convencional”, marcada por um sistema de apreciação simbólico advindo de famílias que habitam 
e/ou habitavam em terras tradicionalmente ocupadas.

No que se refere aos projetos que visam a um novo mapeamento do passado dos povos da 
Amazônia, a princípio organizado por uma gestão de mulheres educadoras de contextos específi-
cos do Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), questiona-se: o que a gover-
nabilidade cabana e as memórias cabanas têm a ver com emersão indígena? 

A consciência da governabilidade cabana afirmada em um grupo de produção de conhe-
cimento comunitário se expressa na defesa dos saberes, na produção de conhecimentos de seus 
territórios e comunidades e nas formas de gestão autônomas de projetos locais. Contudo, essas ex-
periências ainda operam, em grande parte, à margem, devido à dispersão das lideranças locais (em 
especial, as mulheres indígenas) e da invisibilização de outras organizações pela concentração de 
recursos em determinadas regiões, ou pelo foco restrito a algumas lideranças. Estas, mesmo quan-
do beneficiadas e aprovadas nas instituições de poder, ainda continuam favorecendo a reprodução 
do monopólio arbitrário de grupos de pesquisa e empresariais em relação à direção de projetos26.

A retomada da memória cabana, conduzida por educadoras e acadêmicas comunitárias indí-
genas e ribeirinhas, constrói um projeto de luta enraizado no pertencimento histórico desses povos. 
Ele reafirma a continuidade das famílias de bisnetas(os) e netas(os) de indígenas que, durante a 
26 Ver também SANTOS, Milton. O espaço dividido: Os dois circuitos da Economia Urbana dos países subdesenvolvidos. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2018.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem136

SEÇÃO 3
Cabanagem, já eram classificadas(os) como caboclas(os) pela Província do Pará, reflexo do não re-
conhecimento estatal no Brasil Regente. Vale lembrar que muitos indígenas haviam sido excluídos 
de suas identidades coletivas desde a Carta Régia de 12 de maio de 179827, que extinguiu o Diretório 
e promoveu a conversão gradual dos indígenas em colonos.

É importante destacar, ainda, as regiões que foram principais alvos de empreendimentos 
de engenhos e de ocupação de grandes terras, também destinadas à implantação da pecuária por 
meio de cartas de sesmaria, desde meados do século XVII, fato que marca o início do primeiro 
projeto de colonização na Capitania do Pará. Segundo Treccani (2001), as terras mais procuradas 
inicialmente localizavam-se nos arredores de Belém, como Pinheiro (atual Icoaraci), Val de Cães 
e Utinga; às margens do rio Guamá, próximas à Casa Forte e ao rio Capim; nas proximidades dos 
rios Arari e Anajás na Ilha do Marajó; e em Gurupá.  As áreas do Marajó e próximas ao rio Guamá 
foram as mais beneficiadas, com maior número de confirmações. 

No século seguinte, o Baixo Tocantins – em especial Cametá, Moju e Acará – também foi 
fortemente impactado por muitos empreendimentos de engenhos. As ordens religiosas, sobretudo 
os Jesuítas, tomaram grande parte dessas terras e da mão de obra indígena local, cuja posse passou 
a simbolizar riqueza nos dois primeiros séculos da ocupação do Estado do Grão-Pará e Maranhão. 
A concentração de riqueza, somada aos conflitos com os colonos, acarretou a expulsão dos Jesuítas 
do território amazônico. Tal medida foi tomada a partir da ascensão do Marquês de Pombal, que 
também reconfigurou o Estado do Grão-Pará e Maranhão. Além disso, para intensificar a econo-
mia agrícola e diversificar a mão de obra, criou-se, em 7 de julho de 1755, a Companhia Geral do 
Grão-Pará e Maranhão, que tinha como uma de suas missões trazer escravos negros da África. 

A Ilha do Marajó era a região em que se concentrava a maioria das atividades de pecuária, 
representando 76% do total das sesmarias, nas quais a criação de gado era a atividade predominante 
(TRECCANI, 2001).

Observa-se que, em geral, o processo de ocupação dessas terras pelos senhores(as) sesmeiros 
envolviam conflitos com a população indígena local, especialmente na região Guajarina, com os 
Tupinambá, que recuaram somente após a morte do cacique Guamiaba, durante o levante Tupi-
nambá (1617-1621) (CASAL, 1946). 

 Já no Marajó indígena, em meados do século XVIII, as esposas dos indígenas das chamadas 
“nações” nheengaíbas ainda eram proibidas por seus companheiros de aprender a língua geral ama-
zônica (LGA), conforme relata o padre João Daniel (1975).  É sabido que, muitas vezes, a tentativa 
de falar a língua dos “índios” Tupinambá não tinha nenhum êxito no trato com os nheengaíbas, 
que falavam diversas línguas do tronco Aruak. A última tentativa de pacificação desses povos 
ocorreu com a saída de uma frota de 12 canoas da aldeia Camutá, entre 16 e 27 de agosto de 1659, 
composta pelo Jesuíta Manuel Pires, o Padre Antônio Vieira, seis soldados da praça de Cametá, 
sendo os demais membros “índios cristãos” Tupinambás de arco e remo (VIEIRA, 1735).

Na ilha do Marajó, desde meados do século XVII, os lusitanos enfrentaram cerca de 44 
anos de guerra contra os nheengaíbas28, em um cenário de dominação do colonialismo português 
(DIAS, 2016). A guerra cessou somente após a missão liderada pelo cacique Piyé Mapúa, que con-
27 Documento completo disponível em: <https://lemad.fflch.usp.br/sites/lemad.fflch.usp.br/files/2018-04/A_
carta_regia_de_12_de_maio_de_1798B.pdf>
28 “nheengaíbas” é um termo em tupi usado pelos portugueses de forma pejorativa para classificar as “nações” in-
dígenas do Marajó que não eram do tronco linguístico Tupi. As línguas derivadas desse tronco eram consideradas 
“línguas boas”, enquanto as dos nheengaíbas eram “línguas ruins” em razão da dificuldade da sua conversão para o



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 137

seguiu pacificar cerca de 53 das principais “nações” de diferentes línguas, dentre as quais havia os 
“(...) Mamaynas, os Aroans e os Anayás, de baixo dos quaes se [compreendem] Mapuás, Guajarás, 
Pixipixís e outros. O número de almas não se pode dizer com certeza, os que menos o sabem, di-
zem que foram quarenta mil (...)” (VIEIRA, 1735, p. 39-40).

A resistência dos velhos nheengaíbas marajoaras demonstra a inteireza da vida ribeirinha e 
das memórias indígenas que marcam o espaço histórico do Marajó. Nesse sentido, destaca-se eixo 
das florestas (ocidental) – espaço marcado por lutas, nas quais os antepassados indígenas defen-
deram bravamente suas terras, modos de vida, línguas maternas e crenças. A carta do Padre Vieira 
demonstrando a astúcia do cacique Piyé Mapuá no acordo de paz com os lusitanos, questionando 
a vassalagem completa, é uma memória dos indígenas nheengaíbas pouco explorada pela historio-
grafia, especialmente pela história de luta dos direitos indígenas diante dos grupos dominantes co-
loniais. Não por acaso, o historiador Joel Dias finaliza sua tese “Confuso e intrincado labirinto”: fronteira, 
território e poder na Ilha Grande de Joanes (séculos XVII e XVIII)” assinalando a importância de verificar 
a situação das populações remanescentes dos índios no Marajó sobreviventes ao colonialismo por-
tuguês, sobretudo entre comunidades caboclas ribeirinhas que, em meados do século XIX, já se 
configuravam concretamente naquelas várzeas (DIAS, 2016). 

Um apagamento similar das identidades indígenas também é perceptível na cidade de Came-
tá, cuja história oficial centrada nos “homens notáveis” e na imagem da “Cidade Invicta” durante a 
Cabanagem ainda prevalece, mesmo que alguns moradores preservem memórias dos povos Carijó 
e dos Tupinambá da velha Camutá (NERI, 2016). No início do século XIX, segundo Baena (2004), 
o rio Tocantins e suas freguesias eram constantemente saqueados pelos Timbiras e Apinagés, tidos 
como piratas da região.

Os processos de ocupação no Grão-Pará apresentaram dinâmicas diferenciadas. As povoa-
ções de “brancos” – freguesias próximas a Belém – eram formadas majoritariamente por morado-
res livres (brancos, índios forros, mestiços) e escravizados africanos, mas não incluíam indígenas 
aldeados (as chamadas repartições). Já as povoações de índios, resultantes da transformação de an-
tigas aldeias missionárias, eram compostas por indígenas aldeados, moradores livres e escravizados 
africanos (CARDOSO, 2018).

Segundo Treccani (2001), a partir da análise das listas nominativas e dados do censo de 1823, 
observa-se que vilas originadas de aldeias missionárias, como Arraiolos e Esposende, apresentavam 
pequenas unidades familiares. Em contraste, nas vilas originadas por sesmarias – como Ourém, 
Irituia e São Miguel –, predominavam as médias propriedades com cerca de seis escravizados por 
família. O pesquisador destaca, ainda, que nenhuma sesmaria foi concedida à Capitania do Rio 
Negro, não havendo também registros de concessões para além do médio Amazonas, incluindo os 
rios Tapajós, Jari, Araguaia e o sul do Pará (TRECCANI, 2001).

Esses dados revelam que o problema fundiário no Pará teve raízes e dinâmicas distintas do 
restante do Brasil, por serem resultados de soluções políticas diferentes diante de crises econômi-
cas regionais. No Pará, a formação de latifúndios ocorreu apenas após a adesão ao Império, com a 
desestruturação das economias de subsistência e a introdução da lógica da economia de mercado. 
Já no restante do país, o regime de sesmarias foi extinto em 1822, enquanto no Grão-Pará isso só 
aconteceu em 1836, em plena eclosão da Revolução Cabana.
nheengatu e para o entendimento dos lusos. Os nheengaíbas eram cerca de 29 nações indígenas diferentes, dentre as 
quais o padre Antonio Vieira menciona os Anajás, Mapuás, Paucacas, Guajarás, Pixipixis, Boccas, Pauxis, Mamaia-
nazes, Mocoões, Jurunas, Muanás e Sacacas” (DIAS, 2016; VIEIRA, 1735). 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem138

SEÇÃO 3
Essas contradições históricas lançam luz sobre os debates em torno das narrativas indígenas 

emergentes e da reivindicação de reconhecimento territorial por parte de povos indígenas em con-
textos urbanos e rurais. Guardiões de patrimônios materiais e imateriais, esses grupos tensionam o 
campo político ao buscar o reconhecimento e a reinvenção de territorialidades apagadas dos regis-
tros oficiais. A complexidade desses conflitos e retomadas só será plenamente compreendida por 
meio de projetos coletivos de diálogo consistente entre educação comunitária e desenvolvimento 
do patrimônio comunitário através de sua história oral e comunicação.

2.1. Ciência comunitária e Revolução Cabana: mapeamento da presencialidade do passado 
e lutas territoriais

Os projetos desenvolvidos29 pelo Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes 
(IPPCS) que propõem um novo mapeamento do passado e a visibilidade das etnicidades violen-
tamente encobertas, constituem os primeiros resultados de uma gestão político-científica inspi-
rada em uma “revolução cabana” protagonizada por mulheres cientistas da educação popular. 
Sob liderança e orientação da professora Alanna Tupinambá, tais iniciativas já apresentaram 
ações concluídas entre novembro de 2023 e outubro de 2024, especialmente no âmbito da car-
tografia histórica das resistências em comunidades tradicionais.

Duas comunidades tradicionais estiveram diretamente envolvidas no projeto de estágio pós-
-doutoral sob execução da professora Alanna Tupinambá e nas ações do mapeamento coletivo 
como ferramenta da educação popular do IPPCS: a comunidade ribeirinha Maria Petrolínea e a 
comunidade quilombola de Abacatal. Esse trabalho foi articulado ao curso de extensão “Cartogra-
fia Histórica dos Conflitos: Educação Popular Patrimonial, Memória e Política Pública”, aprovado 
pelo Programa de Pós-Graduação em Geografia da UEPA (PPGG/UEPA) e ministrado entre 
setembro e dezembro de 2023.

O curso mobilizou educadoras e educadores populares do Cursinho Emancipa-UFPA e pós-
-graduandas(os) quilombolas do PPGED/UEPA e do PPGA/UFPA, integrando as dimensões do 
ensino, pesquisa e extensão na construção de uma ciência comunitária. A ação conjunta resultou 
em um levantamento e mapeamento para a produção de um dossiê dos inventários patrimoniais 
das comunidades Maria Petrolínea e Quilombo Abacatal, projeto que atualmente está em fase final 
de organização de dados, sistematização e elaboração para publicação.

Para além da importância acadêmica e simbólica do dossiê, uma das conquistas mais relevan-
tes dessa articulação entre IPPCS e PPGG/UEPA foi o reconhecimento oficial, pela Superinten-
dência do Patrimônio da União (SPU), de que a área tradicionalmente ocupada pela comunidade 
ribeirinha Maria Petrolínea pertence ao domínio da União. Esse reconhecimento abre caminho 
para o processo de regularização fundiária das moradias, atualmente em andamento junto à SPU. 
Quando a regularização estiver concluída, a comunidade finalmente será incluída nas agendas de 
planejamento, defesa e acesso a políticas públicas prioritárias para seus territórios – um passo fun-
damental na efetivação de seus direitos territoriais, culturais e cidadãos.
29 Atualmente, o projeto 1: A “nova” Cartografia Histórica dos Engenhos e a "Presencialidade" do passado nas 
comunidades tradicionais da Amazônia - demarcando políticas públicas, a educação patrimonial comunitária e a 
história oral, do Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) está vinculado ao Estágio Pós-dou-
toral Estratégico do PPGG-UEPA, sob supervisão do prof. Dr. Fabiano Bringel. Ver em: <https://www.institu-
to-cartografando-saberes.com/a-nova-cartografia-historica/>. O IPPCS ainda conta com um projeto construído 
e mobilizado pelas lideranças da educação comunitária desde 2021, a Cátedra Livre - Agenda Mapas de Produção: 
Educação Popular, Comunicação e Patrimônio Comunitário.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 139

Outro projeto importante que envolveu a mobilização de lideranças da educação comunitá-
ria de diversos povos e comunidades tradicionais das regiões do Pará é a Cátedra Livre - Agenda 
Mapas de Produção: Educação Popular, Comunicação e Patrimônio Comunitário. Essa iniciativa 
está ligada à gestão e orientação da nossa linha 1, que se articula com as outras linhas por meio dos 
diálogos estabelecidos entre as diversas matrizes comunitárias envolvidas: povos das ilhas da região 
metropolitana de Belém, movimento negro, povos de terreiro de matriz africana, povos indígenas, 
quilombolas e comunidades ribeirinhas.

Figura 1: Mapa Geral do planejamento comunitário – Cátedra Livre Agenda Mapas de 
Produção: Educação Popular, Comunicação e Patrimônio Comunitário.

Fonte: Indicadores e Dados dos agentes comunitários indígenas, ribeirinhos, quilombolas pretos(as) da 
educação comunitária do Grupo de Planejamento Cátedra Livre – Agenda Mapas de Produção: Edu-
cação Popular, Comunicação e Patrimônio Comunitário, coordenado pela Profa. Dra. Alanna Souto 
Cardoso Tupinambá.

Essa construção parte da urgência de fortalecer os direitos territoriais e patrimoniais de 
comunidades tradicionais amazônicas, por meio da realização de uma Consulta Livre, Prévia e In-
formada (CLPI), referente à importância da educação comunitária para o fortalecimento e (auto)
sustentabilidade do patrimônio dessas comunidades. O objetivo é encaminhar, com base na escuta 
ativa e coletiva das comunidades, a criação de um curso de pesquisa, ensino e extensão em parceria 
com o Prof. Dr. João Coladores do Programa de Pós-Graduação em Educação da UEPA (PPGE-
D-UEPA). O foco do curso será a formação de educadores(as) comunitários(as) selecionados dire-
tamente pelas próprias comunidades, com vistas à produção de inventários participativos do patri-
mônio comunitário. Os inventários deverão articular dimensões da educação popular, comunicação 
comunitária, história oral, associativismo e economia local como instrumentos de planejamento e 
incidência em políticas públicas.

A ação será desenvolvida em duas etapas:



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem140

SEÇÃO 3
Etapa 1 (2025): realização do evento CLPI, um debate formativo com lideranças locais e 
o encaminhamento dos planos de trabalho e das equipes comunitárias referente ao projeto 
Cátedra Livre - Agenda Mapas de Produção: Educação Popular, Comunicação e Patrimônio 
Comunitário.
Etapa 2 (2026): formação das equipes por meio de um curso de extensão coordenado pelo 
IPPCS/PPGED-UEPA, com produção dos inventários e lançamento da Cartilha dos Mapas 
de Produção Comunitária.

Ao valorizar os saberes locais e promover o protagonismo dos povos amazônicos na gestão 
do seu patrimônio, a proposta reafirma o papel fundamental da educação popular e da ciência co-
munitária na promoção à justiça territorial e cultural na região.

2.2. A Retomada dos Tempos Largos: mulheres, resistência e tradição na Revolução 
Cabana

A partir da perspectiva das mulheres indígenas, quilombolas e ribeirinhas, a Cabanagem pode 
ser revisitada como referência de resistência histórica. Em regiões como o Baixo Tapajós, onde a 
cidade de Santarém chegou a constituir um centro autônomo de participação indígena antes de ser 
violentamente reprimido, essa memória permanece viva (TAPAJÓS; SILVA NETO, 2019).

Mais do que um movimento interrompido, a Cabanagem ressurge nos “tempos largos”30 da 
memória coletiva, articulando passado e presente. Nesse processo, lideranças femininas – pajés, 
parteiras, benzedeiras – assumem papel central na continuidade cultural e política dos povos da 
Amazônia, mesmo quando invisibilizadas pelas narrativas patriarcais.

O antropólogo indígena Florêncio Vaz Filho (2010; 2017) identifica que, desde 1998, 55 
comunidades ribeirinhas dos municípios de Santarém, Belterra e Aveiro reivindicam sua iden-
tidade indígena, compondo hoje 14 povos distintos que habitam áreas como a Resex Tapajós-
-Arapiuns, a FLONA do Tapajós e outras zonas de proteção. A presença ativa das mulheres 
indígenas nessas mobilizações, inclusive nas assembleias do CITA, evidencia sua centralidade 
nas lutas atuais.

A memória da Cabanagem é especialmente forte em comunidades como Ecuipiranga, onde 
os processos de etnogênese têm sido impulsionados pela reativação de práticas e saberes ancestrais. 
Esse movimento reafirma o direito à terra, à identidade e à história, construindo uma unidade polí-
tica e social indígena a partir das experiências locais de resistência e reexistência. Isso só foi possível 
por meio do movimento de organização de uma conscientização de dimensão identitária dessas 
lideranças no sentido do fortalecimento de suas crenças.

 Nessa perspectiva, as lutas anticoloniais se expressam na demarcação de suas memórias 
largas e curtas, na qual o “caminho da volta” não significa simplesmente retornar a algum lugar do 
30 O conceito de memória larga, desenvolvido por pesquisadores e ativistas bolivianos como Silvia Rivera Cusi-
canqui (1987, 2010) e García (2014), tem sido fundamental para repensar a educação e o ensino de história em 
contextos comunitários. Essa abordagem reconhece a potência das memórias ancestrais – articuladas com as 
lembranças recentes (memória curta) – como forma de empoderar sujeitos históricos e valorizar suas trajetórias, 
especialmente em comunidades indígenas e quilombolas com longos anos de contato e resistência. A articulação 
entre memórias largas e curtas permite compreender as experiências históricas a partir das próprias narrativas dos 
povos, fortalecendo seu direito à existência e à continuidade cultural. No entanto, essa força também enfrenta de-
safios, pois muitas vezes há dificuldades internas e externas no reconhecimento pleno de pertencimentos étnicos, 
sobretudo após séculos de repressão estatal e apagamentos sistemáticos, conforme apontam diversos relatórios de 
direitos humanos (GARCÍA, 2014).



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 141

passado, mas revisitá-lo por meio de suas recriações lúdicas, espirituais e de valores éticos funda-
mentais para a produção das bases de uma existência coletiva (CARDOSO, 2018).

2.3. Memória e Emergência Indígena: resistência e direitos

Atualmente, observa-se a articulação gradual de movimentos indígenas tanto na Região Me-
tropolitana de Belém quanto no Marajó, envolvendo comunidades urbanas e rurais. No Marajó, 
destaca-se a resistência da família do artesão Carlos Amaral (Zuca de Aruã), em Soure, que mantém 
viva a herança cultural dos Aruã – os rituais, a cerâmica, a musicalidade e a pajelança. Essa conti-
nuidade ocorre mesmo sob pressão de grupos hegemônicos locais, incluindo um representante da 
Universidade Federal do Pará (UFPA), que não realizou consultas aprofundadas sobre esse povo.

Embora o livro autobiográfico de Zuca esteja sendo transcrito por esse pesquisador da 
UFPA/Soure, a pressão econômica e social levou à dispersão de sua família. Esse processo inviabi-
lizou o pedido formal de reconhecimento e demarcação territorial junto à FUNAI e comprometeu 
o direito à educação indígena de seus descendentes.

Outro exemplo em Soure é a comunidade Caju-Una, liderada por Carla Yapoti, que reúne 
diversas famílias identificadas como descendentes do antigo povo Aruã e que reivindicam esse 
pertencimento tradicional.

Na Região Metropolitana de Belém (RMB), duas organizações se destacam no contexto urbano:

● Associação Wika Kwara (WK), presidida por Miguel Tembé, com atuação em espiritua-
lidade, arte e redes virtuais de acolhimento para todo sujeito que se identifica como indígena, 
independentemente de origem ou raça.

● Fórum Parawara de Indígenas em Contexto Urbano, Ribeirinho e Rural31, funda-
do após a ruptura entre a liderança Tupinambá de Belém/Mairi, Profa. Dra. Alanna Souto 
Cardoso (IPPCS/PPGG-UEPA), e representantes da Conferência Popular de Indígenas em 
Contexto Urbano Marçal de Souza, coordenada virtualmente por Giva e Sassá Tupinambá.

Essa ruptura gerou desdobramentos e divisões no movimento indígena urbano, tanto em Be-
lém quanto em cidades como Ananindeua, Santarém e Altamira. Lideranças também se afastaram 
da WK, como Glailson Santos (Porake Munduruku), engenheiro agrônomo e articulador do coleti-
vo Kabiadip, formado por cidadãos munduruku em contextos urbanos, que igualmente participou 
da fundação do Fórum Parawara.

As narrativas de emersão indígena, sobretudo nos contextos urbanos e periurbanos, são di-
versas e não podem ser tratadas de forma homogênea, nem subordinadas a monopólios de grupos 
hegemônicos, acadêmicos ou partidários – comuns, por exemplo, no Baixo Tapajós, em Altamira 
(Região do Xingu), no Marajó, no Baixo Tocantins e na Região Metropolitana de Belém. As lutas 
por direitos indígenas na cidade e no campo seguem trajetórias próprias, resistindo à lógica seletiva 
de reconhecimento imposta por setores do Poder Público no Pará e na Pan-Amazônia.

Em geral, essas identidades só são reconhecidas oficialmente quando associadas a territórios 
rurais tradicionais. Em consequência disso, as reivindicações dos povos indígenas que vivem nas 
cidades permanecem à margem. Os indígenas urbanos, mesmo quando organizados coletivamente, 
31 <https://www.institutocartografandosaberes.com/forum-parawara-de-indigena-em-contexto-urbano/; https://
www.institutocartografandosaberes.com/logomarcas-das-entidades-de-bases-indigenas-forum-parawara-de-indige-
na-em-contexto-urbano-ribeirinho-e-rural/>.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem142

SEÇÃO 3
continuam invisibilizados e sem acesso a políticas públicas essenciais – saúde, educação, moradia, 
cultura e assistência social. Além disso, enfrentam discriminação por parte de entidades sociais 
oficiais e de órgãos que deveriam promover esses direitos, como a FEPIPA (Federação dos Povos 
Indígenas do Pará) e a SEPI-PA (Secretaria de Estado dos Povos Indígenas do Pará).

Essa omissão atinge sobretudo os povos que não se encaixam na dicotomia “aldeados versus 
desaldeados” e cujas identidades foram apagadas por mecanismos estatais, como mapas, censos e 
museus. Esses dispositivos consolidaram a categoria “cabocla” como estratégia de invisibilização. 
Muitas famílias migraram para as cidades em razão da expulsão de seus territórios, mas permane-
cem conectadas às suas memórias e pertencimentos indígenas.

Um caso emblemático é o de Altamira, marcada pelo impacto da Hidrelétrica de Belo Monte. 
Esse contexto impulsionou a organização política de povos indígenas urbanos e rurais que vivem 
fora das Terras Indígenas oficialmente reconhecidas. A fundação da AIMA (Associação Indígena 
de Altamira), em 2002, liderada por mulheres indígenas como Elza Xipaya, foi um marco na luta 
por políticas públicas e direitos territoriais no espaço urbano.

Outro ponto de inflexão foi a criação da Coordenação Técnica Local dos Índios Citadinos e 
Ribeirinhos de Altamira, instituída pela FUNAI-Brasília em 2010. Essa iniciativa pioneira no país 
(PASCUET; FÁVERO, 2014) fortaleceu as mobilizações desses povos em contextos urbanos, rea-
firmando sua presença e agência histórica no território.

A emergência de novas identidades e a reafirmação de pertencimentos tradicionais no Pará 
revelam o que podemos chamar de uma “Pachakuti cabana”: uma virada histórica e simbólica inspi-
rada nas cosmologias andinas e apropriada nas lutas cabanas. Essa reviravolta sociopolítica ganhou 
força no século XXI, quando antigas comunidades caboclas passaram a se autodemarcar como 
aldeias e grupos indígenas se organizaram em associações urbanas e rurais.

Esses movimentos buscam, de forma cada vez mais orgânica, o reconhecimento de direitos 
invisibilizados por instituições estatais e municipais que historicamente ignoram ribeirinhos de per-
tencimento indígena e imigrantes em situação de refúgio, como os Warao, na Região Metropolitana 
de Belém.

A resposta a essa invisibilização ganhou forma com a criação e articulação do Fórum Parawara 
de Indígenas em Contexto Urbano, Ribeirinho e Rural, mobilizado por lideranças das cidades de Be-
lém, Santarém e Altamira. Um marco desse processo foi a realização da 1ª Sessão Especial Parawara, 
na Assembleia Legislativa do Estado do Pará (ALEPA), em 26 de outubro de 2023, presidida pelo de-
putado Dirceu Ten Caten. A sessão garantiu espaço de fala para diversas lideranças indígenas urbanas, 
consolidando um importante conquista no pleito por políticas públicas diferenciadas32.
32 A partir da sessão da ALEPA, foi encaminhada a Moção nº 1570/2023 por meio do presidente da Sessão Pa-
rawara de Indígenas em Contexto Urbano e Periurbano, deputado Estadual Dirceu Ten Caten, à Casa Civil da 
Governadoria do Estado do Pará, para que providencie medidas para garantir a inclusão, no Conselho de Política 
Indígena e Indigenista do Estado do Pará (CONSEPI-PA), de indígenas urbanos e periurbanos no Estado do 
Pará, além de outras questões específicas das entidades indígenas. Também houve a solicitação de notas técnicas 
referentes à sociodiversidade de indígenas (e seus contextos) na moção/revisão do decreto estadual nº 93, de 9 de 
maio de 2019 (CONSEPI/PA); iniciativa para criação do observatório indígena; solicitação de abertura de um canal 
de comunicação (ouvidoria/SAC) específico para esses contextos na plataforma do MIP, por meio da secretaria 
nacional responsável por essas entidades indígenas diversas do Estado do Pará, para além das TIs;  e uma nota de 
comunicação da ALEPA via gabinete do Deputado Estadual Dirceu Ten Caten, referente à realização, no dia 26 de 
outubro, da Sessão Especial Parawara, com adendo de indígenas em contexto urbano, ribeirinho e rural, resultado da 
mobilização e coordenação do Fórum Parawara e da Reunião com o MPI/Governo Federal. <https://www.institu-
tocartografandosaberes.com/logomarcas-das-entidades-de-bases-indigenas-forum-parawara-de-indigena-em-con-
texto-urbano-ribeirinho-e-rural/>



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 143

Dessa sessão resultaram duas ações estratégicas:

1. A Moção nº 1570/2023, encaminhada ao Governo do Estado do Pará, solicitando urgên-
cia na garantia de representatividade indígena urbana e periurbana no Conselho Estadual de 
Política Indigenista.
2. A escolha da cidade de Altamira como sede do Seminário Regional do Estado do Pará – 2ª 
Etapa da Amazônia, promovido pelo Ministério dos Povos Indígenas (MPI). O evento teve 
como objetivo central a formulação coletiva de uma Política Nacional para Povos Indígenas 
em Contextos Urbanos e Periurbanos, reunindo lideranças de comunidades residentes em 
cidades, migrantes em periferias urbanas e imigrantes em situação de refúgio.

O Seminário Regional de Consulta de Indígenas em Contexto Urbano e Periurbano – Região 
Norte/Pará buscou mobilizar, elaborar e discutir as bases comunitárias indígenas dessas cidades. A 
agenda incluiu a apresentação das ações da COPSU/MPI e o debate sobre o arcabouço institucio-
nal da Secretaria Nacional de Articulação e Promoção dos Direitos Indígenas.

Entre os principais encaminhamentos, destacaram-se: articular demandas de comunidades e su-
jeitos indígenas de Belém, Altamira e Santarém; promover o reconhecimento e a demarcação de ter-
ritórios urbanos com a FUNAI; ampliar o diálogo com fóruns e associações indígenas; e consolidar 
parcerias para garantir direitos em áreas como saúde, educação, moradia, cultura, esporte e segurança.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

3. A Construção Coletiva de uma “Nova” Cartografia (Etno)Histórica: povos cabanos, 
memória oral, educação popular, comunicação e patrimônio comunitário

A chamada “nova” cartografia histórica propõe uma leitura descolonizadora do espaço ama-
zônico, questionando a cartografia convencional e ampliando o conceito de mapa para além da 
técnica, considerando-o como roteiro de lugares e práticas espaciais. Por meio de diversas fontes, 
inclusive coloniais, essa nova leitura revela as territorialidades indígenas em sua complexidade e ter-
ceira margem (espaço entre o lócus original e o colonizador) de mediação/“negociação”/criação.

Esta cartografia mapeia o passado dos povos indígenas e comunidades tradicionais em di-
álogo com seu presente coletivo, mobilizando a memória indígena e comunitária. Pesquisadores 
comunitários indígenas, quilombolas e ribeirinhos com formação básica e/ou acadêmica ou ainda 
educadores comunitários, reinterpretam os processos de ocupação, o patrimônio33 histórico e as 
práticas de resistência, destacando processos de territorialização34 que geram novas configurações 
sociais e emergências indígenas em comunidades caboclas e ribeirinhas.
33 A noção atualizada de patrimônio, nos campos jurídico e antropológico, abrange dimensões econômicas e simbó-
licas, ambas ligadas à ideia de propriedade. O conceito tradicional, centrado em monumentos históricos de viés eu-
rocêntrico, foi sendo ampliado para incluir outras categorias, como patrimônio artístico, arqueológico, arquitetônico 
e urbano, reconhecidas pelo Estado. Com as transformações sociais e o avanço do capitalismo nos séculos XIX e 
XX, apenas nos anos 1970 a ONU passou a tratar a proteção do patrimônio cultural como pauta internacional. Em 
1972, a UNESCO adotou a Convenção para a Proteção do Patrimônio Mundial, Cultural e Natural, considerando 
patrimônio cultural os bens com valor universal excepcional, como monumentos arquitetônicos, sítios arqueoló-
gicos e conjuntos integrados à paisagem. Já em 2003, foi aprovada a Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio 
Cultural Imaterial, reconhecendo práticas, saberes, expressões, técnicas e rituais de povos indígenas e comunidades 
tradicionais, associados a artefatos, lugares e memórias coletivas. Essas manifestações se expressam por meio da 
oralidade, das cosmologias, da medicina tradicional, da arte e dos modos de ver o mundo e a natureza (ALMEIDA; 
DOURADO; MARIN, 2013).
34 A história oral desta nova cartografia histórica em desenvolvimento estabelece um diálogo interdisciplinar com



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem144

SEÇÃO 3
Assim, ao longo deste ensaio, buscou-se evidenciar como a memória da Cabanagem e a 

experiência histórica das comunidades indígenas, quilombolas e ribeirinhas revelam a necessidade 
de uma nova cartografia histórica e feminista comunitária, capaz de deslocar o olhar hegemônico 
e afirmar epistemologias situadas. Retomando os três eixos estruturantes – classe, raça e gênero –, 
reafirma-se que é sobretudo no papel transformador das mulheres que se encontra a possibilidade 
de reinvenção das práticas de governabilidade cabana. Por fim, propõe-se compreender a trajetória 
do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) como continuidade histórica e 
política dessa governabilidade protagonizada por mulheres, que, no passado e no presente, mantêm 
vivas as lutas por memória, território e justiça social na Amazônia.

Essa convergência fortalece a educação escolar no campo, a indígena e a quilombola, reco-
nhecendo a pluralidade étnico-racial das pedagogias das comunidades tradicionais. Inspirado em 
Paulo Freire (1992), o projeto enfatiza uma educação democrática que valoriza as linguagens e 
experiências dos povos, evitando autoritarismos e promovendo a descolonização e a invenção da 
cidadania por meio da arte, música e cartografias comunitárias.

A reescrita do passado a partir do presente mobiliza acadêmicos indígenas, ribeirinhos e qui-
lombolas para romper o confinamento da história oficial, buscando alternativas e mudanças signifi-
cativas nas universidades e em projetos comunitários, ampliando, assim, uma “economia política do 
conhecimento”. Esse movimento abre caminhos para investigações de tempo-espaço e autonomia 
para sujeitos comunitários marginalizados. Destaca-se, dessa forma, a proposta de uma cartografia 
histórica e da história oral conduzida por mulheres acadêmicas cabanas e focada no protagonismo 
das organizações coletivas e comunitárias atuais. Assim, esses grupos revisitam e ressignificam suas 
memórias étnicas, dando um novo contorno ao tempo presente por meio de uma gestão local ar-
ticulada no projeto Cátedra Livre - Agenda Mapas de Produção: Educação popular, Comunicação 
e Patrimônio Comunitário. 

FONTE PRIMÁRIA:

A carta régia de 12 de maio de 1798. Disponível: <https://lemad.fflch.usp.br/sites/lemad.fflch.
usp.br/files/2018-04/A_carta_regia_de_12_de_maio_de_1798B.pdf>

CASAL, Manuel Aires. Corografia Brazílica, Relação Histórico-Geographico do Reino do Brazil composta e 
dedicada a sua majestade fidelíssima por hum presbítero secular do gram priorado do crato. Tomo II.  Imprensa 
Nacional. Rio de Janeiro. 1946.

DANIEL, Pe. João. Tesouro descoberto no Rio Amazonas. t. 1 e 2. Rio de Janeiro: Biblioteca Nacional, 
1976. (Separata dos Anais da Biblioteca Nacional, v. 95, t. 1-2, 1975).
áreas como a Antropologia Histórica, Sociologia Histórica, a Geografia, a Pedagogia e as Ciências Naturais, desta-
cando-se a epistemologia da História Oral de Cusicanqui (1987). Essa abordagem promove uma reconstrução plural 
e autônoma da história em comunidades, na qual o pesquisador não é central, mas compartilha a condução das 
narrativas com indígenas, intelectuais mestiços e demais agentes sociais. Dessa forma, são reveladas múltiplas iden-
tidades e cosmologias, em contraponto ao colonialismo histórico e à história oficial eurocêntrica que desvalorizam 
os saberes, territorialidades e epistemologias dos povos indígenas, comunidades tradicionais e de matriz africana.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 145

VIEIRA, Antônio. Cartas do padre Antonio Vieira da Companhia de Jesus. Lisboa Ocidental: Na Offici-
na da Congregação do Oratorio. 1735.

REFERÊNCIAS

ABREU, Cesaltina. A lógica da distinção em Pierre Bourdieu, vista através de uma obra excep-
cional. Mulemba, v. 5, n. 10, p. 841-864, 2015. DOI: <https://doi.org/10.4000/mulemba.2195>. 
Disponível em: <https://journals.openedition.org/mulemba/2195>. Acesso em: 10 abr. 2014.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terras de quilombos, terras indígenas, “babaçuais livres”, “casta-
nhais do povo”, faxinais e fundos de pastos: terras tradicionalmente ocupadas. Manaus: PGSCA-UFAM, 2008.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de; DOURADO, Sheilla Borges; MARIN, Rosa Elizabeth 
Acevedo (Org.). Patrimônio cultural: identidade coletiva e reivindicação. Manaus: UEA Edições, 2013.

ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas. São Paulo: Cia. das Letras, 2008.

BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio corográfico sobre a província do Pará Colonial: Uma notícia 
Histórica. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2004. Disponível em: <http://www2.sena-
do.leg.br/bdsf/handle/id/1097>. Acesso em: 14 set. 2014.

BANIWA, Braulina; KAINGANG, Jozileia; TREMEMBÉ, Lucinha (orgs.). Vivências diversas: uma 
coletânea de indígenas mulheres. Brasília: Coleção Diálogos da Diáspora, 2020.

BARBOSA, Benedito Carlos Costa. Estudo sobre os mocambos das terras do Cabo Norte na última década 
dos setecentos. 2004. Trabalho de Conclusão de Curso. (Graduação em História) - Universidade Fe-
deral do Pará, Belém, 2004.

BARBOSA, Mário Médici. Entre a filha enjeitada e o paraensismo: as narrativas das identidades regionais na 
Amazônia paraense. 2010. Tese (Doutorado em História Social), Pontifícia Universidade Católica. 
São Paulo 2010. Disponível em: <https://tede.pucsp.br/handle/handle/12615>. Acesso em 11 
jan. 2023.

BARRIGA, Letícia Pereira.  Entre letras e baionetas: independência e Cabanagem no médio Amazonas (1808- 
1840). 2014. Dissertação (Mestrado em História Social) - Instituto de Filosofia e Ciências Huma-
nas, Universidade Federal do Pará, Belém, 2014.

BEZERRA, Ana Carolina et al. Corpos em movimento: epistemologias feministas e críticas ao 
cânone acadêmico. In: Feminismos e produção de conhecimento. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2018. p. 65-82.

BEZERRA NETO, José Maia. Escravidão, abolicionismo, mundialização e processo Civilizatório 
na Amazônia, século XIX. In: ENCONTRO REGIONAL DE HISTÓRIA DA ANPUH. 19. 
2008, São Paulo. Anais [...]. São Paulo: ANPUH, 2008. Disponível em: <https://www.anpuhsp.org.
br/sp/downloads/CD%20XIX/PDF/Autores%20e%20Artigos/Jose%20Maia%20Bezerra%20
Neto.pdf>. Acesso em 23 out. 2018.

BOURDIEU, Pierre. A distinção: crítica social do julgamento. São Paulo: EDUSP, 2007. 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. 2. ed. Lisboa: Difel, 1989.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998.

CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento epistémico de 
las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. In: Minervas Ediciones (org.). Momento 
de paro. Tiempo de rebelión. Miradas feministas para reinventar la lucha. Montevidéu: Minervas Ediciones, 
2010. p. 116–134. Disponível em: <https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uplo-
ads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf>. Acesso em: 3 dez. 2023.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem146

SEÇÃO 3
CARDOSO, Alanna Souto. Apontamentos para história da família e demografia histórica da Capitania do 
Grão-Pará (1750–1790). 2008. Dissertação (Mestrado em História Social da Amazônia) – Programa 
de Pós-Graduação em História Social da Amazônia, Universidade Federal do Pará, Belém, 2008. 
Disponível em: <https://repositorio.ufpa.br/items/4f8eba6f-b6b3-4aab-8e66-a21d23d69e9c>. 
Acesso em: 28 out. 2025.

CARDOSO, Alanna Souto. Descolonizando a Cartografia histórica Amazônica: representações, fronteiras étnicas e 
processos de territorialização na capitania do pará, Século XVIII. 2018. Tese (Doutorado em Desenvolvimen-
to Sustentável do Trópico Úmido) – PPGDSTU-NAEA, Universidade Federal do Pará. Belém, 2018.

CARDOSO, Alanna Souto. “Nações” indígenas, identificação étnica e territorialização dos rios 
amazonas e tapajós.  IN:  Reunião Equatorial de Antropologia – REA, 6., 2019, Salvador. Anais [...]. 
Salvador: PPGA – FFCH, 2020. v. 4. p. 423-444. Disponível em: <https://repositorio.ufba.br/ri/
handle/ri/32217>. Acesso em: 13 mai. 2020.

CARDOSO, Alanna Souto. Algumas concepções de mulheres em contextos específicos e segmentos para um pla-
nejamento estadual de políticas públicas para mulheres. Instituto Cartografando Saberes, 2021. Disponível 
em:  <https://www.instituto-cartografando-saberes.com/artigos/>. Acesso em: 25 nov. 2022.  

CARDOSO, Alanna Souto. Autoras amazônidas: gênero, raça, classe e a produção científica comu-
nitária. In: SIMÕES, Mirlene Fátima (org.). América Latina mulheres! Ciência, movimentos sociais e arte: 
caminhos em [re]construção. São Paulo: Fundação Memorial da América Latina; Centro Brasileiro de 
Estudos da América Latina, 2025. p. 174-192.

COELHO, Mauro César; MELO, Vinícius Zúniga. Nem heróis, nem vilões: o lugar dos direto-
res de povoações nas dinâmicas de transgressão à lei do diretório dos índios (1757-1798). Revis-
ta de História, São Paulo, n. 174, p. 101-129, jan./jun. 2016. DOI: <http://dx.doi.org/10.11606/
issn.2316-9141.rh.2016.115846>. Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/rh/n174/2316-
9141-rh-174-00101.pdf>. Acesso em: 12 jan. 2022.

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2020.

COSTA, Francisco de Assis. O campesinato histórico da Amazônia: das drogas do sertão ao início 
do ciclo da borracha. Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 14, n. 28, p. 83–100, 2010. Disponí-
vel em: <https://trilhasdahistoria.ufms.br/index.php/RevTH/article/download/21961/15183>. 
Acesso em: 28 out. 2022.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. “Oprimidos pero no vencidos”: Luchas del campesinato. Aymara e Quechwa 
(1900-1980). La Paz: La mirada Selvage. 2010b.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: uma reflexão sobre práticas e discursos descolonizadores. 
São Paulo: N-1 Edições, 2021.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. El potencial epistemológico y teórico de la história oral: de la lógica 
instrumental a la descolonización de la história. Temas Sociales, La Paz, n. 11, p. 49-64, 1987.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Violência (re) encubiertas em Bolívia. La Paz: Mirada Selvage/Editorial 
Piedra Rota, 2010a.

DAVIS, Angela. As mulheres negras na construção de uma nova utopia. Geledés: Instituto da Mulher Ne-
gra, 2011. Disponível em: <https://www.geledes.org.br/as-mulheres-negras-na-construcao-de-u-
ma-nova-utopia-angela-davis/>. Acesso em: 4 set. 2025.

DAVIS, Angela. Gênero, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 

DEALDINA, Selma dos Santos (org.). Mulheres quilombolas: territórios de existências negras femininas. 
São Paulo: Sueli Carneiro/Jandaíra, 2021.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 147

DIAS, Joel Santos. “Confuso e intrincado labirinto”: fronteira, território e poder na Ilha Grande de Joanes (sé-
culos XVII e XVIII). Tese (Doutorado em História) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Pará, Belém, 2016.

FERREIRA, Eliana Ramos. Mulheres da Cabanagem: vozes e silêncios da revolução popular na Amazônia 
(1835–1840). 2010. Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-Graduação em História So-
cial, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010.

FONSECA, André Augusto da. Os mapas da população no estado do Grão-Pará: consolidação de 
uma população colonial na segunda metade do século XVIII. Revista Brasileira de Estudos de Popula-
ção, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 439-464, set./dez. 2017.

FREIRE, José Ribamar Bessa. A canoa do tempo: tradição oral e memória indígena. 2008. Biblioteca da Funai. 
Disponível em: <http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto65/FO-CX-65-4274-2011.
PDF>. Acesso em: 16 jul. 2023.

FREIRE, Paulo.  Pedagogia da Esperança: Um reencontro com a pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1992.

GARCÍA, Alejandro Cerda. Memorias largas y cortas: tensiones para su articulación en el campo 
indígena. Clepsidra - Revista Interdisciplinaria de Estudios sobre Memoria, n. 1, p. 82-99, 2014.

GOMES, Flávio dos Santos. A Hidra e os pântanos: quilombos e mocambos no Brasil (sécs. XVII-XIX). 
São Paulo: Editora UNESP, 2005.

GOMES, Flávio dos Santos. Mocambos e Quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil. São Pau-
lo: Editora Claro Enigma, 2015.

HARRIS, Mark. Rebelião na Amazônia: Cabanagem, raça e cultura popular no Norte do Brasil, 1798-1840. 
Campinas: Editora da UNICAMP, 2017.

LEFEBVRE, Henri. A produção do espaço. Tradução: Doralice Barros Pereira e Sérgio Martins. Paris: 
Éditions Anthropos, 2000. Primeira versão: início – fev. 2006. Disponível em: <https://gpect.
files.wordpress.com/2014/06/henri_lefebvre-a-produc3a7c3a3o-do-espac3a7o.pdf>. Acesso em: 
28 out. 2017.

LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: Editora da UNICAMP, 1990.

LIMA, Ana Renata do Rosário de. Revoltas camponesas no Vale do Acará - Grão-Pará (1822-40). 2002. 
Dissertação (Mestrado em Planejamento do Desenvolvimento) - Núcleo de Altos Estudos Ama-
zônicos, Universidade Federal do Pará, Belém, 2002.

LIMA, Leandro Mahalem de. Presenças indígenas na Cabanagem: Proposta metodológica para a 
compreensão de suas participações diferenciadas. Encontro Regional de História, 17, 2004, Campinas. 
Anais [...]. CD-ROM.

LIMA, Leandro Mahalem de. Rios Vermelhos: perspectivas e posições de sujeito em torno da noção de “cabano” 
na Amazônia em meados de 1835. 2008. Dissertação (Mestrado em Ciências) - Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, São Paulo, 2008. Disponível em: <https://teses.usp.br/teses/disponi-
veis/8/8134/tde-14052008-151318/pt-br.php>. Acesso em: 13 mai. 2022.

MARIN, Rosa E. Acevedo; CASTRO, Edna. Negros do Trombetas: guardiães de matas e rios. Belém: 
UFPA/NAEA, 1993.

MELO, Wilverson Rodrigo Silva de. Tempos de revoltas no Brasil oitocentista: a ressignificação da Cabana-
gem no baixo Tapajós (1831-1840). 2015. Dissertação (Mestrado em História) – Centro de Filosofia e 
Ciências Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2015.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem148

SEÇÃO 3
MELO, Vinícius Zúniga; OLIVEIRA, Willyan Lourinho de. Protagonismo histórico e invisibilida-
de contemporânea: povos indígenas na Região de Integração do Tocantins/PA, ontem (1757-1798) 
e hoje. Aedos, Porto Alegre, v. 14, n. 31, p. 206-221, jul./dez. 2022. Disponível em: <https://seer.
ufrgs.br/index.php/aedos/article/download/99260/84872/526015>. Acesso em: 1 out. 2025.

MOTA NETO, João Colares da. Por uma Pedagogia Decolonial na América Latina: reflexões em torno do 
pensamento de Paulo Freire e Orlando Fals Borda. Curitiba: Editora CRV, 2016.

NERI, Pâmela Paula Souza. Memória-esquecimento da história e cultura indígena em Cametá: uma arqueo-
genealogia dos fios narrativos na trilha indígena da Aldeia e Torrão-Mupi. 2016. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação e Cultura, Universidade Federal do Pará, 
Cametá, 2016.

OLIVEIRA, João Pacheco de. Regime tutelar e faccionalismo: política e religião em uma reserva Ticuna.  
Manaus: UEA Edições, 2015. Disponível: <http://jpoantropologia.com.br/pt/wp-content/uplo-
ads/2018/03/politica-e-religiao-em-uma-reserva-ticuna_joao-pacheco.pdf>. Acesso em: 8 ago. 
2022.

OLIVEIRA, João Pacheco de. Ensaios em Antropologia Histórica. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 1999.

OLIVEIRA, João Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: “pacificação”, regime tutelar e formação 
de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016.

PAREDES, Julieta; GUZMÁN, Adriana. El feminismo comunitario desde Abya Yala: ideas y reflexiones 
para tejer feminismos descoloniales. La Paz: Mujeres Creando Comunidad, 2014.

PASCUET, M.; FÁVERO, M. Índios Citadinos de Altamira: lutas, conquistas e dilemas. In: Belo 
Monte e a questão indígena. p. 207-219. Brasília: ABA, 2014.

PAZ, Adalberto. Classe, cor e etnia nas legislações de compulsão ao trabalho na Amazônia: do Di-
retório ao fim dos corpos de trabalhadores (1755-1859). Mundos do Trabalho. Florianópolis, v. 12, p. 
1-28, 2020. DOI: <https://doi.org/10.5007/1984-9222.2020.e72949>. Disponível em: <https://
periodicos.ufsc.br/index.php/mundosdotrabalho/article/view/1984-9222.2020.e72949>. Acesso 
em: 15 ago. 2022.

PEREIRA, Edir Augusto Dias. As encruzilhadas das territorialidades ribeirinhas: Transformações no exercí-
cio espacial do poder em comunidades ribeirinhas da Amazônia tocantina paraense. 2014. Tese (Doutorado em 
Geografia) - Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2014.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, Ani-
bal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005.

QUIJANO, Aníbal; WALLERSTEIN, Immanuel Maurice. La Americanidad como concepto, o 
América en el moderno sistema mundial. Revista internacional de ciencias sociales, vol. 44, nº 4, p. 549-
557, 1992. Disponível em: <https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000092840_spa>. Aces-
so em: 28 out. 2025.

RICCI, Magda. A Cabanagem, a terra, os rios e os homens na Amazônia: o outro lado de uma 
revolução (1835-1840). In: MOTA, Márcia e ZARTH, Paulo. (Org.). Formas de resistência camponesa: 
visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história: Concepções de Justiças e resistências nos Brasis. São Pau-
lo: Editora UNESP, 2008.

RICCI, Magda. Cabanagem, cidadania e identidade revolucionária: o problema do patriotismo na 
Amazônia entre 1835 e 1840. Tempo. Niterói, v. 11, n. 22, p. 5-30, 2007. Disponível em: <http://
repositorio.ufpa.br/jspui/handle/2011/10370>. Acesso em: 17 ago 2022.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 149

SALLES, Vicente. O negro no Pará, sob o regime de escravidão. Brasília/Belém, Ministério da Cultura/
Secretaria de Estado da Cultura, 1988.

SANTOS, Milton. O espaço dividido: Os dois circuitos da Economia Urbana dos países subdesenvolvidos. São 
Paulo: Editora da USP, 2018.

SCAGLIONE, Luiza Delamonica. Índios na Cabanagem: Participações e Identidades (1835). 2019. Tra-
balho de Conclusão de Curso (Bacharelado e Licenciatura em História) - Universidade Federal de 
São Paulo, Guarulhos, 2019.

SIMÕES, Mirlene Fátima (org.). América Latina mulheres! Ciência, movimentos sociais e arte: caminhos em 
[re]construção [recurso eletrônico]. São Paulo: Fundação Memorial da América Latina; Centro Brasi-
leiro de Estudos da América Latina, 2025.

SOUZA JUNIOR, José Alves de. Cabanagem: revolução amazônica: 1835-1840. São Paulo: Fundação 
Lauro Campos, 2022.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.

TAPAJÓS, Ib Sales Tapajós; SILVA NETO, Nirson Medeiros da. Emergência indígena e abertu-
ra da história no Baixo Tapajós. Revista Ciências da Sociedade, v. 3, n. 5, 2019. DOI: <https://doi.
org/10.30810/rcs.v3i5.983>. Disponível em: <https://portaldeperiodicos.ufopa.edu.br/index.
php/revistacienciasdasociedade/article/view/983>. Acesso em: 15 ago. 2022.

TRECCANI, Girolamo Domenico. Violência e Grilagem: Instrumentos de Aquisição da propriedade da 
Terra no Pará. Belém: UFPA – ITERPA, 2001.

VAZ FILHO, Florêncio Almeida. A emergência étnica de povos indígenas no Baixo Rio Tapajós, Amazônia. 
2010. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais, 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2010.

VAZ FILHO, Florêncio Almeida. Povos indígenas no Oeste do Pará. In: VARGAS, João Tristan; 
FARIA, Doris Santos de. Textos interdisciplinares: um olhar integrado sobre a Amazônia, o Brasil e o conheci-
mento. Sociedade, Natureza e Desenvolvimento (SND) e Estudos Integrativos da Amazônia (EIA). São Paulo/
Santarém: UFOPA/CFI, 2017.




