SV
b~

Praticas Espaciais de Ensino de Tradigao e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda
Casa de Mie Herondina'

Pricticas Espaciales de Enseiianza de Tradicion y Narrativas Orales del Terreiro de Umbanda Casa de Mae
Herondina

Spatial Practices of "Leaching Tradition and Oral Narratives of the Umbanda Terreiro Casa de Mae Herondina

por Mie Jucilene Carvalho (D’oi4)?

Resumo: Este texto apresenta a experiéncia da Casa de Mie Herondina como territério de aprendizagem
e transmissao de saberes na Umbanda. A partir de narrativa oral (entrevista realizada em 02 dez. 2019, Ico-
araci, com registros adicionais em mar. 2022, Festa Cabocla Mariana, Cotijuba/Praia Funda), evidenciam-se
praticas de ensino baseadas na incorporagao, no manejo ritual das folhas, na cura e na partilha comunitaria.
A cosmovisao afro-indigena articula ancestralidade, natureza e ética do cuidado, problematizando impactos
ambientais (rios, praias, industrias) e o racismo religioso. O terreiro emerge como “quilombo urbano” de
resisténcia, onde mulheres lideram processos formativos, politicos e espirituais que integram corpo, territo-
rio e memoria coletiva.

Palavras Chave: Umbanda. Cosmovisao. Educacio Ambiental. Oralidade. Territotio.

Resumen: El texto aborda la Casa de Mae Herondina como territorio pedagdgico de la Umbanda, donde
la formacién ocurre por medio de la oralidad, la incorporacion, el uso ritual de hojas, la cura y la vida co-
munitaria. Con base en narrativa oral (entrevista del 02 dic. 2019, Icoaraci, y registros de mar. 2022 en la
Fiesta Cabocla Mariana, Cotijuba/Playa Funda), se evidencia una cosmovision afro-indigena que vincula
ancestralidad, naturaleza y ética del cuidado, denunciando impactos ambientales y racismo religioso. El ter-
reiro aparece como “quilombo urbano” y espacio de resistencia femenina, articulando cuerpo, territorio y
memoria para sostener procesos espirituales, politicos y educativos.

Palabras Claves: Umbanda. Cosmovision. Educacién Ambiental. Oralidad. Territorio.

Abstract: This article presents Casa de Mae Herondina as a pedagogical territory in Umbanda, where le-
arning unfolds through oral narrative, spirit incorporation, ritual leaf knowledge, healing, and community
sharing. Grounded in oral testimony (interview on 2 Dec. 2019, Icoaraci, with additional records from
Mar. 2022 during the Cabocla Mariana Festival, Cotijuba/Praia Funda), it foregrounds an Afro-Indigenous
worldview linking ancestry, nature, and an ethics of care, while denouncing environmental harm and reli-
gious racism. The terreiro is framed as an urban quilombo and a women-led space of resistance, integrating
body, territory, and collective memory to sustain spiritual, political, and educational processes.

Keywords: Umbanda. Worldview. Environmental Education. Orality. Territory.

! Transcrigao: Gabriel da Costa Aratjo
2 Mie de Santo de Umbanda por mais de 10 anos e também futura Yalorixa da linha do candomblé Ketu.

Mie Jucilene Carvalho (D’0ia) — Yalorixd do Terreiro Casa de Mae Herondina; lideranca comunitaria em

Icoaraci/Cotijuba (PA). E-mail: cartografandosaberesxxi@gmail



i3 ©
A o\

156

INTRODUGCAO
Apresentagdao de Mie Juci

Bom dia. Boa tarde. Boa noite. Axé, Saraval

Me chamo Jucilene Carvalho, sou sacerdotisa de Umbanda do Terreiro de Umbanda Casa de
Mie Herondina. Nosso terreiro tem 14 anos, vai pra 15 anos de fundacio, e nés somos um terrei-
ro da periferia. Os terreiros pra nés sao quilombos, quilombos urbanos! A gente trabalha muito a
questao da ligagao com os nossos ancestrais, na visio de que esse espago é um espago ancestral e
que no6s nos aquilombamos nele, aquilombamos a nossa trajetéria de vida. Eu, como sacerdotisa

de Umbanda, assim como a maioria de n6s de Umbanda que tem a trajetoria quase que parecida.

Eu incorporo desde os sete anos, ja trago isso comigo desde quando eu nasci. Eu lembro
bem que com sete anos eu incorporei e foi muito dificil esse primeiro momento, por eu nao ter en-
tendimento e por eu ser de uma familia catolica apostolica romana. Minha era mae muito catélical
Todos nos sempre fomos muito catélicos e, quando eu incorporava, a minha mae me fechava no
quarto. Tinha um quarto que eu ficava trancada enquanto estava incorporada, porque nao tinha o
entendimento de cuidar e de tratar daquelas energias. Eu aprendi com meu avo, meu avo paterno.

Nao conheci minha avé, mas sei que minha v6 era benzedeira.

1. Relato da Infancia e Aprendizado com o Avé Benzedor

O meu av6 paterno também benzia. O nome dele ¢ Seu Anténio Delfino, ele nao estd mais
entre nos. Desde pequena, ele me ensinou a benzer crianga. Eu sé benzia a criangal A energia ¢
muito forte na hora da benzet, ele me ensinou a folha de benzer ¢ me ensinou montar mesa de
benzigao. Ainda crianca, comecei praticar a histéria do benzimento e com o meu avé aprendi a

fazer alguns unguentos de cura pra dor.

Foto 01 - Mae Juci em entrevista

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oia). Priticas espaciais de ensino de tradicio e narrativas orais
do Terreiro de Umbanda Casa de Mdae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida
a Alanna Souto Cardoso Tupinambd, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



Entao, embora estando na igreja, eu sempre tive muito essa ligacao e sempre gostei muito desse
envolvimento; eu s6 nao gostava de incorporar, quando eu incorporava... af ja nao era bom pra mim.
Porque na sociedade em que nds vivemos — até hoje isso é muito forte ainda — era demoniaco voce
receber uma energia, uma entidade. Era o demonio. Por isso, eu cresci com medo de incorporar. Eu
cresci com vergonha dos meus amigos e minhas colegas de escola verem que eu passava por aquele
processo. Isso era muito dificil pra mim. Entdo, eu chegava a ter vergonha. Quando eu fui crescendo,

passei a ter raiva. Até certo ponto da minha vida eu tive raiva de incorporar, muita raival

Foto 2 - Mulheres/filhas de santo sentadas ouvindo

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’O14). Praticas espaciais de ensino de tradigao e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna

Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

2. A Enfermidade e o Encontro com a Umbanda

Chegou um tempo e eu fiquei muito doente. E af comega a histéria da minha trajetoria
de mudanca de vida. Eu fiquei muito doente, tive um derrame. O padre, que era o paroco da
paroquia que eu desenvolvia meus trabalhos sociais, veio na minha casa e nao deu jeito. Eu
ja tinha ido pra todos os hospitais e ndo deu jeito. Outro dia estava até contando que eu bati
com a cabeca no vidro do Hospital Abelardo Santos, porque a dor de cabe¢a nao passava
e eu nao acreditava em mais nada, era muito forte e nada me curava. Nada do hospital me

curava!

Préticas Espaciais de Ensino de Tradicao e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. .. Mae Jucilene Carvalho (D"0i) 157



158

W A AT AW

Foto 3 - Coletivo em roda com pratos e panelas

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’O14). Praticas espaciais de ensino de tradicao e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna
Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Uma vizinha minha, daqui mesmo dessa area — eu moro aqui na Sete de Setembro ha mais
de 20 —, me chamou pra ir no terreiro que ela ia. A minha vizinha mora até hoje ao meu lado e ela
ja morava ha bastante tempo ld. Eu nao falava com ela, porque ela era macumbeira e eu era cato-
lica. Eu nio falava com macumbeiro de jeito nenhum, porque macumbeiro pra mim eram aquelas
pessoas que destrufam os casamentos, que faziam feitico, que tiravam a sua satude, o seu sossego,
assim como pra maioria da sociedade, o que ¢ mentira. Hoje eu tenho uma visao diferente, pelo
aprendizado que eu tenho. Entio, esta vizinha me chamou pra ir no terreiro dela, porque ela estava
preocupada com o sofrimento que eu vinha tendo durante muito tempo da minha vida. E af eu fui

para o terreiro da minha mae, Luciana.

Luciana Negrao de Paula é minha mae de santo de Umbanda e quando eu cheguei la ela me
atendeu, depois de muito tempo, porque terreiro também demora um tempo até a mae de santo
entender que energia ¢ aquela para o que ela vai fazer com a pessoa. Tudo ¢ um tempo, ndo da para
chegar e ja resolver. Vocé nao marca uma consulta e chega ld. Até quando a gente vai para o médico,
como diz o caboclo, pro “capelo branco”, a gente tem que marcar consulta e mesmo assim a gente
espera. Quanto mais no terreiro, né?! E ai, menina, para acabar com a historia, a Dona Herondina

me apanhou, me batizou.

Eu ja saf de 14 batizada com uma missdao de arrumar minha roupa de ragao pra voltar pra
tomar uns sete banhos que a gente toma. Os sete banhos que sao pra abrir as sete linhas. Na Um-

banda, a gente toma os banhos de abrir a cabe¢a pra mediunidade fluir, pra poder organizar essas

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



NN
VQ?Q?QQv

incorporagoes. E assim foi. Eu me vi ja, dois dias depois, voltando para aquele terreiro. S6 frisando
que eu estava com dor e quando eu fui sair de 14, ja estava sem dor depois dessa incorporacao; af
ja sai batizada na Umbanda, com a missdo de voltar, me preparar, porque eu tinha que ser uma
mae de santo que ja era determinado pela minha cabocla Dona Herondina. Ela é a dona dos meus
passos e da minha vida, ¢ quem me determina, quem cuida desse chao, quem cuida do meu coragao
e essa senhora dos punhais que a gente chama de Dona Onga aqui mais intimamente. E, entdo, eu
comecei a ser preparada por essa mae de santo para poder ser uma mae de santo também. Como
ela dizia: “vocé nao pode ficar na minha casa, porque duas rainhas nao reinam num reino sé. Vocé
tem que ir pra sua casa, voc¢ tem que ter as suas coisas assentadas.”. E assim essa senhora fez,
assentou tudo que ela podia pra mim, assentou a minha cabocla, fez uma festa, eu me recolhi e fui
para o Maranhao, fez tudo como manda o figurino, né? E daf em diante eu comecei ficar na minha

casa, porque se era aquela determinacao, eu tinha que aprender.

3. Casa Miae Herondina: territorio, cosmovisao e educagido ambiental

Foto 4 - Coletivo em roda com pratos e panelas. Foto do grupo dentro do espago do terreiro,

sentados no chao ou em roda

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oid). Priticas espaciais de ensino de tradigio e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna

Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

A minha mae disse: “olha, vocé tem que ter um terreiro.”. Af ja era uma outra luta, né? Como
¢ que voce era mae de santo? Agora tinha que ter um terreiro. Aqui sempre foi a casa, minha casa
de morar. Como, na época, o pai dos meus filhos, os meus filhos e eu ia especificamente ficar aqui
onde ¢ o espago do terreiro? Aqui era o meu quarto. Um certo dia, ja tinha me separado, eu estava
deitada e vi quando entrou um vulto — que a gente chama na Umbanda de vulto — e eu senti quando
entrou aquele vulto de uma senhora e ficou em certo lugar do espago. Na mesma hora, eu descobri
que aquele espago seria o espago do terreiro! Porque dava pra rua, dava pra abrir a porta. Eu fui
com a minha mae de santo e disse: “olha, ja sei onde que a dona Herondina vai querer que faga as

coisas dela.”. E assim ela veio. Fez. Assentou. Colocou pedra e pa de novo e foi acontecendo.

Quando eu abri os olhos, com o tempo, eu ja tinha alguns filhos de santo. Vinham pessoas

cuidar da saude e ficavam para ser filhos de santo. E eu chorava: “Meu Deus, como ¢ que eu vou

Préticas Espaciais de Ensino de Tradicdo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... Mae Jucilene Carvalho (D'0ié)

Y f\

159



160

)V V(W)Y ff'i
AV A AV A

cuidar dessas pessoas?”. Af foi criando, crescendo, crescendo... e eu fui cuidando com a forga, com
os ensinamentos da minha mae: “nao, minha filha, ¢ assim e assado...”. Coisas que, mesmo eu nao
estando na casa dela, até hoje eu levo. Ela é a mie que eu tive de umbanda e ela vai ser sempre. Eu
levo até hoje os ensinamentos que ela me deu e os ensinamentos que meu avo deixou pra mim!
Além disso, nés temos também as intuicoes dos nossos caboclos, eles sabem muita coisa, as enet-
glas que nos carregamos, elas sabem coisas que a gente nunca imagina. E nunca imaginei. Tem
certos ensinamentos que a dona Mariana d4, uma cabocla que trabalha muito aqui em casa, que eu
nunca imaginaria aquilo. Eu aprendi, ao decorrer do tempo, que esses ensinamentos estao dentro
de nos, eles sio saberes dos nossos ancestrais. Eu aprendi que a Dona Mariana, que eu receba Dona
Herondina, que eu recebo a Dona Jarina, seu Z¢é Raimundo, seu Z¢é Pelintra e Dona Cigana sao as
nossas energias ancestrais; que estio dentro de nés. Por isso que a gente fala assim: “eu ja nasci com

"7

isso!”. Quando a gente é de umbanda, a gente diz: “eu nasci com isso, eu nao sei.”. Minha mae me
disse que eu incorporei com tantos anos, porque realmente eles nasceram conosco, nds nascemos
com eles e ¢ uma troca de energia muito importante para nos e os saberes guardados dentro de nos.

Sdo eles que trazem os NOssos ancestrais.

A preocupagao com o meio ambiente. Dona Mariana, por exemplo, ¢ uma cabocla que se preo-
cupa muito com a destrui¢ao atual do meio ambiente. Sabe, ela fala muito pra nés. A questao da Ama-
zOnia como que se da, como que se da a saida dos caboclos daquela regido de queimadas? Como que
se da a safda dos caboclos do Rio? Por exemplo, eu estava agora ha pouco no rio Xingu e o tio esta
quente, fervendo. E os guias explicam para nés que essa transformagio que o homem esta fazendo
no ambiente reflete na energia deles. Por exemplo, o seu Z¢ Raimundo, quando chega aqui no nosso
terreiro, ele vinha pelo rio Pirafbas, que ¢ um braco do rio Maguari, que passa aqui atras de nés. E af
ele conta que ele vem pelo rio, pega a canoinha dele e chega aqui através do riozinho que tinha no bra-
co do rio que ainda existia e hoje ndo existe mais. Quem destruiu o rio foram os caboclos? Foram os
guias? Nao! foram os seres humanos que moram em volta, que destroem, que queimam, que matam,
o sistema politico que nao trata o esgoto. Entao, isso tudo, podem pensar que nao, reflete em nos. As
industrias, assim como Belo Monte — aqui ndés temos uma industria no nosso bairro de Maracacuera
que sdo as industrias de curtume —, sio empresas que trabalham com curtume e que jogam os seus
dejetos no rio. Por isso que matou-se o rio Piraibas. Assim como a populagiao que mora a volta. Mas

também as industrias que vieram para ca, que ha 20 anos nao estavam aqui.

Quando nés chegamos para esse terreiro, para essa comunidade, essas empresas ainda nao
estavam aqui. Esses devoradores, como a gente, chama da natureza ainda ndo estavam aqui. Entéo,
isso tudo reflete na nossa energia ancestral. Porque o seu sete Flecha fala: “se nao tem arvore, como
tem caboclo da mata? Por onde? Qual a folha que eles vao vir? Se o homem tirou todas as arvores,
onde eu vou pegar a folha que cura?”. Entdo, vai cada vez mais a sociedade nos jogando a margem
mesmo, para fora do centro da cidade. No6s, a maioria em Belém, somos terreiros de periferia. Nos
estamos fora do miolo da cidade, porque nés precisamos da natureza, do rio, da agua, da praia. E
af vocé ve que a praia de Icoaraci ndo presta. A praia mais préxima para dar um banho no filho é1a
em Outeiro e hoje nés estamos pretendendo tirar o nosso terreiro daqui. Nao por nés, mas pelos
guias, porque eles nao sentem mais a mesma energia que tinha aqui. Entdo nds precisamos levar,
tirar a nossa. A gente nao pode ficar fazendo isso, pegar nosso axé, arrancar. E como se arrancasse
0 nosso cora¢ao. Mas a sociedade, a cultura social, nos joga para fora do espaco sagrado que é o

nosso. Justamente por isso, por NAo ter mais esses recursos naturais.

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé




Falando da questao de ser militante no Estado do Para, como todo mundo sabe, ¢ muito

dificil para nés de terreiro, nos, pessoas de axé, povos tradicionais, de matrizes africanas, povo de
umbanda. Para nos é dificil ser militante, sabe? Eu ando assim, como todo mundo me conhece,
vestida de branco. Hoje eu sou a mulher de branco, eu sou o de branco. Mas ¢ dificil vocé entrar
num o6nibus e alguém nao sentar do seu lado. O ultimo espago que vai ser ocupado é o ao lado
de uma pessoa que esta vestido de axé. Todo mundo senta no lado de todo mundo, mas o nosso
lado vai ser o ultimo, porque as pessoas t¢ém medo de nds, tém receio de algo mau, sao racistas
religiosos mesmo, preconceituosos. Fu nem chamo que é preconceito. E racismo religioso mesmo.
Mas quando o filho chega na minha casa eu falo para os meus filhos: “olha, nés somos um terreiro
que vai pra rual”. Sabe, n6s somos militantes, n6s ndo somos s6 um terreiro de bater tambor aqui
dentro desse espa¢o, nao. Porque seria muito comodo pra nés sé chegar aqui, tomar um banho e
vir bater tambor. Dar nosso caboclo, embora disfarcado. Nao. Os meus filhos andam com as suas
contas. Os meus filhos andam de cabega coberta quando estao de preceito. Nés ja fomos bater
tambor na Praca da Republica e, se precisar, nés iremos novamente. N6s vamos fazer o nosso axé

na encruzilhada, onde for necessario.

O Espaco da natureza a gente vai, porque ¢ o espago que ¢ nosso, ¢ onde estdo as nossas
energias. Elas ndo estio s6 dentro do terreiro, elas estao no espago do tempo. E, se for necessario
que a gente va pra Praca da Republica, que é o cemitério dos nossos ancestrais, tocar o0 n0osso tam-
bor e fazer a nossa gira, nés vamos, sim! Porque nés precisamos mostrar para a sociedade que nos
somos um povo de paz. Ha um hino da Umbanda: “A Umbanda é paz e amor, é um mundo cheio
de luz e forga em nossas vidas e a grandeza nos conduz.”. N6s somos um povo de paz. Nos somos
de Oxalal Quando a gente pede para Oxala cobrir com seu Ald os nossos corpos, ¢ justamente para
nés podermos enfrentar esse mundo af fora que é devorador de nés, devorador da nossa esséncia.
E eu falo para todo mundo que quem nos ataca niao sabe quem nés somos, porque nenhum mo-
mento da histéria vocé viu um povo da Umbanda ou do candomblé sair pra ir atacar outro povo.
Noés ndo vamos na porta da igreja catdlica apedrejar, ndés nao vamos na porta de igreja evangélica
apedrejar. Eu, por exemplo, que eu ensino isso para os meus filhos, para o nosso povo, que se a
gente passar na porta da igreja evangélica e eles oferecerem um papelzinho daqueles, a gente diz:
“nao, obrigado!” e vai embora. N6s ndo vamos debater com eles. Cada um tem sua fé e cada um

tem que ter esse direito de exercer a sua fé.

O que nés podemos dizer para as pessoas quando a gente fala assim: “Um mundo cheio
de luz e for¢a em nossa vida e a grandeza nos conduz, porque nés somos grandes.”? Quer dizer
que nos lutamos para ser grandes e grandiosos na energia. Eu falo que nés somos pessoas me-
lhores. Quando eu digo para os meus filhos: “ndo se misturem com qualquer um!” quer dizer
que a gente nao se mistura com qualquer pessoa realmente, porque nés somos melhores, nos
temos o entendimento do que ¢ a natureza para nds, nos cultuamos a natureza e nos temos esse
entendimento. Entdo, nés nao vamos nos misturar com alguém que agride outro, nés nao vamos
nos misturar com alguém que queima floresta, com alguém que devasta, com alguém que sai ma-
tando, atirando, nés nao vamos porque nds somos grandiosos, nés somos melhores em todos os
sentidos, que ¢ isso que nds procuramos para a nossa vida: nos melhorar, para dar o melhor de
no6s. Eu digo também que, quando vocé chega a mim e pede uma palavra, uma ajuda, uma cura,
nos temos que estar preparado dentro do nosso coragao para dizer a melhor palavra, para dar

o melhor de nés para aquelas pessoas que nos procuram, que essa é a nossa maior fungao: ser

Préticas Espaciais de Ensino de Tradicao e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. .. Mae Jucilene Carvalho (D"0i)

161



162

melhor para dar o melhor de nés para o outro. E nio ¢é caridade crista ou alguma coisa assim. E

caridade de energia natural mesmo.

4. Aprendizagem Oral e Transmissido dos Saberes

O processo de aprendizagem, como tudo na vida e todas as aprendizagens, é doloroso. O pro-
cesso iniciatico na Umbanda nao é uma dogura, eu ndo vou mentir, nao é? Primeiro porque vocé esta
se conhecendo, esta conhecendo o seu corpo e esta conhecendo aquela energia que vocé carrega. O de-
senvolvimento doi, principalmente quando vocé ¢ um médium de incorporacao, que sente e que ainda
Ve, que sabe que vai incorporar. Assusta. As vezes d6i, mas é uma dor de amor, sabe? De emocao. De
estar conhecendo aquilo. De estar se doando. E aprender mesmo. E sentar no chio e aprender ouvindo
a nossa tradi¢ao. Por ser oral, nds precisamos estar no terreiro para aprender, senao nao se aprende. Eu
fiquei muito préximo a minha mae por muito tempo de aprendizado, porque sé pode aprender a lidar
com as energias quem esta 1. Vocé vai lidar com uma folha, vai aprender fazer um banho? Vocé precisa
estar l4 para pegar aquela folha, para macerar, para fazer um banho. Nao da para a minha mae me ligar:
“Olha, minha filha, se vocé pega a folha, vocé faz assim assim assim”, porque nao é a mesma coisa de
eu ver a minha mae pegar a folha, macerar, separar folha por folha. Porque cada cabeca ¢ uma energia.
Cada cabega é uma folha. Nao adianta vocé pegar todas as folhas, jogar numa panela ou macerar, pilar

e dizer que aquilo ¢ um banho, porque é uma ciéncia, o aprendizado do sentir.

Foto 5 - Partilha - Miae de santo/ terreiro e sociedade civil.

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oid). Priticas espaciais de ensino de tradigio e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. Ilha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna

Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Eu sei que o meu filho vai chegar, porque eu senti o Exu dele chegar na frente dele. Ou entao
alguém vai chegar. Ja tem o Exu esta farejando ou o caboclo passou e a gente ja vai sentindo. Isso ¢
sentir, perceber. Mas, para isso, nés precisamos estar integrados com o axé, estar dentro do terreiro. E
uma das coisas que eu falo sobre aprendizagem ¢ essa, aqui é o nosso chiao de aprender. O que a mi-

nha mae de santo falou e ensinou, eu tento passar para os meus filhos da forma mais simples possivel,

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



para que se entenda. Eu brigo muito com a internet, brigo com os meus filhos por conta de internet,

porque eu acho que os aprendizados reais nao estao 1a. Os aprendizados reais estao no terreiro, é por
isso que tem mae de santo e pai de santo. Os processos de aprendizagem no terreiro é assim: hoje,
se vocé entrat, voce vai tomando seus banhos. Vocé fica mais nessa parte reservada aqui pra fora pra
todo mundo que chega, que ¢ a parte mais comum do terreiro. Ai, com tempo, meus filhos ja vao tirar
uma folha, ja é o que eu ja vou passando pra eles. Voce ja vai lidar com a folha, vocé ja vai lidar com
banho, o outro ja vai cozinhar o milho, ja vai lidar com uma outra coisa, com uma outra energia. En-
tao cada um vai tendo a sua determinagao e nao ¢ inventado. Olha, eu vou inventar que tu vais mexer
a panela... Nao! a energia daquela pessoa que vai se mostrando para esse aprendizado. E tudo é com
o tempo. Nao adianta vocé chegar falando... nao venha com seu caderno pra ca me fazer 1 milhao

de perguntas, porque eu s6 vou responder na conformidade. Que vocé tenha entendimento pra isso.

Meu BabalOrixa, pra quem nao sabe, eu também sou de candomblé, sou iniciada, Yawo, e da o
meu ax¢, eu ficarei. Meu babalOrix4 diz nada é com pressa: “Se eu for lhe dar esse ensinamento ago-
ra, voce vai se atrapalhar”. Entdo tudo é o seu momento. Ontem, eu disse pra minha filha: “vou dar
meia folha, porque vocé nao esta preparada para receber uma folha inteira”. Tudo ¢ esse processo de
entender, de sentir, de troca. Se aprende ouvindo e sentindo. Para sentir, vocé nao sente de longe, vocé
sente o arrepio, voce sente a energia, voce estando nesse espaco. Nos estavamos fazendo a festa de
hoje, a festa de Exu em casa, e s6 se sente a energia do Exu quem esta aqui, da Lebara quem esta aqui.
Ja o filho de santo que esta 1a no meio da feira fazendo as coisas dele ou no trabalho dele, nao sente.
Nao tem necessariamente sentimento por isso que esta acontecendo aqui. Nao vai sentir esse arrepio,
esse aperto no coragao, a batida, o cheiro da defumacio, o cheiro das coisas que estao se acontecendo

no terreiro vai sentir quem esta aqui.

5. Sobre Exus e Lebara

Quando a gente fala de sete linhas... eu quero comecar falando por uma linha especifica de
Exu. Hoje nés estamos alimentando as nossas Lebara, as Lebara dos meus filhos que estio assen-
tado Exu. Entao, todo mundo banaliza e vandaliza as Lebara e os Exus. Para nds, na nossa linha
de Umbanda e na nossa casa, as Lebara e os Exus sao energias tao sagradas quanto qualquer outra
energia. As nossas Lebara sao desenvolvidas na nossa casa para trabalhar para o amor e para a fa-
milia. Entéo, elas sio as responsaveis de cuidar da familia que chega precisando de ajuda, da mae
que esta com filho com problema. As energias dos Exus sao preparadas na nossa casa para isso:
para devolver o amor que foi perdido. O desenlace. Essa ligagdo muito grande com o amor, com a
familia, que eu falo de axé, com a familia, pai, mae, irmaos, as Lebara nossas, os nossos exus. Seu
Z¢ Pelintra trabalha muito aqui em casa. Hoje, trabalha na cabe¢a do meu filho Max, mas trabalha
muito nessa questao do buscar se encontrar. Eu nio acredito numa energia que seja... As pessoas
falam a Lebara pega a mulher e leva para a rua, ela ndo nos leva para rua. Elas sao senhoras, mogas,
jovens, que sao dedicadas ao amor por tudo o que elas sofreram, por tudo o que elas foram banali-
zadas, foram jogadas ao vento, foram estupradas ao longo do tempo, foram enganadas. Entao sao
energias que hoje vém na Terra para ajudar as pessoas, para que Nao acontegam com €ssas pessoas
o que aconteceu com elas. F uma troca de energias. Assim como elas vio se melhorando nas ener-

gias delas, elas vao passando esses ensinamentos de amor proprio e ao proéximo também.

Na outra ponta, nés temos os pretos velhos. Quem sido os pretos velhos? Sio os nossos

ancestrais, como a gente fala, 14 do fundo, sabe? Sdo os mais antigos sabedores que trazem essa

Préticas Espaciais de Ensino de Tradicao e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. .. Mae Jucilene Carvalho (D"0i)

163



L SR 0N
OS, SHHA  ZSOASOPSOSTE

164

experiéncia de cura de uma outra forma. F um nagd que vai colocar na cuia no coité. E ali que
ele vai curar da forma dele, do cachimbo dele, da fumaca do tauari. E dali que ele tira a cura para
aqueles coragoes, para as pessoas que chegam no terreiro, para os proprios filhos de santo. Porque
se cura o coracio, cura a cabega, cura a alma. Entao os pretos velhos, na linha de Umbanda, sao a
linha de Oxala, que ¢ a linha mais doce e pura: que é a devolugao do amor de tudo o que eles tém
para nés. Entdo, eles trabalham muito na linha de cura. E essa questio do amor, o ensinamento,
pot serem mais velhos, aconselham e dizem para ndés qual a melhor direcao a gente tem para seguir,
para alcangar o objetivo que nés viemos buscar nesse terreiro. Eu digo que todas as vezes que a
gente vem para o terreiro, a gente vem com o objetivo de voltar daqui. Esse deve ser o nosso maior
objetivo: voltar melhor do que a gente veio e levar daqui aquilo que a gente veio buscar, que deve

set o melhor também.

6. Festa de Erés

Nesse entremeio, nés temos quem? Os erés. Os erés que a gente cultua com doce, com min-
gau, com balas, com amor. Aqui na nossa casa, a gente tem muitas criangas e a gente faz uma festa
pra eré muito grande também, que é onde a gente abre a porta para a comunidade participar. As
criangas da comunidade, as maes, os pais, todos aqueles que querem participar... o banquete maior
que tem na nossa casa ¢ na festa de Er¢, porque é onde nés vamos distribuir o nosso doce, o doce
do nosso cora¢ao para a comunidade que nos cerca, que nos protege de uma forma ou de outra.
Porque ¢ aqui que nés estamos e para ca que as pessoas vém. F uma forma de devolver para a co-
munidade todo o amor, toda a dogura que a gente recebe durante o ano das criangas. Alguns pais
e até filhos de santo falam: “eu nio vou trazer meu filho, porque ele ainda ¢ muito pequeno pra
entender.”. Eu sou contra esse pensamento, porque quando voceé ¢ cristao, catdlico ou evangélico,
vocé pega seus filhos e leva para batizar. Quando vocé vai para a igreja, vocé leva seu filho para
acompanhar na missa de domingo. Ora, entdo, se vocé acredita nas suas energias, por que vocé nao

traz seus filhos para o terreiro?

Foto 6 - Criangas, soberania alimentar e compartilhamento - O chao do terreiro.

o [Siai=d A1—Y

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oi4). Praticas espaciais de ensino de tradigao e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. Tlha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna

Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé




.ﬂ.\v’hv{‘kvnYnYhY 'ﬁvmvﬁv
N & N AN AN NN N\ il

O terreiro ¢ um espago pra crianga, sabe? Elas trocam a energia, elas conversam, elas apren-

dem. Nos aprendemos muito com elas, porque a gente pensa que crian¢a nao sabe nada. Eré,
Espirito, Ere, Joaozinho, Mariazinha, Cosme, Damido, Doum curam com a sua cuia, com o seu
bombom, com o seu pirulito, que as vezes vocé nao quer aquele pirulito que ele passou no pé, que
ele ja lambeu, aquela Coca-Cola... aquele refrigerante que ele botou na boca e devolveu pra ele lhe
dar: “Tome, tiazinha. Vocé ndo quer que ta com nojor”. E ali ele esta fazendo uma cura em vocé,
naquilo que vocé mais deseja, naquilo que vocé mais quer. Entao, se os erés encantados estio no
0SSO €spago, eu sempre peco para que os pais tragam seus filhos também, tanto que vocés vém
o tanto de criangas que tem aqui. Tragam seus filhos para eles irem trocando essa energia e obser-
vando também o que se passa, como se passa, para nao terem medo mais adiante, sabe? Para nao
jogarem fora. Eu ouco muito dos meus filhos. Eu ja fui no terreiro quando eu era crianga, mas af
foi crescendo. A mae nao levou mais, o pai nao levou. Af se quebrou um elo. E eu falo para os meus
filhos também uma coisa: “Nao queira que os seus filhos sofram o que vocé sofreu. Nao queiram

que essas criangas sofram o que eu softi por essa questao do desenvolvimento!”.

Eu tenho um filho, o meu filho de sangue, que ¢ o meu filho cagula. Ele é meu brago direito
dentro do terreiro; desde crianga ele participa comigo. Entao, por esse entendimento de que eu
ia para a igreja, eu levava ele. Quando eu passei para o terreiro, ele veio comigo. Eu fui fazer meu
santo, ele foi comigo. E foi uma coisa que ele disse: “Mae, eu quero passar por esse momento com
a senhora.”. Entao ele é meu filho, é meu irmao, meu “Dofonotinho” de barco no candomblé e

aqui ele trabalha também com a gente, ajuda, faz tudo o que tem que fazer.

7. A Linha dos Caboclos

No6s temos um amor muito grande pelos nossos encantados e pelos ensinamentos deles. Os
encantados que mais vem na casa sao: Dona Mariana, Seu Z¢ Raimundo, a Dona Herondina, que
¢ a dona, quando ela vem vira uma festa, porque todo mundo consegue sentir essa energia maravi-

lhosa que eles tém. Eles trabalham na linha Pena e Maraca, na linha de cura mesmo.

Foto 7 - Festividade cabocla Mariana.

Fonte: Festividade cabocla Mariana. Marco/2022. Publicacio Autorizada 2 Alanna Souto Cardoso
Tupinamba.

Préticas Espaciais de Ensino de Tradicao e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. .. Mae Jucilene Carvalho (D"0i) 165



166

o B 7~ P O e v o s G

Dona Mariana ¢ uma curandeira, quando ela canta que ela ¢ arara, arara ela é arara e explica
pra nos, porque nao tem uma explicagdao assim. A Mariana ¢ muita coisa. Ela é a mulher que tem
uma das energias que passeia por varias linhas da Umbanda. Quando ela fala que ela ¢é arara, ela é
arara, porque ela foi, pra quem nao sabe, pra tribo dos Araras pra aprender a ser curandeira, porque
todo mundo sabe que ela ¢ turca, né? Ela ¢ uma energia que veio da Turquia. Mas, quando ela canta
Arara, muita gente ndo sabe o porqué ela foi se a ajuremar um pouquinho com o povo da tribo dos
Araras pra aprender fazer. A pena e maraca, porque na Turquia nao tinha pena e maraca. Entao cla
foi aprender para poder trazer isso pra gente. Isso af ¢ uma das partes que ela ensina pra nés aqui
na nossa cabe¢a. Aqui em casa ela ensina pra nés dessa forma e por isso esse cuidado muito grande
com os indigenas que ela tem, porque ela diz que ¢é a fonte aonde ela vai, onde ela vai aprender,
onde ela vai buscar os saberes da floresta, ¢ com eles. Entao ela tem essa volta muito préxima a
Jurema, porque a Jurema que mostrou a ela a dona Jussara, que mostrou a ela os caminhos de che-
gar com os indigenas pra aprender essa questao da cura mesmo, da pena e maraca. Elas trabalham
muito nessa linha de cura. A Dona Jurema e Dona Jugara, dentre outras linhas de encantados que
tem na Umbanda, sdo as energias que mais trabalham na casa com essa linhagem. Essas sao algu-

mas que estao mais proximas de nos.

Foto 08 - “Sdo Trés Irmas da Lingua Ferina: Uma Mariana, Outra Herondina... A Outra é Toya

Jarina...”. Sao as trés irmas encantadas nos lengdis.

Fonte: Da direita para esquerda na foto - Caboclas: Jarina , Herondina e Mariana. Mar¢o/2022. Publi-
cagdo Autorizada a Alanna Souto Cardoso Tupinamba.

A questao da nossa “africanidade”... Nao existe brasileiro e nao existe ser humano no nosso
entendimento que nio veio da Africa. A Africa é o berco da humanidade e isso para nés é muito
forte. O berco dos saberes ¢ a Umbanda, mesmo sendo uma religido. Religiosidade. Religido ¢é pra
constar nas leis, mas pra noés ¢ religiosidade, porque religiao é uma palavra “crista” que se desligou...
quem se desligou do seu deus e teve que se religar. Entao, sdo os cristaos, os antigos que se desliga-
ram, e tiveram que fazer um retorno para os seus deuses. Os nossos deuses nao. N6s nao tivemos
uma desligacao. Até porque, como eu digo, eles estio dentro de nés! Entao, ndés nao temos uma

religido e sim uma religiosidade. A nossa religiosidade é a Umbanda. Por mais que a gente diga: “¢

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé




genuinamente brasileira, porque nasceu Zélio, como todo mundo sabe a histéria... e ‘pa pa pa’.”,

n6s cultuamos Orix4 e os Orixas vieram de Africa. Entio, nés nio temos na Umbanda essa coisa
de purismo, sabe? E s6 caboclo, é s6 isso. Nio. Nos cultuamos Orixas. Embora em alguns casos
eles nao se manifestem no terreiro de Umbanda, nao se manifestem corporeamente, mas a gente
sente. A gente sabe que Orixa esta aqui. Senao nés nao cantavamos pra Oxald, nés nao cantavamos
pra Oya, nés nao cantavamos pra Xango. E nés cantamos pra ele, porque a gente sabe que eles
também fazem essa ida e vinda nas aguas, né? Bebe de varias fontes. Por isso, a gente cultua de uma
forma nao s6 simbolica, mas de uma forma mesmo de agradecimento. Pela vinda dos Orixas ao

Brasil e eles foram trazidos de Africa por pelos nossos ancestrais.

Quando nosso povo foi arrancado de Africa para ca, eles trouxeram ja esses saberes. Ja veio
dentro deles! Com alguns vieram escondidas algumas rezas, algumas coisas, uma folha, uma semen-
te, porque um bom lutador sempre anda com a semente dele escondida, ele nio sabe o amanhal
Essas coisas foram trazidas muito secretamente. Esses saberes, mesmo com toda a separagao na
diaspora, mesmo com toda a dor e sofrimento, os saberes ficaram guardados e é um trabalho nosso
de preservar. E como é que nés podemos preservar esses saberes? Mantendo essa troca de dialogo
oral diario. Eu vou na fonte desses saberes, aprendo com meu pai para poder trazer para os meus
filhos. A gente nao ¢ misturado, mas nds conseguimos fazer uma divisio que junta a Umbanda a
uma parte do Candomblé. N6s somos de Ketu, das aguas de Ketu! E, no candomblé, a gente con-
segue enxergar as coisas dessa forma, e para nés é muito importante, porque os nossos saberes se
expandem. Vocé conseguir trabalhar com o Caboclo de Pena, na pena e maraca, com o Preto Velho
praticando a caridade e vocé conseguir, do outro lado, enxergar o Orixa de uma forma que voce vai

aprender 1a do fundo essa ancestralidade... isso é a manutencao da ancestralidade.

Isso pra nés é uma expansio de saberes e pra isso nos precisamos resguardar os saberes da
forma como a dona Mariana diz: “eu preciso de uma filha de santo, um filho de santo que escreve”,
que ¢ pra escrevinhar, pra escrever, pra contar as historias dos caboclos, pra perpetuar esses saberes!
Porque quando voce vai na biblioteca, ndo vai ter um saber da Dona Mariana, nao vai ter um saber do
Z¢ Raimundo, ndo tem nada escrito que diga de verdade a origem, a forma de trabalhar, os trejeitos,
o porqué chamar Dona Mariana de Dona “Esculana”, porque se ela for falar incorporada ela vai se
chamar dona “Esculana”. As pessoas que nao sabem vao achar que esta falando da parte intima do
reto. Mas nao. Cu Lailai de Sabet! Essas coisas nao estao no livro, nao vao estar. Quem precisa colocar
isso no livro? Noés! E vamos ter que chegar nesse momento de colocar esses saberes escrevinhados,
como ela diz: “Minha filha, escreve isso porque isso é ensinamento pra mais tarde. Daqui um tempo
nds nao vamos mais estar aqui.”’. Eu me lembro que meu avé cantava pra muitos caboclos que hoje
nao vém mais na terra, nao incorporam mais em lugar nenhum. Quantas energias, quantos saberes
foram se perdendo ao longo do tempo? Porque, como noés sabemos, sio saberes trocados. Se vocé
fizer sua passagem e nao ensinar, se nao tiver quem aprenda, se NAo tiver criancga, se N30 tiver quem
se sente no chio pra aprender os saberes que existem dentro de mim, que existem dentro do meu pai,
assim como existiam dentro de minha mae Menininha, eles vao se apagar... Entao, n6s guardamos os
saberes da nossa Mae Menininha, porque ela foi passando para os nossos ancestrais!

Ao meu pai Augusto César, que passou por Baba Katendé, que me ensina, assim como ensina
outros filhos. Esse aprendizado de Africa, ele precisa estar nos livros da histéria. Quando a gente vai
falar da histéria do Brasil, vocé s6 vé a histéria dos escravizados que apanharam, que eram rebeldes.

Olha, eles apanham porque eles eram rebeldes. Como esse homem acabou de dizer outro dia que

Préticas Espaciais de Ensino de Tradicao e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. .. Mae Jucilene Carvalho (D"0i)

167



W AN
AV A AYAY,

a culpa da escravidao foi dos indigenas, porque os indigenas morriam e nio queriam trabalhar. E

)

isso nao € verdade! Eles e n6s vamos sempre lutar, vamos morrer se necessario for, pra nao sermos
escravizados. Entdo, esses saberes precisam estar contados da nossa forma, dessa forma do lado de
ca de enxergar. Porque foi contado por um branco. Tudo o que aconteceu no Brasil, e que acontece
ainda hoje, toda a vinda do nosso povo para o Brasil foi contada de uma forma que nunca ninguém
nos perguntou. Foi contado da forma que o branco viu, romantizando a partir dele, porque o outro
nio queria ser obediente. Porque o preto ndo tem alma, mas tem. E essa alma que nés cultuamos até
hoje. E esse espitito dos negros que os brancos diziam que nio tinham alma. Sio essas almas que nos
sustentam. Sao essas almas que nos ensinam, essas energias dos pretos velhos que hoje nés cultuamos,
que nos ensinam. E a gente falando de Preto Velho, dos que vieram da Africa. Sio Pretos Velhos, mas
nem todo caso sao velhos de vida. Porque quando a gente para pra observar: Quem morria? Quem
mais lutava? Quem mais lutava? Os jovens. Entdo, os pretos velhos sio Pretos Velhos pelo tempo
espiritual que eles tém. Na verdade, alguns nem chegaram a ter 18 anos. 20 anos. Alguns sdo jovens e

se apresentam daquela forma pela trajetéria espiritual que eles tém.

7. O Matriarcado Sagrado, a Mulher e a Sexualidade

Essa questao do matriarcado, é a tradi¢do que nods carregamos. Os povos tradicionais de
matrizes africana estdo muito ligadas ao feminino, a mulher. Vamos dizer assim... A matriarca, a
matriarcacidade. Nos somos. Estamos muito a frente dos terreiros. Estamos na periferia, como eu
disse, mas estamos a frente em todos os lugares, até do Brasil. A maioria dos terreiros no Para, tem
uma cartografia que fala, né?, sio mulheres que estdo a frente, que sao dirigentes. Essa questao do
ser feminino, o que gera, o que cuida, 0 que prove, o que traz o saber, o que alimenta. As vezes a
gente tenta falar um pouco a questio de género feminino, o género masculino, mas eu digo muito
assim: “as energias, elas nao tém sexo.”. Entdo, a gente ja parte desse pensamento, mesmo sendo
mulheres a frente de terreiro. A gente tenta olhar por um lado assim: “onde estd o sexo da arvore?

Onde esta o sexo do vento?”. Eu sou filha do vento e eu vou saber que o vento nao tem sexo.

Foto 9 - Mae Juci D Oia- Festividade Cabocla Mariana. Terreiro de Umbanda Casa de Mae
Herondina/ Ilha de Cotijuba, Praia Funda.

Fonte: Publicagio Autorizada a Alanna Souto Cardoso Tupinamba. Margo, 2022.

168 Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



O vento ¢ o vento. Foi um ser humano que disse. O vento ¢ mulher, o vento ¢ homem, a

arvore ¢ mulher. Nao, mas essa arvore da fruto. Entao ela é mulher. Eu acho que é um pensamento
pequeno e que nos precisamos nos aprofundar e aprimorar isso. Quando a gente fala de ancestra-
lidade, de busca pelo conhecimento do setr, do EU. Quem sou eu? Quem ¢ a mae Juci? Quem ¢
mae, Jucilene? Por muito tempo eu nao sabia quem eu era. Eu me entendi quem eu sou quando eu
comecei a caminhar na Umbanda. Porque antes de eu ser de terreiro, eu era o que a minha familia
queria que eu fosse. Eu era o que as pessoas diziam que eu tinha que ser. Eu era uma mulher casa-
da com um homem e mae de trés filhos. Eu nao era feliz, porque eu nao conseguia ser aquilo que
estava dentro de mim. Entdo eu era o que a minha mae disse que eu tinha que ser: uma mulher. Eu,
na verdade, eu sou mulher, mas eu sou uma mulher que tem um enxergar diferente. Eu sou uma
Mie de Santo. Eu sou Sapatio. Eu sou casada com uma mulher. Todo mundo sabe disso! E eu fago
questao de falar que isso ndo me faz mais nem menos. Embora algumas pessoas nao aceitem e nao
gostem. Algumas maes de santo dizem... eu ouvi falar: “Mas nao diga que a senhora ¢ sapatao!”.

Mas eu vou dizer sempre. E que fique registrado para sempre: Eu sou uma Mae de Santo sapataol

Eu ndo quero chegar a 90 anos da minha vida pra poder assumir que eu sempre gostei de
mulher. Eu tenho um exemplo... todos nds temos o exemplo da mae Estela de Oxdssi. Quanto essa
senhora sofreu? E a gente imagina s6 o sofrimento por conta desse mundo heteronormativo que
no6s vivemos. O padre tem que ser homem, o pastor tem que ser homem. Tanto que ndo existe mu-
lher padre. Existe as freiras. No terreiro de candomblé e de Umbanda, nao existe a Mae de Santo ou
Pai de Santo dependendo do que vocé nasceu para ser. Mas tem essa determinagao... Os homens,
os gays Pai de Santo homossexual ¢ mais facil vocé encontrar. Mas quando uma mulher diz que ela
¢ lésbica, como dizem... ou sapatio, como eu falo que eu sou, é um choque! F igual mesmo. Vocé
fala toda hora: “caralho!”, mas tu ndo podes dizer: “xiril” porque esta infringindo uma lei. Entao
vocé nao ser natural, ndo pode ser sapatdo, nao pode gostar de mulher, tem que gostar de homem.
Mulher gosta de homem. Homem gosta de mulher. Mas quando passa por campo masculino, af
pode. O Pai de Santo pode ser gay assumido, casar os filhos de santo e nao tem problema nenhum.
Mas quando ¢ mulher, ndo pode. Tanto que a gente nao vé Mae de Santo se assumindo com a sua
esposa. Nos vemos o quér Maes de Santo solitarias. A maioria de nés abre mao. Vamos ser mulhe-
res solitarias que nao conseguem caminhar ao lado da sua companheira ou nem imaginar ter uma

companheira.

Como diz eu: “faz roga escondido, porque nao pode expressar a sua felicidade, o desejo do
seu corpo.”. Isso é muito forte, muito latente dentro de nds. Mas a gente enxerga assim também
pot conta do nosso mundo machista, patriarcal. Como que uma mulher que cuida das cabegas dos
outros, que foi escolhida, que tem que ter uma postura, vai casar com outra mulher? Isso ainda
¢ muito forte. Eu sempre falo: “eu espero que as minhas irmas, maes de santo, um dia consigam
enxergar essa liberdade enquanto ¢ vida, enquanto ¢ tempo para que nés sejamos felizes!”. Nos
fomos escolhidas para cuidar de Orixa, cuidar de caboclo, mas nés temos um corpo e esse corpo
responde pra nds. A gente precisa alinhar todos os pontos da nossa vida. O primeiro espirito que
falou isso na cabeca da minha Mae de Santo nao sonhava que eu gostava de mulher, mas a Dona
Herondina falou assim: “A partir de hoje nao existe mais “perna de cal¢a” na sua vida.”. E ai foi
verdade. Realmente nunca mais eu consegui enxergar “perna de cal¢a” na minha vida. Foi um aler-
tal “Cadé vocé? Chegal V4, vi ser feliz!”. E quando uma energia, um caboclo consegue ver dentro

de vocé o que voce ¢ e o que vocé sente. E muito maravilhoso issol

Préticas Espaciais de Ensino de Tradicao e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. .. Mae Jucilene Carvalho (D"0i)

169



170

SN AN r\

A dona Mariana fala assim: “olha, fulano é trocado, a fulana é trocado, o fulano é trocado”.
Quer dizer respeite. Quando vocé chegar na nossa casa, observe e observe para poder se dirigir.
Eu tenho dois filhos de santo trans e é uma um aprendizado muito grande para mim, porque eu
quero aprender a como lidar. Eu quero que as pessoas respeitem meus filhos, porque ¢ essa for-
ma que o Orixa enxerga eles. Entao, se o Orixa aqui € tao sagrado, se o caboclo que ¢é tao sagrado
enxerga meu filho dessa forma, é assim que eu quero que as pessoas aprendam a enxergar a nos
enxergar. Eu acho que ¢ um papel nosso de terreiro, Mae de Santo, Pai de Santo e gente de Axé.
Eu acho que nés precisamos comegar a enxergar e trabalhar isso diferente, porque... Quantas
pessoas morreram na soliddo e morreram oprimidos? Quantas pessoas estdo af sofrendo por nao
serem aceitas no terreiro? E ai, quando chega no terreiro, o meu filho escutou de alguém que na-
quela casa nao aceitava um “galo de perna quebrada”. Eu acho que isso ¢ falta de conhecimento
mesmo, falta de amor. Como ¢ que eu nio vou abrir o meu cora¢do e 0 meu terreiro para rece-
ber um ser humano? Nos precisamos olhar as pessoas, deixar um pouco o “homem, mulher” e
comegar a olhar o ser humano. Sabe aquela energia que o Orixa trouxe para o mundo? Quando
a gente comegar a enxergar isso, n6s vamos ter um pouco mais de evolugao dentro dos terreiros

€ NAO0 cercear essas energias.

8. Militancia e Resisténcia

Voceé pode ser do portao para fora, mas aqui dentro nao. Vocé tem que ser assim. Eu nao
posso dizer para vocé ser o que vocé nao é. Eu nao posso escolher quem voce é. O Orixa ja lhe
escolheu, ja lhe trouxe pro mundo dessa forma. E essa luta nossa que nos temos diaria na mili-
tancia de fazer entender. Nos precisamos ter voz. Nos precisamos ter voz nos espacos de luta
e de decisao. Eu digo sempre que nds precisamos ter voz e representatividade na Camara dos
Vereadores e nas Assembleias legislativas, porque quando noés tivermos essa voz representativa,
nés vamos ter mais direitos e direito a vida, porque as leis nao sao favoraveis a nés. Nos nao
temos um Pai de Santo vereador, uma Mae de Santo deputada. E quando tem siao escondidos.
Mas eu vou no terreiro, na festa? Nao, mas eu lhe defendo. N6s precisamos ter a nossa voz. Eu
tive uma experiéncia de ser candidata. Eu sempre falo para as pessoas de terreiro agora: “Voce ¢
candidato, coloca seu nome!” porque pelo menos que a gente ainda nao ganhe, nés nao estamos
preparados para isso, para enxergar o outro como igual e realmente fazer essa parte politica ser
concretizada. Porque se nés tivermos uma pessoa de terreiro, é uma voz que nos represente. I
uma voz de pessoa que se trema, que se arrepie, que sabe que chao de terreiro é sagrado. Isso é

um representante legal.

Alguém que diz assim: “Nao. Mas eu defendo a causa dos afros religiosos!”, mas ele nao
se treme e nao sabe o que ¢ realmente ser religioso, porque quem sabe o que ¢ ser afro religioso
esta aqui acordado desde 05h00. Acordar sem saber a hora que vai dormir, se tremer, sem saber
0 que vai acontecer com vocé. Isso é ser representante nosso. F essa voz que nés precisamos
ter nos espacos de decisdo. N6s precisamos ter gente na academia formado pra formar cabegas,
formar outras pessoas. N6s precisamos ter psicologos de axé. Nos precisamos ter escritores de
axé. Os espagos de decisao sao esses doutores que cuidem, mas que enxerguem. Quando vocé
chega no consultério, o doutor olhe pra vocé — a doutora, de preferéncia — e diga: “olhe, meu
filho, vocé volte e va procurar um terreiro, porque aqui nao ¢ o seu lugar de tratamento.”, assim

como o caboclo fala aqui: “procure o “capelo branco.”

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé




Que os doutores, nossos filhos, sejam formados para quando uma pessoa chegar doente

no consultério, diga: “meu filho, volte e procure a mulher da espada ou o homem Pai de Santo.
Va num terreiro pra tomar um banho, porque nio ¢ aqui sua cura. Voceé vai gastar dinheiro e nao

vai achar sua cura aqui.”.

Eu espero que o mundo daqui a tio pouco tempo seja diferente. Que nés tenhamos mais
mulheres na politica e, principalmente, mais mulheres de terreiro. Que nds tenhamos um dia
mulheres de axé, mulheres de terreiro na politica para poder mudar esse quadro assassino que
existe, mudar! Porque, hoje, no Brasil, nés sabemos quem sao os nossos algozes. Os nossos al-
gozes andam de Biblia na mao. Isso ¢é real. O racismo e o racismo religioso ha algum tempo era
velado. Hoje ndo é mais. As pessoas matam, assassinam em nome de Deus. E um Deus que nds
nao conhecemos. Nos, da Umbanda e do Candomblé, nio conhecemos esse Deus que manda
matar. E eu digo para as pessoas cristas: “nao tém vergonha?” porque Jesus, que ¢ nosso amigo e
n6s temos uma considera¢ao muito grande por ele, ele ¢ um militante do “cacete”. Um cara que
lutou e é muito admiravel por tudo o que ele fez no tempo que ele fez. Eu acho que ele deveria
ser mais respeitado pelos seus seguidores, porque se ele plantou o amor, se ele morreu, deu a vida
dele, o sangue dele, como cordeiro, para um mundo melhor. Tudo o que os cristaos fazem, no
meu entendimento, é o contrario do que ele pediu. Porque se eu comprar um cordeiro pro meu

Exu, Deus me livre, o meu Exu vai dar o melhor para eu ser o melhor.

Os cristaos usam a palavra de Deus, essa Biblia. Eu falo: “isso nao ¢ a Biblia, ela é a arma
mais letal do mundo nesse mundo de hoje!”. Porque as pessoas a usam pra matar, matar de
verdade, matar na lavagem cerebral que ¢ feita. Porque vocé coloca 20 pessoas aqui, mais 20 ali,
mais 20 ali e ¢ um surto de micro-espagos de lavagem cerebral. Entdo vocé esta matando aquela
pessoa no seu entendimento, no seu enxergar, no seu amoft, plantando um falso amor naquele
coracao. Um amor que diz: “olha, vocé ¢ melhor, vocé tem que matar aquele vizinho que ele nao
¢ da nossa religiao!”. Isso ndo é o amor, é uma ideologia de “falsismo”, porque nao foi isso que
Jesus plantou. N6s ndo somos demonios, eu digo e nds dizemos no nosso axé: “nao existe Sata-
nas.”, Satanas ¢ o inimigo do Deus cristao. Deus criou o mundo e af criou um anjo. Esse anjo se
revoltou e pa... papal comegou uma guerra infernal. Entdo, o demoénio que os cristaos pregam,
principalmente os neopentecostais, pra ficar bem especifico esse demonio que é o anticristo, ele
nao nos pertence. Nés nao o conhecemos. N6s nao cultuamos o demoénio. N6s nem dizemos
essa palavra. E quando a gente chama ¢ menino, o seu diabo vem aqui ¢ s6 pra fazer um elogio
que o menino ¢ demais. Mas nao que o diabo exista para noés. Ele é um espirito criado para os

cristaos. Nos nao temos nada a ver.

No dia de Exu, nés estamos alimentando uma divindade que sao os nossos Exus. Mas af
nos somos realmente demonizados. E a gente precisa dizer isso. O demonio é uma cria¢ao da
cabeca do homem pra dominar o outro através do medo. Olha, a mae fala: “olha, menino, tu nao
podes pecar. Tu ndo podes fazer isso que o cio... tu vais pro inferno!”. O inferno, ao ver cristao,
¢ o lugar cheio de fogo e que queima. Que s6 vao para la os que nao prestam. Entdo claro que
da medo. O entendimento que nds temos ¢ que o demonio foi criado justamente para um deter
o poder sobre o outro através do medo. E o que acontece até hoje. Mata aquele, porque ele esta
fazendo coisas que nao prestam. Eu espero que a gente consiga mudar esse quadro, fazer esse
trabalho que a gente faz, de mostrar para a sociedade quem somos nés e a forma que noés traba-

lhamos, que é essa de levar a paz, o amor e a caridade para aqueles que precisam. Axé! Saraval

Préticas Espaciais de Ensino de Tradicao e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. .. Mae Jucilene Carvalho (D"0i)

171



Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oid). Priticas espaciais de ensino de tradigio e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna

Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

172 Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



