Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de
Cultura Afro Amazoénica. Transcrigdo das Narrativas Orais de Mametu Muagilé'

Pricticas Espaciales de Cura_ y Ensenanzas del IBAMCA — Instituto Bamburncema de Cultura Afroamazonica.
Terra Firme/ Cuenca del Tucunduba, Belénm-PA

Spatial Healing Practices and Teachings at IBAMCA — Bamburucema Institute of Afro-Amazonian Culture.
Terra Firme/ Tucunduba Basin, Belém-PA

por Mametu Muagilé

Resumo: As narrativas da tradi¢do oral de Mametu Muagilé revelam a relacdo entre territério, espago sa-
grado e praticas de cura no Candomblé Angola. Registradas em entrevistas de Hist6ria Oral em 30 de no-
vembro de 2019, no pattiménio comunitario do IBAMCA?, abordam o aprendizado espititual com ervas,
encantados e entidades, articulando corpo, territério e ancestralidade. Organizadas em eixos — territorio,
espiritualidade, ervas e processos de cura —, as transcricGes preservam a oralidade como patriménio co-
munitario e como instrumento de resisténcia ao racismo que abate os corpos-territério das comunidades
tradicionais de terreiro de matriz africana. O IBAMCA se afirma como espago de memoria, acolhimento e
transmissao de saberes afro-amazonicos.

Palavras Chave: Tradicao Oral. Praticas de Cura. Candomblé Angola. Ervas Tradicionais. Territorio.

Resumen: Las narrativas de la tradicion oral de Mametu Muagilé destacan la relacion entre territorio, espa-
cio sagrado y practicas de cura en el Candomblé Angola. Registradas en entrevistas de Historia Oral el 30
de noviembre de 2019, en el patrimonio comunitario del IBAMCA, abordan el aprendizaje espiritual con
hierbas, encantados y entidades, articulando cuerpo, territorio y ancestralidad. Organizadas en ejes — territo-
rio, espiritualidad, hierbas y procesos de cura —, las transcripciones preservan la oralidad como patrimonio
comunitario y como instrumento de resistencia al racismo que afecta los cuerpos-territorio de las comuni-
dades tradicionales de terreiro de matriz africana. El IBAMCA se afirma como espacio de memoria, acogida
y transmision de saberes afroamazonicos.

Palabras Claves: Tradicion Oral. Practicas de Cura. Candomblé Angola. Hierbas Tradicionales. Territorio.

Abstract: The narratives of the oral tradition of Mametu Muagilé highlight the relationship between ter-
ritory, sacred space, and healing practices in Angola Candomblé. Recorded during Oral History interviews
on November 30, 2019, at IBAMCA’s community heritage site, they address spiritual learning with herbs,
encantados, and entities, linking body, territory, and ancestry. Organized into axes — territory, spirituality,
herbs, and healing processes — the transcriptions preserve orality as community heritage and as an instru-
ment of resistance to racism that strikes the body-territories of traditional terreiro communities of African
matrix. IBAMCA is affirmed as a space of memory, welcoming, and the transmission of Afro-Amazonian
knowledge.

Keywords: Oral Tradition. Healing Practices. Angola Candomblé. Traditional Herbs. Territory.

! Transcrlgao dos VldCOS via Fiama Goées Maués. https:/ (www1nst1tutocartografando%abere% com(l( fiama-goes-

maues/; : A
2 Priticas espaciais de cura e ensinamentos do IBAMCA Instituto Bamburucema de Cultura Afro-Amazonica.
Terra Firme/Bacia do Tucunduba, Belém-PA. O IBAMCA atende 2 comunidade da casa, aos arredores e 2 comunida-
de afro-amazonica, promovendo a¢des de arte, cultura e cidadania.

Elizabeth Pantoja (Mametu Muagilé) — Mestra de cultura Bantu. Fundou o Instituto Bamburucema de

Cultura Afro/Amazénica IBAMCA) em 2003. E-mail: goesfiama@gmail.com/cartografandosaberesxxi@,
gmail.com



184

)\v

\/.

INTRODUCAO

1. Introdugio sobre Territorio e Espago: apresentagio de Mametu Muagilé

Foto 1 - Um terreiro de Candomblé de Angola, o Rundembo Gunzo de Bamburucema

Mameto de Inkissi Muagilé Oto Torodé

IV S
-

3

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamb,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

A parte do territério é essa ocupacio. E essa apropriacao que nés temos do espago, de como

a gente usa esse espaco, de como se preserva esse espaco e o que nos temos dentro desse espago,
desse territorio...

2. Relato do Aprendizado Espiritual e Encantados

Foto 2 — A Mameto Muagilé e a hierarquia da casa

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé

Y h Y ,'\ Y ﬁ“g

’

)

-




O meu processo de aprendizado de curas tradicionais — através da medicina tradicional

das ervas — vem naturalmente. Quando eu estou consultando, ja sei o que fazer e ja sei o que
usar. Isso vem automatico, muitas vezes nao precisa ficar pensando ou “batendo cabeg¢a”. Isso

vem automatico!

Eu acredito que, em primeiro lugar, a minha iluminada Mametu Bamburusema me da pri-
meiro aquela coisa grande da cabeca. Apesar de Mikaia, Iemanja, ser a senhora da cabega, pois nos
temos ela como a senhora da cabeca. Mas a dona da minha cabeca é a minha mae Bamburusema,
ela ta quietinha 14 no lugar divino dela. A minha pomba gira, a cigana, minha cabocla Ita e outros
encantados eu nao recebi depois que eu iniciei no santo. Muitos encantados que eu recebia, nao
vem mais. Mas eles estao ao meu redor, tanto que o meu caboclo Sibamba — o caboclo que vem
meio boy, com uma garrafa debaixo do brago, vem cantando, vem tombando, chegava muito doido
de bebida na minha cabe¢a — falou com o meu sobrinho, filho da Gamgamiro, em um sonho e disse
pra ele: “nao faca isso aqui, pare com isso agora, se nao vai sair morte.”. Ele parou e quase que sai
mesmo... ele teve que obedecer! Entao, quer dizer, o Sibamba, meu caboclo que eu nio recebo ha
anos — ha 30 anos que eu sou iniciada e ha mais de 30 anos que ele nao arria — ele ta presente. Eles
¢ que trazem esse conhecimento tradicional pra mim, eles que me dao tudo, eles que me ensinam
tudo, eles que me protegem, eles que protegem a minha familia, eles que cobrem. O menino é meu
sobrinho e ele foi la avisar pra ele. De vez em quando, uma entidade minha vai 14 levar um recado
pra ele, dizendo: “olha, nao faz isso. Faz isso. Vai dirigindo...” e eles vao dirigindo. Essa sabedoria

toda vem deles.

Eu digo que eu sou um pedacinho da Africa, da mamie Africa. Digo isso a partir do momen-
to que eu me iniciei no Candomblé Angola, que é um territério, ¢ um estado, vamos dizer assim,
da Africa. Eu faco parte desse estado. Eu sou um pedacinho do Angola. Eu posso, como angoleira
de candomblé, receber pomba gira, receber Exu, receber caboclo, receber meu Inkisse, todas essas

coisas... meu Kafioto. Esse segmento meu vem de Mavambo, a Lemba.

Entiao, nessa relacio Africa e Brasil, a Africa esta dentro do Brasil, estd de fato dentro do
Brasil. Pai Euclides teve aquela relagdo maravilhosa, mas ja teve outros pais de santo que ja foram
na Africa, tiveram boas relacdes e continuam fazendo viagens de varias pessoas que eles juntam.
Fazem excursao e levam e trazem pra Africa. O Pai Paulo, de Sio Paulo, t4 fazendo esse intercim-
bio e outros pais de santo tdo fazendo esse intercimbio Africa-Brasil. Ndo pode parar, tem que
continuar. O Candomblé é brasileiro, mas os Inkisses e os Orixas sio africanos. Por isso, essa rela-
¢a0 nao pode acabar. Apesar de que, quando nés fomos sequestrados e trazidos ao Brasil, passamos

pela porta do nunca, demos as trés voltas na arvore do esquecimento.

Segundo a histéria antiga da Africa, existiu um portal que se chamava portal do nunca e a ar-
vore do esquecimento, quando eles tiravam os negros de 14, eles davam as trés voltas na arvore pra
esquecerem todo aquele passado deles, aquela vida que eles tinham 14, depois passavam pela porta
do nunca. O que quer dizer isso? Nunca mais vocés vao voltar pra ca, esse era o significado, a ar-
vore do esquecimento ¢ pra esquecer a familia. Esquece tudo que tu deixou aqui. Era um processo
longe de ser espiritual que fazia aquilo, totalmente agressivo, violento. O que eles ndo conseguiram
tirar da nossa memoria foram os nossos ancestrais, nossos Inkisses, nossos Orixas, nosso Vodum.

Isso eles nao vao tirar nunca da nossa memoria.

Préticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé 185



186

WA Y7\
N AYAYAY

3. Referéncia a Vinda para Belém e Vida no Quilombo

Eu vim pra Belém crianga, com oito anos. O pessoal do quilombo tinha esse negocio de vai
estudar, mas nao se incomodavam pra onde a gente ia ou pra que casa a gente ia. Eles nos coloca-
vam na casa das brancas, a gente ia servir de baba, de empregada doméstica, pra poder aprender
ler, porque eles achavam bonito uma pessoa ler um jornal, era por inocéncia. Eles faziam isso. Os
pais de 1a do Acara traziam os filhos pra Belém pra poder estudar. Eu fui uma das pouquissimas,
naquele tempo, a tnica do territério de familia de quilombo, que vim pra Belém estudar, pra ler jor-
nal e revista pra minha familia, contar histéria através daquela leitura. Mas, com isso, nesse petriodo,
a minha mae ja vinha sofrendo. Ela estava muito doente espiritualmente, mas a gente nao sabia o
que era. Nao sabia lidar com isso. A minha mae vinha carregada de rede pro porto, pra poder che-
gar em Belém e fazer tratamento, chegava aqui e ficava melhor, voltava pra 1a e morria de novo. Ai

carregava ela de novo pra ca... ai ficou nisso.

Nos quilombos, no municipio do Acara, a gente era muito bem de vida. Tinha muita terra,
cavalos... Meu pai era o maior marreteiro dos quilombos. Tem quilombola que morreu ali e nunca
veio em Belém, ficaram 1a, mas o meu pai arrecadava o material deles todos, trazia por porto, que
era quilometros e quilémetros de distancia, sé de cavalo. Depois a gente foi morar na colonia do
Guajara-Mirim; essa parte nao ¢ Jacaréquara mais, Jacaréquara ficava perto dos barcos, nao ficava
tao distante, ficava proximo das casas da farinha, a ro¢a. Na comunidade colonia do Guajara-Mirim
era tudo muito distante, o terreno era tao grande que de uma casa pra outra é daqui pra Almirante
Barroso. Era mais de nao sei quantos metros de distancia... nao tenho no¢ao de tamanho, de quan-
tos quilémetros era de distancia de uma casa pra outra. Mas ali a gente vivia feliz, de uma certa
forma. A gente vivia tomando banho nas nascentes, agua pura pra beber, material colhido da roga,

alimento, muitas frutas.

O meu pai era marreteiro de todos os quilombolas, vinha muita coisa pra gente. Ele trazia
comida, alimentacio, roupa. Meu pai levava tudo pro povo: café, material de alimentacao, tudo. E
ele dizia: “ta aqui teu dinheiro, teu troco.”. Meu pai fazia isso. Meu pai era um preto, quilombola,
muito correto, muito direito. O povo de quilombo — nao sei como hoje ta, mas acredito que da

mesma forma — sao pessoas muito honestas, muito sérias.

Devido a doenga de minha mae, meu pai teve que vender... se desfazer de tudo e vir pra
Belém pra trazer a minha mae pra se tratar. Aqui ela adquiriu saude, através do desenvolvimento
mediunico, nao foi nada da medicina do capa branca, como os caboclos dizem, foi da medicina
tradicional, da umbanda, de matriz africana, que a minha mae se curou. Mas, em compensacio, ela
se curou o corpo-matéria, que é o mais importante, mas nos ficamos muito pobres, porque nos
perdemos tudo. O papai vendeu tudo e veio comprar banca de farinha no ver o peso, tinha duas,
chegou até ter um titulo 13, dado pelos feirantes, como O Rei da Farinha do Ver-o-Peso. Mas o

pretinho ja comegou a se encantar pelas gatinhas e ja foi perdendo tudo e ficou nessa situagao.

4. Descrigdo do “quilombinho da Terra Firme”

Agora, por falar em territério de quilombola, nés dizemos que o nosso espago religioso é um
quilombo. E quilombo urbano. Nao é aquele quilombo 14 daqueles realmente quilombolas. Nosso
territério como quilombola é outro, mas a gente diz... eu digo que: “aqui é meu quilombinho da TF!”.

Eu chamo, tirando uma brincadeira, que ¢ da Terra Firme. O quilombinho da Terra Firme é aqui, a

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé




O, © " 2Xo
o i NN NN

v@v@vovhve\v

gente acha que esse ¢ um espago de quilombo. Tém muitos negros dentro da nossa religiao, tem todas
as classes, tem todas as pessoas que a gente acolhe dentro da nossa casa. A gente nao quer saber se ¢
preto, se é branco, se ¢ rico, se sio entendidos. A gente nao quer saber disso ai, a gente quer saber do

cuidado, de cuidar das pessoas. Entao isso ¢ quilombo, um espa¢o de acolhimento.

5. Sobre o Matriarcado no Candomblé

O Candomblé, ha muitos anos atras, ele era s6 de mulheres, isso é matriarcado. Por isso que
¢ muito forte o matriarcado dentro da religido de matriz africana, porque a mulher tem um diferen-
cial muito grande. A mulher ela tem a capacidade de guardar os segredos, ser detentora e mentora
do conhecimento tradicional. Ela que carrega muito disso. Nao dizendo que os homens nio carre-
gam, até porque meu pai de santo era homem e passou certo conhecimento pra mim, mas a mulher,
por tradi¢ao, ela vem la dos primeiros. Tem terreiro que até nao inicia homem como pai de santo.
Tem terreiro de Ketu que nao inicia homem como pai de santo. Pra tu ver como é forte o matriar-
cado. A mulher ¢ a grande guardia dos segredos tradicionais, ela conserva, ela ¢ mais exigente, ela
¢ mais severa na pratica do conhecimento, na aplicagao do conhecimento. Tanto que vocé nao vé
muitas casas abertas com mulheres muito novas, ela tem que ter um periodo de aprendizado, passar
pot todo aquele processo de filho. Porque pra vocé um dia ser pai, vocé tem que saber ser filho, ter
tempo pra ser filho, quem nao tem tempo pra ser filho nao tem tempo pra ser pai, nao pode ser um

bom pai ou uma boa mae.

Foto 3 — O matriarcado do candomblé de Angola

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Sete anos dentro da nossa tradi¢ao, dentro de todo Candomblé, sio sete anos pra pessoa
iniciar e poder se tornar adulto. Af depois se torna um pai de santo, uma Mametu, um Babalorixa,
uma Yalorix4. F uma faculdade pra mim. Entio, o cumprimento desse tempo ¢é suficiente pra vocé
aprender algumas coisas, nao se sabe de tudo nunca. Candomblé é pogo fundo, quanto mais vocé
aprende, tem muito mais pra aprender. E, assim, com esse conhecimento nosso, a gente vai passan-

do pros nossos filhos o que a gente puder, porque a tradi¢ao nao pode acabar, nao pode morrer.

Préticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

187



188

A gente vai soltando devagar o conhecimento, isso na vivéncia. E nesse territério que a gente vai

ensinar nossos filhos o que nés aprendemos, seja ele dado por pai e mae de santo, nossos Tatetos,

nossas Mametus ou entdo pelo conhecimento das entidades que passam pra nos.

6. A Narrativa do Conhecimento das Ervas e a Relagdo com a Academia

Foto 4 — Os saberes tradicionais e a relacio académica comunitaria

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Foto 5 — Intercambio de Saberes da Mameto Muagilé

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Eu participei agora recente pra uma mesa de um congresso dos pesquisadores negros em To-
cantins. A Universidade Federal do Para levou uns alunos pra 1a com varios painéis falando das ervas.
Os alunos foram pro campo e, nesse campo, nos interiores, nos quilombos, sentaram-se na grama e

vieram as criangas, os velhos e as pessoas adultas dali. Naquele momento, os velhos estavam passando

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé




o conhecimento de algumas ervas basicas e que nao eram religiosas, por exemplo a canela, as criangas
falavam que ela é um cha pra gente tomar quando nao tem café. Mas a canela no nosso conhecimento
tradicional, que a gente ndo sabe se aquelas pessoas 1a do quilombo sabem, tem outras fungoes. Por
exemplo, o cha da canela, se vocé tomar demais ou muito forte, ela sobe a pressao, ela mexe com a
nossa pressao. Assim como o cha da erva cidreira também tira a desjejum, que a criang¢a falou, mas

ela também é calmante.

Entao, a canela tem outras fungdes dentro da missao. Banho de canela é um chama. Se a sua
vida tiver fria em alguma relagdo, no amor, ela atrai coisas boas, agora vocé tem que saber que canela
voce vai tomar, porque tem a macho e tem a fémea. A erva cidreira ¢ um calmante, mas também ¢ boa
pra diabetes, ela faz umas curas também. O uso dela ¢ muito bom. A gente usa como folha de uniao,
quem sabe fazer, sabe. Tém outros conhecimentos que o povo do quilombo ali nao trabalha. Essa
parte mediunica, eles ndo sabem. Eles s6 sabem que aquele cha é pra tirar o desjejum. Mas os alunos
da Universidade Federal do Parda deram um show em Tocantins, teve painel que foi muito lindo, e
cada painel que eu fui, eu fui explicando que essa erva ¢ isso, essa erva é pra aquilo, isso aqui é pra ca,
e o pessoal me seguindo, os meninos falavam das ervas e eu fui s6 complementando, eles adoraram a

minha intervencao ali na hora deles apresentarem os painéis deles. Muito boa a participagao.

Nesse congresso que eu fui, eu tava falando pra eles o que eu posso falar aqui pros meus filhos,
conversei com as Mametus, uma roda de conversa de varias maes de santo, e eu falei: ““T'a na hora da
gente soltar um pouco a lingua e comegar a passar nossos conhecimentos tradicionais pros nossos
filhos de santo!”. Porque a mae e o pai de santo, muitos deles, sao muito escassos de dar fundamento,
de ensinar remédio, eles querem ser os poderosos, querem saber tudo, curar os males de qualquer um
deles, mas eu acho que eu ja tenho uma outra visao, eu tenho uma visao de que eu tenho que passar
pros meus filhos, porque eu ndo vou levar isso pra debaixo da terra quando eu morrer. Eu tenho que
passar pros meus filhos de santo esses conhecimentos da cura das ervas. Eu ja tive varias pesquisas aqui
na minha casa e varios antropologos que foram visitar o meu patio la em cima, que tinha varias ervas, e
eu fui explicando todas, cada uma pra eles. Por que que eu niao vou explicar pros meus filhos dentro da
roga? Quem tem que saber sao eles. Eu adoro ver, eu me sinto muito bem com a academia dentro dos

terreiros, porque eles se tornam agentes multiplicadores desse conhecimento que a gente passa pra eles.

Foto 6 — O elo comunitario - Mona Nkisi (homens) e Mona Muhatu wa Nkisi (mulheres)

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamb,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Préticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

A & 7 NN\ AN AN,
NS0 NN NN N

189



»

-

WAONEN NI\

Antigamente, ha 20 anos atras, os pais de santo nao gostavam. Quando eu fui em roda de
conversa, eles avisavam: “A academia vem pra casa de santo, mas isso ¢ conhecimento nosso.”.
Eu ja acho ao contrario. Fizemos varias rodas de conversa dentro da UEPA, porque la tem o
curso Ciéncia das Religides, e dentro da Universidade Federal do Para eu fiz varias também.
Tinha um professor que me convidava todo ano pra palestrar, mas ele viajou e foi pra outro
pafs, o professor Flavio. Na UFRA e nas particulares, em todas eu ja fui pra mesa, pra roda de
conversa, pra palestrar. Eu acho bacana que a academia ¢ o agente multiplicador da nossa fala
nas escolas. Nao tem lugar melhor pra gente falar — nao do sagrado — desses conhecimentos.
Eu acho muito importante falar o que vocé pode, o que vocé nao pode, o que vocé deve, o
que voce nao deve, passar esse conhecimento pra eles respeitarem e saberem que nds usamos
coisas muito do bem, curas. Eu sou muito ligada nessa parte da cura. Eu me vejo muito nesse
tratamento espiritual, em todos os sentidos, e ai ja entra o fisico, o mental. Vocé estando bem
espiritualmente, melhora o financeiro, o profissional e assim vai. E isso que muita gente vem
buscar dentro da nossa casa, ¢ esse tipo de relagio, ¢ esse tipo de conhecimento, ¢ esse forta-

lecimento.

7. Soberania Alimentar de Terreiro e o Corpo-Territorio

Foto 7 — A soberania dos atabaques no Candomblé Angola e o movimento corpo-territorio

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambd,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

A alimenta¢ao do povo de comunidades tradicionais é uma alimentacao especial, dife-
renciada, porque nao ¢ tudo que a gente pode comer. Entdo, hoje em dia, os animais estio
sendo criados de forma muito rapida, isso ndo ¢ bom pra nds, a gente procura comprar €
buscar alimentos que nao venham contaminar nossa matéria, porque essa matéria — que ¢ meu
corpo — nao é meu corpo, quem toma conta e quem domina o meu corpo ¢ Bamburusema.
Essa matéria ¢ dela, entao pra ela se encaixar, pra ela entrar nessa matéria, eu tenho que entrar

com essa matéria preparada, boa. Entdo o que ¢ a tua vida, quem és tu? Tu és aquilo que tu te

190 Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



alimenta, tu és aquilo que tu come, tu ¢és aquilo que tu bebe. Se vocé nao souber se alimentar

direito, vocé vai ficar doente e quando vocé ficar muito doente, nao tem entidade que venha
na sua matéria, eles ndo gostam de matéria podre, eles gostam de matéria limpa, boa. Por isso
que nos, quando vai ter uma festa, nés vamos dar comida ao Inkisse, ao Orixa, ao Caboclo, a
gente procura o melhor alimento, o bicho sem defeitos, comprar os melhores alimentos, nao
importa se seja caro, a gente vai la e compra aquilo que a gente acha que é melhor no nosso

pensamento € na nossa cabega, e vem fazer o nosso alimento em casa.

Quando tem alguém de preceito, nao come nada da rua, tudo ¢ feito com muito cuidado.
A nossa forma de fazer nossos alimentos é muito parecida com a dos indigenas. Eu ja palestrei
na FUNARTE e eles falaram também da forma que eles fazem os alimentos deles, todo um
ritual, tudo muito lavado, rezado. Entao isso ¢é a tradi¢io dos povos e comunidades tradicio-
nais. Todas as na¢oes fazem isso. Eu nao estou falando aqui sé da minha casa, como eu pre-
paro meu alimento, os povos tradicionais de matriz africana de Candomblé, todos preparam
o alimento dessa forma: com muito cuidado! Se tiver um podrezinho, a gente vai catando, vai

tirando, vai deixar tudo muito especial pros nossos Inkisses.

Cada Inkisse tem seus alimentos, nem de tudo a gente pode comer, tem aquele periodo
que a gente nao pode comer peixe de pele, cascudos, que sao jabutis, na nossa nag¢ao é cagado,
nao pode comer aranhola, caranguejo, siri, camarao... Até pode um pouquinho cascudo... até
porque o sal da comida dos nossos Inkisses é o camarao salgado. Na minha Nagao Angola,
a gente usa muito azeite portugues. O Ketu ja usa mais dendé. A gente usa azeite portugues
pra acalmar, pra deixar tudo doce, muito tranquilo. Entao ela ¢ uma comida feita especial pra

povos e comunidades tradicionais que estao dentro do ritual.

8. O Racismo e a Mulher Negra Quilombola Afro-Religiosa

Eu, como mulher quilombola, negra, de matriz africana... a gente tem dificuldades. Eu
faco parte de um grupo de umas dez pessoas que comegaram a colocar os turbantes, os fios
de conta e ir pra rua, sair paramentado para o movimento social. Eu faco parte de um grupo
que veio mesmo dar a cara a tapa. Nao ¢ facil vocé mulher, vocé negra, vocé quilombola, vocé
periférica. Isso tudo pesa. Até entre os nossos existe essa diferenca, imagina entre aqueles que

nao fazem parte do nosso contexto!

Muitas vezes, por vocé ser da periferia, muitos aqueles que tem dinheiro sempre querem
ta a frente mais das coisas. Mas o que valoriza a gente nao ¢ isso. A tradi¢ao ¢é valorizada pelo

que voce pratica e pelo que vocé faz.

E moda ser preto ultimamente. Dentro da religido isso ¢ muito favoravel, tem uma certa
camada valorizando a mulher negra, mas assim também como tem na sociedade, em um todo,
o olhar diferente, porque a mulher negra comeca a ser adoecida. Comega a solidio da mulher
negra desde criancga. Porque a crianga, quando ela esta na escola, o amiguinho nao quer sentar
do lado dela, em uma brincadeira de roda, que antigamente tinha brincadeira de roda, nao quer
segurar na tua mao. Na quadrilha de hoje, ndo querem ser teu par, eles procuram as branqui-

nhas, as mais bonitinhas pra ser parceira da danca.

Préticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé



192

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Entdo... vem uma doen¢a mental das mulheres negras. Ja comeca daf e isso também acaba
acontecendo na tua comunidade. Aqui, eu ja atendi quase toda essa rua, mas quando tem um ritual
aqui, um candomblé, ndo vem ninguém aqui da rua. Se meu caboclo, minha entidade arriar aqui,
nao vem ninguém bater palma pra ele. Eles olhavam aqui na porta, quando da duas horas, eles
diziam vou 1a na casa da mae Beth tomar banho, jogar um buzio, fazer qualquer coisa. Entio o

preconceito ta armado, o racismo ta af batendo na nossa porta a toda hora, a todo instante.

Em outro bairro que eu morava, se meu caboclo arriava a casa tava cheia. O Jurunas ¢ bom
pra trabalhar, ¢ um bairro menos preconceituoso, tu bateu um tambor, a casa fica cheia na hora.
Af ja tem o que toca daqui, o que bate a maraca daqui, af pronto, ta cheia a casal Mas o bairro da
Terra Firme é muito preconceituoso, eu trabalho aqui ha mais de 20 anos, mas nao vem na nossa
casa, vem buscar a cura s6. Aqui eu tenho pastor que eu cuido, aqui eu tenho freira que eu cuido,
entdo a gente atende a todos. Tem um grupo de capoeira aqui do Tata Kafungeji, tinha dia que ele
tava agoniado com tanta crianga, af os pais comec¢am a fazer, vem uma vizinha e diz que aqui ¢ a
casa do diabo... esse pessoal ¢ da macumba, de forma pejorativa e burra, ignorante. Macumbeiro é
0 cara que toca o instrumento que ¢ a macumba, mas eles usam de forma pejorativa, infelizmente

isso faz parte do racismo.

Muitas pessoas nao chegam até aqui por conta disso. Mas ainda vem, por exemplo, na feitura
do Mazamudila. Nesse dia, vazou gente aqui que nao tinha nem onde colocar, mas tudo de longe.

Entio existe essa situagao do racismo, do preconceito, da falta de respeito com a nossa religidao,

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



com 0 n0sso espago. Nos somos conhecidos como os POTMA, Povos e comunidades Tradicionais

de Matriz Africana, porque a nossa casa nao ¢ s6 tocar tambor e dangar, as nossas casas, nao sO
a minha, a gente faz varias agoes dentro da casa, tem capoeira, oficina de percussao, de danga, de
tranga, de amarra... tém varias funcoes dentro da casa. A arte maravilhosa que também faz parte
dessa tradi¢ao, desse conhecimento tradicional, a gente fazer a arte dos paramentos, das joias dos
nossos Inkisses, dos nossos Orixas. Tem pai e mae de santo que nao faz, nao sabe fazer, nunca se
propos a fazer, também tém outros que fazem e vendem dentro da propria casa. Mas eu fago tudo,
todas as jolas que o Inkisse usa, eu que fago as roupas que eu visto, as roupas que os Inkisses da

minha casa vestem, sou eu que fago. Isso ¢ artesanato, é cultura, é tradicao.

9. Hierarquia e Cargos da Casa

Foto 9 —A hierarquia no Candomblé de Angola

BT oy T ) i

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambd,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

A hierarquia dentro da casa de santo comega pela Mametu, que ¢ o grau mais alto dentro do
terreiro, ou Tatetu, quando ¢é pai, Tatetu de Inkisse ou Mametu de Inkisse, quer dizer mae de santo

e pai de santo. A hierarquia comeca por ai.

Depois que a gente recebe o cargo e se torna adulto, aos sete anos de iniciada, vocé inicia no
santo, paga a obrigagao de um ano, paga a obriga¢ao de trés e paga a obriga¢ao de cinco e de sete.
Com sete anos voce se torna adulta, a partir dos sete anos que vocé vai poder iniciar outras pessoas
e fazer nas pessoas aquilo que a sua mae ou o seu Tatetu fez em vocé. Essa é aquela coisa de passar

o conhecimento, s6 se da o que se recebe.

Préticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

193



194

\/

U

Af vem os cargos que acompanham, os esteios, o sustentaculo de uma casa de santo. Sao os
Tatas Kabandos, que ¢ o Tata Kambui que toca pros Inkisses dangarem. Tem o Tata kivonda, que
¢ o Tata Kambando, que emola os animais. E tem outros, o Tata Mabaia, que é aquela pessoa que
recebe, que faz o anfitrido, recebe as pessoas, coloca em uma mesa, coloca pra sentar pra que elas

fiquem a vontade, tem que ter a pessoa preparada pra isso.

Na parte feminina, tém as Makotas, a mulher que vem cuidar, a que ja nasce mie, que vem
cuidar da minha Inkisse e dos Inkisses dos meus filhos de santo quando estivermos virados, quan-
do estivermos nessa pose da incorporagao, quando nés NAo estamos Nesse espago, quem esta sao
nossas entidades. Entdo tem a Kota que cuida da gente, tem a Kota que cozinha, que cuida dos
alimentos, tem a Makota que cria gente no Roncol, que é a mae criadeira, que ¢ a Mametu Indem-
buré, a Kota Rifula que é a cozinheira, que cozinha pros nossos Inkisses. E tem outros cargos que
vem acompanhando, quem toma conta do quarto do exu, tem varias fungoes e varios cargos dentro

da casa do santo.

9.1. Mametu Gamgamiro

Foto 10 — Mametu Gamgamiro

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambd,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Sobre como eu me sinto a respeito do que a minha mae passa pra mim? Eu me sinto bem,
porque o que ela passa pra mim sdo ensinamentos que eu tenho que levar pra mim, que sou filha
dela, e levar pros meus filhos no dia que eu for ter. Entao, sao ensinamentos que a gente tem que
gravar pra fazer tudo direitinho, assim como ela ensinou pra mim, eu vou ensinar para os filhos
que eu vou ter, isso é uma tradicio que a gente tem na nossa casa, no Candomblé. F uma coisa que
tem que ser respeitada, tem que levar a sério os ensinamentos que a nossa mae da, ¢ uma coisa que

serve pra gente mesmo e pra passar pros filhos que vamos ter futuramente.

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



JO‘—Q.W( '@'h'{é\'o?@Y@v

Nt

NN

10. Conselho sobre Respeito e Etica no Sagrado

Foto 11 — Orientacao do sacerddcio

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambd,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Se nao respeitar, se nao se fizer respeitar, nao seguir aquilo que a Mametu ou que o Tatetu
ensina pra ela, qual a moral que ela vai ter pra ensinar pros filhos dela? Entao, eu vejo dessa forma:
“faca direito suas coisas, cumpra seu tempo de santo, que é pra vocé ter moral e poder falar e nao
ter quem cale a sua boca, porque vocé fala da melhor maneira possivel. Vocé nao pode ser cobrada,

se voceé faz as coisas corretas, direitinho.”.

Desde quando eu trabalhava como funcionaria de qualquer empresa, eu procurava fazer meu
trabalho da melhor maneira pra nao ser chamada atengao, e eu trouxe isso pra dentro do santo, pra
dentro do sagrado. A gente tem que fazer aquilo que o pai de santo recomenda, nao pisar fora da
linha, faga aquilo que vocé fazendo, vocé tem moral, tem respaldo, é respeitado por aquilo que vocé
faz da melhor maneira. Eu acho que a nossa consciéncia te pune quando tu nao faz a coisa correta,
tu pensa que ninguém td vendo, tu pode ta entre quatro paredes, mas o Inkisse, o Caboclo, a Pomba
Gira, o Eré... nossos guardides estao so te olhando. Zambi, que é nosso deus maior, Lemba, que ¢

Jesus Cristo, ta s6 olhando.

A gente tem que ser honesto, correto, pensando que alguém ta vendo eu fazer a coisa errada.
Isso nao ta omisso, isso nao ta escondido, tem alguém vendo, se eu acredito no espiritual, se eu te-
nho essa fé, se eu acredito nessas divindades, eu acredito nisso também, que eles estio nos olhando
a todo momento, que nos acertamos e que nos erramos. Se voce tiver fazendo alguma coisa errada
longe do pai de santo, o seu Santo ta vendo, seu Caboclo ta vendo, sua Pomba Gira ta vendo, seu
er¢ ta vendo e Eré fala tudo, te derruba na hora! Se o pai de santo perguntar se voce fez alguma
coisa errada, ele ja ta ali apontando, que ele derruba, fala tudo, ele ¢ pra isso, a funcao do Kafioto,
dentro da minha nagao ¢ Kafioto, é o famoso espirito infantil, que chamam de Cosme e Damiao.

Cada um ¢é um, mas eles nascem dentro do Candomblé, nos iniciados, pra falar, eles sentem todo

Préticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

195



196

o sentimento que os filhos sentem, seja ele qual seja, do fisico, do mental, do espiritual, ele sente e
transmite pro pai de santo e pra mae de santo, ele é responsavel por essa posi¢ao. O Eré, o Kafito,

eles sao muito engracgados, eles falam tudo, nao adianta que eles nao escondem, seja o pior pecado

cometido, ele vai contar.

11. Fala sobre o Territorio das Ervas e Dificuldades Atuais

Foto 12 — O Elo comunitario entre os mais velhos e os mais novos

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Aonde vocé coloca uma oferenda, aonde vocé vai buscar uma erva, aonde vocé vai na mata
pegar uma folha isso tudo ¢ territério marcado e demarcado por nés. Ta faltando, porque a gente
ja ndo encontra as matas sadias pra gente tirar nossas folhas, pra fazer nossos rituais, aquele ritual
mais reservado la dentro dos nossos Bakises. A gente ja ndo tem aonde plantar as ervas de cura
e de onde muitas vezes elas vém, elas ja vém com problemas. Por exemplo, o agrotéxico esta em
tudo quanto ¢ lugar, ele td no alimento que a gente come, no gado, nos frangos, nas ervas. Isso a
gente tem que ter muito cuidado pra trabalhar com as ervas, porque a partir do momento que a
gente comega a colocar algo na planta que nao ¢ o que vem da natureza, como nés 0s mais antigos
conhecemos, aquela erva que nasce da terra sem nenhum adubo, a gente planta ali e nasce, aquela
erva ¢ a pura, sagrada, sem mistura, sem nada, e também a que esta em um lugar mais reservado,
nao onde passa todo mundo. Hoje em dia, a gente ja procura varias ervas, por onde eu ando, eu ja
ando mapeando, o que eu vejo e onde eu vejo erva que serve pra fazer alguma coisa, mas esta dificil

0 mapeamento, estd muito dificil de vocé ir buscar, porque € nas ervas que tem remédio pra tudo.

Eu ndo acredito que os cientistas, até hoje, nao descobriram a cura da doenga da AIDS, porque
a nossa mata tem remédio, tem antibitico, tem antinflamatério pra tudo que possa imaginar. Isso, pra
mim, é comércio. Pra mim, é politico e financeiro. Porque onde se faz o remédio, tem alguém que vai
comprar, nada vem de graca. E muito facil cobrir isso ai, colocar uma cortina e deixar os conhecimen-

tos tradicionais avangarem, como a gente faz, e o cientifico nao vem nos ajudar, muito pelo contrario.

A fitoterapia dos remédios esta ai, mas pra nos tirar nosso conhecimento, nao pra nos ajudar,

pra fazer do jeito deles, porque eles colocam mais quimica em cima dessa fitoterapia e empurra no

Género na Amazodnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé

: ‘




pessoal pra eles terem mais uma doenga, pra comprar mais remédio. Se eles fazem o remédio dessas

ervas mesmo... porque essas ervas curam, como a babosa cura varias doengas. Eu mesma ja curei
varias doengas: ferida em colo de ttero, ja curei ferida no estbmago do meu neto com remédios
que a gente vai fazendo. E olha que a gente nao tem aquela medida cientifica, académica e médica,
a gente faz dentro do nosso conhecimento tradicional, vai tendo as ideias, fazendo e colocando.
Pronto, ta curado. Ta resolvido! As doses nem pode ser de mais, nem pode ser de menos, elas tém

que ser adequadas pra cada corpo, cada pessoa e cada situacao que esta.

Mas esta faltando muita coisa pra nds, ervas que a gente procura e ja nao acha realmente, por-
que tem muitas das ervas que a gente usa, principalmente no Candomblé, na Umbanda também.
Eu participei um comecinho na Umbanda, eu nao fiquei muito tempo, eu nao aceitava a missao,
minha mae ia e eu ia com a minha mae, mas eu nao tinha aquela coisa de querer saber, de querer
conhecer, de querer acompanhar essa sabedoria da minha mae, tanto que pouquissimas coisas,
quase nada, minha mae me deixou de conhecimento, porque quando eu era menina eu acompanha-
va mais ela, depois eu fui trabalhar pra sustentar, pra ajudar minha familia. Eu era uma das irmas
mais velhas, n6s eramos quatro meninas e quatro meninos, eu fui trabalhar muito cedo. Eu nao tive
tempo de acompanhar a minha mae nessa arte do desenvolvimento, do crescimento meditnico
dela, que ela fazia muitas curas. Eu nio estava do lado dela pra aprender. O que eu aprendi foi atra-
vés das minhas entidades, e olha s6 quanto tempo eu passei com o pai de santo, passei dois anos.
Com a minha mae nio teve vivéncia nenhuma praticamente espiritual de Umbanda, minha mae
se preparou, se fez, mas eu era menor e, quando fui maior, safa de casa pra trabalhar ou passava o
dia em casa estudando. O meu pai, que foi quem me iniciou no Candomblé, Walter do Ogum, ele
era conhecido como maracatu, que chamavam pra ele, eu fiquei s6 dois anos com ele, foi o tempo
que ele teve pra me ensinar essas tradi¢oes, dois anos nao é nada pra gente aprender, mas gragas a

Zambi e as minhas entidades, elas me dio esse poder.

Foto 13 — da acdo participativa das narrativas audiovisuais

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambad, Selma Brito e Leila Leite, 2019.

Préticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

197






