
		    Gênero na
Amazônia

Belém, n. 20, julho/dezembro, 2021



GEPEM − Grupo de Estudos e Pesquisas “Eneida 
de Moraes” sobre Mulher e Relações de Gênero

Coordenação
Maria Luzia Miranda Álvares (UFPA)
Maria Cristina Alves Maneschy (UFPA)
Adelma do Socorro Gonçalves Pimentel (UFPA)
Maria Angelica Motta Maués (UFPA)
Telma Amaral Gonçalves (UFPA)

Conselho Científico
Adelma do Socorro Gonçalves Pimentel (UFPA); Adriane Lima (UFPA); Alda 
Britto da Motta (UFBA); Ana Alice Alcântara Costa (UFBA) - In Memoriam; Cecilia 
Sardenberg (UFBA); Celecina de Maria Sales (UFC); Cristina Donza Cancela (UFPA); 
Denise Machado Cardoso (UFPA); Eunice Ferreira dos Santos (UFPA); Gema Galgani 
Esmeraldo (UFC); Glória de Lourdes Rabay (UFPB); Hildete Pereira de Melo (UFF); 
Iraildes Caldas Torres (UFAM); Jorge Lyra (UFPE); Jussara Reis Prá (UFRGS); Laura 
Duque Arrazola (UFRPE); Ligia Melo (Fundação Joaquim Nabuco); Luanna Tomaz de 
Souza (UFPA); Marcia Tavares (NEIM/UFBA); Margarete Edul Lopes (UFAC); Maria 
Ângela D’Incao (UNESP); Maria Angelica Motta-Maués (UFPA); Maria Cristina Alves 
Maneschy (UFPA); Maria de Nazaré dos Santos Sarges (UFPA); Maria Luzia Miranda 
Álvares (UFPA); Maria Mary Ferreira (UFMA); María Rosal Nadales (Universidad 
de Córdoba/Espanha); Mercedes Arriaga Flórez (Universidad de Sevilla/Espanha); 
Scarleth Yone O’hara Arana (UFPA); Telma Amaral Gonçalves (UFPA).

27



REVISTA GÊNERO NA AMAZÔNIA
Belém, n. 20, julho/dezembro, 2021

Editoras

Maria Luzia Miranda Álvares é Professora Associada 3 (IFCH/
UFPA); graduada em Ciências Sociais pela Universidade Federal 
do Pará; mestrado em Planejamento do Desenvolvimento/NAEA 
e doutorado em Ciência Política/IUPERJ. Tem experiência na área 
de Ciência Política, com ênfase em estudos eleitorais e partidos 
políticos, participação política das mulheres e relações de gênero. É 
coordenadora do GEPEM/UFPA e coordenadora do Observatório 
Regional Norte da Lei Maria da Penha.

Eunice Ferreira dos Santos é Professora da Universidade Federal 
do Pará (UFPA); graduada em Letras; mestrado em Teoria Literária; 
doutorado em Letras (UFMG); vice-coordenadora do GEPEM 
e coordenadora do GT-Gênero, Arte/Literatura e Educação/
GEPEM. Desenvolve pesquisa sobre a autoria feminina na história 
literária do Pará.

Maria Cristina Alves Maneschy é Professora do Programa de 
Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia da UFPA. Graduada 
em Ciências Sociais pela UFPA, Mestre em Planejamento do 
Desenvolvimento pelo Núcleo de Altos Estudos Amazônicos 
(NAEA/UFPA) e Doutora em Sociologia pela Universidade 
Toulouse-Le Mirail, na França. Realiza pesquisas sobre gênero, 
desenvolvimento e meio ambiente.

Maria Angelica Motta Maués é Professora associada 2 (IFCH/
UFPA); graduada em História pela Universidade Federal do Pará; 
mestrado em Antropologia Social/UnB; doutorado em Sociologia/
IUPERJ. Docente do Programa de Pós-Graduação em Sociologia e 
Antropologia/PPGSA. Atua na área de antropologia, com ênfase em 
gênero, família, infância e identidade. Coordena a Linha de Pesquisa 
do GEPEM - Gênero, Identidade e Cultura.

Telma Amaral Gonçalves é Professora Adjunto 4 (IFCH/
UFPA; Professora do Programa de Pós-Graduação em Sociologia 
e Antropologia (PPGSA/ UFPA); graduada em Ciências Sociais/
UFPA; mestrado em Antropologia/UFPA; doutorado em Ciências 
Sociais/PPGCS/UFPA. Coordena a linha de pesquisa Gênero, 
Corpos e Sexualidades (GEPEM/UFPA). Aréa temática: gênero, 
afetividades, sexualidades, diversidade sexual.

Adelma Pimentel é Professora Titular na UFPA. PHD em 
Psicologia e Psicopatologia do Desenvolvimento pela UEVORA-PT; 
Orientadora de mestrado e doutorado na UFPA, linha de pesquisa: 
Fenomenologia: teoria e Clínica.



Copyright ©-2021-2022/Gepem. Todos os direitos reservados e protegidos pela Lei 9610/ 19.02.1998.

STAFF EDITORIAL

Edição
Antonia Lenilma Meneses de Andrade
Carolina Christiane de Souza Martins
Luiz Augusto Pinheiro Leal
Siméia de Nazaré Lopes
Adelma Pimentel
Maria Luzia Miranda Álvares
Maria Cristina Alves Maneschy
Telma Amaral Gonçalves

Web Designer
Leandro Machado de Sousa

Projeto Gráfico
Ana Carolina Álvares Branco

Formatação Eletrônica
Ana Carolina Álvares Branco

Capa (criação e arte)
André Stenico

Revisão Técnica
Responsabilidade dos/as autores/as a revisão gramatical final do texto.

Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP)
(Biblioteca de Pós-Graduação do IFCH/UFPA, Belém-PA)

Gênero na Amazônia / Universidade Federal do Pará/ GEPEM.
- n. 20 (jul./dez. 2021). -  Belém: GEPEM, 2021.

ISSN  2238-8184					      Qualis B2

1. Mulheres - Amazônia - Condições sociais - Periódicos. 

CDD - 22. ed. 305.4209811

GEPEM

Cidade Universitária José da Silveira Neto (UFPA/IFCH - Altos).
Av. Augusto Corrêa, n.1 - Guamá - Belém/PA- 66075-110

Fone: (91)3201-8215.

E-mails: generonaamazonia@gmail.com; aninha.branco@hotmail.com;
luziamiranda@gmail.com

Sites: www.generonaamazonia.com/www.generonaamazonia.ufpa.br

Blogs: www.gepemacontece.blogspot.com.br; www.observeregional-gepem.com

Fanpage: www.facebook.com/projetogepem    Instagram: @gepemufpa



Zélia Amador de Deus e as Teias de Ananse na Amazônia

Zélia Amador de Deus e las Telarañas de la Ananse en la Amazonia 

Zélia Amador de Deus and the Ananse’s Webs in Amazon

Sandra Suely Moreira Lurine Guimarães

“Espetáculo de Luta”: a presença feminina na capoeira em Belém do Pará no final 
do século XIX e início do XX

“Espectáculo de Lucha”: la presencia femenina en la capoeira de Belém do Pará a 
finales del siglo XIX y principios del XX

“Fighting Spectacle”: the female presence in capoeira in Belém do Pará at the end of 
the 19th century and beginning of the 20th

Lucenilda dos Santos Passos

Luiz Augusto Pinheiro Leal

Sumário/Sumario/Contents

DOSSIÊ
Mulheres, Cultura e Identidade Negra

APRESENTAÇÃO

Antonia Lenilma Meneses de Andrade

Carolina Christiane de Souza Martins

Luiz Augusto Pinheiro Leal

Siméia de Nazaré Lopes

SEÇÃO A
Mulheres Negras: trajetória e representatividade cultural

...... 15

...... 21

..... 31



O Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense

Lo Femenino en la Capoeira: experiencias y experiencias en capoeira angola paraense

The Feminine in Capoeira: experiences and experiences in capoeira angola paraense

Maria Adriele Silva Souza

Luiz Augusto Pinheiro Leal

SEÇÃO B
Bravas Redes: coletivos femininos e cultura negra

Saberes Ancestrais e o Combate à Colonialidade de Gênero: a experiência do coletivo 
Angoleiras Cabanas em Belém-PA

Conocimiento Ancestral y Lucha Contra la Colonialidad de Género: la experiencia del 
colectivo Angoleiras Cabanas en Belém-Pa. 

Ancestral Knowledge and the Fighting Against the Gender Coloniality: the experience 
of Angoleiras Cabanas Collective in Belém-Pa. 

Alessandra Ferreiras Marinho 

Brenda Thais Kalife de Assunção

Entrando na Roda: Relações de gênero e de poder no Movimento Capoeira Mulher em 
Belém-PA (2016-2017)

Entrando en la Roda: Género y Relaciones de Poder en el Movimiento Capoeira Mulher 
en Belém-PA (2016-2017)

Entering in the Circle: gender and power relations in the Capoeira Mulher movement in 
Belém-PA (2016-2017)

Luana de Nazaré Pinto Pena

..... 43

 

..... 61

..... 71



No Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do 
Malungo Centro de Capoeira Angola no Pará

En Tiempo de Jerônima, en Tiempo de Brava: el Bando da Brava y los entrenadores 
del Malungo Centro de Capoeira Angola en Pará

In Jerônima’s Time, in Brava’s Time: The Bando da Brava and the trainers of the 
Malungo Centro de Capoeira Angola in Pará

Antônio Alencar Filho

Flávia Nazareth da Costa Carvalho
Lucenilda dos Santos Passos

SEÇÃO C
Organização e Sociabilidades de Mulheres Negras

A Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento: processos de enfrentamento à 
Covid-19 por mulheres do arquipélago do Marajó (PA)

La Red de Apoyo a Mujeres en Movimiento de Marajoara: procesos de enfrentamiento al 
Covid-19 por parte de mujeres del archipiélago de Marajó (PA)

The Marajoara Women on the Move Support Network: processes of confronting Covid-19 
by women from the Marajó archipelago (PA)

Letícia Cardoso Gonçalves

Mônica Prates Conrado

“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de 
Santa Rosa dos Pretos na afrocentralidade religiosa, na cosmopolítica da encantaria,  
na sacralização do território e no feminismo negro

“Sin Cajero, No Hay Fiesta De Lo Divino”: poder ritual de las Caixeiras do Divino de 
Santa Rosa dos Pretos en la afrocentralidad religiosa, en la cosmopolítica del encanto, 
en la sacralización del territorio y en el feminismo negro

“Without a Cashier, There is no Feast of the Divine”: ritual power of the Caixeiras 
do Divino of Santa Rosa dos Pretos in religious afrocentrality, in the cosmopolitics of 
enchantment, in the sacralization of the territory and in black feminism

Juliana Loureiro

.... 83

 

....  105

.... 115



“Eu Sou Porque Elas São”: Resistência e práticas emancipatórias em um coletivo de 
mulheres negras de Belém do Pará

“Yo Soy Porque Ellos Son”: Prática de resistencia y emancipación en un colectivo de 
mujeres negras de Belém do Pará

“I Am Because They Are”: Resistance and emancipatory practices of black women in 
the Belém do Pará

Raissa Lennon Nascimento Sousa

Célia Regina Chagas Trindade Amorim

Do Quariterê ao América: protagonismo de mulheres pretas na luta por direitos 
fundamentais 

De Quariterê a América: el protagonismo de las mujeres negras en la lucha por los 
derechos fundamentales

From Quariterê to América: black women’s protagonism in the struggle for fundamental 
rights

Adiele Nataly Alves Lopes

Dyandra Jamylle Rosário da Silva

SEÇÃO D
Mulheres Negras nas Artes: literatura, poesia e dança

Minervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, 
de Sylvia Helena Tocantins

Minervina: representación de una mujer negra marajoara en Las Ruinas de Suruanã, 
por Sylvia Helena Tocantins

Minervina: representation of a marajoara black woman in As Ruínas de Suruanã, by 
Sylvia Helena Tocantins

Paula Fernanda Pinheiro Souza

.... 131

.... 145

.... 159



Literatura, Feminismo Decolonial e Educação Popular

Literatura, Feminismo decolonial y Educación popular

Literature, Decolonial Feminism and Popular Education 

Mayara Haydée Lima Sena

Marília Neide Lima Sena

Poética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas 
Entranhas, de Deusa D’África

Poética de los Afectos: lugar del habla, erotismo y empoderamientos en “A Voz das 
Minhas Entranhas”, de La Deusa D’África

Poetics of Affections: place of speech, eroticism and empowerments in “A Voz das 
Minhas Entranhas”, by Deusa D’África.

Jéssica Rodrigues Férrer

Joranaide Alves Ramos

Thamires Nayara Sousa de Vasconcelos

A Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas

La Performance en la Danza de las Yabas en el Festival Folclorico en el Municipio de Tefé en 
Amazonas

The Performance in the Dance of the Yabás at the Folk Festival in the Municipality of Tefé in 
Amazonas

Patrícia Torme de Oliveira

Betânia de Assis Reis Matta

Voz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de 
Jesus à luz do pensamento feminista

Voz Silenciosa, Escritura Insurgente: una mirada a la literatura de Carolina de 
Jesús a la luz del pensamiento feminista

Silent Voice, Insurgent Writing: a look at the literature of Carolina de Jesus in the 
light of feminist thought

Joyce Cristina Farias de Amorim

José Guilherme de Oliveira Castro

.... 175

.... 185

.... 201

.... 217



SEÇÃO E
Relatos de Experiência

Do Feio ao Belo: desembaraçando os fios e tecendo considerações sobre o 
empoderamento capilar feminino negro

Denise Letícia do Nascimento Teixeira

TEMÁTICA LIVRE

SEÇÃO F
Saúde e Violências Institucionalizadas

Práticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências 
Institucionais Contra Pessoas com Capacidade Gestativa

Prácticas Circulares en la Sensibilización de los Profesionales de la Salud Sobre la 
Violencia Institucional Contra das Personas con Capacidad Gestacional

Circular Practices in Raising Awareness Among Health Professionals About Institutional 
Violence Against People with Childbearing Capacity

Eveny da Rocha Teixeira

Lilian Lameira Silva

George Heverton Moraes Pontes

.... 235

..... 241



“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo 
interseccional de caso de violência obstétrica no extremo sul da Bahia em meio à 
Pandemia de COVID-19

“No Quería Ser Esa Mujer En Ese Hospital Ese Día”: estudio interseccional de un caso de 
violencia obstétrica en el extremo sur de Bahia en medio de la Pandemia de COVID-19. 

“I Didn’t Want To Be That Woman In That Hospital That Day”: an intersectional study of 
a case of obstetric violence in the extrem south of Bahia in the middle of the Pandemic 
of COVID-19

Paola Damascena Possari 

Paula Rita Bacellar Gonzaga

Mulheres em Situação de Prisão e a Colonialidade de Gênero, Raça e Classe

Las Mujeres en Prisión y la Colonialidad de Género, Raza y Clase

Women in Prison and the Coloniality of Gender, Race and Class

Nara Cristina Moura Pessoa

Célia Regina Trindade Chagas Amorim

Violência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço psicossocial

Violencia Contra la Mujer en Porto Velho/RO: investigación documental en un servicio psicosocial

Violence Against Women in Porto Velho/RO: documentary research in a psychosocial service

Bruno Henrique Lins Andrade

Maria Ivonete Barbosa Tamboril

O Parto Tradicional como Contraponto ao Controle Social do Corpo Feminino: 
contribuições das geografias feministas

El Parto Tradicional como Contrapunto al Control Social del Cuerpo Femenino: 
contribuciones de las geografías feministas

Traditional Childbirth as a Counterpoint to Social Control of the Female Body: 
contributions of feminist geographies

Bruna dos Santos

Cíntia Cristina Lisboa da Silva

..... 257

..... 273

..... 287

..... 303



SEÇÃO G
Gênero, Sexo e Trabalho

Sexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza

Sexo y Género: cuando la lógica categorial de la modernidad los hace invisibles

Sex and Gender: when the categorial logic of modernity makes them invisible

Viviane Souza de Almeida

Gênero e Desigualdade: a divisão sexual do trabalho e a atuação da mulher na vida pública

Género y Desigualdad: la división sexual del trabajo y el papel de la mujer en la vida pública

Gender and Inequality: the sexual division of labor and women’s role in public life

Erica Patrícia Martel Pereira

Ana Cristina de Paula Maués Soares

David Junior de Souza Silva

A Representatividade Feminina nos Comitês de Bacia Hidrográfica no Estado de Minas 
Gerais no Período de 1998 a 2009

Representatividad de la Mujer en los Comités de Cuenca Hidrográfica del Estado de 
Minas Gerais para el Periodo de 1998 a 2009

Women’s Representativeness in the River Basin Committees in the State of Minas Gerais 
from 1998 to 2009

Letícia de Alcântara Moreira

Luiz Carlos Dias Rocha

Daniela Rocha Teixeira Riondet-Costa

Paula Inácio Coelho

..... 319

..... 333

..... 345



Lideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções 
Sobre a Temática de Gênero

Mujeres Líderes Comunitarias en el Área Rural de Maranhão y Sus Percepciones Sobre 
la Cuestión de Género

Female Leadership Community from the Countryside of Maranhão and Their Perceptions 
About Gender Issue

Nelsivânia Pinheiro de Galiza

Adriana Sousa Chaves

SEÇÃO H
Crônica

Em Plena Pandemia do Corona Vírus, o Assassinato da Dona Sebastiana

Manoel de Souza Ramos

SEÇÃO I
Resenha

Sufrágio Feminino: o apagamento histórico das mulheres negras na luta pelo direito ao 
voto nos Estados Unidos

Luzia Gomes Ferreira

Maria Santana dos Santos Pinheiro Teixeira

Samara Tirza Dias Siqueira

NORMAS DE PUBLICAÇÃO

..... 357

..... 375

..... 387

..... 391





Apresentação
Mulheres, cultura e identidade negra

O presente dossiê Mulheres, cultura e identidade negra considerou trazer, para o centro das 
discussões, de que maneira a atuação, a trajetória e a história das mulheres negras se relacionam 
e interferem nas suas experiências de vida frente às diferentes formas de opressão às quais 
são submetidas cotidianamente A estrutura social, na qual essas mulheres atuam, se aglutina 
para além das relações de gênero, pois integram questões como racismo, classe social, sexuali-
dade e sexismo. Na existência, as pessoas, sobretudo as mulheres negras, sofrem as múltiplas 
opressões como cargas simultâneas. Elas atingem todos os aspectos da vida social (COLLINS; 
BILGE, 2021). Nesse sentido, é no meio social, através de trajetórias individuais ou coletivas, 
que mulheres vivenciam tensões e sociabilidades de gênero relacionadas com a experiência da 
diáspora africana para o Brasil. 

Os artigos apresentados neste dossiê articulam temas de imenso valor social e históri-
co para refletir as relações de gênero e perspectivas de ação feminina em diferentes situações 
culturais, levando em consideração as análises teórico-metodológicas a partir do conceito de 
feminismo interseccional (AKOTIRENE, 2019). Reunimos artigos que, articulados com a pro-
posta do dossiê, nos brindam com um conjunto de escritos potentes sobre o protagonismo 
da mulher negra e a sua representatividade social e política. A linguagem e a comunicação, em 
várias formas e instrumentos, são caminhos a partir dos quais as autoras dos textos veiculados 
põem em circulação ideias e práticas exitosas para anunciar as lutas atemporais das mulheres 
negras. Atentando, principalmente, para as suas intervenções na vida pública, em que pese a sua 
capacidade de intervir em situações de violência e desigualdades.

No dossiê, foram reunidas a literatura marajoara e os personagens clássicos como os 
elaborados por Sylvia Helena Tocantins em As Ruinas de Suruaña, em que a autora presente se 
inspira ao convocar Minervina: Representação de uma Mulher Negra Marajoara a se ex-
pressar pela vida das mulheres negras. 

Temos Jerônima narrando a linguagem corporal da capoeira com sua dupla função: pre-
parar a saúde do corpo e a resistência das mulheres a escravidão passada e a contemporânea, 
que se disfarça de tentativa de padronização da beleza das mulheres, tal como apresenta o artigo 
No tempo de Jerônima, no tempo da brava: o Bando da Brava e as formadoras do Ma-
lungo Centro de Capoeira Angola no Pará, que também traz a formação do Bando da Brava, 
articulado ao Malungo Centro de Capoeira Angola, no presente.

Da mesma forma, as discussões apresentadas nos artigos Entrando na Roda: Relações 
de gênero e de poder no Movimento Capoeira Mulher em Belém-PA (2016-2017), de au-
toria de Luana de Nazaré Pinto Pena e O feminino na capoeira: vivências e experiências na 
capoeira angola paraense, de autoria de Maria Adriele Silva Souza e Luiz Augusto Pinheiro 
Leal, permitem-nos ver como a capoeira é também um espaço importante para observarmos 
as experiências das mulheres negras amazônicas e as formas de opressão pelas quais são atra-
vessadas. 

No artigo Saberes ancestrais e o combate a colonialidade de gênero: a experiência 
do coletivo Angoleiras Cabanas em Belém-PA, as autoras Alessandra Ferreiras Marinho e 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202116

Apresentação
Brenda Thais Kalife de Assunção apresentam o coletivo de capoeira angola Angoleiras Cabanas 
como um espaço importante de partilha de sentires e saberes ancestrais entre mulheres prati-
cantes de capoeira angola em Belém do Pará. E, na mesma linha, temos o artigo “Espetáculo 
de luta”: a presença feminina na capoeira em Belém do Pará no final do século XIX e 
início do XX, de Lucenilda dos Santos Passos, que traz uma perspectiva histórica da presença 
feminina nas rodas de capoeira belenenses. Ainda conforme essa abordagem, mas com um diá-
logo interativo entre história e vivência, Maria Adriele Silva Souza expressa sua trajetória como 
mulher praticante de capoeira angola através do artigo O feminino na capoeira: vivências e 
experiências na capoeira angola paraense.

As experiências associativas das mulheres negras também são analisadas por Letícia Car-
doso Gonçalves e Mônica Prates Conrado no artigo A Rede de Apoio Mulheres Marajoaras 
em Movimento: Processos de enfrentamento à Covid-19 por mulheres do Arquipélago 
Do Marajó (PA), que traz reflexões importantes acerca da organização coletiva e seu protago-
nismo na luta antirracista na região amazônica do Brasil no contexto de pandemia da Covid-19. 
Incluindo a temática de identidade quilombola, Adiele Nataly Alves Lopes e Dyandra Jamylle 
Rosário da Silva apresentam diálogos com as mulheres do Quilombo do América, localizado no 
município de Bragança, Pará, sobre questões étnico-raciais e equidade de gênero. Trata-se da 
metodologia de roda de conversa que pode ser conferida no artigo Do Quariterê ao América: 
protagonismo de mulheres pretas na luta por direitos fundamentais.

O processo de criação e construção coreográfica da dança das Orixás femininas no Festi-
val Folclórico de Tefé-AM foi analisado por Patrícia Torme de Oliveira e Betânia de Assis Reis 
Matta, no artigo A Performance na dança das Yabás no Festival Folclórico no município 
de Tefé no Amazonas, no qual apresentam uma discussão acerca das relações entre gênero 
e religiosidade, destacando o papel das mulheres no espaço religioso e as formas distintas de 
cultuar as deusas africanas.

No campo da literatura e da trajetória de vida, temos artigos que apresentam o empo-
deramento feminino negro de intelectuais negras, como Voz silenciada, escrita insurgente: 
Um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz do pensamento feminista, de 
Joyce Cristina Farias de Amorim e José Guilherme de Oliveira Castro, e reflexões decoloniais, 
como a apresentada em Literatura, feminismo decolonial e educação popular, das autoras 
Mayara Haydée Lima Sena e Marília Neide Lima Sena. Nesse mesmo sentido, o artigo Poética 
dos afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em a voz das minhas entranhas, 
de Deusa D’África, de autoria de Jéssica Rodrigues Férrer, Joranaide Alves Ramos e Thamires 
Nayara Sousa de Vasconcelos, traz uma discussão acerca da [des]igualdade de gênero e estraté-
gias de subversão da ordem através de uma política de afetos e da eroticidade, como ferramenta 
de poder e potência revolucionária, através da obra da escritora Deusa D’África.

O artigo sobre Zélia Amador de Deus e As Teias de Ananse na Amazônia, de autoria 
de Sandra Suely Moreira Lurine Guimarães, expõe de que maneira a intelectual Zélia Amador 
de Deus foi combativa na luta antirracista, pelos direitos de pessoas negras, notadamente no 
que diz respeito à educação, por meio de sua importante contribuição na criação da lei das cotas 
raciais.



Antonia de Andrade; Carolina Martins; Luiz Leal; Siméia LopesAPRESENTAÇÃO 17

O artigo “Eu sou porque elas são”: Resistência e práticas emancipatórias em um 
coletivo de mulheres negras de Belém do Pará nos apresenta as experiências coletivas de 
mulheres negras amazônicas, suas lutas e desafios no contexto social e político atual. Nessa 
mesma linha, o texto “Sem Caixeira não se faz Festa do Divino”: poder ritual das Caixei-
ras do Divino de Santa Rosa dos Pretos na afrocentralidade religiosa, na cosmopolítica 
da encantaria, na sacralização do território e no feminismo negro, de Juliana Loureiro, 
afirma de modo enfático a necessidade da presença e ação feminina em uma manifestação cul-
tural de imensa importância para sua comunidade.

Na sequência do volume apresentamos Produções Textuais organizadas em dois conjun-
tos reflexivos: Saúde e violências institucionalizadas; Gênero, sexo e trabalho. Os temas 
envolvem descritivos de vivências do encarceramento de mulheres; desigualdade no reconheci-
mento do trabalho feminino no serviço público; denúncias contra a violência praticada à saúde 
integral das mulheres, inclusive quando estão voltadas para a saúde reprodutiva (e sexual).

Por fim, o volume que divulgamos reúne saberes e sabedorias em prol da informação 
histórica, formação cultural e das lutas por uma vida justa e digna, pauta de extrema relevân-
cia para a sociedade atual. Tendo em vista todos os retrocessos que temos vivenciado, com a 
ascensão da extrema-direita na gestão das políticas públicas voltadas para igualdade racial e de 
gênero, reunir essas leituras é um importante ato de fortalecimento das lutas femininas. 

Degustem e propaguem.

Belém/PA (Amazônia/Brasil), 2022.

Antonia Lenilma Meneses de Andrade (UNESP)
Doutoranda em Educação Escolar pela Universidade Estadual de São Paulo 

(UNESP), Mestra em Educação e Cultura pela Universidade Federal do Pará (UFPA), 
especialização em História e Cultura Afro-brasileira e Indígena (UFPA). Professora da 

Seduc-Pa. Membro do Malungo Centro de Capoeira Angola.

Carolina Christiane de Souza Martins (UFPA)
Doutora em História Social pela Universidade Federal Fluminense, mestrado 

em História Social pela Universidade Federal Fluminense, graduação em História 
(Bacharelado e Licenciatura) pela mesma universidade e graduação em Filosofia pela 

Universidade Federal do Maranhão.

Luiz Augusto Pinheiro Leal (UFPA)
Pós-doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal de São Carlos, 

doutor em Estudos Étnicos e Africanos pela Universidade Federal da Bahia. Professor 
adjunto da Universidade Federal do Pará, Campus de Bragança.

Siméia de Nazaré Lopes (UFPA)
Professora efetiva da Faculdade de História da Universidade Federal do Pará 

-Campus de Ananindeua. Possui graduação em História (Licenciatura e Bacharelado) pela 
Universidade Federal do Pará (1999), Mestrado em Planejamento do Desenvolvimento 
(PLADES) pelo Núcleo de Altos Estudos da Amazônia -UFPA (2002). É doutora em 

História Social pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (2013). 





		
A

Seção 

Mulheres Negras: trajetória e 
representatividade cultural





Dossiê/Dossier

Sandra Suely Moreira Lurine Guimarães − Possui graduação em Filosofia pela Universidade Federal do Pará 
(2000), graduação em Psicologia pela Universidade Federal do Pará (2004), graduação em Direito pelo Centro 

Universitário do Estado do Pará (2017), mestrado em Sociologia Geral pela Universidade Federal do Pará (2005) 
e doutorado no Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia pela Universidade Federal do Pará 
(2016). ORCID: https://orcdi.org/0000-0002-8835-7420. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5446022928713407. 
E-mail: sandralurine@yahoo.com.br

Zélia Amador de Deus e as Teias de Ananse na Amazônia

Zélia Amador de Deus e las Telarañas de la Ananse en la Amazonia 

Zélia Amador de Deus and the Ananse’s Webs in Amazon

Sandra Suely Moreira Lurine Guimarães

Resumo: O presente trabalho visa, por meio de pesquisa bibliográfica, expor a trajetória de uma das 
maiores ativistas e intelectuais negras do Brasil da atualidade. Trata-se de Zélia Amador de Deus. No seu 
percurso, é possível identificar as vicissitudes pelas quais passa uma pessoa negra no Brasil, quando não 
se resigna ao lugar de subalternizado. Em sua trajetória, constata-se o deslocamento geográfico, bastante 
comum entre intelectuais negras e negros, episódios de racismo, a rotina diária do esforço para provar 
a sua competência. Esses elementos aparecem na vida de pessoas negras que conseguiram realizar a 
ascensão social. O estudo pretende discutir como a professora Zélia ressignificou as dores do racismo 
e as transformou em força na luta pelos direitos de pessoas negras, notadamente no que diz respeito à 
educação, por meio de sua importante contribuição na criação da lei das cotas raciais.

Palavras Chave: Racismo. Militância. Empoderamento.

Resumen: El presente trabajo pretende, a través de la investigación bibliográfica, exponer la trayectoria de 
una de las más grandes activistas negras e intelectuales brasileñas en la actualidad. Se trata de Zelia Amador 
de Deus. En su camino, es posible identificar las penurias que atraviesa una persona negra en Brasil, cuando 
no se resigna al lugar de subordinados. En su trayectoria se aprecia el desplazamiento geográfico, bastante 
común entre mujeres negras y hombres intelectuales negros, episodios de racismo y la rutina diaria del es-
fuerzo por demostrar competencia. Estos elementos aparecen en la vida de los negros que lograron alcanzar 
la ascensión social. El estudio pretende discutir cómo la maestra Zélia dio un nuevo significado a los dolores 
del racismo y los transformó en fuerza en la lucha por los derechos de los negros, especialmente la educaci-
ón, a través de su importante contribución a la creación de la ley de cuotas raciales.

Palabras Claves: Racismo. Militancia. Empoderamiento.

Abstract: The present work aims, through bibliographical research, to expose the trajectory of  one of  the 
greatest black women activists and Brazilian intellectuals in present days. It is about Zelia Amador de Deus. 
In her path, it is possible to identify the hardship that a black person goes through in Brazil, when she does 
not resign herself  to the place of  subordinate ones. In her trajectory, the geographical displacement, quite 
common among black women and black men intellectuals, episodes of  racism and the daily routine of  the 
effort to prove competence can be seen. These elements appear in the lives of  black people who managed 
to achieve social ascension. The study intends to discuss how teacher Zélia gave new meaning to the pains 
of  racism and transformed them into force in the struggle for the rights of  black people, notably education, 
through her important contribution to the creation of  the racial quotas law.

Key-words: Racism. Militancy. Empowerment.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202122

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

De acordo com Angela Davis (2018), filósofa negra estadunidense, quando a mulher negra se 
movimenta, toda a estrutura da sociedade se movimenta com ela. Essa afirmação de Davis é par-
ticularmente verdadeira no que concerne ao protagonismo da professora Zélia Amador de Deus. 
Nesse sentido, nosso objetivo com este trabalho é difundir a trajetória de uma mulher negra, inte-
lectual, militante na luta antirracista e na busca pela justiça social, notadamente no que diz respeito 
ao acesso de pessoas negras ao ensino superior. O percurso pessoal e profissional dessa mulher 
admirável não pode ficar circunscrito apenas ao conhecimento da Região Norte. Zélia precisa ser 
conhecida e reconhecida no resto do Brasil.

Recorrendo às palavras de Patricia Hill Colins (2019), Zélia Amador de Deus não é uma 
super-heroína destemida, do mesmo modo que não é uma vítima oprimida que precisou ser salva. 
Trata-se de uma mulher negra amazônida que, certamente, desde o início da sua luta compreendeu 
que o empoderamento não é concedido por alguém, mas que deve ser alcançado coletivamente. A 
esse respeito, seu ativismo tem como uma das principais conquistas assegurar o acesso de pessoas 
negras, indígenas e quilombolas a um dos mais valiosos bens sociais, a educação, por reconhecer 
que o conhecimento é uma das vias para o empoderamento.

Nosso compromisso com esse desiderato é imenso, dada a grandiosidade dessa mulher, cujo 
percurso teve início com a menina negra que saiu da Ilha do Marajó, no Estado do Pará, região 
Norte do país, para estudar na capital, e se tornou a primeira mulher negra a ser contemplada com 
o título de professora emérita na maior instituição de ensino superior público da Região Norte. Sua 
luta contra o racismo não só produziu resultados fáticos, como iremos expor, mas também pode 
inspirar outras mulheres negras a lutarem, a não se resignarem em aceitar o lugar social que uma 
sociedade como a nossa, marcada pelo racismo estrutural, nos impõe enquanto mulheres e homens 
negros.

Em razão do distanciamento social exigido pela pandemia da COVID-19, não foi possível 
realizar presencialmente entrevista com a professora Zélia. Malgrado a possibilidade de realizarmos 
uma entrevista por plataformas virtuais, nossa opção metodológica consistiu em apresentar sua 
trajetória por meio de sua própria produção acadêmica, em especial sua obra Caminhos trilhados na 
luta antirracista de 2020. A adoção dessa metodologia se justifica tanto em razão dessa obra possuir 
um caráter autobiográfico e etnográfico quanto por ser uma possibilidade de tornar ainda mais 
conhecida a sua produção intelectual. 

“Caminhos trilhados na luta antirracista” (2020) consiste em um conjunto de artigos produ-
zidos pela professora Zélia, que, embora não sejam a totalidade de sua produção acadêmica, foram 
selecionados pela autora por representar o núcleo central de seu pensamento, assim como da sua 
atuação na via acadêmica e na militância, no período de 1990 a 2019. Além disso, recorremos tam-
bém a entrevistas concedidas aos jornais locais e à bibliografia de autores cuja produção coaduna 
com as lutas empreendidas por Zélia no combate às discriminações impostas às pessoas negras, 
de modo particular, e a aos excluídos da sociedade de modo geral. Todavia, isto não quer dizer em 
absoluto que tenhamos conseguido ultrapassar o limite de pequeno conhecimento sobre ela, dada 
a grandiosidade de sua vida e obra que não caberia nos limites desse texto.

O ativismo de Zélia Amador possibilita o conhecimento sobre as dificuldades, mas também 
que a superação pode ser alcançada por pessoas negras, a despeito o racismo cotidiano, no que 
tange ao acesso à educação e, portanto, ao conhecimento como uma via ao empoderamento. Isso 



Sandra Suely Moreira Lurine GuimarãesZélia Amador de Deus e as Teias de Ananse na Amazônia 23

fica claro nas palavras de Zélia quando ela afirma: “me safei pela educação”. A exposição da trajetória 
de lutas e conquistas será feita em dois momentos: dados biográficos que revelam que sua história 
é semelhante a de mulheres negras e pobres que precisaram travar uma luta árdua para romper com 
o lugar social destinado a elas; na sequência, exporemos sua formação acadêmica e de militância, e, 
por fim, os frutos da luta antirracista e a culminância com o título de professora emérita. O objetivo 
é demonstrar que os aspectos da vida e do trabalho da professora Zélia não só legitimam o título 
recebido, de professora emérita, mas também reforçam a necessidade de conferir maior visibilidade 
a uma das mais importantes intelectuais e ativistas negras da Região Norte em favor da causa negra. 
Demais disso, essa maior evidência é importante, tendo em vista que há uma certa centralização das 
produções acadêmicas e da popularização de teóricos no eixo Sul-Sudeste.

1. Apresentando Zélia Amador de Deus

Conhecer o pensamento da professora Zélia Amador de Deus é imprescindível para uma 
abertura epistemológica das mulheres negras que estão fora do eixo geográfico sul-sudeste como 
centro de produção do saber. Essa exigência é defendida por Djamila Ribeiro quando assim se 
posiciona:

As construções sobre ração se dão de forma singular e complexa nas di-
ferentes regiões do país. Por isso, precisamos conhecer a produção de mulheres 
negras de fora das grandes metrópoles – como Nilma Bentes, Zélia Amador e 
Marcela Bonfim – e ampliar as nossas visões de mundo. (RIBEIRO, 2019, p. 66. 
Grifo nosso)

Ao pesquisar sobre a professora Zélia, uma das grandes lições que se retira é que, enquanto 
existirem os problemas que afetam mulheres negras, persistirá também a luta e resistência de Zélia 
em prol das pessoas negras, especialmente das mulheres. Isso fica materializado na sua luta política 
e no engajamento por meio do ativismo que começou ainda cedo e que pode ser traduzido nas 
palavras de Collins (2019, p. 12):

As mulheres negras resistem, seja compartilhando pequenos momentos 
de amor umas com as outras na vida cotidiana, seja cultivando comunidades nas 
quais a vida de nossos filhos, nossos entes queridos e nossa própria vida impor-
tam, seja ainda criticando as políticas públicas que nos negam acesso à segurança, 
educação, moradia, emprego e saúde.

Conforme já exposto, o material utilizado para a produção desse texto foi principalmente sua 
obra Caminhos trilhados na luta antirracista, obra de caráter autobiográfico e etnográfico, que revela 
que a luta antirracista da autora se mistura com sua vida pessoal e acadêmica. Trata-se de uma leitu-
ra obrigatória, que não deveria ficar restrita aos negros e negras acadêmicos, mas alcançar todas as 
pessoas cujo interesse é conhecer a luta antirracista e o pensamento negro no Brasil, em uma obra 
cuja autora desde cedo teve a consciência que a única saída era a luta, o enfrentamento.

Zélia Amador de Deus nasceu em uma fazenda de gado na Ilha do Marajó, atual município 
de Salvaterra, no Estado do Pará. Ela narra que sua mãe engravidou aos 15 anos de idade, sendo, 
portanto, filha de uma adolescente mãe solo, como milhares de crianças negras nesse país. Certa-
mente para evitar que ela tivesse o mesmo destino que sua mãe, sua avó, dona Francisca, presença 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202124

Dossiê/Dossier
marcante e decisiva em sua vida, juntou dinheiro e decidiu mudar para a capital, Belém, com o in-
tuito de que Zélia trilhasse uma trajetória diferente daquela tão comum às meninas negras e pobres, 
sobremaneira nos interiores do Brasil.

Zélia, seus avós e sua mãe partiram então para Belém e, ao chegarem na capital do Pará, 
foram morar com outros parentes na periferia, lugar de concentração de parte considerável da 
população negra. Ela narra algumas dificuldades encontradas na capital, como o regime de semies-
cravidão imposto à mãe, que trabalhava como empregada doméstica – sendo esse o lugar social 
ocupado por muitas mulheres negras, funcionando como permanência da estrutura escravocrata, 
com a devida mudança da casa grande para os apartamentos ou condomínios horizontais. Seu avô 
passou de vaqueiro, no Marajó, para trabalhador braçal na construção civil, e sua avó trabalhava 
como lavadeira de roupas, outra herança da mentalidade escravocrata.

Dona Francisca assumiu o protagonismo na sua criação, constituindo-se na verdadeira figura 
maternal, certamente pela idade precoce de mãe. Já na infância, Zélia conheceu a face perversa 
do racismo por meio de ofensas e discriminação. Dificilmente uma criança negra passa incólume 
à experiência dolorosa do descobrir-se negro, acompanhado do sentimento de inferiorização que 
tentam nos impor de forma violenta. Ela relata essa experiência nos seguintes termos:

Todos os dias, a caminho do colégio, eu tinha que escutar o coro “nega 
do batuque”. Não me importava muito, pois, eu adorava o batuque(...) Mas não 
custou muito e veio a “nega do cabelo de palha de aço”. Aí foi demais, aí me 
ofendi e logo veio à minha cabeça a fala constante da minha avó: “Não te abaixa, 
ninguém é melhor que tu”. (AMADOR DE DEUS, 2020, p. 9)

Em uma entrevista1, nossa protagonista relata outro episódio de racismo da qual foi vítima 
ainda na infância:

Aos nove, dez anos foi quando eu senti o que é ser preta. Eu gosto muito 
de dançar, então me ofereci para uma apresentação que ia ter na escola. Mas entre 
as meninas, eu não havia sido escolhida e questionei isso com minha professora. 
Ela me disse que iam só as “meninas mais ajeitadinhas”. E eu não era desajeitada, 
entende? 

Os dois episódios narrados encerram o que Adilson Moreira (2019, p. 53) denomina de 
“microinsultos”. Trata-se de uma espécie de “microagressões” que, de acordo com o autor, se 
manifestam na forma de:

[...] sentimentos de superioridade que uma pessoa sente em relação a outra 
por fazer parte do grupo dominante [...] Eles também podem assumir a forma de 
mensagens ou representações culturais derrogatórios quando símbolos ou ritos si-
nalizam desprezo por membros de grupos minoritários. (MOREIRA, 2019, p. 53)

Os eventos de discriminação vivenciados ainda na infância são, na verdade, experiências 
comuns que praticamente toda menina negra experimentou em algum momento de sua vida. Zélia 
esteve diante de formas de microagressões que não foram capazes de gerar nela o que Moreira 
(2019) concebe como o “sentimento de desamparo aprendido”. Conclui-se, certamente, que a 
1 Trecho da entrevista concedida ao Cada Minuto em 14/03/2020.



Sandra Suely Moreira Lurine GuimarãesZélia Amador de Deus e as Teias de Ananse na Amazônia 25

força da ancestralidade da avó de nossa protagonista ao dizer sempre “Não te abaixa, ninguém é 
melhor que tu”, foi para Zélia sua fonte de resiliência.

A menina Zélia não se intimidou com os microinsultos, talvez por intuitivamente já ter claro 
que, na maturidade, iria defender que mulheres negras precisam ser corpos insurgentes, emergindo 
nela a consciência de que ser preta e pobre incomodava outras pessoas, e que esses dois marca-
dores, gênero e raça, não se alterariam, logo, seria necessário impor sua presença. Foi com esta 
decisão que ela começou a participar de campeonatos escolares, nos quais demonstrou excelente 
desempenho intelectual, revelando um brilhantismo acadêmico que, mais tarde, se mostraria como 
marca reconhecida por todos que a conhecem. Zélia tinha a nítida consciência que sua presença 
incomodava, tal como ela relata:

Continuei a ser preta. Sei que minha presença incomodava, mas eu me 
impunha porque era boa aluna. Quando estava na quarta série ginasial, participei 
de um campeonato entre escolas, que tinha perguntas sobre as matérias História, 
Geografia e Ciências. (...) O certame se chamava Campeonato Colegial Guara-
Suco, por ser patrocinado por uma fábrica de refrigerante local. Naquele ano, 
ganhei um fã clube com direito a torcida e tudo. Quase fui invicta, pois perdi 
apenas uma questão [...] (AMADOR DE DEUS, 2020 p. 11)

Nesta perspectiva, ser mulher e negra passou a ser, então, já na juventude, o centro das re-
flexões sociológicas e da militância de Zélia. Ficou claro para ela, desde cedo, que a saída do lugar 
social, delimitado pelo racismo, seria via educação. Entretanto, em determinado momento, come-
çou a sentir certo desconforto em relação à atuação dos movimentos políticos, ao constatar que 
o cerne da preocupação desses movimentos estava restrito à questão da classe, ao passo que os 
eixos de subalternização raça e gênero eram negligenciados, como fica claro ao afirmar que: “De 
fato a esquerda branca brasileira não via importância na questão racial, tampouco na questão das 
mulheres. O importante era a luta de classe. Porém eu continuava mulher e preta” (AMADOR DE 
DEUS, 2020 p.13).

A constatação dos limites dos movimentos políticos conduziu Zélia, cada vez mais, para a 
luta antirracista. Seu ativismo e militância foram no sentido de reconhecer que a interseccionalidade 
é imprescindível, pois não há emancipação social para as minorias assujeitadas, sem considerar que 
são vários os eixos de subordinação e que não há hierarquia entre eles, como afirma:

Para a mulher é tudo difícil. A mulher negra, então, tem ainda o fardo 
maior de discriminação. Ela é atravessada pela questão da raça, pelo fato de ser 
negra, do gênero por ser mulher, e ainda por estar condenada à pobreza2. 

Assim, sua luta contra o sistema opressor foi se consolidando e ganhou importante forma 
por meio da busca do acesso aos bens sociais para pessoas negras, especialmente à educação en-
quanto um meio para o empoderamento. Berth (2019 p. 25) defende que o processo de empo-
deramento funciona “como uma movimentação interna de tomada de consciência ou despertar 
de diversas potencialidades que definirão estratégias de enfrentamento das práticas do sistema de 
dominação machista e racista”.

Quanto à sua formação acadêmica, além de professora e atriz, é também diretora de teatro. 
Destaca-se, ainda, que ela possui Licenciatura plena em Língua Portuguesa, fez curso de formação 
2 Trecho de entrevista concedida ao portal G1 Pará em 08/03/2018.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202126

Dossiê/Dossier
de atriz, mestrado em Estudos Literários pela Universidade Federal Minas Gerais, com a disserta-
ção intitulada “Dalcídio Jurandir: regionalismo, relações raciais e de poder, em Marajó e Três casas 
e um rio”. Obteve grau de doutora em Ciências Sociais pela Universidade Federal do Pará, com a 
tese “Os herdeiros de Ananse: movimentos negros, ações afirmativas, cotas para negros na Univer-
sidade”, que recentemente virou livro. Observa-se fortemente que a questão racial sempre esteve 
presente em suas preocupações, acadêmicas e da militância.

Para quem nasceu mulher, negra e pobre neste país, a via para o empoderamento só poderia 
ser o conhecimento. E empoderar, de acordo com Collins (2019), está para além da transforma-
ção da consciência individual, de modo que alcançar genuinamente o empoderamento é alterar a 
dinâmica das instituições sociais que operam na base da exclusão e da injustiça. Isso fica particular-
mente claro na militância de Zélia, movida pelo desejo de uma transformação social ampla para as 
pessoas que estavam à margem da sociedade.

2. Militância, Luta Antirracista e o Protagonismo na Efetivação das Ações Afirmativas

O ingresso na Universidade Federal do Pará, instituição pública de ensino superior, em pleno 
período da ditadura militar, foi certamente um marco na atuação política de Zelia Amador de Deus. 
Foi durante os anos da graduação que a militância adquiriu maior intensidade em sua vida. Partici-
pou de manifestações políticas, passeatas e ocupações de espaços; todavia, mesmo nesse contexto, 
ela via que as questões que lhes eram caras, como raça e gênero, não eram contempladas:

Fazíamos política clandestina. Em seguida vieram as ocupações da uni-
versidade, as passeatas, a repressão, enfim… Mais tarde, não tão mais tarde, lá 
estava eu militando na AP, que também não tratava da questão racial, esta que 
continuava sendo meu incômodo. A questão era de classe, não de raça, e tínha-
mos que fazer a revolução. E eu ficava com meus botões: e nós? (...) fazemos 
a revolução de classe e depois discutimos o problema do negro. Era assim que 
diziam: o problema do negro, o problema da mulher. Eu ficava deveras incomo-
dada, mas continuava militando, afinal, queria mudar o mundo, queria um mundo 
sem injustiça. O tempo foi passando, e eu estudando e militando. (AMADOR 
DE DEUS, 2020 p. 12)

Malgrado seu incômodo com a restrição da militância à perspectiva da classe, ela continuou 
procurando seu espaço enquanto militante, por acreditar que a mudança social é resultado da luta. 
A consciência da necessidade da luta como via de emancipação das pessoas negras, que orientou a 
professora Zélia desde cedo, é corroborada por outra militante negra brasileira, que atuou na saúde 
mental, Neusa Santos Souza. Essa teórica, que desenvolveu um estudo sobre os efeitos psíquicos 
do racismo na saúde mental de pessoas negras em ascensão social, defende que a via para a cura do 
adoecimento psíquico desses sujeitos é pela luta política, pela militância, como fica claro ao afirmar 
que: 

Um ideal construído através da militância política lugar privilegiado de 
construção transformadora da História. Independente dos modos de compreen-
der o sentido da prática política, seu exercício é representado para o negro como 
meio de recuperar sua auto-estima, de afirmar sua existência, de marcar seu lugar. 
(SOUZA, 1983 p.44)



Sandra Suely Moreira Lurine GuimarãesZélia Amador de Deus e as Teias de Ananse na Amazônia 27

No final da década de 70, Zélia ingressou na universidade como docente. Ela comenta que 
no departamento em que foi lotada, o de Artes e Comunicação no Centro de Letras e Artes, era a 
única mulher negra em um espaço tomado por homens e mulheres brancas. A ausência de mulheres 
negras no espaço acadêmico está relacionada ao fato de existir, no Brasil, uma espécie de corrosão 
da identidade da mulher negra, prática que, além de amplamente veiculada na sociedade, também é 
utilizada para a manutenção de um sentimento e situação de inferioridade, de modo que, no mundo 
do trabalho, há uma certa naturalização de que as funções que são adequadas às mulheres negras 
são aquelas desprovidas de prestígio social, como empregada doméstica, faxineira, copeira, etc.

Professora Zélia não ficou apenas na constatação da ausência de pessoas negras na univer-
sidade. Imbuída de seu espírito antirracista, intensificou a luta ao fundar o Centro de Estudos e 
Defesa do Negro no Pará (CEDENPA), a única organização em Belém do Pará criada e fundada 
por negros. Inicialmente, as atividades do centro compreendiam de palestras em escolas, com o 
objetivo de discutir questões relativas ao negro. Contudo, as demandas foram surgindo e suscitaram 
uma série de preocupações que ampliaram o escopo do grupo, de modo que:

Todo esse processo engendrou uma série de preocupações e questiona-
mentos sobre nossos objetivos, sobre a nossa identidade. Inclusive fizemos uma 
pesquisa, utilizando-nos de uma amostra composta por 128 negros, com o objeti-
vo de verificar onde se concentra a população negra no Pará, sua opinião e reação 
face à discriminação e sua posição política. (AMADOR DE DEUS, 2020, p. 30)

A atuação do CEDENPA resultou na constatação da necessidade de repensar os currículos 
escolares, uma vez que neles há a deturpação deliberada da história oficial sobre as pessoas negras, 
reforçando o racismo presente na nossa sociedade.

Sua luta pelo povo negro não ficou restrita ao local ou regional. Participou do Grupo de 
Trabalho Interministerial para a valorização da pessoa negra, conhecido como GTI da população 
negra, no qual a professora Zélia atuou no Grupo de Políticas de Ações Afirmativas, envolvendo-se 
no estudo substancial dessas políticas para fins de implementá-las. No ano de 2003, criou o Grupo 
de Estudos Afro-Amazônico, o primeiro núcleo de Estudos Afro-Brasileiro das universidades do 
norte do país. Desses estudos, resultou o projeto de cotas para negros e negras no ensino superior 
público, de modo que a UFPA, em virtude desse trabalho, foi a primeira instituição da Região Nor-
te a adotar o sistema de cotas, antes de ser uma obrigatoriedade no resto do país, no ano de 2008.

No ano de 2009, juntou-se à luta da amiga, antropóloga e professora da UFPA, Jane Beltrão, 
e ajudou a criar reservas de vagas para pessoas indígenas, e, em 2012, conseguiu aprovar a reserva 
também para quilombolas, fruto da proposta apresentada ainda em 2003. Contudo, sua luta antir-
racista não se esgotou em conseguir que pessoas negras, indígenas e quilombolas tivessem acesso à 
educação superior. Em 2017, a Universidade Federal do Pará criou a Assessoria de Diversidade Ét-
nico-Racial, e o reitor convidou a professora Zélia para idealizar, dentro da estrutura universitária, 
um órgão que contemplasse a diversidade e inclusão. Foi, então, criada a Assessoria da Diversidade 
e Inclusão Social (ADIS) da UFPA. Coordenada pela professora Zélia, aprovou uma resolução que 
ampliou o escopo de diversidade e inclusão, estendendo as portas da Universidade para o ingresso 
de refugiados e refugiadas, pessoas asiladas, apátridas e vítimas de tráfico de pessoas. Desta feita, 
constata-se a facticidade da epígrafe desse texto, na qual nossa protagonista afirma que, enquanto 
viver, será uma mulher negra com o sonho de consertar o mundo.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202128

Dossiê/Dossier
A Universidade Federal do Pará não é mais a mesma que a professora Zélia encontrou em 

seu ingresso. Sabemos que a Universidade reflete a sociedade na qual está inserida, de modo que 
também pode ser um espaço de segregação racial, contradizendo o famigerado mito da democracia 
racial. A população negra é maioria quantitativa nesse país, mas por muito tempo foi invisível nesse 
território de poder e prestígio, realidade essa que a mulher negra que sonha em consertar o mundo 
contribuiu para alterar. O espaço universitário, graças à luta antirracista da professora Zélia, pode 
ser um espaço privilegiado para o exercício do pluralismo e da diversidade. O convívio com a di-
ferença, pela vida da educação, certamente é uma das saídas para a construção de medidas efetivas 
de erradicação da exclusão.

Os feitos grandiosos da professora Zélia não se circunscrevem aos muros da universidade, 
mas se estendem ao campo das artes com sua presença marcante em diversas peças paraenses. 
Foi diretora em produções como: Auto do Círio, Ato Cultural de Cabrujas, O Novo Otelo, dentre ou-
tras. Em 1976, compôs o grupo de artistas recém-formados da Escola de Teatro que fundou o 
Cena Aberta, grupo teatral da que produziu espetáculos para a cidade, realizou diversos trabalhos 
e propôs mudanças teatrais na cidade, entre eles, a criação de novos espaços cênicos, ocupação e 
reconfiguração do Anfiteatro da Praça da República e a criação do teatro experimental Waldemar 
Henrique em 1979.

Ademais, destaca-se que ela foi presidenta da Associação Brasileira de Pesquisadores Negros 
e Negras (ABPN) na gestão 2010-2012, e que atuou como membro da Comissão Técnica Nacional 
de Diversidade para Assuntos Relacionados à Educação dos Afro-brasileiros (CADARA), órgão 
técnico vinculado ao Ministério da Educação, além de ter implementado e coordenado o Programa 
de Ação Afirmativa do Ministério do Desenvolvimento Agrário (2001 a 2003).

Em virtude da sua inegável contribuição social e acadêmica, a professora Zélia tem sido con-
templada com prêmios e títulos dentre os quais podemos destacar alguns: Comenda Mãe Doca, da 
Assembléia Legislativa do Estado do Pará (2015); Título de Honra ao Mérito do Conselho Estadual 
de Segurança Pública do Estado do Pará (2014); Reconhecimento de dedicação pela consolidação 
do Sindicato dos Docentes da UFPA, ADUFPA (2014); Título de Cidadã de Axé, AFAIA-Associa-
ção dos Filhos e Amigos do Ilê Iyà Omi Ásé Ofá Karè (2004)

Em março de 2020, foi laureada com o Título de Professora Emérita da Universidade Federal 
do Pará, uma honraria concedida a um docente que atingiu o mais alto grau de projeção no exer-
cício de sua atividade acadêmica, na sua área de atuação, além de contar com o reconhecimento da 
comunidade acadêmica. Zélia é a primeira mulher negra Emérita da maior instituição de ensino su-
perior público da Região Norte do país e talvez a única professora negra na região com esse título.

Em outubro do corrente ano [2021], a professora Zélia recebeu o Prêmio Direitos Huma-
nos da Brazil Foundation, ONG internacional voltada a captar recursos para apoiar iniciativas de 
combate à desigualdade no Brasil. Ela também será o tema do carnaval 2022 da Escola de Samba 
Os Colibris de Belém. Ao saber que seria homenageada, ela assim se manifestou:

Eu não esperava por isso, mas que bom que aconteceu, porque esse enre-
do trata da ancestralidade e da diáspora africana no mundo. Significa que não po-
demos deixar de passar tudo aquilo que pode representar resistência. Tudo aquilo 
que pode representar vida. Tudo aquilo que pode representar continuidade.3

3 Trecho retirado do G1 Pará Belém, publicado em outubro de 2021.



Sandra Suely Moreira Lurine GuimarãesZélia Amador de Deus e as Teias de Ananse na Amazônia 29

De acordo com Amador de Deus (2020), no seu trabalho doutoral, Ananse é a deusa-aranha, 
presente na cultura do povo Fanti-Ashanti, da Região de Benin, na África Ocidental, que foi capaz 
de tecer uma enorme teia e assim conseguir o baú de histórias das mãos de Kwane e, desta forma, 
permitir que os povos negros tivessem história. Os fios da teia de Ananse, segundo a autora, re-
presentam/simbolizam atos de resistência que garantiram a sobrevivência dos povos escravizados, 
assim como de seus descendentes. Para encerrar esse texto, de caráter biográfico sobre essa potente 
mulher, intelectual, ativista, gostaria de fazer um paralelo entre Ananse e Zélia Amador de Deus. 
Isto porque ela, ao longo dos anos, conforme exposto, tem resistido às injunções do racismo e 
de outros eixos de subordinações, e tem tecido suas teias na forma de redes de solidariedade que 
une, articula e cria condições de emancipação e visibilidade dos povos negros na Amazônia, espe-
cialmente por meio da grandiosa teia da educação. Por sua respeitável trajetória, pela militância no 
enfrentamento ao racismo, cujo um dos frutos é a presença de pessoas e quilombolas no espaço 
universitário, Zélia é certamente nossa Ananse da Amazônia.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A trajetória dessa potente mulher negra não pode ficar circunscrita aos limites geográficos da 
Região Norte, pois sua luta antirracista produziu resultados fáticos que alteraram não só a realidade 
de sua região, mas de todo o país, por meio da obrigatoriedade da adoção da política de cotas para 
pessoas negras. 

O trabalho árduo da nossa Ananse da Amazônia produziu teias de contribuições relevantes 
no espaço acadêmico, no que concerne ao desenvolvimento da pesquisa, do ensino, da extensão 
e dos serviços universitários. Demais disso, sua atuação política foi decisiva para a implementação 
da política pública de cotas, inicialmente na sua instituição de atuação docente, e que se estendeu a 
outras Universidades públicas país afora. Assim, suas contribuições, em níveis do espaço acadêmi-
co, adquirem relevo quando se analisa sua liderança sempre forte e marcante em defesa dos direitos 
dos negros, mulheres, indígenas, quilombolas, bem como a luta por cotas de vagas na Universidade 
para refugiados e apátridas, asilados e vítimas de tráfico de pessoas.

Ainda muito forte e potente, a professora Zélia mantém vivo seu espírito de luta e conserva 
a certeza da mulher negra que sonha em consertar o mundo. Mundo esse que é menos excludente, 
graças à sua incansável luta no combate ao racismo e às opressões de classe e gênero.

Sua trajetória revela que ela não se curvou ao racismo, que não deixou de persegui-la, nem 
mesmo no episódio em que estava na campanha eleitoral em que concorria para o cargo de diretora 
do Centro de Letras e Artes. Ao entrar em uma sala de aula, se deparou com uma frase escrita por 
um colega de docência: “Não vote em preto, vote em branco”. Ela não se abalou, seguiu resilien-
te, certamente com o eco da voz da sua ancestralidade, sua avó dona Francisca, que sempre dizia: 
“Não te abaixa, ninguém é melhor que tu”. Resultado: Zélia venceu as eleições. 

Zélia venceu. E, assim, nossa Ananse da Amazônia tem seguido espalhando suas teias por 
meio de redes de inclusão daqueles que nossa sociedade racista constantemente empurra para as 
margens, mas Zélia, no movimento inverso, com suas teias, puxa os excluídos para a visibilidade, 
para o acesso aos bens sociais e para o reconhecimento. Por fim, sua vida e militância podem muito 
bem serem traduzidas pelos versos da escritora negra, norte-americana, e defensora dos direitos 
civis e da igualdade, Maya Angelou, em seu poema Ainda assim, eu levanto:



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202130

Dossiê/Dossier
(..) De um passado que é só dor
Eu me levanto
Sou um oceano negro, de pé, subindo e transbordando a maré.
Deixando para trás as noites de medo. 
Eu me levanto
Eu me levanto na clara de manhã, ainda bem cedo
Os dons dos meus ancestrais alinhavos
Sou o sonho e as esperanças dos escravos
Eu levanto
Eu levanto
Eu levanto

REFERÊNCIAS

AMADOR DE DEUS, Zélia. Caminhos trilhados na luta antirracista. Belo Horizonte: Autêntica, 2020.

ANGELOU, Maya. “Ainda assim, eu levanto”. Tr. Jorge Pontual. Globo News em Pauta, 9 de novem-
bro de 2017. Disponível em: <https://g1.globo.com/globonews/globonews-em-pauta/video/
pontual-recita-o-poema-ainda-assim-eu-levanto-de-maya-angelou-6278511.ghtml>  Acesso em 13 
de junho de 2020.

BERTH, Joice. Empoderamento. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política de empoderamento. 
São Paulo: Boitempo, 2019.

DAVIS, Angela. A liberdade é uma luta constante. São Paulo: Boitempo, 2018.

FILHA de empregada doméstica, Zélia Amador de Deus recebe o título de professora eméri-
ta da UFPA. Cada Minuto, ( s. L), 2020. Disponível em: <https://www.cadaminuto.com.br/no-
ticia/355729/2020/03/14/filha-de-empregada-domestica-zelia-amador-de-deus-recebe-o-titulo-
-de-professora-emerita-da-ufpe-egua-mana>. Acesso em: 06 jun. 2020.

HOOKS, Bell. Teoria Feminista negra: da margem ao centro. São Paulo: Perspectiva, 2019.

MOREIRA, Adilson. Pensando como negro: ensaio de hermenêutica jurídica. São Paulo: Contracorrente, 2019.

PROFESSORA e ativista paraense, Zélia Amador é homenageada em premiação de ONG interna-
cional. G1 PARÁ, Belém, 2021. Disponível em: <https://g1.globo.com>. Acesso em 27 de out. 2021

REZENDE et al. Zélia Amador traz o olhar ativista sobre as discriminações enfrentadas pela mu-
lher negra. G1 PARÁ, Belém, 2018. Disponível em: <https://g1.globo.com/pa/para/noticia/ze-
lia-amador-traz-o-olhar-ativista-sobre-as-discriminacoes-enfrentadas-pela-mulher-negra.ghtml>. 
Acesso em: 06 jun. 2020.

RIBEIRO, Djamila. Pequeno Manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão social. 
Rio de janeiro: Edições Graal, 1983.



Dossiê/Dossier

Lucenilda dos Santos Passos − Graduada em História pela Universidade Federal do Pará, mestranda no 
programa de Pós-graduação em Linguagens e Saberes na Amazônia (PPLSA) pela mesma instituição. E-mail: 

slucenilda@yahoo.com
Luiz Augusto Pinheiro Leal − Doutor em Estudos Étnicos e Africanos. É professor adjunto da Universidade 
Federal do Pará, Campus de Bragança. E-mail: augustoleal@ufpa.br

“Espetáculo de Luta”: a presença feminina na capoeira em Belém do Pará no final do 
século XIX e início do XX

"Espectáculo de Lucha": la presencia femenina en la capoeira de Belém do Pará a finales del siglo XIX y 
principios del XX

"Fighting Spectacle": the female presence in capoeira in Belém do Pará at the end of  the 19th century and 
beginning of  the 20th

Lucenilda dos Santos Passos
Luiz Augusto Pinheiro Leal

Resumo: O presente trabalho realiza reflexões referentes à presença feminina na prática da capoeira em Belém 
do Pará no final do século XIX e início do XX, sendo analisadas as ações desempenhadas por essas mulheres 
e sua atuação na capoeiragem, tendo como objetivo geral analisar a atuação feminina na capoeira no espaço 
urbano, frente ao modelo de comportamento proposto pelas políticas contidas no período republicano. Os 
objetivos específicos estão baseados em identificar as punições feitas às mulheres capoeiras e compreender 
como se dava sua presença no ambiente da república paraense. A metodologia utilizada neste trabalho consiste 
em uma abordagem qualitativa utilizando o procedimento técnico da análise documental e bibliográfica, sendo 
examinados relatos jornalísticos e o Código Penal de 1890, que criminalizou a capoeira. Desse modo, desenvol-
ver o debate em torno da história social da capoeira no Pará, envolvendo as mulheres, consiste em visibilizá-las 
como sujeitas históricas, revelando as múltiplas dimensões sociais e de historicidade vivenciadas por elas.
Palavras Chave: Mulher. Capoeira. República Paraense.

Resumen: Este trabajo analiza la presencia de las mujeres en la práctica de la capoeira en Belém do Pará a 
finales del siglo XIX y principios del XX. Analiza las acciones realizadas por estas mujeres y su papel en el 
capoeiragem. El objetivo general es analizar el papel desempeñado por las mujeres en la capoeira en las zonas 
urbanas, a la luz del modelo de comportamiento propuesto por las políticas contenidas en el período republi-
cano. Los objetivos específicos se basan en la identificación de los castigos aplicados a las mujeres capoeiristas y 
en la comprensión de cómo surgió su presencia en el entorno de la República en Pará. La metodología utilizada 
en este trabajo consiste en un enfoque cualitativo, utilizando el procedimiento técnico de análisis documental 
y bibliográfico, examinando las noticias de los periódicos y el Código Penal de 1890 que criminalizaba la ca-
poeira. De esta manera, el debate sobre la historia social de la capoeira en el estado de Pará, involucrando a las 
mujeres, las hará visibles como sujetos históricos, revelando las múltiples dimensiones sociales y la historicidad 
que experimentan.
Palabras Claves: Mujeres. Capoeira. República Paraense.

Abstract: This paper discusses the presence of  women in the practice of  capoeira in Belém do Pará at the end 
of  the 19th century and the beginning of  the 20th. It analyzes the actions performed by these women and their 
role in capoeiragem. The general purpose of  this paper is to analyze the role played by women in capoeira in 
urban areas, in the face of  the model of  behavior proposed by the policies contained in the Republican period. 
The specific objectives are based on identifying the punishments meted out to women capoeiristas, and on un-
derstanding how their presence occurred in the environment of  the Republic in Pará. The methodology used 
in this paper consists of  a qualitative approach using the technical procedure of  document and bibliographic 
analysis, examining newspaper reports and the 1890 Penal Code that criminalized capoeira. In this way, the de-
bate on the social history of  capoeira in the state of  Pará, involving women, will make them visible as historical 
subjects, revealing the multiple social dimensions and historicity they experience.

Key-words: Woman. Capoeira. Paraense Republic. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202132

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

O presente artigo analisa a atuação feminina na capoeira na cidade de Belém do Pará no final 
do século XIX e início do XX. O contexto mencionado foi marcado pelo processo da economia 
da borracha amazônica, o cenário da capital paraense passou por transformações tanto na área ar-
quitetônica quanto em âmbito social e cultural. Nesse sentido, essas mudanças afetaram o cotidiano 
dos seus moradores (as), sejam eles das segmentações privilegiadas ou dos segmentos populares, 
entretanto, essas alterações sociais foram divergentes entre essas classes, sendo a última mais afe-
tada pelas concepções difundidas através dos propósitos de modernidade e progresso propagados 
pela elite vigente.

No que tange à presença das pessoas pertencentes às classes populares de Belém, entre elas 
encontravam-se mulheres negras que atuavam pelas ruas da capital paraense, desempenhando di-
versas funções, desde vendas, atuações nas áreas do meretrício ou mesmo em algum conflito ou 
luta nas ruas. Sua presença foi marcante nesse cenário, mesmo sendo um ambiente repleto de cen-
suras no que diz respeito à presença das mulheres nos espaços públicos. 

Segundo Almeida; 

[...] No decorrer da segunda metade do século XIX a cidade vivenciou 
mais intensamente o processo de modernização e urbanização, sob o impulso 
do desenvolvimento da economia da borracha. Inúmeras casas foram edificadas, 
desde a Alfândega até o Forte do Castelo. Ruas passaram por melhoramentos. A 
cidade modificava-se sob o impulso de um imaginário de progresso semelhante 
ao que se verificava nos chamados centros avançados do Brasil e do mundo. 
(ALMEIDA, 2003, p. 1).

Para Leal (2008), essas modificações nas cidades de Belém, assim como Manaus, ocorreram 
por conta do processo da comercialização da borracha Amazônica, sendo Belém um centro de 
exportação do produto através do seu porto.

Sobre as mudanças que ocorreram nesse momento em Belém, Dias e Chaves, afirmaram que:

Observa-se que toda essa mudança de dinâmica não se relacionava somen-
te a tectônica das obras, tampouco a sua reorganização logística interna. A men-
talidade popular, sob a égide lemista, passou por uma padronização higienista e 
civilizatória que artificializou diversas interações sociais e formas de consumo e 
comércio (DIAS, CHAVES, 2017, p. 6).

Nesse viés, é possível identificar nesses espaços de modificações práticas variadas que permi-
tem analisar atuações de pessoas que permaneceram por muito tempo no silenciamento histórico 
devido suas “qualificações negativas” que foram criadas socialmente, pois esses/essas sujeitos (as) 
fugiam do modelo normativo da época, portanto, foram considerados perigosos (as) para a ordem 
moral e moderna referente à sociedade da Belle époque amazônica.

No intuito de visibilizar as narrativas das mulheres capoeiras, o presente trabalho busca re-
alizar uma abordagem que possibilita elucidar essas histórias, pondo essas mulheres como agentes 
sociais e ativas no meio da capoeiragem, rompendo com a concepção que essa prática não possuía 
a presença feminina desde longas épocas.



Lucenilda dos Santos Passos; Luiz Augusto Pinheiro Leal“Espetáculo de Luta”: a presença feminina na capoeira em Belém do Pará no final do século XIX e início do XX 33

1. A Associação Feminina na Capoeiragem no Norte do país

A capoeira não foi um ambiente incomum para as mulheres, embora essa prática tenha 
sido caracterizada como sendo do “universo masculino” – concepção essa irrelevante, pois a 
presença feminina foi ativa nesse meio por muito tempo. Logo, rompendo com essa perspectiva, 
Leal (2009) afirma que a região Norte do país possui o relato mais antigo até então catalogado 
na historiografia referente à primeira mulher na capoeira.

A princípio, aos olhos da atualidade, pode parecer insólita a associação 
da mulher à capoeira em pleno século XIX e em uma região pouco conhecida 
em relação à história da capoeira. Contudo, é no norte do Brasil que as evidên-
cias mais antigas sobre a participação da mulher na arte-luta são mais conheci-
das até o momento (LEAL, OLIVEIRA, 2009, p. 138). 

Dessa forma, ao trabalhar a presença feminina na capoeira, cabe frisar que, segundo Fol-
tran (2017), as mulheres não foram “apenas espectadoras, mas que contribuíram ativamente para 
a construção e transformação desta prática cultural afro-brasileira e para o estabelecimento de 
uma tradição” (FOLTRAN, 2017, p. 84). Nota-se que esse ambiente foi caracterizado socialmen-
te como uma “prática masculina”, contudo, contrariando isso, a presença das mulheres foi ativa 
nesse meio, não como espectadoras, mas como sujeitas participantes dessa arte-luta. 

Portanto, discutir sobre a capoeira é articular com as gestualidades corporais. E, no que 
concerne ao corpo feminino, esse passou por processos que, devido o sistema do patriarcado, 
influenciaram negativamente em suas narrativas na historiografia. Houve nessa prática a natura-
lização do comportamento feminino, entretanto deve-se evidenciar que esse discurso foi “uma 
construção histórica e cultural de contexto específico. Longe de ser realmente natural ou imutá-
vel, tal discurso deve ser desconstruído” (LEAL, 2018, p. 157). As mulheres capoeiras por sua 
vez foram ágeis e versáteis ao resistir aos elementos de repressão que eram contra suas ações 
cotidianas.

Para Perrot (2008), no que diz respeito a dificuldades na escrita das histórias das mulheres, 
a autora pontuou alguns aspectos referentes a essa temática, sendo que essas narrativas eram 
pouco vistas ou faladas; existia também o silenciamento das fontes, os cronistas em sua grande 
maioria eram homens reduzindo as mulheres a visões estereotipadas, elas seriam “imaginadas, 
representadas, em vez de serem descritas ou contadas” (PERROT, 2008, p. 17). De acordo com 
Soihet (2004), em meio a árdua procura por fontes relacionadas às mulheres, a documentação 
policial e jurídica contribui para a reconstrução dessas narrativas. 

Logo, o processo de representação das mulheres no contexto do século XIX partiu de uma 
perspectiva do masculino, ou seja, as visões/representações atribuídas a elas foram construídas a 
partir de uma determinada concepção que não levou em consideração essas mulheres como su-
jeitas produtoras sociais. Segundo Nogueira (1998), “o corpo funciona como marca dos valores 
sociais, nele a sociedade fixa seus sentidos e valores” (p. 45).

Contudo, contrário a essas qualificações negativas atribuídas às mulheres, no universo da 
capoeira elas desempenharam um papel fundamental no que tange à libertação de seus corpos 
em um ambiente repleto de ideias moralizantes; logo, por meio de suas atuações, demonstram 
que estavam ativas na sociedade, independente das condutas comportamentais que existiam para 
controlar suas vidas e seus corpos. A figura feminina esteve ligada a manifestações cotidianas, re-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202134

Dossiê/Dossier
lacionadas ao mundo do trabalho, relações amorosas e familiares, presentes em diferentes lugares 
sociais, entre eles o espaço público.

Dessa forma, as mulheres revelam “como elas possuem uma historicidade com relação às 
ações cotidianas, aos posicionamentos políticos, às relações entre os sexos e as múltiplas dimen-
sões da realidade histórica e social” (OLIVEIRA, LEAL, 2009, p. 160).

Nos becos, nos botequins, nas zonas de prostituição, nas sombras das 
embriagadas noites se encontrava o universo dessas mulheres pobres. Protago-
nistas das arruaças e desordens, habilidosas com suas navalhas e seus cacetes, lá 
estavam as famosas vagabundas. (ARAS, OLIVEIRA, 2003, p. 169).

O exemplo das mulheres capoeiras, tidas como transgressoras sociais, consequentemente re-
tratadas como sinônimo de pessoas perigosas para os esplendores cívicos e modernos da sociedade 
belenense, notam-se a ideia do sistema simbólico e de representação que as mesmas estavam inseridas. 
Para Roger Chartier (2002), “representar é fazer conhecer as coisas imediatamente pela ‘pintura de 
um objeto’, ‘pelas palavras e pelos gestos’, por algumas figuras, por algumas marcas – como os enig-
mas, os emblemas, as fábulas, as alegorias” (CHARTIER, 2002, p. 66). Nesse sentido, para o autor, 
as representações sociais podem ser percebidas através de alguma intervenção coletiva dos sujeitos, 
manifestada cotidianamente. Levando em consideração esses parâmetros, fazendo uma relação com 
as mulheres capoeiras, as evidências deixadas pelas mesmas possibilitam a reconstrução de suas nar-
rativas. Dessa forma, devem-se ampliar os estudos das representações femininas com sujeitas sociais.

Assim, a imprensa foi utilizada como um mecanismo que noticiava constantemente nome de 
sujeitas que quebravam com a lógica normativa dos padrões sociais atribuídos às mulheres. Esses 
jornais traziam “diferente posicionamentos políticos, mas concordantes em relação ao julgamento do 
lugar social da mulher” (OLIVEIRA e LEAL, 2009, p. 139), a concepção de que “a rua era vista, tra-
dicionalmente como um espaço privilegiado dos homens” (OLIVEIRA, 2003, p. 164), influenciaram 
desfavoravelmente nas narrativas dessas sujeitas. Dessa forma, os jornais foram utilizados como uma 
ferramenta de controle sobre as atuações dessas mulheres.

Para Vicente Salles (2015), as crônicas policiais possuem muitas evidências de casos envolven-
do os/as capoeiras no Pará. O jornal A Semana do ano de 1890 revela alguns desses personagens do 
cotidiano belenense do século XIX.

Ainda na noite de 17, quando as autoridades policiais, repimpadas no Cir-
co, babavam-se ante os exercícios acrobáticos das belas e simpáticas miss, cá fora, 
a capoeiragem, discutindo com três negrinhas debochadas, promovia um rolo, 
que nenhum soldado teve a glória de assistir!

[...] À vista de tal estado de coisas, quando é fato averiguado que o grupo 
de vagabundos cresce de dia para dia, causando dano à sociedade moralizada, 
porque eles são ladrões e malfeitores, voltamo-nos para o lado do cidadão, que 
felizmente governa este Estado, e pedimos-lhe, em nome da Moral, que decrete 
uma medida repressiva desses abusos (A SEMANA, 17 de março de 1890). 

Observa-se que o meio jornalístico divulgou campanhas moralizadoras em relação a esses 
sujeitos. O tom irônico do articulista, ao se referir às mulheres com o uso de diminutivos, foi algo 
recorrente nessas passagens dos jornais do período republicano, sendo elas chamadas por diversos 



Lucenilda dos Santos Passos; Luiz Augusto Pinheiro Leal“Espetáculo de Luta”: a presença feminina na capoeira em Belém do Pará no final do século XIX e início do XX 35

termos depreciativos como “negrinhas debochadas”. Esses jornais eram direcionados a grupos 
específicos, geralmente para as pessoas das segmentações privilegiadas. Logo, esses termos foram 
associados àquelas pessoas que não faziam parte dos “grupos da elite” da capital paraense e que 
acabavam sendo marginalizadas, entre elas as mulheres pobres atuantes nos espaços públicos.

Em relação aos sujeitos que foram marginalizados socialmente, visto como subalternos, Spi-
vak (2010) afirmou que “às camadas mais baixas da sociedade constituídas pelos modos específi-
cos de exclusão dos mercados, da representação política e legal, e da possibilidade de se tornarem 
membros plenos no estrato social dominante” (SPIVAK, 2010, p.12). A autora aborda que a prática 
de subalternização é mais forte entre as mulheres, posto que a “mulher como subalterna, não pode 
falar e quando tenta fazê-lo não encontra os meios para se fazer ouvir”(SPIVAK, 2010, p.15).

Contudo, a astúcia das mulheres marginalizadas socialmente extrapolam os estigmas com-
portamentais; assim, as notícias envolvendo brigas, discussões e bate-bocas protagonizados por 
elas no cotidiano de Belém eram frequentes. Como foi o caso da história de Jerônima, noticiada 
no fragmento do jornal A Constituição do ano de 1876 sob a epígrafe: Que mulher capoeira!, contando 
a história da “cafuza Jerônima, escrava de Caetano Antônio Lemos” que foi presa às “7 horas da 
noite, por praças do 4º Batalhão de Artilharia” (A CONSTITUIÇÃO, 21 de novembro de 1876).

As experiências diversas retratadas pelos jornais no contexto republicano paraense permi-
tiram visibilizar algumas dessas mulheres, como Jerônima mulher capoeira. A notícia não diz o 
motivo de sua prisão, entretanto a mesma demonstra que quebrou com alguma imposição que foi 
atribuída a ela. Esse fato revela que Jerônima foi uma pessoa ativa e desviante dessas imposições. 
Essa fonte revela (até o dado momento) a primeira mulher capoeira catalogada na historiografia 
paraense, segundo Leal (2009).

Jerônima é a primeira entre outras envolvidas no universo da capoeiragem no Norte do 
Brasil. No jornal Diário de Notícias do ano de 1896 contou-se a história de Leopoldina Gonçalves, e 
das irmãs Conrada Garcia e Antônia Garcia, que moravam na travessa do Atalaia, e foram levadas 
à Estação Policial, acusadas de “fazerem desordens, sobressaltando as famílias” (DIÁRIO DE 
NOTÍCIAS, 23 ago. 1896).

A “desordem pública” realizada por essas mulheres foi caracterizada como uma ação que ti-
nha impacto direto na vida das ditas “famílias belenenses”. Logo, os jornais da época possuíam um 
caráter anunciativo dessas práticas e que constantemente foram utilizadas como um mecanismo de 
combate sobre essas ações. Dessa maneira, a presença das mulheres é notada nos mesmo vestígios 
que tentaram apagá-las. Vejamos a seguir uma passagem do jornal A Semana, do ano de 1890, que 
se direciona ao desembargador Gomensoro e ao combate dessas pessoas.

O Sr. Chefe de Segurança, desembargador Gomensoro, já reparou para a 
malta de vagabundos que infestam a nossa capital? 

Depois daquele pega-pega, ainda no tempo da monarquia, ninguém quis 
mais reparar nos vadios, bêbados de profissão, que se reúnem pelas tascas, a pro-
vocar desordens e a insultar a gente séria. Que proteção é essa? [...] (A SEMANA 
17 março, 1890).

Observa-se uma crítica do articulista do jornal ao desembargador que não tomou as provi-
dências consideradas pertinentes (segundo as concepções das elites) para se combater as maltas 
de “vagabundos” que circulavam por Belém. Essas advertências foram constantes nos periódicos. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202136

Dossiê/Dossier
Consequentemente, o ápice da perseguição desses sujeitos (as) viria a ocorrer com a promulgação 
do Código Penal de 1890. Dessa forma, as práticas da destreza e agilidade corporal, na qual pode-
riam esta portando algum tipo de instrumento que pudesse causar ferimentos, como evidenciou o 
artigo 402 da constituição dizendo que:

Art. 402. Fazer nas ruas e praças públicas exercício de agilidade e destreza 
corporal conhecida pela denominação Capoeiragem: andar em carreiras, com 
armas ou instrumentos capazes de produzir lesão corporal, provocando tumulto 
ou desordens, ameaçando pessoa certa ou incerta, ou incutindo temor de algum 
mal. (Código Penal da República dos Estados Unidos do Brasil (Decreto nº 847 
de 11/10/1890)). 

A legislação proibiu e criminalizou que praticassem a capoeiragem. Dessa maneira, a pena 
para quem se enquadrasse nesses requisitos poderia variar de dois a seis meses de prisão, e mais o 
art. 403, e, no caso de “reincidência”, poderia sofrer o “grau máximo” do Art. 400, que consiste na 
prisão por três anos em colônias penais.

Entretanto, realizando uma releitura desses sujeitos que foram marginalizados tanto social-
mente como pela legislação, as chamadas maltas de “vagabundos” e “vagabundas”, “vadios”, “bê-
bados de profissão”, “meretrizes” e capoeiras correspondiam bem mais do que foi citado pela 
legislação de 1890. A capoeiragem está ligada às práticas de resistência de pessoas que foram con-
denadas por não estarem inseridas em um modelo proposto como civilizado, suas vidas e hábitos 
eram diferentes daqueles propagados pela camada privilegiada, pois, com a acessão da República 
e o fim do sistema escravocrata, a sociedade não deu oportunidades para negros e negras que ali 
viviam; estes se utilizavam de seus próprios corpos como uma arma contra essas mazelas.

Vejamos a forma com que o articulista do jornal Diário de Notícias do ano de 1896 se direcio-
nava às meretrizes e “vagabundos”.

Repetidas são as queixas que nos chegam ao escritório contra meretrizes e 
vagabundos que tem o mau hábito de formar roda nas calçadas, impedindo o trân-
sito público e ofendendo a moral com palavras de baixo cuturno. 

As autoridades e as praças de polícia, no entanto, nada vêem e nada ouvem!!

Ainda anteontem, à noite, vimos na rua das flores, quase no canto da tra-
vessa passarinho, um dos tais acampamentos de desordeiros e ébrios, tomando o 
passeio n’uma extensão de três e quatro metros!

Queixamo-nos a patrulha de cavalaria que ali rondava, e esses soldados ne-
nhuma providência tomaram, continuando as famílias por ali passavam, à pé ou 
a bond, a ouvir palavras obscenas e avinhadas de cachaça que aquela gente baixa 
esfera pronunciam em tom bastante alto para as escutar um surdo.

Na rua da Trindade, esquina da do Carlos Gomes, fomos testemunhas 
das mesmas cenas de desrespeito à moral, e assim por quase todas aquelas que 
transitamos.

Ao conhecimento do Sr. Ferreira Teixeira chefe de segurança pública, leva-
mos as nossas queixas esperando enérgicas e sérias providências que o caso exige 
e que os seus auxiliares até hoje não tomaram, por provada miopia e comprovada 
surdez. (DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 14 de agosto de 1896).



Lucenilda dos Santos Passos; Luiz Augusto Pinheiro Leal“Espetáculo de Luta”: a presença feminina na capoeira em Belém do Pará no final do século XIX e início do XX 37

A imprensa possuía uma missão de caráter de civilidade, reportasse às mulheres com uma aten-
ção redobrada sobre suas condutas (FERREIRA, 1994, p. 100). O periódico faz menção que as queixas 
ligadas às meretrizes e “vagabundos” eram constantes. A associação desses sujeitos (as) era veemente-
mente expressas pelos articulistas da época. O presente jornal realiza uma advertência para o chefe de 
segurança pública, que, segundo o redator, não realizou as “energéticas e sérias providências” no que 
tange reprimir essas condutas. Segundo Soihet, “O Código Penal, o complexo judiciário e a ação poli-
cial eram os recursos utilizados pelo sistema vigente a fim de disciplinar, controlar e estabelecer normas 
para as mulheres dos segmentos populares” (SOIHET, 2004, p. 305). De acordo com Gomes (2017), 
no Pará esses periódicos estavam associados a uma ferramenta de controle social. Vejamos a seguir o 
jornal Diário de Notícias do ano de 1893, sobre a manchete intitulada: História pândega.

Era uma vez um bombeiro muito metido a sebo e que tinha vontade de 
prender um pequeno que levava na cabeça um tabuleiro quando passava junto 
do palacete.

Uma mulher ia atrás, e o menor, vendo a intenção do bombeiro, pôs-se de 
atalaia, resmoneando: - se tu fores capaz de encostar, encosta, cabra!

O bombeiro armou o bote e num abrir e fechar de olhos botou os gada-
nhos no pequeno, que assustou-se e deixou cair o tabuleiro da cabeça.

A mulherzinha, que estava com a pulga na orelha, cresceu com uma fú-
ria para o bombeiro, e quando este quis botar valentia levantando a mão para 
aplicar-lhe um trunfo, ela estranhou o corpo, fez uma pequena pirueta e uma tremenda 
bofetada estrendeou na cara do bombeiro.

Nova menção de valentia. Nova capoeiragem da mulher e... zás! Tome bolacha 
na cara, seu bombeiro...

Aí o cabra fraquejou. Vendo que não era mulher pra homem, tirou o capa-
cete da cabeça, fez a pontaria e arremessou-o contra a mulher.

Errou o alvo ainda desta feita. 
A bichinha abaixou-se, torceu o corpo, deixou o capacete passar e, enquanto este rolava 

pelos paralelepípedos, ela botava de novo os 5 mandamentos na cara do bombeiro.
A luta era desigual. O valente conheceu a sua fraqueza; pôs sebo às canelas e azulou 

para o quartel, debaixo de tremenda vaia.
Isto aconteceu ao lusco-fusco de terça-feira desta semana.
O mulherzinha badeja”. (grifos do autor). (DIÁRIO DE NOTÍCIAS, Belém, 

12 janeiro de 1893).

A passagem aborda o caso de uma mulher que deu uma bofetada em um bombeiro que 
estava querendo agredir um menino que andava com um tabuleiro na cabeça. Levando em consi-
deração algumas características que marcaram essa história, é possível observar o modo que essa 
mulher utilizou seu corpo como uma ferramenta de defesa, os movimentos corporais realizados 
por ela para acometer o bombeiro foram pirueta, bofetada e torção no corpo, essas agilidades cor-
porais estão associadas diretamente à prática da capoeira, fato esse que leva o articulista a expressar 
que ali existia uma ‘nova capoeiragem da mulher’. Salles (2015) afirma que os negros utilizaram de 
seu próprio corpo como um sistema de defesa.

A luta entre a mulher e o bombeiro, como ficou aparente na narrativa, foi desigual, pois a 
mulher, valente através de suas habilidades, utilizando-se de golpes de capoeira, fez com que o ho-
mem reconhecesse sua fraqueza fugindo da luta.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202138

Dossiê/Dossier
O relato a seguir permite-nos verificar outras mulheres envolvidas na prática da capoeira, sob 

a epígrafe: Amor, golada e faca, do jornal Folha do Norte no ano de 1911, conta a história de Liduína 
Alves Mascarenhas e Maria José da Conceição.

Amor, golada e faca

Ontem ao meio-dia, à avenida almirante Tamandaré, em frente a rua Bom 
Jardim, houve um espetáculo de luta, em que faziam de gladiadores duas saias.

Liduína Alves Mascarenhas, uma cor de café com leite que tem roxa pai-
xão por um indivíduo vagabundo, foi encontrá-lo em serviços com Maria José 
da Conceição.

Não se conteve a amante travar e começou por um discurso, depois pas-
sou a afogar o ciúme nuns copitos da branca e acabou por espalhar-se, na porta do 
cortiço n° 5, em jogos de capoeiragem, tentando, afinal por abaixo a porta do quarto 
da rival.

Ninguém se lhe podia encostar que não levasse uma rasteira.
Mas... repentinamente, abre-se a porta do quarto e a Maria José descasca 

uma faca e passa dois golpes na adversária, sendo um na cabeça e outro no so-
br’olho esquerdo.

Houve reboliço e intervenções, sendo as duas separadas. A polícia compa-
receu e recambiou as lutadoras para o xadrez; indo também fazer-lhe companhia 
uma pitonista discursadeira Odorica Maia conhecida por Barriguda, que na oca-
sião, batia palmas. (FOLHA DO NORTE. Belém, 28 fevereiro de 1911).

O relato mencionado faz referência a duas mulheres que entraram em um confronto por 
conta de um homem que era amante de uma delas e companheiro da outra. Mas o ponto que será 
elucidado nessa história liga-se ao fato do articulista do jornal atribuir a presente confusão a ex-
pressão “jogos de capoeiragem”; ninguém conseguia encostar-se a elas pois levavam rasteiras, golpe esse 
característico da capoeira. Houve também a utilização de golpes de faca; sobre isso, Salles (2015) 
verificou que os negros “aprimoraram sua técnica como ampliaram seus recursos de agressão – ou 
defesa –, incluindo navalhas, facas, paus e cacetes” (SALLES, 2015. p. 122). Portanto, esse caso 
nos reporta a mais um entre outros referentes ao envolvimento de mulheres na capoeira desde 
longínquas épocas.

No Pará, a experiências das mulheres dos segmentos populares pelas ruas de Belém en-
volvidas na capoeira, no meretrício, na “vadiagem” entre outros, foi razão de atenção do poder 
público, pois elas representavam uma “ameaça” para os esplendores da ordem e da moral cidade, 
(concepção essa difundida pelas camadas privilegiadas socialmente). Nesse sentido, o corpo dessas 
mulheres “se expressava no comportamento social e este, para ser aceito, deveria seguir normas 
específicas” (OLIVEIRA, LEAL, 2009, p. 138). Desse modo, a legislação, a imprensa, a criação 
de Códigos de Posturas e Penal foram mecanismos utilizados para tratar “da regulamentação dos 
variados aspectos de vida social e cultural da cidade” (LEAL, 2008, p. 51), ou seja, quem quebrava 
as regras/normas seria constantemente perseguido (a) em suas práticas cotidianas, tudo isso em 
nome da moral pública e cívica da cidade, estabelecidas pelas elites vigentes.

Mas em meio a esse processo que combatia as ações dessas mulheres, muitas vezes chamadas 
de desordeiras, demonstrou-se que elas não ficavam inertes às situações de ameaça referentes às 



Lucenilda dos Santos Passos; Luiz Augusto Pinheiro Leal“Espetáculo de Luta”: a presença feminina na capoeira em Belém do Pará no final do século XIX e início do XX 39

suas ações cotidianas. O rompimento de um modelo padrão atribuído aos seus comportamentos 
dizem muito dessas mulheres que possuíam posicionamentos no que diz respeito às imposições 
sociais que tentavam controlar suas vidas e, principalmente, seus corpos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Os “espetáculos de luta”, fazendo alusão às mulheres envolvidas com a capoeira, foram 
frequentes na capital paraense. Essa expressão mencionada no ano de 1911 pelo articulista 
do jornal Folha do Norte foi um entre vários relatos que permitiu visibilizar essas mulheres. Os 
termos para se referir às mesmas eram diversos, “desordeiras”, “vadias”, “vagabundas” e ca-
poeira, consistiam em mulheres que transcenderam os padrões sociais e tiveram presença ativa 
nos espaços de capoeiragem.

Assim, as participações femininas na capoeira desempenharam um papel fundamental 
no que tange à luta pela libertação de seus corpos em um ambiente repleto de ideias mora-
lizantes. Nesse sentido, falar das narrativas femininas na capoeira na virada do século XIX 
em Belém contribui para o que Scott (1990) afirmou de que “o estudo das mulheres não 
acrescentaria somente novos temas, mas que iria igualmente impor um reexame crítico das 
premissas e dos critérios do trabalho científico existente” (SCOTT, 1990, p. 73). Dessa forma, 
a necessidade de evidenciar as narrativas femininas que por muito tempo estiveram à margem 
da historiografia simboliza um processo de demonstrar a historicidade dessas mulheres e dá a 
devida importância a essas sujeitas, fazendo um reexame crítico referente à historiografia das 
mulheres capoeiras, pondo as mesmas como protagonistas sociais.

Nesse viés, o rompimento do silêncio que as rodeava abre a possibilidade da visibilidade 
dessas narrativas para reconhecer a importância delas como protagonistas em diversas ins-
tâncias sociais e que burlavam a ordem e o controle que tentavam reprimir seus modos, suas 
vidas, em nome do progresso, sendo que esse “progresso” era restrito somente a uma parcela 
da população. 

Em suma, mulheres como Jerônima, Liduína Mascarenhas e Maria José da Conceição 
são alguns dos nomes que marcaram a presença feminina na capoeira no Pará no final do sé-
culo XIX e início do XX. Atuaram nos mais diferentes espaços, demonstrando sua valentia 
em meio às situações de adversidades, as relações no ambiente público, o que possibilitou 
verificar sua participação e dinamismo nesses espaços e no mundo da capoeiragem. Portanto, 
as mulheres capoeiras no Pará quebram com as condutas que foram dirigidas a elas sobre um 
padrão de comportamento, seus corpos foram um dos principais elementos de resistência em 
meio a essa sociedade.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202140

Dossiê/Dossier
REFERÊNCIAS

Fontes

A. IMPRESSA 

A CONSTITUIÇÃO, Belém 21 novembro de 1876. 

A SEMANA, Belém 17 março de 1890. 

DIÁRIO DE NOTÍCIAS, Belém 12 janeiro de 1893.

DIÁRIO DE NOTÍCIAS, Belém 14 de agosto de 1896.

DIÁRIO DE NOTÍCIAS, Belém 23 de agosto de 1896.

FOLHA DO NORTE, Belém 28 fevereiro de 1911.

B. LEGISLAÇÃO

BRASIL. Decretos do Governo Provisório da República dos Estados Unidos do Brasil. Décimo fascículo de 
01 a 31 de outubro de 1890, capítulo XIII. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1890. p. 2734- 2735.

Bibliografia

ALMEIDA, Conceição Maria Rocha de. Mulheres, Violência e Cidade: “Demônios de Saias” na Belém 
Oitocentistas. João Pessoa: ANPUH, 2003. 

ARAS, OLIVEIRA. Sob a pena da lei: Mulheres pobres e marginais. Vitória da Conquista: POLITEIA: 
Hist. e Soc. 2003.

CHARTIER, Roger: O Mundo como Representação. Texto publicado com permissão da revista 
Annales (1991, Nº 6, p.173-191). Acessado em: 27/10/2021. Disponível em: <https://www.revis-
tas.usp.br/eav/article/view/8601/10152>  

CHARTIER, Roger. À beira da falésia: a história entre certezas e inquietudes. Porto Alegre: EDUFRGS, 
2002. 

DIAS, Rebeca. CHAVES, Celma. A cidade a partir do edifício: narrativas urbano-edilícias na cartografia histórica 
de Belém (1886 a 1912). São Paulo: XVII ENAUPUR, 2017.

FERREIRA, Alberto Heráclito. Salvador das Mulheres: Condição feminina e cotidiano popular na Belle Époque 
Imperfeita. Salvador-Bahia: UFBA, 1994.

FOLTRAN, Paula Juliana. “Capoeira é pra homem, menino e mulher”: angoleiras entre a coloniali-
dade e a descolonização. Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana Ano X, 
Nº XIX, agosto/2017. Acessado em: 14/10/2021, Disponível em: <https://www.revistas.usp.br/
sankofa/article/viewFile/137197/132983>

GOMES, Arnaldo Machado. Vigiando, divulgando e reprimindo: O papel da imprensa no cotidiano dos moradores 
de Belém (1897-1910). Belém: UFPA, 2017. 

LEAL, Luiz Augusto P. A Política da Capoeiragem: A História Social da Capoeira e do Boi-Bumbá no Pará 
Republicano (1888-1906): 1ª Edição, Belém: EDUFBA, 2008.

LEAL, Luiz Augusto P. Gladiadoras de Saias: mulheres capoeiras no norte do Brasil (1876 a 1912). 
Gênero na Amazônia, Belém, n. 13, Janeiro/Junho, 2018. (p.154-168). Acessado em: 20/10/2021 Dis-
ponível em: <http://generonaamazonia.ufpa.br/edicoes/edicao-13/12_Gladiadoras-de-saias.pdf> 



Lucenilda dos Santos Passos; Luiz Augusto Pinheiro Leal“Espetáculo de Luta”: a presença feminina na capoeira em Belém do Pará no final do século XIX e início do XX 41

NOGUEIRA, Isildinha Baptista. Significações do Corpo Negro. São Paulo: USP, 1998.

OLIVEIRA, Josivaldo P, LEAL, Luiz Augusto P. Capoeira. Identidade e Gênero: Ensaios sobre a história 
social da Capoeira no Brasil. Salvador: EDUFBA, 2009.

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. São Paulo: Editora Contexto, 2008. 

SALLES, Vicente. O negro na formação da sociedade paraense. 2ª ed, Belém: Paka-Tatu, 2015.

SOIHET, Rachel. Mulheres pobres e violência no Brasil urbano: in: Del Priore, Mary (org.); BASSA-
NEZI, Carla (coord. de textos). História das mulheres no Brasil, 7° ed. São Paulo: Contexto, 2004.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.





Dossiê/Dossier

Maria Adriele Silva Souza −Graduanda em História pela Universidade Federal do Pará – UFPA. Membro do 
Grupo de pesquisa História em Campo – GHISCAM. E-mail: adrielesouza305@gmail.com

Luiz Augusto Pinheiro Leal − Doutor em Estudos Étnicos e Africanos pela Universidade Federal da Bahia 
– UFBA. Professor Associado da Universidade Federal do Pará – UFPA. Contramestre do Malungo Centro de 
Capoeira Angola e Coordenador do Grupo de pesquisa História em Campo – GHISCAM. E-mail: augustoleal@
ufpa.br

O Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense

Lo Femenino en la Capoeira: experiencias y experiencias en capoeira angola paraense

The Feminine in Capoeira: experiences and experiences in capoeira angola paraense

Maria Adriele Silva Souza
Luiz Augusto Pinheiro Leal

Resumo: Este artigo tem a intenção de abordar discussões sobre o feminino na capoeira, fazendo um diálogo 
pautado nas experiências femininas na capoeira paraense e a (re)construção da história das mulheres, tendo 
em vista que as mulheres estiveram silenciadas na história por muitos séculos e, atualmente, elas estão cada vez 
mais visíveis nos espaços de capoeira. As mesmas continuam resistindo e lutando para o seu fortalecimento 
enquanto mulheres capoeiras na sociedade que ainda carrega consigo estruturas patriarcais de controle e vio-
lência.

Palavras Chave: Capoeira. Mulheres. Gênero.

Resumen: Este artículo tiene como objetivo abordar las discusiones sobre lo femenino en la capoeira, hacien-
do un diálogo basado en las experiencias femeninas en la capoeira paraense y la (re) construcción de la historia 
de las mujeres. Ya que las mujeres han sido silenciadas en la historia durante muchos siglos y hoy en día son 
cada vez más visibles en los espacios de capoeira. Continúan resistiendo y luchando por su fortalecimiento 
como mujeres capoeira, en una sociedad que aún lleva consigo estructuras patriarcales de control y violencia.

Palabras Claves: Capoeira. Mujeres. Género.

Abstract: This article aims to address discussions about the feminine in capoeira, making a dialogue based on 
the female experiences in capoeira paraense and the (re) construction of  the history of  women. Since women 
have been silenced in history for many centuries and today they are increasingly visible in capoeira spaces. They 
continue to resist and fight for their strengthening as capoeira women, in a society that still carries patriarchal 
structures of  control and violence.

Key-words: Capoeira. Women. Gender.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202144

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

O presente artigo é resultado da minha participação, como bolsista, no projeto de exten-
são “Dikanza, urucungo e capoeira: o ensino de histórias e culturas africanas em comunidades 
escolares e tradicionais”, coordenado pelo Professor Dr. Luiz Augusto Pinheiro Leal. Minha 
participação se deu através do desenvolvimento do plano de trabalho intitulado “O feminino 
e a capoeira: questões de gênero no ensino de histórias e culturas africanas em espaços de sa-
ber”, que trata de práticas de ensino de história e cultura africana através da capoeira angola. O 
recorte temático voltado para as questões relacionadas ao gênero feminino, dentro dos espa-
ços de capoeira, se justifica pelo fato das mulheres terem sido excluídas das páginas da história, 
e mesmo dos espaços de prática da capoeira, até pouco tempo atrás. Michelle Perrot (2019) 
nos fala do silenciamento na historiografia no que se refere ao feminino: “as mulheres ficaram 
muito tempo fora desse relato, como se fossem destinadas à obscuridade de uma inenarrável 
reprodução, estivessem fora do tempo, ou pelo menos, fora do acontecimento.” (PERROT, 
2009, p.16). Como afirma a autora, as mulheres estariam “confinadas no silêncio de um mar 
abissal.” (p.16). Isso se dá principalmente pela lógica do patriarcado que está enraizado nas 
sociedades.

O objetivo do projeto, de modo geral, era promover o ensino de história e cultura africa-
na através dos elementos constituidores da capoeira angola, prática cultural de matriz africana 
no Brasil. Como objetivos específicos, a intenção era contribuir para a propagação de conhe-
cimentos relacionados às culturas africanas em diversos espaços de saber; gerar discussões que 
levassem à valorização cultural das matrizes africanas em escolas ou comunidades; evidenciar 
a participação e contribuição das mulheres nos espaços de capoeira e em outros saberes cul-
turais; despertar o interesse da comunidade para o debate sobre as questões de gênero, iden-
tidade e capoeira.

As atividades realizadas através do plano de trabalho foram, principalmente, leituras 
especializadas, treinos de capoeira angola, acompanhamento de lives direcionadas ao tema da 
abordagem; participação em eventos acadêmicos e de capoeira. Devido ainda estarmos vi-
venciando um contexto pandêmico, algumas atividades de campo que estavam previstas não 
foram executadas. No entanto, com os devidos cuidados, foi possível participar de algumas 
atividades presenciais de formação, especialmente nas cidades de Abaetetuba e Bragança.

1. Ser Mulher na Capoeira

Inicialmente, quero situar os leitores e leitoras que o Malungo Centro de Capoeira An-
gola é um grupo de capoeira angola que está presente nos estados da Bahia e no Pará. No 
Pará, o Malungo está distribuído em coletivos em algumas cidades, como Abaetetuba, Belém, 
Bragança, Cametá e Goianésia, e tem como formadores o Mestre Bel, o Contramestre Augusto 
Leal e as Treinelas Lira e Darcica. Ressalto que atualmente faço parte do Grupo de Capoeira 
Malungo Centro de Capoeira Angola. Visando compreender o nível de envolvimento com o 
mesmo, cabe contar um pouco de como conheci o grupo.

Em outubro de 2019, o professor Augusto Leal, responsável pelo projeto de extensão 
do qual faço parte, estava na cidade de Abaetetuba. Na ocasião, ele presidia bancas de defesas 
de trabalhos de conclusão do curso de História, no Campus da Universidade Federal do Pará. 
Como o professor também é angoleiro (praticante de capoeira angola) e contramestre do Ma-



Maria Adriele Silva Souza; Luiz Augusto Pinheiro LealO Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense 45

lungo, ele organizou uma formação para os aprendizes daquela cidade. Ao me conhecer, fez o 
convite a mim e mais um colega para conhecermos o universo da capoeira angola. O convite 
prontamente foi aceito, então fomos visitar o espaço de formação em que ele estava ministran-
do formação. O ápice desse encontro foi a oportunidade de realizarmos uma oficina em um 
terreiro próximo ao Campus da UFPA. Terreiro da finada mãe Joana.

No terreiro, estavam presentes estudantes de história, capoeiras do grupo e membros da 
comunidade afro-religiosa, assim como crianças e idosos que estavam também participando 
das atividades (ver Imagem I). Foi meu primeiro contato com a capoeira angola. No espaço do 
terreiro, com todos os paramentos e representações, o contramestre organizou instrumentos e 
pessoas para treino. Houve um bom entrosamento entre os tocadores tradicionais do terreiro 
e os capoeiristas. O encontro acabou culminando em uma roda (elemento de culminância para 
a prática da capoeira).

Imagem I – Entrosamento para a roda de capoeira

Fonte: Acervo Malungo Centro de Capoeira Angola

Naquele momento, eu participei tanto do treino como da roda. No treino (Imagem II), 
observei que o corpo, independente do gênero, se constitui em elemento de identidade coleti-
va. Os corpos existem em interação uns com os outros. A capoeira exige a interação coletiva e 
o contato com o espaço sagrado do chão do terreiro. Chão que é o espaço de maior segurança 
para o praticante da capoeira. A angoleira joga próximo ao chão, ensinava o contramestre. Eu 
me entreguei aos movimentos, à musicalidade e às ações coletivas. De repente, eu já estava ao 
pé do berimbau, pronta pra jogar com um capoeira mais experiente (ver Imagem III). Foi meu 
primeiro contato direto com a experiência da capoeira angola. Senti o corpo depois, mas notei 
que a prática não era coisa de outro mundo. Eu também poderia participar e havia sintonia. No 
entanto, algumas situações pessoais ocorreram depois, bem como a pandemia da COVID-19, 
e isso contribuiu para o meu distanciamento e consequente desinteresse em relação àquela 
prática.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202146

Dossiê/Dossier
Imagem II – Treino de capoeira angola

Fonte: Acervo Malungo Centro de Capoeira Angola

No ano de 2021, como estudante de história na cidade de Capanema, Núcleo do Campus 
Universitário de Bragança da UFPA, tive a oportunidade de me reencontrar com o professor Au-
gusto e, por extensão, a prática da capoeira. O professor estava ministrando uma disciplina na cida-
de e convidou estudantes de história para participar de seu projeto de extensão “Dikanza, urucun-
go e capoeira: o ensino de histórias e culturas africanas em comunidades escolares e tradicionais”. 
Foi aí que surgiu a oportunidade de, além de poder pesquisar a história da capoeira, poder aprender 
um pouco mais sobre sua prática. Ao ser aprovada na seleção de bolsista, pude praticar e vivenciar 
a capoeira angola, o que é essencial para o desenvolvimento metodológico dessa pesquisa. É o co-
nhecimento sobre capoeira angola que dá base para a compreensão dos usos de seus instrumentos 
como recursos para o conhecimento sobre a história e a cultura afro-brasileira e africana.

Imagem III – Ao pé do berimbau, a primeira roda

Fonte: Acervo Malungo Centro de Capoeira Angola

Os instrumentos musicais são elementos fundamentais na capoeira, tendo em vista que a 
capoeira é formada por um conjunto de elementos que estão em sintonia. Durante as vivências de 
pesquisa, pude trabalhar no preparo da matéria prima, confecção de instrumentos e a experiência 



Maria Adriele Silva Souza; Luiz Augusto Pinheiro LealO Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense 47

de tocar todos os instrumentos que formam a bateria do Malungo (Imagem IV). Bateria é o con-
junto musical que dá base para o jogo de capoeira angola. No Malungo, a bateria é composta por 
oito instrumentos: três berimbaus (berra boi, gunga médio e viola), dois pandeiros, um agogô, um 
reco-reco e um atabaque.

Imagem IV – Contramestre e eu descascando ouriços de castanha

Fonte: Acervo Malungo centro de Capoeira Angola

Como pode ver na imagem IV, o ouriço, que está na parte superior, é ideal para usar na 
confecção do instrumento. Podemos ver na imagem acima o momento em que eu e contramestre 
estamos trabalhando no processo de descasque do ouriço, para retirar a casca e o pó que envolve a 
caixa da castanha, no lado direto da imagem, no canto inferior é possível perceber alguns ouriços 
já descascados. Esses ouriços serão utilizados para a confecção do agogô, um instrumento de base 
utilizado na capoeira.

Imagem V – Contramestre e eu na preparação do bambu

Fonte: Acervo Malungo Centro de Capoeira Angola



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202148

Dossiê/Dossier
Na imagem V, eu e o contramestre Leal estávamos preparando o bambu para a confecção da 

Dikanza, instrumento de matriz africana, e no Brasil, na versão reduzida em termos de comprimen-
to, é conhecido como reco-reco. Cabe aqui mencionar uma vivência que tive com o colega Wesley 
do Malungo de confeccionar um reco-reco, que é a versão brasileira da dikanza. A princípio, eu fui 
a instrutora por ter iniciado a confecção de uma dikanza com o contramestre Leal; desta forma, eu 
repassei os conhecimentos adquiridos com o contramestre para o meu colega.

Imagem VI – Reco-reco em processo de construção

Fonte: Arquivo Pessoal

Como podemos ver na imagem VI, nos bambus em processo de confecção para futuramente 
tornaram-se um instrumento musical, o primeiro está com os “dentes” incompletos, o segundo 
está com os cortes completos e, ao lado, encontra-se uma vara de bambu para a confecção de uma 
dikanza. A participação nas atividades de confecção de instrumentos foi fundamental para que 
eu pudesse compreender parte do processo de elaboração dos instrumentos musicais da capoeira 
angola. Contudo, o aprendizado iria se ampliar ainda mais na sequência da minha formação e na 
oportunidade de encontrar outras mulheres capoeiristas.

Com o objetivo de observar a participação das mulheres nos espaços de capoeira, acom-
panhei alguns eventos de capoeira visando obter dados e fontes para esta pesquisa. Os eventos 
foram: “‘Berimbau bateu, capoeira sou eu’: Vivência de capoeira na Comunidade Rural Colônia 
Nova - Abaetetuba/PA” realizado pelo Malungo Centro de Capoeira Angola, através do Coletivo 
de Abaetetuba/PA, sob organização da monitora Lucenilda Passos; “Capoeira em Comunidade de 
Re-existência: Salvaguarda e LGBTQIA+ de Braços Dados”, também foi realizado pelo Malun-
go, através do Coletivo de Bragança, sob organização da treinela Lira Meneses; “II Encontro de 
Formação do Coletivo de Mulheres Bando da Brava”, evento realizado pelo Coletivo de mulheres 
do Malungo, o Bando da Brava, sob orientação da treinela Lira; e o evento “A Mulher e a Ginga”, 
que foi organizado pelo Grupo de Capoeira Regional Muzenza de Capoeira, sob organização da 
graduada Nilvane Martins e formanda Maria Vitória.

O destaque dado a estes eventos se justifica, principalmente, por terem sido organizados por 



Maria Adriele Silva Souza; Luiz Augusto Pinheiro LealO Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense 49

mulheres capoeiras. Os mesmos foram realizados de forma virtual, pelas plataformas Google Meet 
e YouTube, devido ao contexto de crise sanitária causada pelo Coronavírus. Salvo o último evento 
respectivamente, que foi realizado de maneira presencial na Comunidade do Massarico, na cidade 
de Bragança/PA.

O primeiro evento foi realizado a partir da aprovação da Lei Aldir Blanc Pará. A lei Al-
dir Blanc consiste em um fundo emergencial para o setor cultural e tem como objetivo auxiliar 
os trabalhadores e trabalhadoras culturais e também os espaços de Cultura. Foi organizado pela 
monitora Lucenilda Passos do Coletivo Malungo Centro de Capoeira Angola-Abaetetuba/Pa. O 
evento teve uma programação muito rica, contando com apoio e participação dos integrantes do 
Malungo-PA. A programação foi diversificada, tendo como elementos principais a movimentação, 
a musicalidade e roda de conversa. No decorrer de uma das oficinas de movimentação corporal que 
foi realizada no evento, a monitora Dadá, também do Malungo-PA, ressaltou que a capoeira não 
é somente movimentação, é uma sintonia entre movimentação, musicalidade, oralidade, etc. Desta 
forma, Dos Santos e Machado (2015) nos falam que a capoeira, em sua dimensão educativa, ensina 
a refletir as formas de se relacionar com o outro e consigo mesmo. Assim podemos perceber que a 
prática da capoeira com seus diversos elementos constitutivos transforma as pessoas, seja nas rodas 
ou no meio social de modo geral.

 As falas do Contramestre foram de suma importância para que possamos compreender a 
história da capoeira angola no contexto paraense, mesmo que ainda seja pouco conhecida. O for-
mador ressaltou em sua fala que “a capoeira não é fruto da experiência de africanos no Brasil em 
condições de escravidão... foi a vontade de viver livre.”1. Essa frase é importante para que possamos 
desconstruir a ideia de que a capoeira é fruto da escravidão.

Assim como as discussões sobre a capoeira paraense, a presença feminina também é pouco 
discutida. Nota-se que, na maioria das vezes, as mulheres aparecem como curiosidade. Contudo, 
ressalto que as mesmas devem ser apresentadas e vistas como agentes sociais. Segundo Oliveira e 
Leal (2009), o corpo feminino sempre foi fonte de inspiração para o mundo artístico, mas, ao longo 
dos séculos, foram criados discursos os quais buscavam controlar a gestualidade dos corpos. No 
entanto, na capoeira, o corpo das mulheres é fonte de empoderamento e símbolo de resistência 
contra o sistema patriarcal. Conforme Morgante e Nader (2014, p. 8 apud SILVA, 2021, p. 34), “o 
conceito patriarcado permite visualizar estes dois âmbitos, a dominação e a exploração das mulhe-
res, que estão estreitamente interligados”.

Ao que diz respeito aos corpos femininos nos espaços de capoeira, Santos (2015) nos diz: 

no espaço da capoeira as mulheres podem ser conhecer, se reconhecer, se 
afirmar positivamente e trocar não só receita de bolo, mas também análises e refle-
xões permitindo-se entre si a exposição das suas críticas à realidade e preconceitos, 
discriminações e estereótipos que geram as desigualdades. (SANTOS, 2015, p. 7)

O evento foi de suma importância para pensarmos a capoeira não apenas como prática de 
arte-luta, mas também, como diz mestre Bel, refletirmos a capoeira angola como um conjunto de 
saberes. O evento nos mostra a importância de levar a capoeira para as comunidades de maneira 
geral, para que as pessoas possam conhecer essa prática que é fonte de conhecimento e ancestrali-
dade das culturas africanas e afro-brasileiras.
1 Fala do Contramestre Augusto Leal, fornecida ao evento “Berimbau bateu, capoeira sou eu”: vivêecia de capoeira na 
comunidade da Colônia Nova - Abaetetuba/PA, no dia 22/04/21.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202150

Dossiê/Dossier
Desta forma, Ferreira (2016) nos fala que,

A Capoeira é uma arte, uma dança, uma filosofia, em que o capoeirista ex-
pressa suas vontades, anseios e por menor que seja, no cotidiano são muitas vezes 
reprimido e que nessa prática, o da capoeira, dentro da roda, ou simplesmente 
olhando-a, este, consegue se desvincular do mundo e adentrar em uma outra 
dimensão. (FERREIRA, 2016, p. 11)

Como podemos perceber, a capoeira está além dos seus vínculos com a luta. Está entrelaça-
da aos ensinamentos ancestrais, à musicalidade, à gestualidade, à oralidade, etc., o que nos permite 
conhecer diversas histórias que nos foram deixadas pela diáspora africana.

O segundo evento, Capoeira em Comunidade de Re-existência: Salvaguarda e LGBTQIA+ de Braços 
Dados, também foi aprovado pela Lei Aldir Blanc Pará, e foi organizado pela Treinela Lira Meneses, 
do Malungo Centro de Capoeira Angola, onde a mesma é responsável pelo coletivo de Bragança e 
Belém, no Pará. O mesmo foi realizado através do YouTube, e teve o seu encerramento de forma 
presencial na Escola Bolivar Bordallo da Silva, na cidade de Bragança. A programação presencial 
contou com duas oficinas: uma de musicalidade, com o título “Musicalidade de Capoeira Angola 
como Recurso de Afirmação de Identidade e Oralidade”, ministrada pelo contramestre Augusto 
Leal (Malungo Centro de Capoeira Angola); a outra oficina foi ministrada pela treinela Lira Mene-
ses (Malungo centro de Capoeira Angola), intitulada “Movimentação de Capoeira: Comunicações 
Corporais como elementos de Identidade”.

Este evento contou com uma programação cheia de conversas ricas para discutir tabus em 
torno da comunidade LGBTQIA+. Em um dos diálogos, foi debatido como os grupos de capoeira 
podem ser mais acolhedores em relação ao gênero e sexualidade. Os diálogos gerados nos permi-
tem reflexões sobre o quanto o machismo está nos espaços sociais e na capoeira não é diferente. 
Sendo assim, há uma necessidade de problematizar o machismo e o preconceito com os corpos.

A capoeira se expressa principalmente através dos corpos, e de forma múltipla, contemplan-
do a movimentação, a musicalidade, etc. D’ Amorim e Atil (2007) nos fazem refletir sobre o corpo 
na prática da capoeira, vejamos,

A capoeira se realiza com o corpo e necessita dos movimentos do corpo 
para se expressar. É o corpo que se expressa musicalmente, é o corpo que neces-
sita ter coordenação motora para encontrar os espaços corretos e adequados, é o 
corpo que fala oralmente da maneira mais correta, verbalizando conhecimentos 
e sentimentos. Mas é também o corpo que expressa em uma linguagem gestual 
que é musicalidade, que é espacialidade tradutora de sentimentos interiorizados. 
É o corpo que realiza interfaces que são fragmentos de musicalidade, fragmentos 
de espacialidade, fragmento de matemática, um entrando no e criando esse es-
paço que chamamos justamente de interface [...]. Na ginga, é o corpo que sente 
e expressa música, de maneira matemática, em uma espacialidade própria e em 
uma linguagem de gestos e expressões (D’AMORIM; ATIL, 2007, p.73 Apud 
FERREIRA, 2016, p. 32).

Sendo assim, o corpo agrega todas as expressões culturais, religiosas e culturais que a ca-
poeira nos transmite. Desta maneira, “o corpo no movimento da capoeira, possui uma dinâmica 
própria de ludicidade” (OLIVEIRA e LEAL, 2009, 161).



Maria Adriele Silva Souza; Luiz Augusto Pinheiro LealO Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense 51

O evento de forma geral proporcionou debates de extrema importância. Discutir gênero 
e sexualidade é essencial não só nos espaços de capoeira, mas na sociedade como um todo, para 
desconstruir tabus que estão ligados a essa temática. As rodas de conversas e as oficinas trouxeram 
relatos que fazem com que nós repensemos nossa trajetória como pessoa. E como foi mencionado 
em umas das falas dos participantes, não é preciso que sejamos LGBT para lutar por direitos e 
respeito. Em suma, sua importância é promover o diálogo para construir e contribuir na afirmação 
da identidade de cada ser.

O terceiro evento foi o II Encontro de Formação do Coletivo de Mulheres Bando da 
Brava2. O evento das Bravas teve como título trecho de uma fonte analisada pela pesquisadora 
Lucenilda Passos em seu trabalho de conclusão de curso (TCC), que diz: “Tão perniciosa quanto 
os capoeiras3”. O evento foi restrito para as meninas do coletivo e teve duração de dois dias (17 e 
18 de julho) de diálogos entre elas e os convidados que estiveram colaborando, e foi realizado pela 
plataforma do Google Meet. Saliento que o evento das Bravas foi uma ação pertinente ao plano de 
trabalho em questão, por conta das discussões realizadas durante esses dois dias, principalmente 
para o ensino de uma das culturas africanas através das vivências da prática da capoeira e como 
ação metodológica para obtenção de dados para a elaboração dos resultados desse projeto.

A programação foi rica em diálogos e práticas que foram pensados nas dificuldades elenca-
das pelas mulheres do Bando. Desta forma, os diálogos foram necessários e essenciais para que 
saibamos sempre que podemos (me incluo por estar fazendo parte do Coletivo do Malungo e do 
Bando da Brava atualmente) estar em qualquer posição na capoeira, seja na bateria ou em roda para 
jogo. Ao longo dos séculos, as mulheres foram silenciadas da história e isso reflete negativamente 
na vida delas, e a capoeira permite que essas mulheres construam e reconstruam suas histórias. 
Perrot (2019) nos mostra em seus escritos o quanto as mulheres foram silenciadas e excluídas da 
história e da sua própria história.

Tendo em vista que as mulheres foram silenciadas ao longo dos séculos, suas narrativas, seus 
feitos foram apagados da história e isso influenciou e influencia na busca de inclusão da mulher en-
quanto agente histórico e protagonista nos feitos e nas lutas que foram invisibilizadas. Além desse 
silenciamento, tem-se ainda o fator de que elas sempre têm que provar para o sexo oposto que sabe 
fazer uma determinada movimentação ou tocar um berimbau. Cito o berimbau por ser um instru-
mento de poder em uma roda de capoeira e muitas vezes as mulheres são testadas se conseguem 
segurar o berimbau, se sabem armar e desarmar tal instrumento.

Diversos discursos misóginos e machistas foram e ainda continuam sendo direcionados às 
mulheres, sobretudo às mulheres capoeiras. Dessa forma, percebemos que há uma grande necessi-
dade de discutir sobre o silenciamento das mulheres.

Nesse silêncio profundo, é claro que as mulheres não estavam sozinhas, 
ele envolve um continente perdido das vidas submersas no esquecimento no qual 
se anula a massa da humanidade. Mas é sobre elas que o silêncio pesa mais. E isso 
por várias razões (PERROT, 2017, p.16).

Desta forma, o espaço reservado para essas mulheres dialogarem é essencial para entende-
rem as suas dificuldades e saber que podem contar com o apoio das manas do grupo; é se sentir 
abraçada quando um olhar virado for direcionado a determinada pessoa, é defender a mana, então 
2 Coletivo de mulheres do Malungo Centro de Capoeira Angola.
3 Trata-se de um artigo do Jornal A República, 11 de setembro de 1890, p. 01.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202152

Dossiê/Dossier
esse espaço é de suma importância para o coletivo fortalecer os laços de irmandade. Podemos ob-
servar esse laço afetivo na fala da treinela Lira,

ser malunga, ser bando, é ser coletivo, é ser irmã, é se entender nas suas 
dificuldades. [...]ser malunga é isso, é ser grande no sentido não de ser melhor do 
que a outra, do que o outro, não, é entender que a gente precisa se encontrar, se 
entender enquanto sujeito mulher, mulher angoleira, porque esse é o laço que nos 
une. (Informação verbal)4

Além de diálogos em torno da questão do feminino, houve conversas sobre musicalidade, um 
dos aspectos essenciais da capoeira. A musicalidade na capoeira é um elemento que resgata as me-
mórias através das letras que são produzidas, no qual valoriza a história oral. Segundo Abib (2017):

As músicas e ladainhas presentes no universo da capoeira são também 
elementos importantíssimo no processo de transmissão dos saberes, pois é atra-
vés delas que se cultuamos antepassados, seus efeitos heroicos, seus exemplos de 
conduto, fatos históricos e lugares importantes para o imaginário dos capoeiras, 
o passado de dor e sofrimento do tempo da escravidão, as estratégias e astúcias 
presentes nesse universo, assim como também as mensagens cifradas que exigem 
uma certa “iniciação” para poderem ser compreendida. (ABIB, 2017, p. 98)

Podemos perceber que a capoeira angola é mais que movimentações e jogo, é um conjunto 
de elementos que constroem a prática. São várias as motivações para criar um corrido5, uma la-
dainha6, como nos diz Abib (2017), são memórias sobre os antepassados, são feitos heroicos, são 
rotinas cotidianas, dentre outras.

O quarto e último evento “a Mulher e a Ginga”, foi realizado de modo presencial no inte-
rior da cidade de Bragança/PA. O mesmo foi o encerramento de um conjunto de atividades que 
já estavam sendo realizadas pelo grupo de Capoeira Regional Muzenza de Capoeira, e estava sob 
coordenação de duas mulheres, sendo elas Nilvane de Sousa Martins, conhecida na capoeira como 
graduada Vane, e por Maria Vitoria Botelho, na capoeira é conhecida como Pitchulinha. Ressalto 
que o evento foi realizado a partir da aprovação da Lei Aldir Blanc Pará.

O evento teve importantes diálogos, assim como os anteriores, buscando enfatizar a impor-
tância do feminino nos espaços de capoeira, sobretudo na posição de coordenação de eventos. Du-
rante uma das programações, houve um diálogo sobre a diferença entre os elementos da capoeira 
regional e da capoeira angola, tal como a ordem dos cantos. Na capoeira regional, a musicalidade 
inicia-se com a quadra, que são versos rápidos que dão introdução para sair para jogo; enquanto 
na capoeira angola, se inicia com a ladainha, que segundo Fonseca (2018) “são as músicas mais 
importantes e tradicionais, cantadas por mestres ou pelos mais velhos, são fundamentais para abrir 
a roda, ou seja, a primeira coisa que se canta é a ladainha” (p. 166). Adiante, a louvação e o corrido 
seguem a mesma ordem tanto na capoeira regional, quanto na capoeira angola.
4 Fala da treinela Lira, fornecida ao II encontro de formação do Bando da Brava, em 17 de julho de 2021.
5 “Corrido são perguntas e respostas da música, cantorias mais rápidas [...] versos curtos e que proporcionam uma 
empolgação de ritmo.” (Da Silva, 2018, p. 29)
6 “Ladainha é uma história cantada, um aviso, uma mensagem, etc., que consequentemente inicia com um Iê, grito que 
simboliza um pedido de atenção, finalizando com uma louvação, ou seja, um agradecimento; exaltação naquilo que 
acredita.” (DA SILVA, 2018, p. 28)



Maria Adriele Silva Souza; Luiz Augusto Pinheiro LealO Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense 53

Ao falar de musicalidade na capoeira, evidentemente estamos falando de oralidade, e é atra-
vés da oralidade que temos conhecimento sobre nossa ancestralidade. Temos a possibilidade de co-
nhecimento sobre a vida dos que vieram antes de nós, dos que fizeram a travessia sob o Atlântico.

Ressalto que, neste evento, eu estive acompanhada das manas do Malungo. “Manas” é um 
termo utilizado pelas mulheres do Coletivo do Malungo para se referir umas às outras, à treinela 
Lira, monitora Keké, e às aprendizes Paula e Sue. Além de eu estar presente como Malunga, estive 
também como pesquisadora em campo, observando o evento através da prática da etnografia, um 
campo da antropologia que nos permite, enquanto pesquisadores e pesquisadoras, de estar em 
campo coletando dados.

Todas essas vivências foram essenciais e carregadas de aprendizado para a minha formação, 
para as futuras ações do projeto, bem como para ministrar oficinas sobre capoeira angola. Conhe-
cer os toques dos instrumentos, a organização dos instrumentos e movimentações são fundamen-
tais. Além do mais, as histórias e culturas africanas estão enraizadas em cada elemento da capoeira, 
desde a movimentação, a musicalidade, a ancestralidade, a oralidade e afins. Podemos observar as 
histórias da ginga e do berimbau que estão associadas também à simbologia feminina.

A capoeira está ligada à simbologia feminina, a exemplo, temos a Ginga, que vem do nome 
de uma mulher, Rainha Nzinga Mbandi Ngola, de Angola e Matamba (FONSECA, 2018), a lenda 
do berimbau “sobre as “[...] aventuras de uma menina que, tendo desaparecido após a ação de um 
“homem mau”, teve o seu corpo transformado no berimbau” (ARAÚJO, 2016,  p.87 apud, BAR-
BOSA, 2017, p.131).

No decorrer da pesquisa, outras atividades foram realizadas, tais como leituras pertinen-
tes ao debate proposto na temática, utilizando autores como bell hooks (2020), Michelle Perrot 
(2019), Adichie (2016), entre outras, para trabalhar nas articulações sobre as discussões em tor-
no do feminismo. Para tratar as abordagens relacionadas à capoeira e ao gênero, utilizo autores 
como Leal (2008), Oliveira e Leal (2009), Camões (2018), Araújo (2004), (2016) entre outras que 
são essenciais pra a construção argumentativa deste trabalho.

Ressalto ainda a participação em entrevistas, evento e disciplinas referentes aos estudos afri-
canos como ouvinte e monitora. As entrevistas foram realizadas para dois grupos relacionados 
ao meu trabalho; o primeiro está ligado diretamente com os estudos de gênero e capoeira, com 
o grupo do Bando da Brava, que iniciou um programa no canal do Malungo Centro de Capoeira 
angola, no YouTube, intitulado de “A voz das Bravas”, e tem como objetivo ouvir as histórias de 
vida das bravas do coletivo, em um diálogo enriquecedor entre a entrevistada, a entrevistadora e os 
ouvintes. Inclusive, estive no papel de entrevistadora no diálogo com a monitora Dadá, que é uma 
mulher angoleira, feminista e brava. A entrevista pode ser acompanhada através do link de acesso: 
<https://www.youtube.com/watch?v=1xZBn1q8yvc&t=30s>.

No que diz respeito às entrevistas do segundo grupo, está relacionada ao grupo de pesquisa 
do qual faço parte e é coordenado pelo Prof. Augusto Leal, o História em Campo (GHISCAM). 
As entrevistas são ações relacionadas ao I Seminário Gênero, África e Diáspora: Intersecções e 
subjetividades em História e Educação, que foi realizado pelo grupo de pesquisa citado acima. 
Atuo como colaboradora técnica na administração das lives, juntamente com a professora Daélem 
Rodrigues. As entrevistas e demais conteúdos do grupo podem ser acessados através do link: <ht-
tps://www.youtube.com/channel/UCR_Eoh5fNLVJbXsiEi9TRGQ>.

Acrescento ainda a participação na disciplina de mestrado, onde estive participando como 
ouvinte, sendo ela História da África e as influências Banto no Brasil, do Programa de Pós- Graduação 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202154

Dossiê/Dossier
em Educação e Cultura (PPGEDUC/UFPA/CAMETÁ), ministrada pelo Professor Dr. Luiz 
Augusto Pinheiro Leal, no período de 04 a 25 de junho de 2021, através da plataforma Google 
Meet, que contou com a monitoria da Professora Daélem Rodrigues. Esta foi de grande valia 
para minha formação; os debates realizados me proporcionaram conhecimento sobre as histó-
rias africanas e as influências de origem Banto no Brasil, tal como a capoeira, o carimbó, etc.

Na ocasião, estive atuando como monitora na disciplina de História da África, ministra-
da pelo prof. Augusto Leal na turma de graduação do Campus de Bragança, que ocorreu de 
forma online através da plataforma Google Meet. Estive acompanhada pela professora Yasmin 
Amaral, que esteve como monitora também. Ressalto que esta disciplina foi aberta à comuni-
dade de professores da cidade de Augusto Correa, estudantes de Belém e Portel. As discussões 
geradas nesta disciplina foram importantes para minha formação enquanto monitora (apesar 
de ter tido algumas dificuldades com a conexão que atrapalhou no meu desenvolvimento en-
quanto monitora), bolsista e estudante, uma vez que a disciplina permeou por questões que 
proporcionaram desconstruções em torno do ensino de História da África, das culturas e 
sociedades africanas.

Ainda estive participando do “Webnário - Os Desafios de Pesquisa em História na Ama-
zônia,” que foi realizado entre os dias 08 e 10 de junho de 2021, na 5ª Semana Nacional do 
Arquivo, realizado pela Faculdade de História do Campus de Bragança/PA. O evento deu 
oportunidade aos professores, alunos, ex-alunos e à comunidade acadêmica de modo geral, de 
apresentar seus trabalhos de pesquisa, sejam elas finalizadas ou em andamento.

No dia 10 de junho de 2021, o Grupo de Pesquisa História em Campo se fez presente 
nas apresentações de seus trabalhos – destaco aqui o Simpósio Temático 3: Gênero, Cultura e 
Identidade, onde, pela primeira vez, o trabalho que ainda está sendo executado, “O feminino 
e a capoeira: questões de gênero no ensino de histórias e culturas africanas em espaços de 
saber”, foi apresentado à comunidade acadêmica, e junto aos colegas de pesquisas, a Prof.ª 
Daélem Rodrigues e o graduando Wesley Rodrigues.

Em minha apresentação, expus as abordagens principais do projeto, passando pelo en-
sino de histórias e culturas africanas através dos elementos da capoeira angola. Após minha 
fala sobre a prática de ensino de histórias e culturas africanas, dei continuidade falando sobre 
a mulher no espaço da capoeira, e como elas eram vistas pela sociedade ao longo do século 
XIX e como são vistas atualmente, como o corpo da mulher é objetificado e sexualizado ainda 
no mundo da capoeira e como as mulheres resistem ao machismo e sexismo e persistem para 
continuar na capoeira.

Em uma exposição breve, é possível perceber o quanto os estudos de gênero têm se tor-
nado importantes para a construção da problemática das experiências femininas na capoeira, 
uma vez que, como argumenta Camões (2019), “têm nos levado a perceber a necessidade de 
desconstrução dos discursos machistas e sexistas. Uma vez que as mulheres que frequentam os 
espaços de capoeira são fortemente estigmatizadas” (CAMÕES, 2019, p. 18).

O evento foi um tanto importante para conhecer as mais diversas pesquisas no campo da 
História que estão vinculadas à Faculdade de História - Campus Bragança. Também possibili-
tou a experiência e a oportunidade de expor nossas pesquisas e disseminar conhecimento para 
a comunidade, principalmente por conta das poucas pesquisas em torno dos estudos africanos 
e suas culturas, no campus de Bragança. A pouca produção é reflexo da ocidentalização do 
desenho curricular do curso de História. As disciplinas que abordam as histórias e culturas 



Maria Adriele Silva Souza; Luiz Augusto Pinheiro LealO Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense 55

africanas estão no final do curso, onde a maioria dos alunos já está com as suas pesquisas en-
caminhadas.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Neste sentido, o plano de trabalho “O feminino e a capoeira: questões de gênero no 
ensino de histórias e culturas africanas em espaços de saber”, que deu base para a elaboração 
deste artigo, se apresenta de forma pertinente às atividades realizadas até o momento.

Os principais resultados obtidos até o presente momento estão em consonância por 
terem as mulheres capoeiras à frente da organização de eventos que estão buscando dar cada 
vez mais visibilidade para as mulheres nesses espaços que ainda são considerados do universo 
masculino.

Todos os diálogos que foram realizados nos eventos contribuíram e contribuem para 
a propagação de informações e conhecimento das comunidades participantes, que estiveram 
envolvidas. Além do mais, foram essenciais para a abertura de discussões sobre as práticas 
machistas e sexistas que adentram no universo da capoeira, bem como foi dito pela treinela 
Lira em um de seus diálogos, que o machismo não está dentro da capoeira, mas sim vem para 
a capoeira por influências externas.

Estas ações são importantes para o meu amadurecimento enquanto mulher negra, 
aprendiz de capoeira angola e pesquisadora sobre os estudos de gênero e capoeira. E são 
ações essenciais para obtenção de dados para o enriquecimento dessa pesquisa que está em 
andamento.

No mais, podemos perceber que as mulheres estão ganhando lugar nos diálogos e na 
organização de eventos para discutir sobre a presença feminina nos espaços considerados do 
universo masculino e trazer para discussão temas que são tabus para a sociedade, como falar 
de racismo, sexualidade e do corpo feminino.

É importante ressaltar que as atividades previstas para execução deste trabalho foram 
pensadas de acordo com as necessidades de prevenção à Covid-19, que no início de vigên-
cia da pesquisa estava em estado crítico ainda. No entanto, com o avanço da vacinação, o 
vírus está sendo controlado e isso nos permitirá pensar em ações futuras em conjunto com 
as comunidades escolares e tradicionais para que, assim, os objetivos deste trabalho sejam 
atingidos.

REFERÊNCIAS

ABIB, Pedro Rodolpho Jungers. Capoeira Angola: cultura popular e o jogo dos saberes na roda. 2. ed. Salva-
dor: EDUFBA, 2017.

ADICHIE. Chimamanda Ngozi. Sejamos todas feministas. Tradução: Christina Baum. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202156

Dossiê/Dossier
ARAÚJO, Rosangela Costa. Elas Gingam!. CIAS Discussion, Japão, n. 64, p. 85-93, mar. 2016. 

ARAÚJO, Rosangela Costa. Iê, viva meu mestre: A Capoeira Angola da ‘escola pastiana’ como práxis educa-
tiva. 2004. 236 f. Tese (Doutorado) Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo. Programa 
de Pós-Graduação da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo. Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2004.

BARBOSA, Viviane Malheiro. Mulher na roda: experiências femininas na Capoeira Angola de Porto Alegre 
/ Viviane Malheiro Barbosa, 2017. 156 f. Dissertação (Mestrado) -- Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul, Faculdade de Educação, Programa de Pós-Graduação em Educação, Porto Alegre, 
BR-RS, 2017.

CAMÕES, S. Luciane. Elas Jogam, tocam e cantam: práticas e discursos sobre a experiência histórica de mulheres 
capoeiristas no Pará. Dissertação (mestrado em História) - Programa de Pós-Graduação Em Estudos 
Antrópicos na Amazônia-PPGEAA, Universidade Federal de Castanhal, Pará, 2019.

DA SILVA, SANDRA MARIA. Musicalidade na capoeira: uma construção oral através da musicalidade da 
capoeira. 2018. 41. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Bacharel em História)- Universi-
dade Federal de Alagoas, Maceió, 2018.

DOS SANTOS, D. A; MACHADO, P. de Freitas. A capoeira como prática educativa transformadora: 
jogando no ambiente escolar. VI Congresso Nacional de Educação, 6., 2019, Fortaleza- CE. (ANAIS).

FERREIRA, José Tarcísio. A Capoeira Sobre ótica de Gênero: o papel das mulheres nos grupos de capoeira. 
Dissertação (Mestrado em Serviço Social). Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu, Pontifícia 
Universidade Católica de Goiás. Goiânia-GO p. 133. 2016.

FONSECA, Mariana Bracks. Ginga de Angola: memórias e representações da rainha guerreira na diáspora. 
2018. 340 f. Tese (Doutorado)- Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade 
de São Paulo. Departamento de História. Área de concentração: História Social, Universidade de 
São Paulo, São Paulo, 2018. 

HOOKS, bell. O feminismo é pra todo mundo: políticas arrebatadoras; tradução Bhuvi Libanio. - 14ª ed. – 
Rio de Janeiro: Rosas dos Tempos, 2020.

LEAL, Luiz Augusto Pinheiro. A política da capoeiragem: a história social da capoeira e do boi-bumbá no Pará 
republicano (1988-1906)/ Luiz Augusto Pinheiro Leal. – Salvador: EDUFBA, 2008.

OLIVEIRA, Josivaldo Pires de; LEAL, Luiz Augusto P. Capoeira. Identidade e Gênero: Ensaios sobre a 
história social da Capoeira no Brasil. Salvador: EDUFBA, 2009.

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres; [tradução Angela M. S. Côrrea]. - 2. ed. 6ª reimpres-
são. – São Paulo: contexto, 2019.

PERROT, Michelle. Os excluído da história: operários, mulheres e prisioneiros. Tradução, Denise Bottmann 
7ª ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2017.

REVISTA PORTO DAS LETRAS. Vol. 07, n. 01, p. 34-49. Disponível em: <https://sistemas.uft.
edu.br/periodicos/index.php/portodasletras/article/view/11337/18337>.Acesso em: 30 out. 2021.

SANTOS, Francineide Marques da Conceição. O feminismo que ginga: mulheres capoeiristas an-
goleiras em salvador dos anos 80. Anais XI CONAGES... Campina Grande: Realize Editora, 2015.

SILVA, Maria Sandra da. Musicalidade na capoeira: uma construção oral através da musicalidade da capoeira 
/ Maria Sandra da Silva. – 2018.



Maria Adriele Silva Souza; Luiz Augusto Pinheiro LealO Feminino na Capoeira: vivências e experiências na capoeira angola paraense 57

Referências eletrônicas

https://www.bing.com/search?q=o+que+%C3%A9+a+lei+aldir+blanc+para&cvi-
d=927e1e7639cd46bda59ad5ce1fb3d613&aqs=edge.2.69i59i450l9.317000567j0j1&FORM=ANS-
PA1&PC=NMTS#

https://www.youtube.com/watch?v=1xZBn1q8yvc&t=30s

https://www.youtube.com/channel/UCR_Eoh5fNLVJbXsiEi9TRGQ





		
B

Seção 

Bravas Redes: coletivos 
femininos e cultura negra





Dossiê/Dossier

Alessandra Ferreiras Marinho −Mestra em Educação (UEPA), especialista em Educação ÉtnicoRacial (IFPA), 
graduada em Letra-habilitação em língua Portuguesa (UFPA), atualmente professora licenciada em língua portu-

guesa da Secretaria Municipal de Ensino e Cultura (SEMEC-Belém) e integrante do coletivo “Angoleiras Cabanas”. 
E-mail: alefm2001@yahoo.com.br
Brenda Thais Kalife de Assunção − Graduada em Ciências Biológicas (UFT). Integrante do coletivo Angolei-
ras Cabanas. E-mail: brendakalife@gmail.com

Saberes Ancestrais e o Combate à Colonialidade de Gênero: a experiência do coletivo 
Angoleiras Cabanas em Belém-PA

Conocimiento Ancestral y Lucha Contra la Colonialidad de Género: la experiencia del colectivo Angoleiras 
Cabanas en Belém-Pa 

Ancestral Knowledge and the Fighting Against the Gender Coloniality: the experience of  Angoleiras Cabanas 
Collective in Belém-Pa 

Alessandra Ferreiras Marinho 
Brenda Thais Kalife de Assunção 

Resumo: Capoeira é uma prática de resistência e libertação dos negros. Porém, mesmo havendo registros de 
mulheres capoeira em Belém desde o século 19, as relações de gênero na Capoeira são influenciadas por valores 
ocidentais como machismo e patriarcado. Nesse processo, a capoeira vive o paradoxo de ser uma prática que 
se configura como descolonial, mas que é influenciada pela colonialidade de gênero. Desta forma, as mulhe-
res praticantes da Capoeira Angola buscam formas coletivas de se organizar e lutar contra a colonialidade de 
gênero. Posto isto, nos propomos a analisar esta luta e os saberes ancestrais movidos por estas mulheres em 
Belém-PA, a partir da vivência do coletivo Angoleiras Cabanas.

Palavras Chave: Capoeira Angola. Saberes Ancestrais. Colonialidade de Gênero.

Resumen: La capoeira es una práctica de resistencia y liberación para los negros. Sin embargo, a pesar de que 
existen registros de mujeres capoeira en Belém desde el siglo XIX, las relaciones de género en la Capoeira están 
influenciadas por valores occidentales como el machismo y el patriarcado. En este proceso, la capoeira vive la 
paradoja de ser una práctica que se configura como decolonial, pero que está influenciada por la colonialidad de 
género. De esta manera, las mujeres practicantes de Capoeira Angola buscan formas colectivas de organizarse 
y luchar contra la colonialidad de género. Dicho esto, nos proponemos analizar esta lucha y los conocimientos 
ancestrales que mueven estas mujeres en Belém-Pa, a partir de la experiencia del colectivo Angoleiras Cabanas. 

Palabras Claves: Capoeira Angola. Conocimiento Ancestral. Colonialidad de Género.

Abstract: Capoeira is a practice of  resistance and liberation of  black people. However, even there are registers 
of  capoeira women in Belém since the 19th century, gender relations at Capoeira are influenced by western 
values such as machismo and patriarchate.  In this process, capoeira lives a paradox of  being a practice that 
configures itself  as decolonial, but which is influenced by gender coloniality. In this way, women practitioners 
of  Capoeira Angola seek collective ways to organize themselves and fight against gender coloniality. That said, 
we are proposing to analyze this fight and the ancestral knowledge moved by these women in Belém-Pa, based 
on the experience of  the collective Angoleiras Cabanas. 

Key-words: Capoeira Angola. Ancestral Knowledge. Gender Coloniality.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202162

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

O coletivo de capoeira angola Angoleiras Cabanas nasceu em 2018 movido pelo en-
contro e pela partilha de sentires e saberes ancestrais entre mulheres praticantes de capoeira 
angola em Belém do Pará. Este coletivo vivencia e difunde a capoeira angola com o intuito de 
acolher e encorajar mulheres a superar as dificuldades encontradas nesse universo, o qual ainda 
é referenciado como um meio masculinizado. O coletivo tem por objetivo questionar as opres-
sões de raça, gênero e classe, promovendo desde encontros periódicos para treinos e conversas 
até a promoção de eventos, no meio urbano e rural, destinado especialmente às mulheres, que 
travam a luta contra o racismo, contra o machismo, entre outros temas como o fortalecimento 
de lutas pelo cuidado com a vida e pela soberania alimentar dos povos. A priori, o coletivo 
recebeu o nome de Flores de Angola e, posteriormente, no ano de 2021, foi renomeado para 
Angoleiras Cabanas com o intuito de rememorar a resistência do povo cabano. 

A capoeira é historicamente conhecida como uma prática de resistência afro-diaspórica 
no Brasil, com destaques para as capitais de Salvador e Rio de Janeiro, chegando a ser crimina-
lizada e saindo do código penal somente na década de 30, em que deixa de ser nomeada apenas 
como capoeira de rua e passa por transformações que perpassam por questões intelectuais 
e normativas, surgindo, assim, as denominações capoeira angola e regional, as quais tiveram 
como seus principais mentores: Mestre Pastinha e Mestre Bimba, respectivamente. Em uma 
perspectiva geral, a capoeira angola caracterizava-se por manter a ligação intrínseca aos sabe-
res ancestrais africanos, e a capoeira regional como aquela que inseriu na sua prática elementos 
que se assemelhavam às artes marciais ocidentais, a exemplo dos cordéis.

Importante salientar que as mudanças citadas na prática cultural da capoeira estavam 
inseridas em uma conjuntura política, o governo Vargas, o qual tinha como estratégia política 
criar uma identidade nacional, por isso as mudanças sobretudo na capoeira regional, que era 
a representante desse esporte nacional. Contudo, ambas as modalidades passaram por trans-
formações, pois consistiam em estratégias para retirar a imagem marginalizada que a capoeira 
possuía, por antes estar no código penal. 

Nesse contexto, Belém-PA, apesar do pouco reconhecimento, também consta como 
uma das capitais mais antigas em que a capoeira esteve presente, desde a primeira metade 
do século XIX. Vicente Salles em seu trabalho “A defesa pessoal do negro – A capoeira no 
Pará” afirma que a capoeira existiu e se justificou no passado entre interesses políticos e os 
brincantes do boi-bumbá. Segundo o autor, “os negros não só aprimoraram sua técnica, como 
ampliaram seus recursos de agressão ou de defesa, incluindo navalhas, facas, paus ou cacetes. 
Estes últimos instrumentos foram tomados do opressor.” (SALLES, 2004 p. 114).

Neste período que dura até a década de 20 do século XX, a capoeira ocorria nas ruas 
e não possuía a conformação de escola – como atualmente –, era uma prática de vadiagem, 
a qual se desenvolveu tanto relacionada à autodefesa e à resistência à escravidão, quanto em 
seu aspecto lúdico, misturado aos folguedos, aos bois-bumbás e aos batuques, manifestações 
que, em Belém do Pará, estavam em desacordo com a conduta social considerada correta à 
época. Presentemente, a referida capital possui diversidades de estilos de capoeira (regional, 
contemporânea, angola, apenas capoeira), pois, como uma manifestação da cultura popular 
afro-diaspórica, está em constante processo de resistência e negociação. Partirmos, assim, do 
pressuposto de que a capoeira angola como uma prática cultural afro-diaspórica se conecta ao 



Alessandra Marinho; Brenda de Assunção Saberes Ancestrais e o Combate à Colonialidade de Gênero: a experiência do coletivo Angoleiras Cabanas... 63

paradigma decolonial, na medida em que traz para o campo do saber outras epistemologias. 
Para Andrade,

As diásporas não são separatistas, permitindo certa inserção no novo 
contexto. Busca-se uma integração a partir da identificação com símbolos na-
cionalistas no local de chegada, ao tempo em que persistem identificações com 
a cultura de origem. Pensar, nesse sentido, a diáspora africana nas Américas, 
significa considerar histórias de escravidão, subordinação racista, sobrevivência 
cultural, hibridação, resistência e rebelião política. (2011, p. 38)

Nesse processo histórico, a capoeira permanece resistindo e conformando-se historica-
mente em uma lógica diferenciada da racionalidade moderna ocidental, que se pretende enquan-
to saber único, nesse sentido, ao mover uma racionalidade, outra a capoeira surge como forma 
de resistência à dominação colonial e à colonialidade, que “são invenções europeia-cristã, cujos 
agentes foram as monarquias e, em seguida os estados nacionais do Atlântico” (MIGNOLO, 
2008, p. 239).

Contudo, nesta prática as relações de gênero ainda são hierarquizadas pelos valores ideo-
lógicos da cultura ocidental, ainda que esta tenha sido arma de resistência e luta do povo negro 
no Brasil. Desse modo, apesar dessa manifestação ser ainda referenciada como um universo 
masculino, a presença de mulheres não é nova, havendo registros de mulheres capoeiras desde 
o final do século XIX (LEAL e PANTOJA, 1997). Não obstante, na contramão desse processo, 
essas mulheres são invisibilizadas, assim como seus protagonismos na luta pela permanência e 
emancipação no terreno da Capoeira, a partir de uma “invenção de tradições” que limitam ou até 
excluem as mulheres de rituais considerados de maior hierarquia nessa manifestação, a exemplo 
de tocar o gunga (berimbau que rege a roda). Além disso, assim como no Brasil, onde o mito da 
democracia racial como valores não racistas dificultou o debate sobre políticas de ação afirmati-
vas (MUNANGA, 2003), no universo da capoeira e sobretudo da capoeira angola, a falsa ideia da 
igualdade de gênero e da não divisão sexual, com máximas como “todos na roda são capoeiras”, 
dificulta os debates acerca das relações de gênero. O que não se consolida ao vermos a realidade: 
quanto mais alta a hierarquia da capoeira, menor é o número de mulheres.

Além da contradição em negar a presença e o protagonismo das mulheres na capoeira, 
destaca-se ainda a falta de reconhecimento dos elementos feminino ancestral que a capoeira 
carrega, começando pela própria palavra “CAPOEIRA”, seguida da cabaça, que compõe o ins-
trumento berimbau, que rege a roda e que, segundo a filosofia yorubá, é responsável pelo mito 
de criação do universo, assim como pela ginga, movimento primordial dessa manifestação, que 
recebe esse nome inspirado na Rainha Nzinga Nbandi.

Nesse sentido, foi com o intuito de criar ambientes saudáveis para a propagação dos sa-
beres ancestrais inerentes à capoeira angola, assim como na busca de refletir e intervir nessas 
contradições ainda existentes nessa prática, que algumas mulheres praticantes dessa manifes-
tação em Belém-PA propuseram a formação do coletivo Angoleiras Cabanas. 

Desse modo, esse artigo tem por objetivo refletir a importância do coletivo Angoleiras 
Cabanas como mantenedoras de saberes ancestrais e o combate a colonialidade de gênero no 
terreno da capoeira angola em Belém-PA. 

Assim, este trabalho caracteriza-se por refletir criticamente a relevância do coletivo An-
goleiras Cabanas, que é um coletivo de mulheres praticantes de capoeira angola em Belém-PA.  



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202164

Dossiê/Dossier
Para isso, o trabalho contará com abordagem qualitativa que, segundo Menga-Ludke (1986, p. 
11), “tem no ambiente natural sua fonte de pesquisa e o pesquisador seu principal instrumen-
to”, a partir de uma perspectiva teórico metodológica da história oral, buscando relacionar a 
importância dos saberes ancestrais da capoeira angola como instrumento de resistência das 
participantes do coletivo. Ainda ressaltando que as autoras são componentes do coletivo estu-
dado e que trarão para o campo de análise e argumentação as suas vozes, enquanto escritoras 
senti-pensantes, mas respeitando o rigor científico. Para Arias (2010),

La historia oral, no se convierte solamente en una distinta perspectiva te-
óricometodológica para la reconstrucción del pasado de los pueblos indios, si no 
en un instrumento político in urgente necesario para la decolonización coletiva 
de la historia. (ARIAS, 2010, p.287)

É objetivando essa descolonização coletiva que a pesquisa buscou ouvir e registrar as 
vozes das mulheres do coletivo, incluindo as autoras, as quais são integrantes e fundadoras do 
coletivo, por meio das entrevistas semiestruturadas.

1. Coletivo Angoleiras Cabanas: o combate à colonialidade de gênero na capoeira angola

Como já referendado, o coletivo Angoleiras Cabanas nasceu no ano 2018 como Flores de 
Angola, a fim de criar um espaço de acolhimento para conhecer e reconhecer as angoleiras pre-
sentes no Estado do Pará, em que as praticantes são bem-vindas independente de camisa, escola 
e mestre. Brotou como sementes que se enxertam entre oportunidades de criação de vínculos e 
de trocas que favoreceram e favorecem o fortalecimento das manas na prática d'angola, em treinos 
e rodas, de modo a contribuir com a permanência de mulheres, em sua mais ampla diversidade, 
nos espaços da capoeiragem.

Nos primeiros momentos, os encontros ocorriam em áreas livres como praças, parques 
ambientais e outros e, mesmo sendo estes espaços públicos, havia constante repressão por 
parte das forças fiscalizadoras dos mesmos. Os questionamentos vinham principalmente em 
torno do “barulho ecoado” pelos instrumentos, os quais são totalmente acústicos, contudo, 
mantivemos a resistência, inclusive questionando a repressão. Permanecemos alternando os 
espaços e, na atualidade, estamos treinando às terças-feiras pela manhã no Centro Alternativo 
de Cultural – CAC. 

Nesse processo, além de compartilharmos treinos de movimentação e de musicalidade, 
bases de saber ancestral da capoeira angola, também compartilhamos as inquietações perante 
o paradoxo que há entre essa ser uma manifestação de resistência à sociedade moderna/colo-
nial e à grande propagação do poder patriarcal, externalizadas em ações machistas, que inclu-
sive tornam nossos grupos de origem ambientes hostis. Razão pela qual algumas mulheres do 
coletivo não conseguiam permanecer em nenhum grupo.

Dentre as justificativas, principalmente dos camaradas, para não se debruçar em pro-
blematizar a colonialidade de gênero existente na capoeira angola, está em uma das frases de 
Mestre Pastinha: “Capoeira é pra homem, menino e mulher, só não aprende quem não quer”, 
ou seja, a capoeira está aí para todos e só não a pratica quem realmente não quer. Entende-
mos que a intenção de mestre Pastinha era realmente mostrar o caráter universal da capoeira 



Alessandra Marinho; Brenda de Assunção Saberes Ancestrais e o Combate à Colonialidade de Gênero: a experiência do coletivo Angoleiras Cabanas... 65

angola, sem divisão sexual ou de gênero, entretanto, ainda hoje há estruturas de poder dentro 
da prática cultural estudada, que, por vezes, afastam ou nem sequer permitem que as mulheres 
adentrem nessa manifestação. Travar essa problemática e reconhecer a luta histórica das mu-
lheres capoeiras é fundamental para a construção de novas narrativas. 

Há registros históricos da presença de mulheres capoeiras desde o final do século XIX. 
Segundo Oliveira e Leal (2009), a primeira mulher citada como capoeira foi Jerônima Cafuza.

Considerando estes aspectos, um artigo publicado em novembro de 1876 
no jornal A Constituição informava, sob a epígrafe Que mulher capoeira!, o caso 
mais antigo de prisão de uma mulher capoeira. Tratava-se da “cafuza Jerônima, 
escrava de Caetano Antônio de Lemos”, que fora presa às “7 horas da noite, por 
praças do 4º Batalhão de Artilharia”. Uma notícia sucinta, mas reveladora das vá-
rias possibilidades de atuação feminina no contexto de referência. (OLIVEIRA; 
LEAL, 2009, p.149). 

Em vista dessas contradições, Araújo (2016, p.88) aponta que “a necessidade de ampliarmos 
os estudos sobre a diversificada presença feminina no contexto da cultura afro-brasileira é funda-
mental ao fortalecimento dos feminismos contemporâneos”.

Araújo (2016) também ressalta a necessidade de estudos interseccionais. A capoeira angola, 
atualmente, assume um cenário internacional e, em alguns casos, tem se afastado dos barracões 
da periferia e de sua ancestralidade originária: o corpo negro. No que concerne às mulheres, esta 
realidade é ainda mais complexa, pois essas têm seus corpos destinados ao trabalho e à exploração 
moral e sexual desde o período escravagista até os dias atuais, não por uma emancipação financeira 
e desejo de liberdade, mas sim por uma privação econômica, com jornadas de trabalho extensivas 
que cada vez mais privam tais mulheres de estarem em espaços de coletividade e resistência, a 
exemplo da capoeira angola. 

 A maioria das mulheres que permanece na capoeira angola não têm uma trajetória desde a 
infância, aproximam-se desta prática já na idade adulta, através do contato com outras práticas cor-
porais, movimentos sociais ou universidades, o que tem garantido também um cenário mais ques-
tionador no que tange às relações de gênero, numa visão não binária. Contudo, traz a necessidade 
de discutirmos a garantia desta prática às meninas e às jovens negras e periféricas, traçando, assim, 
a interseccionalidade de raça, classe, gênero e sexualidade, tal qual proposto por Lugones (2008). A 
expressão dessas múltiplas opressões pode ser observada na entrevista realizada com uma angolei-
ra, praticante há quatorze anos, quando perguntada se há diferença nos ensinamentos desta prática 
por ser mulher, e ela responde:

Já senti muita INDIFERENÇA, por ser mulher negra, sobretudo, pois 
se tiver no treino alguma mulher branca, sobretudo gringa, até ela receberá mais 
atenção do que eu. Daí a necessidade de um recorte racial, além do recorte de 
gênero. (Jocicleide Belém, 37 anos, profissional da saúde)

Em relação a esse debate, é necessário demarcar que as mulheres e homens, de acordo com 
seus recortes de gênero, raça e classe, recebem diferentes tipos de opressão também dentro do 
terreno da capoeira angola, pois também não há nesses espaços visões universais para homens e 
mulheres. Logo, mulheres brancas, ao menos inicialmente, ou são tratadas com mais cuidado pelo 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202166

Dossiê/Dossier
seu privilégio da branquitude ou mesmo econômico social, ou são tratadas com desdém por serem 
lidas como frágeis demais para estarem nessa prática; já as mulheres negras são vistas, assim como 
na sociedade, como automaticamente fortes. Para Collins (2015),

Levar em conta a diversidade na nossa construção do conhecimento, no 
nosso ensino e no nosso dia a dia nos oferece um novo ângulo de visão nas 
interpretações de realidades pensadas como naturais, normais e “verdadeiras”. 
Além disso, ver as imagens de masculinidades e feminilidades como simbolis-
mo universal de gênero, ao invés de vê-las como imagens simbólicas que são 
específicas de raça, classe e gênero, faz com que as experiências de pessoas 
negras e de mulheres e homens brancos e não privilegiadas sejam invisíveis. 
(COLLINS, 2015, P.26) 

A falta de reconhecimento aos nossos saberes também se configura como um processo 
de deslegitimização, que é comumente manifestado em ambientes onde ocorre a prática da 
Capoeira Angola, onde mesmo mulheres com mais experiência na área não são bem vistas ou 
bem quistas quando atuam em linha de frente, seja dando aula ou tocando o berimbau, gerando 
incômodos em homens e constrangimentos nas mulheres. No entanto, é importante pontuar e 
também reconhecer que em alguns grupos há um esforço por respaldar as problematizações, 
angústias, anseios e críticas, assim como há uma postura em dar visibilidade às angoleiras da 
casa, num claro reconhecimento às presenças constantes e empenho dessas mulheres. Este é 
um processo inicial, difícil e lento, mas que, com esforço, apresenta resultados substanciais no 
envolvimento do grupo.

Percebemos, assim, a colonialidade de gênero (LUGONES, 2008) no relato da angolei-
ra, pois há um "incômodo" em ver as mulheres exercendo seus protagonismos. Na capoeira 
angola, não diferente dos outros estilos, e como intensamente perpetuado pelas cantigas, foi 
relegado à mulher o lugar da subalternidade, daquela que cuida dos homens, seja na figura da 
esposa ou da mãe, daquela que organiza as burocracias do grupo, mas que não deve estar no 
lugar do reconhecimento, esse lugar é voltado ao homem.

Ainda há uma referência exacerbada ao masculino, na corporeidade, na entonação da 
voz, no modo de tocar, referências essas tão fortes que, mesmo a capoeira possuindo a sua 
base ancestral feminina, nós mulheres ainda nos vemos muitas vezes não capazes de estar nes-
sa prática, entretanto, se nela permanecemos é porque seguimos no combate a esse referencial, 
não para apagá-lo, mas sim para sermos angoleiras a partir dos nossos corpos.

Outra problemática está no demonstrar de “força” relatado, que se consolida às con-
tribuições de Oyewúmi (apud LUGONES, 2008), que traz à reflexão a “complacência dos 
machos”, imposto pelo sistema colonial/moderno, pois, mesmo em busca da igualdade de 
gênero dentro do referido grupo, quando se há rodas abertas para outros visitantes, há uma 
supremacia masculina, principalmente no que tange ao acesso aos berimbaus. E, apesar do 
“esforço da liderança em referendar o protagonismo das mulheres do grupo”, a liderança 
não se manifesta diretamente aos outros homens quando esses se sentem incomodados com 
a autonomia exercida pelas mulheres. Bem como nota-se a exigência de um nível de perfeição 
para se permanecer nos instrumentos, o qual não é exigido para os homens, o que se traduz 
em constantes constrangimentos às mulheres.



Alessandra Marinho; Brenda de Assunção Saberes Ancestrais e o Combate à Colonialidade de Gênero: a experiência do coletivo Angoleiras Cabanas... 67

Outro questionamento que reforça o coletivo é sobre o baixo número de mulheres que du-
rante a sua trajetória na capoeira recebem o título de mestra. Mestra Janja, em seu artigo intitulado 
“Elas gingam”, chama a atenção para tal reflexão.

Levando-se em conta a pluralidade de formas de expressão da violência, 
queremos começar destacando a baixa expectativa em torno da própria formação 
destas no que diz respeito ao aprendizado da capoeira, denotando permanen-
te crença na sua fragilidade e, consequentemente, na (de)limitação nos espaços 
que estão autorizadas a atingir e a transitar. Isto pode nos permitir reafirmar a 
existência de uma dominante masculinidade, cujo padrão hegemônico estabelece 
condutas valorativas de práticas concretas e imaginárias de uma virilidade herói-
ca. (ARAUJO, 2016, p.86)

Baseado nessa “virilidade heróica” que homens possuem uma compreensão que nós 
mulheres não somos aptas o suficiente para “segurar a roda”. Contudo, quando se juntam an-
goleiras de vários grupos, sente-se a energia de cada uma penetrar na outra, uma conexão que 
reverbera em um sucesso coletivo, uma irmandade que circula, no tocar, no cantar e no jogar. 
O compartilhamento dos relatos nos fortalece enquanto mulheres, buscando tanto ampliar 
nossas ações enquanto coletivo quanto questionar as ações machistas/patriarcais estabelecidas 
em nossos grupos de origem. Poder nos encontrar somente entre nós mulheres para mani-
festarmos a prática da capoeira, sem os olhares normatizadores dos homens, ajuda umas às 
outras, crescermos juntas foi a grande estratégia. A treinel Carmem Virgolino traz esse relato:

Acho que a gente ter se separado para treinar junto, assim amarra mais 
um laço de solidariedade né, tipo: eu quero que tu faça a bananeira, agora eu 
vou te ajudar, levanta, não ti calma, tem um ponto de equilíbrio está aqui e tal, 
sabe? Então eu acho que isso foi uma coisa bem bacana. Eu acho que e quando 
a gente volta para o convívio para o grupo e para o convívio coletivo em geral é 
um misto né com os homens, a gente está mais branda uma com a outra, a gente 
está mais companheira uma da outra eu acho essa é uma grande estratégia né eu 
acho que é o primeiro passo nosso mesmo, é umas com as outras. (CARMEM 
VIRGOLINO, 2021)

Carmem traz uma importante reflexão que “o nosso primeiro passo é uma com as ou-
tras”. Precisamos estar em coletivos de mulheres não para apartarmos a luta contra a coloniali-
dade de gênero dos homens e nem para criarmos um grupo de capoeira somente de mulheres, 
pois esse não é o objetivo, acreditamos na práxis educativa da capoeira angola dentro de um 
sistema de linhagem que tem no mestre ou na mestra um guardião do saber, mas que está aber-
to a todos e todas. A finalidade é criarmos as nossas bases de cantos, de movimento, a partir de 
nossas referências, olhando para dentro de nós mesmas, assim, passamos a ser o alicerce uma 
das outras; dessa forma, nossa força está na rede de solidariedade que se cria dentro e fora da 
roda de capoeira; assim, as angoleiras fortalecem-se e toda a comunidade ganha.

Além disso, também buscamos a realização de eventos com mulheres pertencentes a 
outras manifestações culturais, como o carimbó e lideranças afro-religiosas. A escuta e o com-
partilhamento das narrativas entre mulheres que também estão nessas manifestações políticas 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202168

Dossiê/Dossier
culturais de resistência são de extrema importância para os nossos fortalecimentos, e nos leva 
a perceber que a colonialidade de gênero também se faz presente nas manifestações culturais 
de perspectiva decolonial, como consequência da sociedade moderna/colonial/capitalista/
patriarcal em que vivemos. Contudo, o protagonismo de nós mulheres que estamos nessas 
manifestações traz à tona os inúmeros saberes movidos em nossas práticas. Diferentemente 
do que é propagado pelo feminismo hegemônico, que nos colocam apenas na condição do 
desconhecimento e do culturalismo pelo culturalismo.

Nesses saberes movidos em nossos gingados cotidianos, está o que Espinosa-Miñoso 
(2014) chamou de virada epistêmica, que consiste na recuperação das tradições e dos saberes 
daquelas mulheres que foram racializadas. A autora, ao fazer a crítica ao feminismo universal 
que subalterniza as outras mulheres que não estão no padrão branco-eurocêntrico, elabora 
uma genealogia do pensamento feminista a partir das mulheres que estão à margem. 

El feminismo descolonial elabora una genealogía del pensamiento produ-
cido desde los márgenes por feministas, mujeres, lesbianas y gente racializada en 
general; y dialoga con los conocimientos generados por intelectuales y activistas 
comprometidos con desmantelar la matriz de opresión múltiple asumiendo un 
punto de vista no eurocentrado. (ESPINOSA-MIÑOSO, 2014, p.7)

Os feminismos decoloniais incluem um feminismo angoleiro, e nessa virada epistêmica 
está o que consiste em “virar a chave”, em que continuamos a problematizar, sobretudo, as 
condições estruturais a quais somos submetidas, mas passamos a nos impor enquanto aquelas 
que são de fato capazes de estar ali movendo todos aqueles conhecimentos, o que perpassa 
também por um processo de “autodescoberta”, enquanto mulheres que também possam mo-
ver seus corpos e suas vozes. Desse modo, a metáfora “virar a chave” proporciona que, além 
de nós, os homens também mudem suas condutas, pois nos impomos e dizemos: “aqui pode-
mos ficar”. É um processo de autodescoberta, de se entender que é possível. 

Nesse sentido, a crítica ao feminismo universal consiste na propagação da ideia de que 
a emancipação da mulher está ligada aos padrões de saber-poder da sociedade moderno/co-
lonial/capitalista/patriarcal/cristã e que subalterniza os saberes ancestrais, além de provocar 
entre nós, mulheres, uma relação de disputa, seja pela aprovação do homem, seja pelos valores 
meritocráticos, base da sociedade eurocêntrica.

Ao construirmos processos educativos anticapitalista, anticoloniais, que imbricam as 
questões de gênero, raça, classe e sexualidade, que envolvem pedagogias senti-pensante e amo-
rosas, com base nos conhecimentos afro-centrados, buscamos “ganhos à toda a comunidade”. 
E, ainda como expressado por Carmem (2021), cumprimos com uma responsabilidade gera-
cional, mas também revolucionária da construção de outras narrativas concernentes às ques-
tões de gênero em torno da capoeira angola.

[...] é então, por exemplo, eu acho que a gente, a nossa geração, hoje a gente 
tem uma responsabilidade em relação às meninas que chegam no grupo agora, 
e uma responsabilidade também de diálogo com os camaradas que são da nossa 
geração de terem essa postura de cuidado né em relação às alunas é e da gente tam-
bém né, ter um cuidado em relação aos alunos. (CARMEM VIRGOLINO, 2021) 



Alessandra Marinho; Brenda de Assunção Saberes Ancestrais e o Combate à Colonialidade de Gênero: a experiência do coletivo Angoleiras Cabanas... 69

Essa responsabilidade geracional está em fazermos da manifestação cultural afro-dias-
pórica da Capoeira Angola uma práxis educativa cada vez mais dialógica e que haja saberes 
ancestrais, todavia que esses não estejam arraigados ao padrão patriarcal e nem aos processos 
de silenciamentos, que essa dialogicidade, como alerta Freire (1987), seja verdadeira, que pos-
samos, por meio dela, nos libertar desse opressor que nos atravessa, que possamos romper 
com as dicotomias sexistas, corpo e mente, mundo e homem.

Na busca de ampliar a atuação enquanto coletivo Angoleiras Cabanas, conseguimos, por 
meio da articulação da angoleira Carmen Virgolino, um espaço com o apoio do CAC (Centro 
Alternativo de Cultura) e, nos últimos tempos, os encontros ocorrem na segurança que esse 
espaço possibilita. Além disso, o coletivo já produziu alguns eventos na cidade de Belém, e 
manteve a prática de capoeira angola com as crianças do Assentamento Mártires de Abril do 
Movimento Sem Terra, no distrito de Mosqueiro, e com a comunidade da Vila do Apeú em 
Castanhal, atividades que estão temporariamente suspensas em função dos critérios de segu-
rança contra a pandemia da covid e até elaborar um plano de logística confiável para todas as 
pessoas envolvidas para que essas atividades retornem em segurança. Nosso objetivo é opor-
tunizar o contato com a capoeira ancestral com foco em mulheres e crianças para que sintam 
que o espaço da capoeira também pertence a elas, a nós. 

Essas são apenas algumas práticas e relatos sobre como é relevante a Capoeira Angola 
enquanto prática decolonial a combater a colonialidade de gênero, pois, somente assim, como 
ressalta Araújo (2016, p.85), “a capoeira angola concluirá sua missiva libertária”.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O coletivo Angoleiras Cabanas proporciona o fortalecimento das mulheres angoleiras 
em Belém-PA e a construção de outras narrativas que não somente a da representação de 
“valentões”, mas também a partir da visibilidade, dos protagonismos e da emancipação de 
mulheres angoleiras.

Compreendermos que as bases matrilineares da cultura de matriz africana, como saberes 
ancestrais na capoeira angola, promove, epistemologicamente, em nós a necessidade de pro-
blematizar a visão sexual/biológica de como os debates de gênero são tratados nessa prática, 
a partir da imposição da colonialidade de gênero. Questionamos, assim, o baixo número de 
mulheres nesta prática, além do menor ainda de mulheres negras e periféricas, buscando, desta 
forma, que mais meninas e mulheres adentrem e possam continuar sua trajetória sem ser in-
terrompida pela colonialidade de gênero presente na pequena e na grande roda1. E buscando 
que essa prática de resistência conclua sua missiva libertária contra a sociedade capitalista/
colonial/moderna/patriarcal/cristã.

1 Pequena e grande roda são expressões cunhadas por Araújo (2005) para referir-se, respectivamente, ao momento 
ritualístico da roda de Capoeira Angola e aos ensinamentos que o Mestre adota na condução de seus discípulos.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202170

Dossiê/Dossier
REFERÊNCIAS

ANDRADE, Bruno. Vadiação diaspórica: o Jogo da capoeira com a modernidade. Doutoramento. Faculdade 
de Economia da Universidade de Coimbra, 2011. 

ARAÚJO, Rosângela Costa. Elas gingam! Author(s). Citation. CIAS discussion paper No.64: Capoeira 
Angola, an Afro-Brazilian Culture-The World. Connected through Bodies that Dialogue (2016), 64: 
85-93. Date 2016-03.

ARIAS. P. G. Corazonar. unaantropología comprometida com la vida mi radasotras desde abyayala 
para ladecolonizacióndel poder, del saber y del ser. Quito - Ecuador :Abya –Yala, 2010. 

COLLINS, Patricia Hill. Em direção a uma Nova Visão: raça, classe e gênero como categoria de 
análise e conexão. In: MORENO, Renata (Org.). Reflexões e práticas de transformação feminista. São Paulo: 
SOF, 2015. p. 13-42. (Cadernos Sempreviva) 

ESPINOSA-MIÑOSO, Yuderkys; Gomez, Diana; Lugones, María; Ochoa, Karina. Reflexiones Pe-
dagógicas en torno al Feminismo Descolonial: una conversa en cuatros voces. En WALSH, Catherine. 
(Org.). Pedagogías Decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. Serie Pensamiento decolo-
nial. QuitoEcuador: Ediciones Abya-Yala, 2013. 

LUGONES, María. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System. Hypatia, 22(1):186–209, 
2007. 

_______________. Colonialidad y Género. Colombia: Tabula Rasa, nº 09, Julio-diciembre, 2008. p. 

73-101 

LÜDKE, Menga; ANDRÉ, Marli E. D. A. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. Temas básicos de 
educação e ensino. São Paulo: EPU, 1986. 

MIGNOLO, Walter. Novas reflexões sobre a “ideia de América Latina” a direita, a esquerda e a opção 
descolonial. Caderno CRH, Salvador, v. 21, n. 53. maio/Ago. 2008. 

MUNANGA, Kabengele. UMA ABORDAGEM CONCEITUAL DAS NOÇÕES DE RACA, RA-
CISMO, IDENTIDADE E ETNIA. Palestra proferida no 3º Seminário Nacional Relações Raciais e Edu-
cação-PENESB-RJ. Rio de Janeiro, 2003. 

SALLES, Vicente. A defesa pessoal do Negro – A capoeira no Pará. O negro na formação da sociedade 
paraense. Belém: Paka-tatu, 2004, p. 113-141. 



Dossiê/Dossier

Luana de Nazaré Pinto Pena − Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia 
(UFPA) e graduada em Ciências sociais (UNAMA). E-mail: luanappena@gmail.com

Entrando na Roda: Relações de gênero e de poder no Movimento Capoeira Mulher em 
Belém-PA (2016-2017)

Entrando en la Roda: Género y Relaciones de Poder en el Movimiento Capoeira Mulher en Belém-PA (2016-2017)

Entering in the Circle: gender and power relations in the Capoeira Mulher movement in Belém-PA (2016-2017)

Luana de Nazaré Pinto Pena

Resumo: Esta pesquisa analisa o papel de mulheres participantes do Movimento Capoeira Mulher na cidade de 
Belém-PA, com objetivo de compreender as relações de gênero e de poder existentes dentro deste movimen-
to. Este foi idealizado para dar visibilidade à participação feminina na capoeira desenvolvida no Estado, visto 
que existem disparidades entre homens e mulheres no ambiente desta prática, como ausência de Mestras. A 
pesquisa etnográfica realizada entre 2016 e 2017 enfoca a capoeira como expressão cultural e artística desde o 
início da participação de mulheres na capoeira belenense, apresentando algumas questões ligadas a relações de 
poder e assimetrias de gênero dentro deste universo, remontando a trajetória do Movimento Capoeira Mulher e sua 
importância para construção da representatividade feminina nas rodas de capoeira.

Palavras Chave: Relações de Poder. Capoeiristas. Representatividade.

Resumen: Esta investigación analiza el papel de las mujeres que participan en el Movimiento Capoeira Mulher 
en la ciudad de Belém-PA, con el fin de comprender las relaciones de género y poder existentes dentro de este 
movimiento. Este fue diseñado para dar visibilidad a la participación femenina en la capoeira desarrollada en 
el estado, ya que existen disparidades entre hombres y mujeres en el ámbito de esta práctica, como la ausencia 
de "maestros". La investigación etnográfica realizada entre 2016 y 2017 se centra en la capoeira como expre-
sión cultural y artística desde el inicio de la participación de las mujeres en la capoeira belenense, presentando 
algunas cuestiones relacionadas con las relaciones de poder y las asimetrías de género dentro de este universo, 
recorriendo la trayectoria del Movimiento Capoeira Mulher y su importancia para la construcción de la repre-
sentación femenina en los círculos de capoeira. 

Palabras Claves: Relaciones de Poder. Capoeiristas. Representatividad.

Abstract: This research analyzes the role of  women participating in the Capoeira Mulher Movement in the city 
of  Belém-PA, in order to understand the existing gender and power relations within this movement. This was 
designed to give visibility to female participation in capoeira developed in the state, since there are disparities 
between men and women in the environment of  this practice, such as the absence of  Masters. The ethnogra-
phic research carried out between 2016 and 2017 focuses on capoeira as a cultural and artistic expression since 
the beginning of  women's participation in capoeira belenense, presenting some issues related to power rela-
tions and gender asymmetries within this universe, retracing the trajectory of  the Capoeira Mulher Movement. 
and its importance for the construction of  female representation in capoeira circles.

Key-words: Power Relations. Capoeiristas. Representativeness.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202172

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

A participação das mulheres na prática da capoeira vem sendo registrada desde o século 
XIX na cidade de Belém1. O contexto da época era o da abolição da escravatura e da decadên-
cia da economia da borracha, no qual os papéis exercidos pelo que se entendia por “mulher” 
já estavam inclusos em determinado tipo de “programa social”, onde ela teria que passar pelos 
estágios de filha, virgem, esposa e viúva. Como pode ser percebido no trecho abaixo, corres-
pondente a uma parte de um artigo publicado em abril de 1898, em Belém do Pará, no Diário 
de Notícias: 

[...] a mulher é formosura que em tudo sofre a caridade que tudo cura, a 
fé que comunica perpetuamente com o céu, a virtude benéfica, a santa poesia do 
lar, o anjo que se inclina sobre o berço e sobre o leito da dor, e deposita com suas 
lágrimas o orvalho do céu em nossa vida, o espírito de ordem, de economia, e de 
consolação de todas as dores, o sorriso celeste, o bálsamo que tira todo o vene-
no às feridas da existência, a oração que de contínua levanta a família a Deus, e 
enche de harmonia e virtude todo o lar, é o pensamento e o amor, a razão e a fé, 
a ciência e a poesia. (DIÁRIO DE NOTICIAS. Belém, 14 abril. 1898. P.1. Sob a 
epígrafe A família apud OLIVEIRA et. al 2009, p. 139).

Qualquer mulher que fugisse desse programa era vista como desordeira pela sociedade. 
Muitos artigos de jornais da época retratavam os ditos “maus comportamentos” de mulheres, 
incluindo as praticantes de capoeira; os já citados comportamentos também podem ser encon-
trados em produções literárias, como se nota no trecho abaixo, retirado da obra Belém do Grão 
Pará, do autor paraense Dalcídio Jurandir:

[...] e avançando pelo beco, deu com aquela mulher escura, magra, des-
cabelada que gesticulava e distratava. Logo aparecia outra, meio velhusca, que 
tentava acalmar a magra, nas boas palavras, nos bons modos. Qual! A descabela-
da passou a saltar na frente do outra como jogador de capoeira. E não é que de 
repente levanta o vestido sujo e roto, que era a sua única roupa? Tropeçou, caiu, 
se ergueu, legeira, para fazer o mesmo cinema, repetidamente [...] (JURANDIR, 
1960, p. 36 – 37).

Esta obra de Jurandir (1960), ambientada na Belém nos anos de 1920, narra a história da 
família Alcântara, que, após a queda do Senador Lemos, precisa abdicar da sua vida de luxos 
obtidos graças ao ciclo da Borracha. Jurandir mostra como era retratada a mulher flagrada 
lutando capoeira: com adjetivos como “escura, magra, que gesticulava e destratava”, palavras 
escritas com o propósito de gerar no leitor uma repulsa por mulheres que praticavam essas 
“más índoles” da época.

Diante desse cenário imposto sobre a figura feminina na capoeira, este artigo tem por 
objetivo apresentar uma etnografia realizada com participantes do Movimento Capoeira Mu-
lher, fundado por Silvia Leão em 2002, para reunir mulheres de vários grupos do Estado do 
Pará com o objetivo comum de valorizar o lugar das mulheres nessa prática.
1 Os dados apresentados neste trabalho são produtos da pesquisa de conclusão de curso “Entrando na roda: relações 
de gênero no Movimento Capoeira Mulher em Belém-PA”.



Luana de Nazaré Pinto PenaEntrando na Roda: Relações de gênero e de poder no Movimento Capoeira Mulher em Belém-PA (2016-2017) 73

Para a realização deste estudo de caso, foi utilizado o método qualitativo e a abordagem etno-
gráfica, a pesquisa bibliográfica, a observação participante e a história oral. A partir da inquietação a 
respeito da maior participação masculina nos diversos grupos de capoeira da cidade de Belém, será 
realizado um diálogo sobre o papel das mulheres nesta atividade, mediante a análise de dados histó-
ricos, na tentativa de entender se a visão a respeito dos papéis de gênero equacionados pela prática 
mudou, ou não, dentro e fora das rodas.

A assimetria entre homens e mulheres nas rodas de capoeira pela cidade não é uma questão 
contemporânea. Desde muito tempo, o papel exercido pela mulher nessa prática é secundário: se 
restringe a cantar ou bater palmas. Em relação ao canto, a voz masculina e os instrumentos abafam a 
voz feminina, reprimindo as mulheres presentes ali. Hoje, a mulher ocupa as rodas e luta a capoeira 
assim como os homens, mas ainda há relações de poder, e quem conduz e dita as regras na roda é o 
sexo masculino. 

Para compreender a subordinação de mulheres na capoeira é preciso entender que relações 
são essas por meio das quais uma mulher se torna uma mulher oprimida. A antropóloga e militante 
feminista estadunidense Gayle Rubin (1975, p. 11) apontou a existência de um “sistema sexo-gêne-
ro” que ela define como “os arranjos por meio dos quais uma sociedade transforma a sexualidade 
biológica em produto da atividade humana”. O conceito de gênero se desenvolveu no marco dos 
estudos sobre mulher, mas, a partir dos estudos de Rubin, a distinção do conceito de gênero e 
mulher fica clara.

Na contemporaneidade, a presença das mulheres deixou de ser vista como novidade nos gru-
pos de capoeira e nas rodas. O fato delas representarem hoje boa parte dos praticantes de capoeira 
indica que tanto os grupos, Mestres, e Contra-Mestres não podem ignorá-las, ou mesmo reduzir seus 
papéis, na participação das práticas e atividades dessas organizações.

No Estado do Pará, não existia Mestra de capoeira até que, em 22 de novembro de 2016, em 
uma roda de conversa realizada no Iphan sobre gênero na Capoeira, Rosângela Costa Araújo (Mestra 
Janja)2 nomeou a idealizadora do Movimento Capoeira Mulher, Silvia Leão, como a primeira Mestra 
do Estado. Por qual motivo esse título nunca havia sido conquistado por uma mulher, já que o título 
de mestre se consegue com o reconhecimento do mestre mais antigo do grupo? Aqui reside outra 
inquietação para a realização desta pesquisa.

Atualmente, as mulheres na capoeira lutam contra as relações de poder para que  possam ser 
percebidas como sujeitos e não mais como objetos secundários, muitas vezes vistas apenas como “a 
mulher por trás do homem”. Porém é importante salientar que a invisibilidade da mulher na capoeira 
não se dá isoladamente, como uma consequência apenas das desigualdades de gênero. Ao contrário, 
para falar sobre mulheres na capoeira, uma prática cultural, historicamente atrelada à presença da an-
cestralidade negra no Brasil, o conceito de gênero não é suficiente, é preciso se pensar em categorias 
de articulação. 

Crenshaw (2002) usa o termo interseccionalidade para explicar a intersecção de duas ou mais 
formas de subordinação. A autora utiliza a metáfora das avenidas, onde cada avenida é um eixo de 
subordinação e que, em determinado momento, esses eixos se cruzam, e a mulher negra se encontra 
exatamente no meio deste cruzamento. Já McKlintock (1995) percebe que os eixos de subordinação 
não existem separados, mas articulados entre si. Sendo assim, gênero, raça e classe devem ser discuti-
dos conjuntamente como categorias de articulação.
2 3° Mestra mulher de capoeira nomeada no Brasil, uma das fundadoras do Grupo de Capoeira Angola Pelourinho na 
Bahia em 1982. Possui graduação em História pela UFBA, mestrado e doutorado em educação pela USP.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202174

Dossiê/Dossier
Esse conceito foi percebido por mim durante a pesquisa ao me deparar com a plura-

lidade das praticantes de capoeira, em relação à raça, classe social e gênero e em como elas 
articulavam essa diferença para a própria expressão da representatividade das mulheres dentro 
dessa prática.

Sendo assim, neste artigo, apresentarei o Movimento Capoeira Mulher, seu histórico, 
objetivos e o trabalho alcançado por esses 19 anos de luta, onde me embasei no projeto escrito 
por Silvia Leão, idealizadora do movimento, e nas entrevistas realizadas durante a pesquisa. 
Atrelado a isso, apresentarei meu contato com o campo onde pontuarei minhas observações e 
considerações sobre a participação feminina na capoeira belenense.

1. 7 de Setembro: o primeiro contato na roda

Nacionalmente conhecido, o dia 7 de setembro foi marcado pela independência do Brasil. 
Por esse motivo, todos os anos ocorrem desfiles militares por todo o país. Em Belém, não é 
diferente. Paralelamente a eles, acontece o Encontro Municipal de Capoeira, na Praça da Repú-
blica, localizada no centro da cidade, em comemoração à primeira roda de capoeira oficialmente 
organizada em Belém, que ocorreu no dia 7 de setembro de 1975.

Sendo assim, escolhi o dia 7 de setembro de 2016 para enfim começar o campo desta pes-
quisa, pois sabia que na praça estariam reunidos vários grupos da cidade e que, assim, escolheria, 
a partir da observação, qual se encaixaria melhor no objetivo da minha pesquisa, já que, no início, 
meu objetivo era escolher um grupo misto de capoeira e comparar seu trabalho com o trabalho 
exercido pelo movimento, para então perceber as relações de poder existentes nessa prática.

Cheguei à Praça da República às 9 da manhã com um caderno de campo para registrar 
minhas observações. Caminhei pela praça e não demorou muito para que eu encontrasse a 
primeira roda de capoeira, na qual instantaneamente percebi ali a primeira assimetria de gêne-
ro e relações de poder que envolvem o entrelace desta pesquisa. As mulheres estavam em pé, 
batendo palma e cantando, enquanto os homens estavam na orquestra da roda, comandando 
e jogando. Logo, uma apareceu na roda para jogar, deu uns golpes em um rapaz e logo foi 
cortada para dar lugar a outro homem. Na orquestra da roda não havia nenhuma mulher e isso 
também me chamou a atenção. Fiquei observando essa roda por mais uns 15 minutos e então 
continuei caminhando em busca de outros grupos.

Caminhei e continuei encontrando vários grupos de capoeira. Percebi que o encontro 
incluía vários grupos espalhados por toda a praça e não somente concentrados em um só es-
paço dela. A respeito deste ponto, tomo liberdade para inferir que esta configuração espacial 
remete um traço da rivalidade existente entre esses grupos, e isto também acarreta, às vezes, a 
oposição entre mulheres de diferentes grupos.

Logo encontrei a roda de um grupo em que eu estava interessada, no qual Mariana, 
mulher branca de classe média, estava jogando. Como já a conhecia de fotos da rede social 
Facebook, rapidamente a identifiquei3. Esperei que saísse da roda um instante para que eu pu-
desse chamá-la para conversar. Quando saiu, me aproximei e perguntei se ela era “a moça do 
Movimento Capoeira Mulher”. Como já havíamos mantido contato através da supracitada 
rede social um dia antes do evento, para que eu soubesse onde se encontraria o movimento, 
fui reconhecida e recebi sua confirmação. Depois disso, Mariana disse que me levaria para co-
3 Neste artigo, todos os nomes das interlocutoras da pesquisa foram alterados para garantir seu anonimato.



Luana de Nazaré Pinto PenaEntrando na Roda: Relações de gênero e de poder no Movimento Capoeira Mulher em Belém-PA (2016-2017) 75

nhecer alguém. Andamos até encontrarmos Telma e Thais conversando. Telma é uma mulher 
branca participante de outro grupo e fazia parte do movimento; já Thais, mulher negra, havia 
sido capoeirista e também estava pesquisando tema semelhante ao meu.

Mariana voltou para a roda do seu grupo e fiquei conversando com Telma e Thais.  
Enquanto conversávamos, contei para elas do que se tratava a minha pesquisa e então Telma 
começou a citar mais exemplos das relações de poder, como o fato de mulheres precisarem 
sair da capoeira quando engravidavam para que pudessem cuidar da família ou, muitas vezes, 
serem chamadas de “sapatão” por jogarem capoeira. Percepções que se somavam à minha 
curiosidade em notar que, naquele sete de setembro, não havia realmente nenhuma Mestra 
comandando as rodas comemorativas na praça.

2. A Participação no I Colóquio sobre Patrimônio, Gênero e Saberes Tradicionais

O I Colóquio sobre Patrimônio, Gênero e Saberes Tradicionais foi realizado no Instituto do Pa-
trimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) nos dias 22 e 23 de novembro de 2016. A 
mesa de conversa da qual participei como ouvinte, intitulada “A mulher na capoeira”, ocorreu 
no dia 22, às 18h. A primeira fala foi de uma pesquisadora, que abordou sua pesquisa a respeito 
da mulher na capoeira, bem como a história dessa prática no município de Belém. Também 
discursou sobre o sistema patriarcal no século XIX, que punia essas mulheres por lutarem, 
prática que persiste até os dias atuais.

Chamou-me a atenção quando a pesquisadora expôs acerca do significado do nome do 
grupo Dandara Bambula, o qual tem reunido mulheres capoeiristas em Belém por anos. “Olha 
só, Dandara Bambula é um nome extremamente significativo, sempre me chamou a atenção, 
Dandara, a esposa de zumbi, Bambula, a preferida. Né? Ele tinha outras! Sempre né?”. A partir 
disso, observei que segue presente a relação de poder do homem, que pode ter sua infideli-
dade, mas a mulher precisa ser fiel, e isso me faz lembrar a discussão abordada por Gonzalez 
(1984) entre dominado e dominador, existente não apenas entre colonizado e colonizador, mas 
também entre homens e mulheres negras.

No artigo “Racismo e sexismo na cultura brasileira” (1984), Gonzalez parte de uma 
reflexão em andamento, já trabalhada em textos anteriores nos quais ela trata da figura da 
mulata, primeiramente, e desencadeia a figura da doméstica e, posteriormente, a figura da mãe 
preta. Essas três noções se articulam para compreender e poder responder as perguntas que 
a autora se coloca logo no início: como a mulher negra é situada no discurso de identificação 
do dominado com o dominador? No caso brasileiro em particular, como o mito da democra-
cia racial teve tanta aceitação e divulgação? Quais os processos que teriam determinado a sua 
construção? O que ele oculta para além do que mostra?

As duas categorias centrais para um entendimento dessa lógica de dominador-dominado 
são as noções de consciência e de memória, articuladas às concepções marxistas, entendendo 
a consciência e a memória numa relação dialética. Consciência seria o lugar do desconheci-
mento, do encobrimento, da alienação, do esquecimento e até do saber. Memória, entendida 
como um não-saber que conhece, um lugar de inscrições que restituem uma história que não 
foi escrita, um lugar da emergência da verdade, dessa verdade que se estrutura como ficção. 
A dialética ocorre à medida em que a consciência exclui o que a memória inclui. O objetivo, 
então, será compreender esse movimento dialético entre a consciência e a memória da mulher 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202176

Dossiê/Dossier
negra na sociedade brasileira que se estrutura em termos da linguagem no mito da democracia 
racial. O que ocorre no âmbito das relações sociais se nega através do discurso.

Logo depois, a fala passou para uma representante do Movimento Capoeira Mulher, que 
relatou a sua experiência em participar desse movimento e os preconceitos que enfrentou. 
Com o intuito de abordar o início e a fundação do movimento, iniciou seu discurso falando a 
respeito de Silvia Leão, o que a emocionou bastante. Terminada essa etapa, fez uma espécie de 
resumo dos então 16 anos de existência do Movimento.

Contou que o Movimento Capoeira Mulher foi idealizado por Silvia Maria Santana Leão, 
nascida em 1975 e falecida em 2004 devido a um câncer no pulmão. Era conhecida pela alcu-
nha de “pé de anjo”. Esse apelido é devido ao tamanho de seus pés, assim como foi relatado 
por Rose por áudio no Whatsapp durante a minha pesquisa, amiga de Silvia e uma das primeiras 
integrantes do movimento. Entretanto, apesar de o apelido evocar delicadeza, dentro da roda, 
“o jeito que pisava era forte”. Além de capoeirista, era bailarina, atriz, estudante de Letras 
na Universidade Federal do Pará (UFPA), e aluna da escola de dança da mesma universidade. 
Silvia gostava muito do carnaval belenense. Chegou, inclusive, a participar, no ano de 2000, 
aos 25 anos de idade, do concurso Rainha das Rainhas, representando o clube dos advogados.

Quebrando diversas barreiras, Silvia, juntamente com outras capoeiristas, começou a 
falar com mulheres de outros grupos e com seus Mestres, explicando os objetivos de seu pro-
jeto, a fim de convencê-los a “liberarem” as meninas para a participação tanto do movimento 
quanto da roda do dia internacional da mulher, que seria realizada em 10 de março de 2002. 
Dessa maneira, ganham força e a confiança de mulheres e Mestres. 

No dia 10 de março de 2002 ocorre, por fim, a realização da roda em comemoração ao 
dia internacional da mulher. Já organizado pelo Movimento Capoeira Mulher, o evento foi 
uma espécie de teste para a recepção e aceitação do projeto: os grupos convidados compa-
receram todos. Com o resultado positivo, era notório que o objetivo do projeto, a união das 
mulheres da capoeira, estava sendo alcançado.

Os objetivos do movimento, desde o seu nascimento, sempre foram embasados na orga-
nização das mulheres praticantes do Estado do Pará, estimulando o intercâmbio entre grupos 
e o reconhecimento de Mestres e Mestras, professores e professoras, todos que usam a capo-
eira como ferramenta educacional. O projeto também traz como pautas o desenvolvimento da 
organização feminina e a união destas às crianças e jovens contra a violência sofrida por crian-
ças e mulheres, seja ela física ou verbal. Consequentemente, o projeto desenvolve trabalho no 
combate ao machismo, trabalhando a autoestima e defesa pessoal.

A fim de colocar estes propósitos em prática, as integrantes realizam suas atividades da 
seguinte forma: em um primeiro momento, são identificadas as dificuldades presentes nos 
grupos com os quais trabalham para que, a partir disso, sejam realizadas apresentações das 
rodas femininas e do Maculelê, com o intuito de resgatar a origem da capoeira. Desta forma é 
realizada a integração dos participantes para que as questões de autoestima e valorização das 
mulheres, bem como o estabelecimento da confiança das capoeiristas, sejam conquistadas4.

Com esse trabalho, muitas barreiras sobre a presença e participação feminina na capoeira 
foram e continuam sendo quebradas. Com o intuito de saber se o trabalho realizado com os 
grupos foi válido ou não, surgem os encontros de capoeiristas organizados pelo movimento. 
4 O Maculelê é expressão teatral que conta, através da dança e de cânticos, a lenda de um guerreiro, que conseguiu 
defender sua tribo de outra tribo rival usando dois pedaços de pau, tornando-se o herói da tribo.



Luana de Nazaré Pinto PenaEntrando na Roda: Relações de gênero e de poder no Movimento Capoeira Mulher em Belém-PA (2016-2017) 77

A seguir, apresento as datas dos encontros relatados pela representante, que acontece-
ram até o momento de encerramento desta pesquisa5:

Quadro 1: Número e data de encontros realizados

Encontros Datas
1° encontro 10 e 12 de janeiro de 2003
2° encontro 10 e 11 de janeiro de 2004
3° encontro janeiro de 2005
4° encontro 11 e 12 de março de 2006
5° encontro 25 e 26 de agosto de 2007
6° encontro
7° encontro
8° encontro 9 e 10 de janeiro de 2015
9° encontro 11 e 12 de março de 2017

Fonte: PENA (2021)

Os encontros são marcados por rodas de capoeira, oficinas e debates sobre a participa-
ção feminina na capoeira do Estado. Não participam somente mulheres, mas todos os capoei-
ristas que se interessarem pelo evento.

A terceira palestrante a falar no colóquio foi uma capoeirista que contou um pouco so-
bre a sua história na capoeira e o machismo que ali sofreu, como ser chamada de “tia macho” 
pelos seus alunos nesta prática, e, por fim, revelou ter sido a primeira mulher paraense campeã 
na capoeira fora do Estado.

A quarta foi outra capoeirista, que hoje faz parte do movimento. Contou sua experiência 
na capoeira e revelou que, no início, não concordava com o movimento por não conseguir 
entender seus objetivos, mas que atualmente participa e, com as outras mulheres, resiste.

Por fim, a convidada baiana Mestra Janja, do grupo Nzinga de Capoeira Angola, contou 
sua experiência como a terceira mestra de capoeira mulher do Brasil e quantas barreiras sociais 
e de gênero teve que quebrar. Hoje, além de ser capoeirista, é pesquisadora de gênero nessa 
prática.

As falas das palestrantes remontam os séculos de luta e resistência de mulheres capoei-
ristas dentro e fora da cidade de Belém, em busca de sua autonomia e visibilidade, e denunciam 
que hoje o preconceito persiste.

No final das falas das participantes da mesa, foi aberta a sessão de perguntas e, nas res-
postas, Mestra Janja percebeu o quanto o nome de Silvia Leão estava presente. Dessa forma, a 
mestra levantou-se e disse: “Vocês já tinham uma Mestra de capoeira no Estado e nem perce-
beram!”. Neste momento, perguntou se todos ali concordavam que Silvia Leão fosse nomeada 
Mestra de capoeira, em memória, por toda a bagagem deixada para o movimento e para todas 
as mulheres capoeiristas do Estado.

Assim, foi dado início a uma espécie de votação, pediu para que se levantassem de suas 
cadeiras todos aqueles que concordassem com sua sugestão. A maioria dos presentes se le-
vantou, mas tiveram pessoas que ficaram sentadas e, de acordo com o que vi, eram homens. 
Tendo concordado a maioria, Mestra Janja nomeou Silvia Leão como a primeira Mestra de 
5 A respeito do terceiro, sexto e sétimo encontro, tive dificuldades de obter informações.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202178

Dossiê/Dossier
Capoeira do Estado in memoriam. Todos os presentes aplaudiram e se emocionaram bastante. 
No segundo dia de evento, no qual eu não estava presente, foi entregue o certificado de Mestre 
de Capoeira de Silvia Leão ao seu irmão, Marco Apolo. 

Este episódio foi de extrema importância para o desenvolvimento dessa pesquisa e um 
pulo na luta de mulheres capoeiristas no Estado do Pará, já que, desde o século XIX, jamais 
havia existido uma mestra no Estado.

Após o evento, as mulheres do Movimento sofreram bastante repressão pelos outros 
Mestres, ocasionada pela nomeação de Silvia Leão. Muitos deles não estavam presentes na 
ocasião e, consequentemente, não puderam votar, fato este usado como justificativa para tal 
ato. Entretanto, percebi que a resistência oferecida se devia ao episódio de uma mulher ter se 
“atrevido” a nomear outra como Mestra.

	 A atitude de resposta do Movimento foi a de organizar uma roda para explicar o mo-
tivo desta nomeação e, para isso, muitos grupos foram convidados. Sobre este acontecimento, 
tratarei a seguir.

3. Roda à Silvia Leão

A roda em comemoração à nomeação de 1° mestra de Capoeira do Estado foi realizada 
no dia 15 de janeiro de 2017 no anfiteatro da Praça da República. Cheguei ao local às 9h15 
da manhã e, apesar de o evento estar marcado para as 9h, poucas mulheres do Movimento 
estavam presentes. Sentei-me e esperei o evento começar. Logo depois, Thais chegou ao local 
e começamos a registrar os acontecimentos6. Passados quinze minutos, algumas meninas pre-
sentes começaram a testar os instrumentos, tocando músicas de capoeira em uma espécie de 
aquecimento para a orquestra da roda. Aos poucos, os convidados foram chegando e a roda 
enfim se iniciou com a fala das meninas do Movimento para explanar seu significado. Em se-
guida, a grande roda se iniciou com jogo entre homens e mulheres.

Houve um momento em que a roda fez uma pausa e as participantes do movimento 
leram a letra de uma música em homenagem à Silvia; após esse momento, as meninas conce-
deram a fala a quem quisesse se pronunciar sobre a nomeação em questão. A irmã de Silvia, 
Cristina, bastante emocionada, discursou sobre o acontecimento e alguns Mestres também 
discursaram se posicionando a favor da nomeação.

A roda de Silvia Leão foi encerrada com uma apresentação de Maculelê das mulheres do 
Movimento e um samba de roda. Após o fim, fiquei para observar mais um pouco o encerra-
mento. Percebi que todos ajudaram a guardar os instrumentos e muitas pessoas parabenizavam 
as organizadoras do evento.

4. O Olhar Etnográfico no 9° Encontro do Movimento Capoeira Mulher

O primeiro dia do 9° encontro do Movimento Capoeira Mulher, do qual participei, foi 
realizado no dia 11 de março de 2017. Cheguei ao local às 14h daquele domingo, como estava 
marcado previamente. Confesso que demorei um pouco para encontrar o ponto, dei cerca de 
duas voltas no quarteirão até descobrir o local. Quando passei pela segunda vez em frente ao 
local do evento, vi umas mulheres com a camisa do Movimento e vestidas com roupas carac-
6 Esta data também foi escolhida pois janeiro também é o mês de aniversário do Movimento Capoeira Mulher.



Luana de Nazaré Pinto PenaEntrando na Roda: Relações de gênero e de poder no Movimento Capoeira Mulher em Belém-PA (2016-2017) 79

terísticas da capoeira, porém pedi informações a elas a fim de certificar se de fato ali seria o 
evento, o que elas me confirmaram com um acenar de cabeça.

Quando cheguei à quadra, mais ou menos 10 moças já estavam presentes organizando o 
evento. As cumprimentei gentilmente, entregando o barbante que havia levado para ajudá-las 
na organização do evento, elas agradeceram e disseram que eu poderia ficar à vontade. Fiquei 
em pé observando a movimentação até que chegou outra pesquisadora que também possui o 
objetivo de pesquisa semelhante ao meu. Não demorou muito para que uma amiga que con-
videi chegasse ao local para me levar sua máquina, que me ajudaria a realizar os registros do 
evento. Alguns minutos depois, Thais também chegou para prestigiar o evento.

Houve certa demora no início do evento, pois Mariana se atrasou e as outras integrantes 
queriam esperar que todas estivessem presentes para enfim dar início às atividades. A progra-
mação começou com a oficina de primeiros socorros que foi ministrada por um Mestre de 
capoeira, uma oficina importante, mas que gerou críticas motivadas pelo fato de um homem 
estar ministrando uma oficina em um evento de mulheres e por ter se estendido, tomando um 
bom tempo do evento que já estava com a sua programação atrasada.

Em seguida, ocorreu um momento intitulado “Fala mulher”, sobre o qual fiz uma prévia 
anteriormente. Neste momento, elas fizeram uma pergunta direcionada para um Mestre que 
consistia em: “Por que você acha que é mais fácil manter um homem na capoeira do que uma 
mulher?”. Durante sua resposta, ele afirmou que a mulher deixa de praticar muitas vezes, o 
marido a tira por ser bonita e afirmou concordar com esta colocação pois “mulher bonita não 
pode jogar capoeira”. Após a sua resposta, todos que estavam presente se entreolharam assus-
tados. Mariana respondeu pelo Movimento afirmando que nenhum homem iria tirar qualquer 
mulher daquele movimento da capoeira e foi aplaudida. Outro Mestre, em uma pergunta se-
guinte, afirmou que não é possível ensinar questões de gênero para crianças. Uma das convi-
dadas presente no evento afirmou que seria possível esta atitude dentro da capoeira e que ela 
poderia inclusive doar materiais para ele para que pudesse tratar dessas questões em suas aulas.

Após este momento, as vivências se iniciaram e, durante duas delas, consegui perceber 
bastante domínio das ministrantes e interesse dos alunos, independente do gênero. Entretanto, 
durante as vivências, não foi possível perceber a interação de Mestres e alunas no exercício de 
duplas, apenas de Mestres com Mestres.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A partir desta pesquisa, percebi que a importância de Silvia Leão vai além do Movimen-
to Capoeira Mulher, um exemplo disso foi a fala de sua irmã, em perguntas respondidas pelo 
Whatsapp para a minha pesquisa, onde ela pontuava que, por mais que não participasse de 
movimentos feministas, Silvia lutava pelos direitos das mulheres dentro e fora da capoeira, por 
isso, sempre a considerou feminista. Era uma mulher à frente do seu tempo. Antes da criação 
do movimento, mulheres não podiam participar das rodas de grupos diferentes dos quais fa-
ziam parte sem a permissão de seu Mestre, devido à existência de uma hierarquia e rivalidade 
entre os grupos. Silvia, diante desde quadro, enxergava a problemática da rivalidade entre mu-
lheres, e sentia a falta da existência de professoras e Mestras.

Com a fundação do Movimento, Mariana afirmou que o retorno recebido com este trabalho 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202180

Dossiê/Dossier
não foi financeiro, mas social. De que forma? Primeiro, unir mulheres que eram rivais – pois seus 
grupos também eram rivais –, unir mulheres que não se toleravam nas rodas. O movimento mos-
trou que é possível lutar pelo mesmo ideal sem desrespeitar a hierarquia da capoeira, que é possível 
lutar juntas pelo respeito e reconhecimento da mulher. Outro ponto que o trabalho do Movimento 
conseguiu foi fazer com que as mulheres na capoeira conseguissem se impor e falarem o que pen-
sam. Esse exercício é feito nos próprios eventos do Capoeira Mulher. Hoje, ao menos nos eventos, 
as mulheres conseguem comandar os instrumentos, coisa que não era feita em seus grupos de 
origem. A mulher, nos dias atuais, consegue escrever músicas e realizar eventos que possibilitam a 
igualdade de gênero. Quando em entrevista, perguntei como ela observa o machismo na capoeira. 
Ela respondeu que:

Como eu percebo? Quando um cara chega pra mim, um professor chega 
assim pra mim “vem cá! É... você namorou com um instrutor então você tem que 
ficar com um professor. Namorou com um instrutor porque tu não fica com um 
corda mais alta?” Não é machismo não? Entendeu? Quando um Mestre chega 
pra ti e fala que ele quer teu corpo. Então eu digo assim “Mestre me respeite!” 
Né? “E aí minha nega, tô brincando mas se você aceitar...” Né? E assim... brin-
cadeiras a parte e a gente dá limites pra algumas pessoas. E pra outras não, mas 
tipo, você não... eu nunca dei esse tipo de liberdade pra ninguém, entendeu? O 
machismo da capoeira, está quando um cara chega num grupo de Whatsapp e co-
loca assim... “O que vocês acham dessas meninas que ficam com os capoeiristas? 
Quem ficam namorando com os capoeiristas por aí? O que vocês acham dessas 
mulheres?” Eu acho que... cada um vive a sua vida?! Entendeu? (Informação 
verbal)7

Nesta fala acima, podemos perceber o tipo de machismo existente na capoeira onde os 
Mestres e os outros homens tentam controlar as mulheres através do assédio sexual e verbal. O 
Movimento Capoeira Mulher luta diariamente contra esses tipos de machismo dentro dos grupos 
de capoeira. Segundo relatos das interlocutoras, as mulheres tinham que sair da capoeira quando 
ficavam grávidas; hoje, já conseguem trazer os filhos para a capoeira. Como é o caso de uma ca-
poeirista que, durante meu período de pesquisa, fazia questão de publicar em suas redes sociais as 
imagens dela com seu bebê de colo nas rodas de capoeira.

Em entrevista, Mariana também mencionou que as mulheres que passaram pelo movimento, 
e que não jogam mais capoeira, ainda levam o aprendizado, elas carregam consigo uma bagagem 
que foi construída pela experiência deste projeto. 

Durante o meu primeiro dia em campo, as falas das interlocutoras e minhas observações me 
levaram a entender melhor como acontecem as assimetrias de gênero e relações de poder dentro e 
fora das rodas de capoeira, e, assim, fizeram com que eu continuasse a coletar cada vez mais dados 
sobre a problemática desta pesquisa, principalmente percebendo que naquele 7 de setembro não 
havia realmente nenhuma mestra de capoeira.

Os estudos das relações sociais entre os sexos, os estudos de gênero e os estudos sobre mu-
lheres, por exemplo, já com algum amadurecimento, podem contribuir para novas interpretações 
sobre a história da Capoeira e das capoeiras. Se a inversão ou o questionamento de perspectivas 
racistas possibilitou que o olhar exógeno melhor adentrasse o mundo das expressões complexas 
7 Entrevista 1. [Abril, 2017]. Entrevistadora: Luana de Nazaré Pinto Pena. Belém, 2017. 1 arquivo. Mp3. Duração: 01:01:32.



Luana de Nazaré Pinto PenaEntrando na Roda: Relações de gênero e de poder no Movimento Capoeira Mulher em Belém-PA (2016-2017) 81

da cultura negra, entendo que a compreensão de que o binarismo de gênero, sendo igualmente 
estranho a tais expressões, poderá trazer inéditas perspectivas interpretativas sobre o assunto. E, 
para além dessas perspectivas isoladas, a assunção da interseccionalidade de raça e gênero permite 
que se avance no entendimento não só da Capoeira como expressão cultural afro-brasileira, mas, 
sobretudo, de como sua historiografia tem sido construída.

A diferenciação sexual, embora existente nas sociedades africanas, sofreu uma perversa trans-
formação ao longo do processo colonial. Seu alcance pela colonialidade reverbera na experiência 
de vida das mulheres negras, da colônia e do pós-abolição aos dias atuais. As mulheres negras neste 
aporte sofrem com a “produção de efeitos específicos”, de um racismo engendrado que as apaga 
nas teorias e narrativas produzidas.

REFERÊNCIAS

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da discriminação 
racial relativos ao gênero. Estudos feministas 1. 2002, p.171-189

DIÁRIO DE NOTÍCIAS. Belém, 14 abril. 1898.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje. Anpocs. 
1984, p.223-244.

JURANDIR, Dalcídio. Belém do Grão-Pará. São Paulo, 1960.

LEAL; OLIVEIRA. Capoeira, identidade e gênero. EDUFBA: Salvador, 2009,  p. 137.

McKLINTOCK, Anne. Couro imperial: raça, gênero e sexualidade no embate colonial. Routledge, 1995.

PENA, Luana de Nazaré Pinto. (2017). Relações de gênero no movimento capoeira mulher em Belém-Pa., 2017. 
56 f.: Trabalho de conclusão de curso (Graduação), Universidade da Amazônia, Coordenação de Ci-
ências Humanas, Belém. 

RUBIN, Gayle. The traffic in Women: Notes on the ‘Political Economy of  Sex. In: REITER, Rayna. 
Toward an Anthropology of  Women. Monthly Review Press, New York, 1975.





Dossiê/Dossier

Antônio Alencar Filho − Mestre em Educação e Cultura pelo Programa de Pós-graduação em Educação e Cultura da 
Universidade Federal do Pará - UFPA. Professor D 301 do Instituto Federal do Pará - IFPA – Campus Tucuruí. Monitor 
do Malungo Centro de Capoeira Angola. E-mail: alencarfisica@hotmail.com / antonio.alencar@ifpa.edu.br

Flávia Nazareth da Costa Carvalho − Especialista em Educação Especial e Inclusiva. Graduada em Pedagogia 
pela Universidade Estadual do Pará. Técnica pedagógica da Prefeitura Municipal de Goianésia do Pará. E-mail: 
f.n.c.carvalho@gmail.com
Lucenilda dos Santos Passos − Graduada em História pela Universidade Federal do Pará, mestranda no programa de 
Pós-graduação em Linguagens e Saberes na Amazônia (PPLSA) pela mesma instituição. E-mail: Slucenilda@yahoo.com

No Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do 
Malungo Centro de Capoeira Angola no Pará

En Tiempo de Jerônima, en Tiempo de Brava: el Bando da Brava y los entrenadores del Malungo Centro de 
Capoeira Angola en Pará

In Jerônima's Time, in Brava's Time: The Bando da Brava and the trainers of  the Malungo Centro de Capoeira 
Angola in Pará

Antônio Alencar Filho
Flávia Nazareth da Costa Carvalho

Lucenilda dos Santos Passos

Resumo: Este trabalho faz parte dos resultados da pesquisa, a nível de mestrado acadêmico, “CAPOEIRA É 
TUDO O QUE A BOCA COME?”: a formação de uma cultura negra no Pará, a estrutura curricular da Educação Física 
e a lei 9696/98” (ALENCAR FILHO, 2020), vinculada ao PPGEDUC. Durante a pesquisa, foi realizado tra-
balho de campo junto a um grupo de Capoeira Angola denominado Malungo Centro de Capoeira Angola, o 
que nos levou a conhecer o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de Capoeira Angola no Pará. 
Um dos objetivos deste trabalho é descrever, mesmo que superficialmente, a capoeiragem feminina no Pará 
no final do século XIX e início do XX (OLIVEIRA e LEAL, 2009), e o processo de construção do Bando 
da Brava no início do século XXI. O Bando da Brava se organiza defendendo e praticando a autogestão em 
sua organização, baseada na cooperação e ajuda mútua entre as integrantes. Tem a perspectiva de coletividade 
baseada na ancestralidade feminina de matriz africana. Através da revisão de material historiográfico, da análise 
de entrevistas remotas, pesquisa participante e atividade de campo, como etnografia (BRANDÃO, 1999), pre-
tendemos tratar desses distintos e relevantes momentos históricos da capoeiragem feminina no Pará. 

Palavras Chave: Capoeira. Bando da Brava. Malungo. Pará. História. 

Resumen: Este trabajo forma parte de los resultados del proyecto de investigación de nivel de maestría acadé-
mica "CAPOEIRA É TUDO QUE A BOCA COME?": la formación de una cultura negra en Pará, la estruc-
tura curricular de la Educación Física y la ley 9696/98 (ALENCAR FILHO, 2020), vinculada al PPGEDUC. 
Durante la investigación, se realizó un trabajo de campo con un grupo de Capoeira Angola llamado Malungo 
Centro de Capoeira Angola, lo que nos llevó a conocer a Bando da Brava y a los entrenadores de Malungo Cen-
tro de Capoeira Angola en Pará. Uno de los objetivos de este trabajo es describir, aunque sea superficialmente, 
el capoeiragem femenino en Pará a finales del siglo XIX y principios del XX (OLIVEIRA y LEAL, 2009/), 
y el proceso de construcción de Bando da Brava a principios del siglo XXI. El Bando da Brava se organiza 
defendiendo y practicando la autogestión en su organización, basada en la cooperación y la ayuda mutua entre 
los miembros. Tiene la perspectiva de la colectividad basada en la ascendencia femenina de la matriz africana. 
A través de la revisión de material historiográfico, el análisis de entrevistas a distancia, la investigación partici-
pante y la actividad de campo, como la etnografía (BRANDÃO, 1999), pretendemos abordar estos distintos y 
relevantes momentos históricos del capoeiragem femenino en Pará.

Palabras Claves: Capoeira. Bando da Brava. Malungo. Pará. Historia.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202184

Dossiê/Dossier

INTRODUÇÃO

Registros da presença da capoeiragem em Belém do Pará foram encontrados em artigos 
de jornais da primeira e segunda metade do século XIX. Isso não significa afirmar a sua au-
sência no século XVIII na capital paraense. Os praticantes, conhecidos como capoeiras, eram 
principalmente negros escravizados e pessoas que partilhavam experiências com eles, que se 
encontravam em situações diversas de marginalidade (LEAL, 2008; SALLES, 2015).

Algumas dessas pessoas que partilhavam experiências com os capoeiras, e que também 
se encontravam em situações diversas de marginalidade, eram mulheres pobres. As fontes 
indicam que muitas mulheres foram presas no século XIX em Belém, devido a brigas e ativi-
dades não condizentes com o projeto de mulher ideal para os preceitos cristãos da sociedade 
do século XIX. Algumas foram detidas com armas vinculadas à capoeiragem, além disso, o 
uso de golpes da capoeiragem da época durante os momentos de briga e de defesa corporal 
foram registrados pelos jornais. Essas mulheres eram vistas e foram citadas pelos articulistas 
dos jornais como meretrizes, vadias, desordeiras, de má família e capoeiras. Esses fatos têm 
elementos que contribuem para compreensão e interpretação da dinâmica das trocas de expe-
riências entre mulheres e homens na capoeiragem. Nas ruas complexas de Belém, as mulheres 
e homens capoeiras sofreram com padrões plurais de violências. Defenderam os seus corpos 
e seus territórios de sobrevivência. Elas compartilharam os perigos das ruas e as estratégias de 
resistência com os homens. Os conhecimentos da capoeiragem eram imprescindíveis, inclusive 
para enfrentar a cultura do estupro. 

As fontes também mostram que as mulheres capoeiras apareceram vinculadas a outras 
questões, não somente à denúncia policial (OLIVEIRA; LEAL, 2009). Elas realizaram desor-
dens, brincaram de boi-bumbá, dançaram e beberam. As autoridades, as normas de controle e 
a polícia foram desafiadas por elas. Cabeçadas, rabos de arraia, navalhadas e esfaqueamentos 
estavam em seus cotidianos. Sim, foram espancadas, presas e perseguidas.

A proposta desse trabalho é limitada a dois momentos da historiografia da capoeira 
feminina no Pará e a algumas de suas protagonistas. O primeiro momento trata da presença 
de mulheres na capoeiragem do final do século XIX e início do XX (OLIVEIRA e LEAL, 

Abstract: This work is part of  the results of  the research at the academic master's level, “Is CAPOEIRA 
EVERYTHING THE MOUTH COME?”: the formation of  a black culture in Pará, the curriculum structure 
of  Physical Education and the law 9696/98” (ALENCAR FILHO, 2020), linked to PPGEDUC. During the 
research, fieldwork was carried out with a group of  Capoeira Angola called Malungo Centro de Capoeira An-
gola, which led us to meet Bando da Brava and the trainers of  Malungo Centro de Capoeira Angola in Pará. 
One of  the objectives of  this work is to describe, even superficially, about female capoeiragem in Pará at the 
end of  the 19th century and beginning of  the 20th century (OLIVEIRA and LEAL, 2009), and the cons-
truction process of  Bando da Brava in the beginning of  the 21st century. Bando da Brava organizes itself  by 
defending and practicing self-management in its organization, based on cooperation and mutual help among 
its members. It has the perspective of  collectivity based on female ancestry of  African origin. Through the 
review of  historiographical material, the analysis of  remote interviews, participant research and field activity, 
such as ethnography (BRANDÃO, 1999), we intend to address these distinct and relevant historical moments 
of  female capoeiragem in Pará. 

Key-words: Capoeira. Bando da Brava. Malungo. Pará. History.



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 85

2009). O segundo, do processo de construção, da história, da organização do Bando da Brava 
e das trocas de experiências entre as angoleiras do Bando e os capoeiras do Malungo Centro 
de Capoeira Angola, além dos encontros de formação do Bando da Brava, no início do século 
XXI. O Bando é um Coletivo de mulheres angoleiras provenientes de seis cidades do Estado 
do Pará (Bragança, Belém, Cametá, Abaetetuba, Goianésia do Pará e Nova Timboteua). As re-
des sociais são uma das ferramentas de comunicação, organização e divulgação de suas ações. 
Na plataforma do Youtube, por meio do canal Malungo Centro de Capoeira Angola, elas 
exibem o programa: A Voz das Bravas (História e Histórias). Objetivamente, o programa dá 
visibilidade para mulheres Capoeiras de distintos tempos e formações. No terceiro momento, 
as formadoras do Malungo Centro de Capoeira Angola no Pará serão apresentadas a partir 
do programa: A Voz das Bravas (história e histórias) e de documentos do Malungo Centro de 
Capoeira Angola.

1. A Capoeiragem Feminina no Pará (final do século XIX e início do XX)

[...] um artigo publicado em novembro de 1876 no jornal A Constituição in-
formava, sob a epígrafe Que mulher capoeira!, o caso mais antigo de prisão de uma 
mulher capoeira. Tratava-se da “cafuza Jerônima, escrava de Caetano Antônio de 
Lemos”, que fora presa às “7 horas da noite, por praças do 4º Batalhão de Arti-
lharia”. (OLIVEIRA; LEAL, 2009, p. 149)

Desde as primeiras invasões, pilhagens e explorações, a cultura e o corpo branco europeu 
passaram a ser fomentados pelos colonizadores como imprescindíveis para a ordem e o pro-
gresso dos nossos e nossas ancestrais autóctones. No Brasil, tanto a burguesia imperial quanto a 
republicana viam na Europa um exemplo de corpo “perfeito” e “civilizado”, como a forma de se 
vestir, andar, exercitar, expressar e se comportar. A missão foi e continua sendo a de harmonizar 
a dualidade entre corpo e mente, padronizando e civilizando os diferentes aos moldes europeus. 
Os missionários da ciência, da igreja, da política, enfim, do sistema colonialista, usaram várias 
armas, das quais: deus, estupro, escravidão, ciência, racismos, leis, pátria, família e democracia 
foram disparados ao longo do tempo.

Durante o processo histórico e de formação da cultura nacional, o Estado implantou e 
propagou o corpo branco para a sociedade brasileira sistematicamente no final do século XIX 
e início do XX. Educação Física assim como os higienistas daquele contexto foram mecanis-
mos repressivos e de propagação dos colonizadores. A Educação Física “desempenhou um 
papel importante no controle da cultura subalterna, uma vez que coube a ela a responsabilida-
de de ditar as regras para a composição do corpo desejado pelo sistema” (SILVA, 2002, p. 70). 
Porém, outras ferramentas de controle e marginalização, além da Educação Física e legislação 
existente, foram implantadas no imaginário social para construir uma pseudoetnografia1 das 
“sub-raças” e “cultura subalterna”. A exaltação do corpo masculino foi divulgada como uma 
estratégia pela “ciência universal” e mídias racistas do período, tais como os jornais Correio 
Paulistano, A Redempção, entre tantos outros (MENDES, 2018).  	
1 “Deve ser entendida aqui como ausência de levantamentos densos de dados relacionados à cultura, a filosofia de vida, 
entre outros, especialmente das particularidades afro-brasileiras, por determinados articulistas, escrivães de polícia, 
literatos, memorialistas e cronistas considerados neste trabalho “pseudoetnógrafos” que contribuíram com a ideologia 
burguesa branca escravocrata” (ALENCAR FILHO, 2020, p. 74). 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202186

Dossiê/Dossier
Não é por acaso que o indivíduo das segmentações privilegiadas se julga superior em relação 

aos valores ideológicos sócio-raciais, “por isso mesmo, admite com mais facilidade e, às vezes, com 
marcante insensibilidade a situação de inferioridade socioeconômica a que geralmente estão sub-
metidos os banidos da elite física: 'crioulos', 'paraíbas', 'caipiras', etc” (COSTA, 1979, p.14). Essa 
visão de mundo branco europeu existente na sociedade brasileira foi naturalizando o racismo. As 
relações sociais, culturais, de poder e os corpos diferentes do padrão colonizador receberam arbi-
trariamente interpretações políticas e sociais de inferioridade e submissão. Os defensores brancos 
da hierarquização racial buscaram provar que as desigualdades e a exploração eram inerentes à evo-
lução humana. Para Gomes (2017, p. 46), “vivemos em um país com uma estrutura racista onde a 
cor da pele de uma pessoa infelizmente é mais determinante para o seu destino social do que o seu 
caráter, a sua história, a sua trajetória”.

A “superioridade” racial e social da burguesia branca se manteve, mas não 
somente por via da construção e exaltação do corpo burguês, esse que acarre-
tou o aumento do racismo, preconceitos sociais, exclusão e marginalização de 
qualquer singularidade étnica que contrapor-se ao modelo anatômico “perfeito” 
construído pelos higienistas seguido pela Educação Física, e obviamente pelos 
segmentos da sociedade de concepção eurocêntrica, colonizadora e exploradora 
(ALENCAR FILHO, 2020, p74).

Grande parte da sociedade, da ciência, da mídia, da ideologia predominante da época impôs 
fortemente às mulheres o pensamento machista dominante a respeito de um protótipo de mulher 
que se adequasse aos preceitos da sociedade em construção. A família tradicional brasileira e os 
conceitos pré-estabelecidos de feminino e masculino correriam sérios riscos com a “desestabiliza-
ção das antigas fronteiras de gênero” (RAGO, 2001, p. 63). O feminismo das ruas era uma afronta 
ao paradigma dogmático do paternalismo social, pois elas estavam nas ruas, vendendo, comprando, 
trabalhando em ambientes ditos de homens. A capoeiragem feminina foi mais uma das ferramentas 
de luta para conquistas e igualdades sociais. 

Os higienistas, especificamente os médicos tidos como donos da ciência e da verdade absoluta, 
encontraram no “corpo da mulher os limites físicos, intelectuais e morais à sua integração na esfera 
pública. Esforçaram-se para definir a especificidade do corpo feminino em relação ao masculino, 
acentuando seus principais traços: fraqueza e predestinação à maternidade” (RAGO, 2001, p. 63).

Não se pode deixar de problematizar e perguntar: quais mulheres eram vistas com a ideia de 
serem frágeis, mães, inferiores, quais tinham a imagem de “vadias”, quais trabalhavam em casa e 
fora de casa, as que não trabalhavam, as que ameaçavam e as que não ameaçavam os privilégios dos 
homens, e o porquê desses acontecimentos? Que tipo de mulher era conivente com o paternalismo 
e com o machismo? Será que determinadas mulheres participaram da construção de leis que as 
limitavam e excluíam de algumas atividades? Se participaram, de que forma e por que participa-
ram? Tanto os homens quanto as mulheres foram coniventes até certo ponto no que concerne às 
relações de poder entre dominadas e dominantes, porém as mulheres brancas abastadas atendiam 
à normatividade de gênero por conveniência, já as mulheres pretas, indígenas e brancas pobres 
resistiram até certa medida à exclusão e exploração.

O Brasil, no final do século XIX, buscou fortemente a disciplinarização social e cultural em 
sua totalidade. O corpo feminino foi um dos principais alvos. Devido à preocupação com a forma-



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 87

tação de uma identidade nacional, a mentalidade colonizada da intelectualidade brasileira cobiçava 
construir uma identidade cultural ligada à Europa. Mecanismos de repressão não estavam fora de 
cogitação. Segundo Oliveira e Leal (2009, p. 137), “as experiências indígenas e as heranças culturais 
africanas não deveriam ser levadas em consideração; pelo contrário, deveriam ser eliminadas do 
cotidiano social”.

A arquitetura das metrópoles são um dos vários exemplos concretos da inspiração dos 
abastados do período. As vestimentas mais se aproximavam da realidade ártica do que da tro-
pical. O corpo cultural deveria seguir regras estabelecidas, senão seria invisibilizado, preso ou 
morto. O corpo feminino que fugisse dos padrões impostos era atacado, denunciado, tinha 
que ser contido pelo bem da civilização, da família, da religião, da masculinidade hegemônica. 
As mulheres que se rebelaram representavam um perigo para os privilegiados, entre elas, as 
mulheres capoeiras.

A presença feminina não estaria mais contida nos discursos da arte e sim 
nas denúncias jornalísticas, nas proibições via código de posturas ou na repressão 
policial direta. Se em qualquer tema – como o trabalho doméstico, a prostitui-
ção ou os conflitos físicos – o comportamento da mulher poderia ser criticado 
visando à disciplinarização, havia uma prática que a denúncia destacava por seu 
aspecto bastante singular em relação ao uso do corpo feminino. Tratava-se da 
associação direta entre comportamento feminino e a prática da capoeira, onde 
muitas vezes a mulher era denunciada por ser capoeira (OLIVEIRA; LEAL, 
2009, p.138).

Sim, existiam mulheres capoeiras no século XIX no Pará. Obviamente que as capoeiras 
do século XIX e início do XX não tinham o perfil muito próximo das capoeiras de meados 
do século XX e início do XXI. Como também o formato de Capoeira que conhecemos hoje 
não é igual ao do século XIX. No século XIX, as musicalidades da capoeiragem vinham dos 
batuques, dos sambas, dos bumba-meu-boi, dos desfiles cívicos e de religiosidades afro-bra-
sileiras etc (SALLES, 2015). Não tinha orquestra como a conhecemos hoje, nem academias 
e campeonatos. Apesar da repressão, durante a prática, o jogo era livre de padronizações ou 
regras pré-estabelecidas. Além disso, muitos termos como meretrizes, desordeiras entre ou-
tros estavam ligados diretamente à capoeiragem. Nesse sentido, nem todas as meretrizes e 
desordeiras eram capoeiras, mas as capoeiras foram chamadas arbitrariamente de meretrizes, 
desordeiras, de má família. 

Aprender a capoeiragem nesse período não se tratava apenas de viver a cultura que fa-
ziam parte, mas principalmente de viver a cultura para sobreviver, se libertar das definições e 
obrigações que foram direcionadas para as mulheres. A campanha de caça às mulheres que não 
se enquadram nos preceitos exclusivos de piegas cristã foi fortemente propagada pela mídia 
em Belém. Reparemos:

[...] A sociedade paraense apela para a autoridade competente que, empre-
gando toda a energia há de cumprir o seu dever, garantindo assim a paz em toda 
e qualquer parte onde essas meretrizes procurem se confundir com as famílias 
(DIÁRIOS DE NOTÍCIAS, 21 jul. 1896 apud OLIVEIRA; LEAL, 2009, p.143). 

 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202188

Dossiê/Dossier
A fonte jornalística do final do século XIX mostra explicitamente uma propaganda e um 

apelo para a prática da campanha de disciplinamento do comportamento feminino. Ao mesmo 
tempo em que coibiram as “meretrizes”, passavam uma mensagem para as outras mulheres 
sobre o comportamento que não deveria ser seguido; caso o fosse, o braço das autoridades 
cairia energicamente sobre elas.

Para o articulista, a sociedade e a família paraense se limitavam aos ricos comerciantes, 
administradores e seringalistas. Esses tinham os “bons costumes”. A realidade concreta é que 
a grande maioria da sociedade paraense não era composta por comerciantes, administradores 
e seringalistas. Esses detinham o capital, porém eram minoria.

Vejamos algumas das possíveis autoras da capoeiragem feminina no Pará no final do sé-
culo XIX e início do XX que quebraram a ordem vigente da sociedade forjada pelos princípios 
e visão de mundo dos colonizadores. Maria Meia Noite seria uma delas. Essa foi denunciada 
pelo periódico Diário de Notícias, em setembro de 1897. O jornal denunciou “as imoralidades 
que pratica essa mulher quase diariamente” e intentou que a “autoridade obrigasse a mesma a 
mudar-se d’ali, pois já não é a primeira vez que as famílias nos fazem essa reclamação” (DIÁ-
RIOS DE NOTÍCIAS, 21 jul. 1896 apud OLIVEIRA; LEAL, 2009, p.143).

O denunciante informou muito pouco a respeito de “Maria Meia Noite”. Quem seria 
ela? Qual era o seu nome, ofício? Quais seriam essas imoralidades? Algumas das imoralidades 
poderiam ser: beber, fumar, namorar com quem e quantos quisessem, andar armada, vestir a 
roupa do seu interesse, estar no lugar e ser o que não lhe era permitido pelos paradigmas da 
época. O protesto de “Maria Meia Noite” preocupou tanto o regime que fez com que o jornal 
evocasse os seus “péssimos costumes”.

O projeto totalitário de mulher ideal não foi aceito por todas. Principalmente as mulhe-
res pobres de bens materiais que possuíam experiências, práticas culturais e visão de mundo 
distintas das consideradas de “boa família”, reagiram contra o adestramento. Havia uma pro-
paganda sistemática de alguns jornais que colocavam o comportamento dessas mulheres de 
forma negativa, perigoso para formação das famílias “civilizadas”. As mulheres “desordeiras, 
arruaceiras e perniciosas” deveriam ser contidas, segundo as fontes. Pois sim, “em agosto 
de 1896, por exemplo, Conrada Garcia, sua irmã Antônia Garcia e Leopoldina Gonçalves, 
moradoras da travessa do Atalaia, foram recolhidas à Estação Policial, acusadas de “fazerem 
desordens, sobressaltando as famílias”” (DIÁRIOS DE NOTÍCIAS, 23 ago. 1896, p. 2 apud 
OLIVEIRA; LEAL, 2009, p.144).

2. O Bando da Brava: história, organização e encontros de formação

As capoeiras do século XIX e início do XX, como mencionado anteriormente, estavam 
nas ruas vendendo, comprando, trabalhando em lugares ditos de homens. Elas realizaram de-
sordens, brincaram de boi-bumbá, dançaram, beberam etc. Desafiaram as autoridades. O uso 
de navalhas e facas foram necessárias, pois espancamentos, prisões arbitrárias, estupros entre 
outras violências colonialistas, inclusive contra as suas crias, estavam presentes no período. De 
acordo com Fialho (p. 283, 2019),

Elas venceram, junto a seus companheiros e camaradas, as perseguições 
impostas às suas vidas e sobreviveram às políticas de extermínio institucionali-



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 89

zadas pelo Estado brasileiro. Um dos grandes símbolos dessa vitória é a perma-
nência da cultura, das cosmologias e dos modos de ser que elas também criaram, 
recriaram e transmitiram, como a própria Capoeira, entendida em sua polissemia.

As mulheres capoeiras do século XXI são um exemplo concreto de que as capoeiras 
do século XIX e início do XX venceram inúmeras e densas barreiras. São tempos e pessoas 
distintas, mas, sim, há mulheres capoeiras nas ruas vendendo, comprando, trabalhando em 
lugares ditos de homens. E, se necessário, realizam desordens, brincam de boi-bumbá, dançam 
carimbó, samba de cacete, festejam etc. Também jogam capoeira para defender os seus corpos, 
filhos e filhas. Tocam, cantam, têm redes de solidariedades e resistências. Todas as mulheres 
capoeiras do nosso tempo simbolizam a vitória das mulheres capoeiras do passado. Vejamos 
um coletivo de mulheres angoleiras que representam essas conquistas.

O Bando da Brava é um Coletivo de mulheres angoleiras provenientes de seis cidades 
do Estado do Pará (Bragança, Belém, Cametá, Abaetetuba, Goianésia do Pará e Nova Timbo-
teua). Algumas têm ligação mais direta com o campo e outras com a cidade. São integrantes e 
formadoras do grupo Malungo Centro de Capoeira Angola. Buscam uma organização autoge-
rida que se baseia na cooperação e ajuda mútua entre as integrantes. Possui uma perspectiva de 
coletividade fundamentada na ancestralidade feminina de matriz africana, a qual reconhece a 
importância das pessoas mais “velhas” como fonte de experiências e saberes partilháveis. Nes-
se sentido, as decisões sobre as ações do coletivo são discutidas em um conselho de mulheres, 
composto pelas ‘brabas’ mais antigas do coletivo, mas sem excluir a representação das mais 
novas. O conselho é composto por cinco angoleiras: Treinela Lira, Treinela Darcica, Monitora 
Dadá, Monitora Keké e Monitora Lucenilda. Essas são as mais velhas na capoeiragem. Adiante 
serão apresentadas.

2.1. História

No dia 02 de fevereiro de 2006 no Pará, o Malungo Centro de Capoeira Angola se cons-
tituiu. Foi através do encontro entre angoleiros e angoleiras e do Mestre Bel Pires de Feira de 
Santana-BA que essa ação aconteceu. Dessa maneira, como não havia Mestres de Capoeira 
Angola em Belém, a vinda do Mestre Bel teve suma importância para o fortalecimento da Ca-
poeira Angola no Pará. O Mestre Bel, a convite de Augusto Leal, ministrou oficinas e, depois, 
recebeu a proposta para assumir a responsabilidade pela formação do grupo no Pará. Assim, 
nasceu o Malungo Centro de Capoeira Angola/PA. Nesse mesmo ano, o primeiro responsável 
pelo grupo, Treinel Edmar, que tempos depois se afastou e as ações do grupo foram suspensas 
em Belém.

Na ocasião, Leal, morando em Salvador-BA, foi o único paraense que se 
manteve como Malungo e continuou recebendo formação do Mestre na Bahia. 
Quando voltou para Belém, recebeu autorização do Mestre, para dar continui-
dade aos trabalhos na cidade. Com Douglas Miranda, desenvolveu atividades 
no bairro do Barreiro e, posteriormente, em Águas Lindas, em Ananindeua. 
Nos dois bairros, as atividades eram desenvolvidas em centros comunitários. 
Apesar das atividades terem sido suspensas temporariamente, por questões 
estruturais e financeiras. Em 2008, já reconhecido como Treinel, Leal foi tra-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202190

Dossiê/Dossier
balhar em Ilhéus-BA, onde vivenciou, com Mestre Virgílio, experiências de 
Capoeira Angola. Assim, em 2009, o Malungo passou a se desenvolver em 
Cametá-PA. Em 2015 já existiam dois coletivos (Belém e Cametá) (ALENCAR 
FILHO, 2020 p.131).

Em 2016, na cidade de Cametá, ocorreu o I Encontro de Capoeira Angola. O evento 
teve a participação dos membros do coletivo Malungo e do Treinel Léo, do grupo Eu sou 
Angoleiro, e de capoeiristas regionais de Cametá. No ano seguinte, em Belém, foi realizado o 
II Encontro de Capoeira Angola, ocorrido no espaço da Paróquia Luterana. Tendo a presença 
de dois novos coletivos, sendo eles de Abaetetuba e de Santarém. O Encontro contou com a 
presença do Mestre Bel de Feira de Santana-BA, e, como mencionado anteriormente, garantiu 
a constituição do coletivo de mulheres Malungas, denominado de Bando da Brava. No ano de 
2018, o III Encontro de Capoeira Angola também foi realizado na cidade de Belém, na Pa-
róquia Luterana. O encontro foi conduzido pelo Treinel Leal, pelas Monitoras Lira e Darcica 
e pelo Monitor Douglas. Em agosto de 2019, na Paróquia Luterana, foi realizado o IV En-
contro de Capoeira Angola, organizado pelos Malungos e Malungas. O Encontro possibilitou 
o diálogo entre os Malungas, Malungos e capoeiras de outros grupos. Estiveram presentes 
Mestre Bel a Mestra Gegê, de Valença-Ba. Durante a formação, ocorreram diálogos e troca de 
experiências entre os coletivos presentes, em sintonia com os saberes partilhados pelos for-
madores. Nas ações constaram: roda de capoeira, na capela da Paróquia Luterana e, depois, na 
praça da República; oficina de movimentação corporal e de musicalidade; oficina de carimbó e 
lundu; oficina de confecção de instrumentos; palestra sobre as questões de gênero e capoeira; 
lançamento do livro “O urucungo de Cassange,” do prof. Dr. Josivaldo; e o reconhecimento 
público do Contramestre Leal, Treinela Lira e Treinela Darcica (MALUNGO, 2021, p. 2-3).

O Coletivo de Mulheres Bando da Brava foi criado em dezembro de 2017, em Belém do 
Pará, durante o II Encontro de Formação do Malungo Centro de Capoeira Angola. O Encontro 
ocorreu na Paróquia Luterana. A partir dele, dois novos coletivos se formaram: em Abaetetuba 
e em Santarém. O evento contou com a presença do Mestre Bel, vindo de Feira de Santana-Ba, 
e garantiu a constituição do coletivo de mulheres Malungas, denominado de Bando da Brava. 

Nesse evento, angoleiras e angoleiros de diferentes cidades do Pará (Belém, Cametá, 
Abaetetuba, Igarapé-Miri e Santarém) se reuniram junto aos formadores mais experientes 
para partilhar saberes e ter formação com o Mestre Geral do grupo. Durante o encontro, um 
integrante, novato no grupo, assediou diversas mulheres em momentos diferentes. Frente ao 
episódio, as mulheres se reuniram e dialogaram sobre o ocorrido. Em seguida, denunciaram o 
assediador e reivindicaram medidas de segurança frente à situação, as quais foram tomadas de 
maneira satisfatória.

Na ocasião, um malungo observou que essas mulheres não agiam como as “mulheres co-
muns”, “sujeitas à vontade masculina”, “mulheres ideais para o paternalismo”. Eram a turma da 
Brava. O termo Brava fazia referência a quem conduziu a reunião. Logo, todas eram “a Brava”. O 
Bando se constituiu no meio de uma luta pelo direito de não ser objetificada, abusada, ignorada etc. 
A força política, juntamente com o grito coletivo garantiu a permanência e o direito de ser e estar 
no Malungo Centro de Capoeira Angola. Elas foram as protagonistas pelas medidas de segurança 
– algumas delas foram: a solicitação do afastamento do assediador, a observação constante durante 
as atividades dos encontros, andar sempre em parceria, entre outras.



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 91

A partir do enfrentamento, o Bando da Brava foi se tornando um projeto de acolhi-
mento, irmanação e de estratégias que visam a emancipação de angoleiras. O nome, Bando da 
Brava, surgiu em um contexto de luta. No processo de consolidação do nome e do projeto, 
outras lutas justificaram a relevância e coerência tanto do nome quanto dos princípios do Co-
letivo. A dura rotina das mulheres que praticavam e praticam a Capoeira Angola, em especial, a 
rotina de uma das integrantes que tinha sido mãe recentemente. A angoleira mãe, entre tantos 
afazeres, se manteve firme na realização de treinos, na organização dos eventos, acolhendo e 
incentivando outras mulheres a praticar a arte luta de angola. Enfim, tratava-se de uma mu-
lher brava que estava presente nas demandas da Capoeira Angola, embora sua vida pessoal 
estivesse sobrecarregada com os afazeres domésticos, familiares, acadêmicos e do mundo do 
trabalho. Os exemplos práticos de uma brava luta frente às adversidades cotidianas inspiraram 
as integrantes do Bando da Brava. O projeto se potencializou.

Desde então, o Bando está organizado em coletivos, pois entendem que um dos meios 
de enfrentar os machismos, sexismos, Lgbtqia+fobias, racismos e outras formas de violência, 
é a articulação em redes de solidariedade que compreendam o universo da Capoeira Angola 
e, que, através das ações coletivas voltadas para esse nicho cultural, consigam se empoderar 
como mulheres.

As Malungas buscam respeito e direitos dentro e fora do Universo da capoeiragem. 
Além de outras, elas representam no contexto atual, sem rotular, as “Mulheres de pá virada” 
(OLIVEIRA, 2004) e as “Gladiadoras de Saias” (LEAL, 2018). São lideradas por elas, a partir 
da autogestão. Cada uma representa lideranças. As integrantes do Bando da Brava são contra 
qualquer tipo de atitude machista, seja de um Malungo ou de qualquer outra pessoa envolvida 
ou não com a Capoeira. As ações feministas concretas delas adentram o meio formal e o dito 
não formal.

O Mestre Bel e Contramestre Leal, os idealizadores do coletivo Malungo, são apoiadores 
das propostas do Bando. As mesmas possuem autonomia para a organização e desenvolvimen-
to de estratégias. O Bando da Brava não trata apenas de “[...] uma simples descrição da experi-
ência de opressão de mulheres por homens, mas do entendimento crítico [sic] sobre o terreno 
de onde essa realidade emerge” (HOOK, 1989 apud BAIRROS, 1995, p. 462). Ou seja, formam 
para que as diversas diferenças de experiências das mulheres possam “[...] ser analisadas criti-
camente com vistas a reinvenção de mulheres e de homens fora dos padrões que estabelecem 
a inferioridade de um em relação ao outro” (BAIRROS, 1995, p. 462). No entanto, dão maior 
ênfase ao feminismo negro para demonstrar não somente “[...] que raça, gênero e classe são 
inseparáveis nos contextos sociais em que vivemos” (DAVIS, 2018, p. 21), como também 
procuram “[...] apreender as formas complexas como raça, classe, gênero, sexualidade, nacio-
nalidade, e capacidades se entrelaçam” em suas inter-relações cotidianas (DAVIS, 2018), pois 
é fato que a “[...] esmagadora maioria da população negra está sujeita ao racismo econômico, 
educacional e carcerário [...]” (DAVIS, 2018, p. 20). Sendo que concretamente foi vedado:

Durante séculos, foi negado às mulheres negras a oportunidade de contar 
as suas próprias experiências e de ecoar as vozes que as representam. Os livros 
estudados nas escolas, em geral, trazem a perspectiva do branco colonizador, 
refletindo uma educação calcada em uma sociedade eurocêntrica, machista e ra-
cista que relegou os negros e as negras a papéis subalternizados na sociedade. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202192

Dossiê/Dossier
O racismo e o machismo foram responsáveis por manter as relações de poder 
da forma como estão estabelecidas em nossa sociedade, condicionando a maior 
parte da população negra à pobreza e ao não acesso à educação formal. Assim, 
foram negados a esse grupo social ingresso nos espaços de poder e de produção 
de conhecimento. Em função desse processo complexo, que contribuiu para a 
sua exclusão social, para a negação de seus direitos e para a modelação das suas 
precárias condições de produção, o exercício de contar a sua história tem sido 
um desafio para a população negra, especialmente para as mulheres da diáspora 
africana (MALTA; OLIVEIRA, 2016, p. 57).

Ao longo do tempo, as mulheres negras enfrentam um processo histórico de exclusão 
e de opressão que “[...] combina elementos do racismo, do machismo e dos preconceitos de 
classe, o que as coloca em condição de exploradas tanto no mundo do trabalho como na esfera 
da sexualidade” (MALTA; OLIVEIRA, 2016, p. 58). Impostas à base hierárquica da sociedade, 
principalmente, “[...] desde o período colonial estas mulheres buscaram formas de resistir e de 
se organizar” (MALTA; OLIVEIRA, 2016, p. 58). Em relação à presença delas no mercado 
de trabalho:

No Brasil, a distinção de gênero não pode ser compreendida de modo 
adequado sem considerar-se a questão racial. Na hierarquia da renda, o primeiro 
fator determinante é a raça, depois o gênero. As mulheres brancas mantêm uma 
posição nitidamente privilegiada em relação aos homens negros, e as afro-bra-
sileiras estão no mais baixo degrau da escala de renda e emprego. Os homens 
brancos recebem mais de três vezes o que ganham as mulheres afro-brasileiras, 
que por sua vez ganham menos da metade do valor da renda mediana da mulher 
branca (NASCIMENTO, 2003 apud MALTA; OLIVEIRA, 2016, p. 59). 

As Malungas Bravas são múltiplas em suas identidades, sendo complexas e ilimitadas, 
possuindo dinamismo em suas ações práticas, dialogam sobre diversos assuntos, entre eles: 
machismo, racismo, homofobia, violência contra mulheres, entre outros assuntos que abar-
quem as necessidades individuais e coletivas.

Dentro das peculiaridades de cada uma, elas jogam capoeira, tocam, cantam, constroem 
instrumentos musicais, bebem, fumam, possuem tatuagem, usam a roupa que desejam, cha-
mam palavrão, trabalham fora de casa e em casa, voltam pra casa tarde da noite, se relacionam 
homoafetivamente, são elegantes, sábias, não se calam diante do machismo. São mães, são 
filhas, são esposas, cozinham. Apesar de viverem em um mundo patriarcal e machista, buscam 
constantemente estar onde e fazer o que querem. São as “desordeiras, arruaceiras, perniciosas, 
de má família e péssimos costumes” do século XXI. Nesse sentido, elas quebram com a ideia 
do paternalismo, são mulheres subversivas preocupadas e veiculadas com a libertação coletiva. 
Vão contra o sexismo na Capoeira e na sociedade, com as “insuportáveis condições de traba-
lho e pela discriminação racista e sexista no trabalho” (DAVIS, 2018, p. 148). Condições essas 
ainda existentes no Brasil. Enfrentam constantemente as tentativas de apropriação e controle 
de suas culturas, corpos, conhecimentos e liberdades.



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 93

2.2. Organização

O Coletivo de mulheres Bando da Brava é autogestionário, em sua organização, e utiliza a 
mesma estrutura de organização do grupo de capoeira Malungo Centro de Capoeira Angola para 
suas ações de formação e mobilizações. Isso significa que o Coletivo é constituído por mulheres 
capoeiras que estão presentes em diferentes cidades em que o grupo Malungo desenvolve ativida-
des, a maioria no interior do Pará.

Há um fluxo de contribuições e gestão do Bando que gira em formato de espiral tendo o 
Coletivo como foco principal. Nesse sentido, os instrumentos musicais são construídos e usados 
por todas; a manutenção dos instrumentos musicais, bancos, facas, martelos, serrotes, paredes, pi-
sos entre outros, ficam sob responsabilidade de todo o Coletivo; o quintal não pertence ao Dono 
ou Dona da casa, mas sim ao Coletivo; a alimentação e bebidas consumidas nas festividades são 
fornecidas por cada integrante; as crianças ficam sob responsabilidade do Coletivo; existe troca 
de matéria prima entre os Coletivos para construção de instrumentos musicais; uma contribuição 
mensal com valor ínfimo é dada por cada Malunga e Malungo ao responsável imediato do Coletivo 
(Monitoras e Treinelas), para despesas com energia elétrica, água, manutenção do quintal e de ins-
trumentos musicais, contribuição nas despesas de viagens para formação do Coletivo, entre outras 
(ALENCAR FILHO, 2020).

Antes da pandemia, a reunião das “Bravas” (como as mulheres do coletivo se identificam) 
ocorria nas dependências dos encontros regionais de formação do Malungo. Em meio às atividades 
previstas na programação, as mulheres do Bando solicitaram aos organizadores do evento um mo-
mento para que pudessem se reunir, à parte da programação geral do encontro. Em 2019, o Bando 
organizou, na cidade de Cametá, seu primeiro encontro, independente da estrutura de organização 
do Malungo. Em 2020, por conta da pandemia da Covid-19, não foi possível realizar uma formação 
presencial. No entanto, em 2021, mesmo com o cenário de pandemia ainda bastante delicado, foi 
realizado o segundo encontro de formação, mas de forma virtual. Houve uma participação signifi-
cativa das mulheres do coletivo e de mulheres de fora do grupo, pois foi aberta ao público algumas 
oficinas. Algumas mulheres não conseguiram participar devido às limitações de acesso à tecnologia 
necessária para a comunicação através da internet.

O coletivo ainda não tem uma estrutura física própria, uma sede. Para a realização das ativi-
dades de formação, a Bando conta com espaços alugados, cedidos ou utilizam suas próprias resi-
dências, em especial o quintal de suas casas. Em cada cidade, uma formadora organiza um espaço 
para a prática da Capoeira Angola.

Em relação aos instrumentos musicais da Capoeira Angola (berimbaus, pandeiros, reco-reco, 
agogô e atabaque), o coletivo tem parte da orquestra. Logo, a viabilidade das atividades musicais 
é possível através da solidariedade do Malungo Centro de Capoeira Angola, que cede os materiais 
para as formações e encontros do Bando da Brava. É importante salientar que os instrumentos ce-
didos foram construídos ou adquiridos, não somente, mas também por causa das diversas colabo-
rações das integrantes do Bando. Enfim, o Bando ainda não possui todos os instrumentos musicais 
na íntegra, mas as malungas sim. 

As redes sociais são uma das ferramentas de comunicação, organização e divulgação das 
ações do Bando. Na plataforma do Youtube, por meio do canal Malungo Centro de Capoeira Ango-
la, elas exibem o programa: A Voz das Bravas (história e histórias). Objetivamente, o programa dá 
visibilidade para mulheres Capoeiras de distintos tempos e formações.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202194

Dossiê/Dossier
O Bando da Brava através do programa: A Voz das Bravas, propõe parti-

lhar narrativas, trajetórias de vida, experiências e vivências de angoleiras e regio-
nais, na perspectiva de fazer em conjunto, ações de combate à violência, precon-
ceito e a misoginia que ainda permeiam a “pequena roda”, sensibilizando sobre 
a importância da presença das feminina na arte luta para termos cada vez mais 
mulheres experienciando a capoeira (A Voz das Bravas, 27 nov. 2021).

A rede virtual de luta se estende por outras plataformas, porém existe uma que é bem 
prática e fundamental para as ações iniciais de construção de estratégias, planejamento e or-
ganização dos eventos, formação, entre outras partilhas diversas. O grupo de WhatsApp do 
Bando da Brava é a base das ferramentas virtuais de luta.

A coletividade dentro do Bando da Brava encontra-se em diversos meios, como na ob-
tenção e a utilização dos recursos materiais necessários para ações básicas do Bando, pos-
suindo uma dinâmica que se distancia da forma do modelo capitalista, se aproximando do 
“comunismo” por meio de ações socialistas. Existem diferentes formas de contribuir com o 
Coletivo, tendo-se uma responsabilidade e um cuidado com todos(as), criando um vínculo de 
irmandade entre si. 

Na coletividade, há uma arrecadação de dinheiro por meio de rifas, bingos, bazares, 
contribuições de bom grado de Malungos e Malungas em melhor situação financeira, editais, 
críticas e reivindicações no meio popular e acadêmico direcionadas às negligências, descasos e 
antipatias históricas do Estado brasileiro com relação ao universo da capoeiragem.

2.3. Encontros de Formação do Bando da Brava

Os encontros de formação são pensados e organizados coletivamente, como o grupo possui 
integrantes em diversas cidades do Pará, as conversas e reuniões ocorrem por meio de aplicativos. 
As ideias são partilhadas e, assim, estruturadas, ocorrendo a divisão dos afazeres. A divisão ocorre 
desde a elaboração do cartaz ao envio de convite para os convidados. Assim que concluídos, os 
pontos elencados são expostos ao grupo, onde são apreciados e, se necessário, ocorrem ajustes. 
Todas as integrantes participam direta ou indiretamente de todos os momentos da organização do 
evento, pois entende-se que o evento é organizado pelo Bando e para o Bando. Por tais conside-
rações que as oficinas planejadas, são pensadas para sanar dificuldades das integrantes. Pensando 
em um melhor aproveitamento do evento, no último encontro antes de se planejar as oficinas, foi 
conversado com todas as integrantes para que expusessem suas dificuldades.

Diante das observações ocorridas, as oficinas foram criadas a partir das dificuldades 
apresentadas aos formadores e formadoras convidadas para ministrarem oficinas. As suges-
tões dos temas construídos coletivamente visam contemplar as aspirações do Bando. 

Os Encontros de Formações representam a continuidade de um movimento de resistên-
cia de mulheres capoeiras. Através da relação ensino-aprendizagem e da autogestão, elas se or-
ganizam para trocar experiências sobre toques, cantos e movimentação da capoeiragem. Essas 
e outras experiências são partilhadas das mais velhas para as mais novas e das mais novas para 
as mais velhas. Fazem rodas de conversa para relatar e desabafar as violências machistas que 
sofreram e enfrentaram dentro e fora da Capoeira. Convidam pesquisadoras especialistas em 
questões de gênero na capoeiragem. Planejam um espaço e atividades que acolham as diversas 



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 95

especificidades das mulheres. Todas trabalham para dinamizar os Encontros. A distribuição 
dos afazeres é dialogada. Há momentos que as mais velhas conduzem, nem por isso existem 
espectadoras. A oralidade e a linguagem corporal são elementos didáticos relevantes durante 
os Encontros. Foi possível perceber que:

[...] a capoeira não foi tratada como simples luta, dança, folclore ou espor-
te. Para o Malungo, a capoeira angola é um movimento cultural e educacional 
cuja maior finalidade é a afirmação das identidades negras e africanas da diáspora. 
Trata-se de um sistema educacional com complexidade própria e autônoma em 
relação aos modelos formais de educação. A formação é omnilateral, contínua e 
coletiva. O compromisso prioritário é a formação para a liberdade (ALENCAR 
FILHO, 2020, p. 155).

O trabalho de campo, de se colocar no lugar, de viver até certo limite com a outra foi rele-
vante em muitos aspectos. Buscamos estar “[...] com a coletividade estudada, em partilhar o seu 
cotidiano, a sua utilização do tempo e do espaço: ouvir, em vez de tomar notas ou fazer registros; 
ver e observar, em vez de filmar; sentir, tocar em vez de estudar; “viver junto” em vez de visitar” 
(BRANDÃO, 1999, p. 58). Enfim, tivemos que entrar densamente na pesquisa participante, junto 
ao Bando da Brava, junto ao Malungo. A experiência foi significativa e potencializou o argumento 
de que a pesquisa participante “[...] não significa apenas estar presente, mas criar com o poder da 
presença o direito à intervenção daqueles a quem a lógica do arbítrio destina lugares à margem da 
vida e da cultura, na sociedade [...]” (BRANDÃO, 1985, p. 88-89).

2.3.1. I Encontro de Formação do Bando da Brava

O primeiro encontro do Bando da Brava ocorreu no município de Cametá no ano de 
2020, nos dias 20 a 22 do mês de dezembro. O evento iniciou com uma roda de abertura em 
comemoração à apresentação do trabalho de conclusão de curso da Monitora Dadá, na Uni-
versidade Federal do Pará – Campus Cametá, local onde ocorreu a apresentação do trabalho. 
No sábado, iniciou com uma roda de conversa para meditação e reconexão das integrantes, 
seguida de alongamento e movimentação. No período da tarde, ocorreu oficina de Samba de 
Cacete com a Dona Iolanda do Pilão no município de Cametá. No terceiro momento, ocorreu 
roda de conversa sobre as mulheres capoeiras no final do século XIX no Pará. Domingo de 
manhã, o evento se encerrou com uma roda de capoeira na praça do titio.

2.3.2. II Encontro de Formação do Bando da Brava

O segundo encontro ocorreu nos dias 17 e 18 de julho de 2021, desta vez por meio de 
aplicativo Meet, em decorrência da pandemia da COVID-19. O evento de formação teve como 
título “Tão perniciosas quanto os capoeiras”, fazendo referência a uma fonte do jornal A 
República, do ano de 1890, reportando-se a uma mulher envolvida na capoeiragem no século 
XIX no Pará. Nesse viés, a programação começou pela manhã do dia 17/06, sendo realizado 
primeiramente um diálogo entre as integrantes do coletivo, em seguida, aconteceu uma oficina 
de musicalidade com o Mestre Bel Pires/ Malungo Centro de Capoeira Angola/BA. Pela tar-
de, ocorreu a oficina de movimentação corporal com o monitor Alencar/ Malungo Centro de 
Capoeira Angola/PA, seguidamente, uma roda de conversa intitulada: “As primeiras mulheres 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202196

Dossiê/Dossier
capoeiras no Pará” com a monitora e historiadora Lucenilda/ Malungo Centro de Capoeira 
Angola/PA. Domingo pela manhã, teve uma oficina de musicalidade com o contramestre 
Leal/ Malungo Centro de Capoeira Angola/PA; pela tarde, a oficina de movimentação corpo-
ral com a Treinela Darcica/ Malungo Centro de Capoeira Angola/PA; na sequência, ocorreu 
uma roda de conversa com o tema: “A casa não me define. Minha carne não me define. Eu sou 
meu próprio lar”2, ocorrendo então a finalização do segundo encontro de formação do Bando 
da Brava.

3. As Formadoras do Malungo Centro de Capoeira Angola no Pará

No Malungo, a formação ocorre a partir das orientações da pessoa mais experiente 
de cada coletivo ou núcleo. Atualmente o Malungo possui dois núcleos (Bahia e Pará). O 
Núcleo do Pará é constituído por 5 coletivos: Belém, Cametá, Abaetetuba, Bragança e Goia-
nésia do Pará.

Os núcleos estão sob responsabilidade de um Mestre e de um Contramestre de Capoeira 
Angola. Os coletivos estão sob orientações de 2 Treinelas e 3 Monitoras. Cametá e Bragança 
com uma Treinela cada e Belém, Cametá e Abaetetuba com uma Monitora cada. Abaixo segue 
uma pequena apresentação das formadoras mais velhas do Malungo e do Bando da Brava.

As informações a respeito delas foram retiradas especialmente de entrevistas remotas que 
ocorreram na plataforma do Youtube, por meio do canal Malungo Centro de Capoeira Angola. O 
Bando organiza e exibe o programa: A Voz das Bravas (História e histórias). As redes sociais são 
uma das ferramentas de comunicação, organização e divulgação dos seus trabalhos. Em resumo, o 
programa dá visibilidade para mulheres capoeiras.

Imagem 1: Treinela Lira

Fonte: Acervo do Malungo, 2021. Malungo Centro de Capoeira Angola: história, organização e projetos

2 O tema da roda de conversa faz menção à música (Triste, louca ou má) dos compositores: Juliana Strassacapa / Sebastián 
Piracés-Ugarte / Andrei Martinez Kozyreff  / Mateo Piracés-Ugarte / Rafael Gomes.



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 97

Antonia Lenilma Meneses de Andrade/Treinela Lira: teve início como aprendiz de ca-
poeira angola no ano de 2012, atuando no grupo Malungo Centro de Capoeira Angola. É 
responsável pelos coletivos do Malungo de Belém e Bragança-PA.

Imagem 2: Treinela Darcica

Fonte: Acervo do Malungo, 2021. Malungo Centro de Capoeira Angola: história, organização e projetos.

Darcielly da Silva Cardoso/Treinela Darcica: é integrante do Malungo Centro de Capoeira 
Angola, iniciou como aprendiz em fevereiro de 2016. Atualmente é Treinela de Capoeira Angola e 
responsável pelo coletivo de Cametá no Pará.

Imagem 3: Monitora Dadá

Fonte: Acervo do Malungo, 2021. Malungo Centro de Capoeira Angola: história, organização e projetos.

Daelem Maria Rodrigues Pinheiro/Monitora Dadá: é aprendiz de capoeira desde novem-
bro de 2016, no Malungo Centro de Capoeira Angola. Em 2019, tornou-se Monitora do Coletivo 
de Cametá.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,202198

Dossiê/Dossier
Imagem 4: Monitora Keké

Fonte: Acervo do Malungo, 2021. Malungo Centro de Capoeira Angola: história, organização e projetos.

Maria Clecilma Moraes Fiel/Monitora Keké: é integrante do Malungo Centro de Ca-
poeira Angola. Iniciou como aprendiz em 01 de agosto de 2016. Atualmente é Monitora de 
Capoeira Angola e responsável pelo Coletivo de Belém do Pará.

Imagem 5: Monitora Lucenilda

Fonte: Acervo do Malungo, 2021. Malungo Centro de Capoeira Angola: história, organização e projetos

Lucenilda dos Santos Passos/Monitora Lucenilda: iniciou como aprendiz no dia 14 de no-
vembro de 2017 e atualmente é Monitora do Malungo Centro de capoeira Angola/PA responsável 
pelo coletivo de Abaetetuba/Pará. 

Além das formadoras do Malungo Centro de Capoeira Angola, Treinela Lira Menezes, Trei-
nela Darciely Cardoso, Monitora Dalém, Monitora Clecilma, Monitora Lucenilda, compõem o 
Bando da Brava as aprendizes: Carla, Cecília, Laena, Suelem, Ana Paula, Maria Adriele e Flávia.



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 99

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O legado das mulheres capoeiras demonstram um elo que transita entre o passado e os 
dias atuais. No Pará, a experiência feminina na capoeira é datada desde o ano de 1876 com a 
narrativa de Jerônima, que representa a evidência mais antiga do envolvimento de uma mulher 
nessa arte-luta até então registrada na historiografia paraense, de acordo com Leal (2009). O 
contexto do século XIX e XX no Pará esteve submerso por políticas disciplinadoras e de con-
troles sociais que visavam combater as ações desempenhadas pelos populares, pois seus atos 
e ações eram considerados atividades “marginalizadas” aos olhos dos grupos privilegiados, 
visto que quebravam com a lógica estabelecida pelos ideais de “modernidade”, “progresso” e 
“civilização” estabelecida na época. Contudo, contrariando as repressões sociais e as práticas 
de controle do espaço público, as pessoas envolvidas no universo da capoeiragem encontra-
vam estratégias que permitiam sua sobrevivência nesses ambientes, como o uso de seus corpos 
como uma ferramenta de defesa pessoal.

Jerônima é sinônimo de luta e resistência perante uma sociedade opressora e patriarcal a 
qual estava inserida. Nesse sentido, o passado e o presente se entrelaçam em um rompimento 
constante dos paradigmas sociais impostos às mulheres ao longo do tempo. O coletivo de 
mulheres angoleiras (Bando da Brava) representa nos tempos atuais um grupo que se articula 
entre si, expandindo seus horizontes de luta contra o machismo e o patriarcado dentro e fora 
do espaço da capoeiragem e todos os estigmas sociais negativos vinculados a essa arte-luta.

Para além da movimentação corporal da capoeira angola, o coletivo possui pautas de 
reivindicações sociais ligadas ao feminismo, feminismo negro e angoleiro. A luta contra a 
violência de gênero, racismo, sexismo, entre outros, são alguns dos pontos que o movimento 
feminista abarca, visando a igualdade de direitos que deem condições às mulheres na socieda-
de. O feminismo angoleiro, segundo Araújo (2017), está veiculado aos esforços de mulheres 
iniciadas na capoeira angola e que vão além dos jogos corporais, logo, percorrem jogos políti-
cos e a promoção da resistência cultural e da memória dos povos negros.

Desse modo, as ações do Bando da Brava estão envolvidas na fomentação das práxis que 
garantam os direitos e ocupação dos espaços sociais fora e dentro da capoeira, organizando-
-se em coletividade e trabalhando juntas em atividades como: rodas de conversas que visam 
articular no combate de qualquer forma de violência contra a mulher, ações que promovem 
e incentivam o empoderamento feminino e a ocupação de espaços que historicamente foram 
“reservados” aos homens. O Bando da Brava é uma rede colaborativa e solidária que rompe 
com os silenciamentos impostos socialmente sobre as mulheres.

Em suma, a ancestralidade das mulheres que antecederam as capoeiristas dos tempos 
presentes são exemplos que inspiram as novas gerações de mulheres como as do Bando da 
Brava. Portanto, a perpetuação dos legados femininos na prática da capoeira é repassada de ge-
ração para geração em múltiplas dimensões, fortalecendo essa prática cultural afro-brasileira.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021100

Dossiê/Dossier
REFERÊNCIAS

Fontes

A VOZ DAS BRAVAS, 27 nov. 2021. Disponível em: <https://www.Youtube.com/watch?-
v=71xLANtVw7Y>. Acesso em: 27 nov. 2021.

MALUNGO CENTRO DE CAPOEIRA ANGOLA. [s.l.], acervo, 2019.

MALUNGO CENTRO DE CAPOEIRA ANGOLA. Malungo Centro de Capoeira Angola: histó-
ria, organização e projetos. [s.l.], acervo, 2021. 

Bibliografia

ARAÚJO, Rosângela Costa. Ginga: Uma epistemologia feminista. Seminário Internacional Fazendo 
Gênero 11 & 13th Women’s Worlds Congress (Anais Eletrônicos), Florianópolis, 2017. 

ALENCAR FILHO, Antônio. “Capoeira é tudo o que a boca come?”: a formação de uma cultura negra no Pará, 
a estrutura curricular da Educação Física e a lei 9696/98. Dissertação – PPGEDUC/UFPA: Cametá, 2020.

BAIRROS, Luiza. Nossos feminismos revisitados. Estudos Feministas, ano 3, 1995.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. A educação como cultura. Editora Brasiliense, São Paulo, 1985.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. et. al. Repensando a pesquisa participante. Editora Brasiliense, São Paulo, 
1999.

COSTA, Jurandir Freire. Ordem médica e norma familiar. Rio de Janeiro: Graal, 1979.

DAVIS, Angela. A liberdade é uma luta constante. Org. Franck Barat, tradução Heci Regina Candiani. 
Boitempo: São Paulo, 2018.

FIALHO, Paula Juliana Foltran. Mulheres incorrigíveis: capoeiragem, desordem e valentia nas ladeiras da Bahia 
(1900-1920). Tese - Programa de Pós-Graduação em História – PPGHIS / UnB: Brasília, 2019.

GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações raciais no Brasil: uma breve 
discussão. Disponível em: <https://www.geledes.org.br/wpcontent/uploads /2017/03/Alguns-ter-
mos-e-conceitos-presentes-no-debate-sobreRela%C3%A7%C3%B5es-Raci ais-no-Brasil-uma-bre-
ve-discuss%C3%A3o.pdf>. Acesso em: 09 jan. 2022.

LEAL, Luiz Augusto Pinheiro. A política da capoeiragem: a história social da capoeira e do boi-bumbá no Pará 
republicano (1888-1906). Salvador: EDUFBA, 2008.

______. Gladiadoras de Saias: mulheres capoeiras no norte do Brasil (1876 a 1912). Gênero na Amazô-
nia, Belém, n. 13, jan./jun., p. 154-158, 2018.

MALTA, Renata Barreto; OLIVEIRA, Laila Thaíse Batista de. Enegrecendo as redes: o ativismo de 
mulheres negras no espaço virtual. GÊNERO, v.16, n.2, p. 55 – 69, 1. sem. Niterói, 2016.

MENDES, Mírian Lúcia Brandão. A construção descritiva do racismo no século XIX: um estudo dos jornais  
Correio Paulistano e A Redempção. Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Estudos Lin-
guísticos da Faculdade de Letras da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018.

OLIVEIRA, Josivaldo Pires de. Pelas ruas da Bahia: criminalidade e poder no universo dos capoeiras na Salvador 
republicana (1912-1937). Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal da Bahia, Salva-
dor, 2004.



Antônio Alencar Filho; Flávia Carvalho; Lucenilda PassosNo Tempo de Jerônima, no Tempo da Brava: o Bando da Brava e as formadoras do Malungo Centro de... 101

OLIVEIRA, Josivaldo Pires de; LEAL, Luiz Augusto Pinheiro. Capoeira, identidade e gênero: ensaios sobre 
a história social da capoeira no Brasil. Salvador: EDUFBA, 2009.

RAGO, Margareth. Feminizar é preciso: por uma cultura filógina. São Paulo em Perspectiva, 15(3), p. 
58-66, 2001. 

SALLES, Vicente. O negro na formação da sociedade paraense. 2º ed. Belém: Paka-Tatu, 2015.

SILVA, Paula Cristina da Costa. A Educação Física na roda de capoeira ... entre a tradição e a globalização. 
Dissertação - Faculdade de Educação Física, Universidade Estadual de Campinas, SP, 2002.





		
C

Seção 

Organização e Sociabilidades de 
Mulheres Negras





Dossiê/Dossier

Letícia Cardoso Gonçalves − Cientista Social (UFPA) e Historiadora (FIBRA); Mestranda no Programa 
de Pós-graduação em Sociologia e Antropologia da Universidade Federal do Pará (PPGSA/UFPA). E-mail: 
let-cardoso@hotmail.com

Mônica Prates Conrado − Cientista Social (UFRJ) e Doutora em Sociologia (UFPA); Professora Associada IV 
da Universidade Federal do Pará atuando como docente na Graduação em Ciências Sociais, na Pós-Graduação 
em Sociologia e Antropologia ( PPGSA) e no Mestrado em Direito do Programa de Pós-Graduação em Direito- 
UFPA. E-mail: monicaconrado6@gmail.com

A Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento: processos de enfrentamento à 
Covid-19 por mulheres do arquipélago do Marajó (PA)

La Red de Apoyo a Mujeres en Movimiento de Marajoara: procesos de enfrentamiento al Covid-19 por parte de 
mujeres del archipiélago de Marajó (PA)
The Marajoara Women on the Move Support Network: processes of  confronting Covid-19 by women from the 
Marajó archipelago (PA)

Letícia Cardoso Gonçalves
Mônica Prates Conrado

Resumo: O artigo objetiva apresentar a Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento e seu prota-
gonismo na luta antirracista na região amazônica do Brasil em um contexto de pandemia da Covid-19. As 
desigualdades sociais e violências raciais obtiveram um agravante no contexto da pandemia causada pelo vírus 
Sars-Cov-2, especialmente entre mulheres negras, amarelas e indígenas de baixa renda. Diante disso, as popu-
lações mais vulneráveis do Brasil organizaram estratégias de resistência com intuito de impedir o avanço da 
Covid-19 entre seus grupos. A Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento, criada com intuito de ofe-
recer auxílio financeiro e psicológico a mulheres habitantes do Arquipélago do Marajó, estabeleceu maneiras 
próprias de Amefricanidade reafirmando Territórios negros e identidades afrodiaspóricas em ciberespaço para 
a valorização da vida e cultura afro-brasileira na região Amazônica.

Palavras Chave: Marajó. Pandemia. Covid-19. Negritude.

Resumen: El artículo tiene como objetivo presentar la Red de Apoyo de Mujeres en Movimiento Marajoara y 
su papel principal en la lucha antirracista en la región amazónica de Brasil en el contexto de una pandemia de 
Covid-19. Las desigualdades sociales y la violencia racial se agravaron en el contexto de la pandemia provocada 
por el virus Sars-Cov-2, especialmente entre las mujeres negras, amarillas e indígenas de bajos ingresos. Ante 
esto, las poblaciones más vulnerables de Brasil organizaron estrategias de resistencia para impedir el avance del 
Covid-19 entre sus grupos. La Red de Apoyo a Mujeres en Movimiento Marajoara, creada con el objetivo de 
brindar asistencia financiera y psicológica a las mujeres que viven en el Archipiélago de Marajó, estableció sus 
propias formas de Amefricanidad, reafirmando Territorios Negros e identidades Afrodiaspóricas en el ciberes-
pacio para la apreciación de la vida afrobrasileña y cultura en la región amazónica.

Palabras Claves: Marajó. Pandemia, Covid-19. Negrura.

Abstract: The article aims to present the Marajoara Women in Movement Support Network and its leading 
role in the anti-racist struggle in the Amazon region of  Brazil in the context of  a Covid-19 pandemic. Social 
inequalities and racial violence were aggravated in the context of  the pandemic caused by the Sars-Cov-2 vi-
rus, especially among low-income black, yellow and indigenous women. In light of  this, the most vulnerable 
populations in Brazil organized resistance strategies in order to impede the advance of  Covid-19 among their 
groups. The Marajoara Women in Movement Support Network, created with the aim of  offering financial and 
psychological assistance to women living in the Marajó Archipelago, established its own ways of  Amefricanity, 
reaffirming Black Territories and Aphrodiasporic identities in cyberspace for the appreciation of  Afro-Brazi-
lian life and culture in Amazon region.

Key-words: Marajó. Pandemic. Covid-19. Blackness.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021106

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

O seguinte artigo apresentará o papel que a Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em 
Movimento ocupou na luta antirracista da Amazônia a partir de ações voltadas para mulheres 
negras, indígenas e amarelas1 do Arquipélago do Marajó (Estado do Pará) em um contexto de 
pandemia da Covid-19 no ano de 2020. A Rede atuou em ciberespaço possibilitando que aque-
las agentes obtivessem segurança e auxílio em um dos momentos mais críticos da pandemia 
na região norte do país.

A pandemia da Covid-19 ocasionou um aumento significativo das desigualdades sociais 
e do racismo2 institucional3 no campo das políticas públicas de saúde no Brasil, especialmente 
entre mulheres negras e pobres que residem nas periferias e centros urbanos do país. Durante 
o lockdown, os trabalhos domésticos, por exemplo, setor informal ocupado em sua maioria por 
pessoas pretas e pardas, não deixaram de ser “atividades essenciais” em diversos estados do 
país, impossibilitando que esses sujeitos obtivessem a garantia mínima de prevenção ao Coro-
navírus por meio do isolamento social. Diante desta conjuntura e do descaso governamental 
do chefe do poder executivo perante o aumento de mortes por Covid, a sociedade civi brasi-
leira iniciou uma série de estratégias para práticas de resistência e cuidados perante os efeitos 
do vírus Sars-CoV-2 e da ineficiência da gestão do chefe do poder executivo.

A Rede de Apoio às Mulheres Marajoaras em Movimento, uma rede que surge na pan-
demia com o propósito de prestar auxílio financeiro e psicológico a mulheres marajoaras que 
tinham que se deslocar de suas residências por motivos de trabalho para as periferias da cida-
de de Belém, no Estado do Pará, expressa as dinâmicas raciais desenvolvidas na região norte 
do Brasil. Demonstraremos que esta rede pode ser compreendida como uma expressão de 
Amefricanidade4 na Amazônia, atuando a partir da compreensão de “Território de negritude” 
defendido por Conrado, Campelo e Ribeiro (2015).

Os dados apresentados neste artigo resultam de uma reflexão inicial desenvolvida a par-
tir da disciplina “Diálogos Feministas Latino-Americanos” ministrada pela Prof.ª Dr. ª Mônica 
Prates Conrado no Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia da Universida-
de Federal do Pará (UFPA). As informações foram coletadas por meio de entrevistas realiza-
das com a coordenação da Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento integrada ao 
Observatório do Marajó nos meses de junho a dezembro de 2021 pelo aplicativo WhatsApp.

1. Racismo e a Pandemia da Covid-19

A problemática de pesquisa deste estudo consiste em observar de que maneira um gru-
po de mulheres negras constroem suas estratégias de resistência ao racismo estrutural em um 
1 Amarela foi a categoria citada pelo grupo.
2 Existe, atualmente, uma incipiência de dados referentes às variantes raça/cor nas análises epidemiológicas da pande-
mia no Brasil. Isso corrobora para uma invisibilização do impacto do vírus Sars-cov-2 entre pretos, pardos e indígenas, 
constrangendo a promoção de políticas públicas  de equidade  para  esses grupos  (SANTOS; MACIEL; SANTOS; 
CONCEIÇÃO; OLIVEIRA; SILVA; PRADO, 2020). 
3 Silvio de Almeida (2018) salienta que, para além dos comportamentos individuais, o racismo se constitui enquanto 
tal a partir das relações de grupos que, detendo majoritariamente um conjunto de privilégios sociais, expandem esses 
privilégios para instituições sociais.
4 Categoria apresentada por Lélia Gonzalez (1988) para tratar os processos de resistência na Améfrica perante o cha-
mado Racismo por Denegação.



Letícia Cardoso Gonçalves; Mônica Prates ConradoA Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento: processos de enfrentamento à Covid-19... 107

contexto de pandemia da Covid-19. Objetiva-se demonstrar empiricamente a ação da Rede de 
Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento, uma rede construída por e para mulheres mara-
joaras que residem no Arquipélago do Marajó5, mas que, por demandas de trabalho, precisam 
se deslocar para a cidade de Belém, capital do Estado do Pará. A Rede, coordenada por duas 
lideranças dos municípios de Breves e Ponta de Pedras, se constitui enquanto espaço de acolhi-
mento a essas mulheres a partir da prestação de auxílio financeiro e psicológico em grupo da 
Plataforma do WhatsApp criado para o compartilhamento de vivências e informações acerca 
da Covid-19.

A justificativa para a criação do projeto residia no fato de que essas mulheres, por vive-
rem em deslocamento e em situação de vulnerabilidade, estavam altamente expostas ao Co-
ronavírus, já que sua maioria tinha trabalhos informais que não garantiam os devidos direitos 
trabalhistas. Além disso, essas mulheres viviam em sua maioria em moradias compartilhadas 
com outras pessoas e sem acesso a saneamento básico, ficando cada vez mais refém da ação 
do vírus. Vale ressaltar que, na época da criação da Rede, a cidade de Belém concentrava 70% 
dos óbitos por Covid no Pará (OBSERVATÓRIO DO MARAJÓ, 2020).

O contexto de pandemia do novo Coronavírus ocasionou um alargamento das desigual-
dades raciais e de gênero existentes no Brasil entre as populações negras, LGBTQI+, indíge-
nas, quilombolas, ciganas e tantas outras majoritariamente excluídas da sociedade. Segundo da-
dos apresentados por Jurema Werneck (2021), das 20.642 pessoas que morreram em unidades 
de atendimento pré-hospitalares, 20.205 foram em unidades da Administração Pública, sendo 
que, nesses espaços, 66,1% das internações ocorreram entre negros, amarelos e indígenas.

Werneck aponta também em seu depoimento na Comissão Parlamentar de Inquérito da 
Pandemia6 que 120 mil mortes poderiam ter sido evitadas no Brasil caso o governo Executivo 
tivesse tomado medidas preventivas desde o relato da primeira morte no país em março de 
2020. Ao contrário disso, as autoridades foram altamente alheias às políticas de isolamento 
social, desfavorecendo as populações negras e de baixa renda do país, principalmente aqueles 
que, por motivos de trabalho, não poderiam ficar em casa.

Tomemos como exemplo o caso do Estado do Pará com o Decreto nº 777 de 23 de maio 
de 2020, que “Dispõe sobre as medidas de distanciamento controlado, visando a prevenção e o 
enfrentamento à pandemia da COVID-19, no âmbito do Estado do Pará”7 (lockdown): serviços 
domésticos foram considerados como “atividade essencial”, logo, não deveriam ser suspensos 
durante o isolamento social da pandemia.

A justificativa adotada pelo prefeito da cidade de Belém a época, Zenaldo Coutinho, era 
de que muitas pessoas, como médicos e médicas, por exemplo, necessitavam das empregadas 
domésticas para ficarem em suas casas quando os mesmos necessitassem se ausentar para 
5 O arquipélago é formado por duas micro-reigões: na porção oriental está a região do Arari, que comporta os muni-
cípios de Cachoeira do Arari, Chaves, Muaná, Ponta de Pedras, Salvaterra, Santa Cruz do Arari e Soure; e na porção 
ocidental está a região do Furo de Breves, a qual compreende aos municípios de Bagre, Portel, Melgaço, Afuá, Anajás, 
Breves, Curralinho, São Sebastião da Boa Vista e Gurupá. A paisagem natural do Marajó é caracterizada em dois aspec-
tos, sendo eles a área dos campos e a área das florestas (PACHECO, 2018): a região do Furo de Breves é marcada pela 
cobertura florestal enquanto que na região do Arari predominam os campos.
6 Comissão Parlamentar de investigação sobre os esquemas de corrupção realizados na pandemia pelo Governo Federal 
do Brasil.
7 PARÁ. Decreto Nº 777 de 23 de Maio de 2020. Pará, Disponível em: https://www.pge.pa.gov.br/content/legisla-
coescovid19. Acesso em: 15 ago. 2021.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021108

Dossiê/Dossier
trabalhar8. Vale lembrar que, segundo dados da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicí-
lios Contínua (Pnad Contínua), realizada pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 
(IBGE) em 2019, serviços domésticos formais ou informais são em sua maioria realizados por 
mulheres negras de baixa renda.

Em frente a este cenário, a sociedade civil tomou de maneira independente a inciativa de 
organizar uma série de estratégias para promover a sobrevivência dos grupos mais vulneráveis. 
Surgem então diversas redes de apoio pensadas com o intuito de oferecer auxílio psicológico e 
financeiro àqueles que não tinha condições de se manter em isolamento social adequadamente. 
Diversas instituições promoveram campanhas de arrecadação de alimentos, roupas e produtos 
de higiene básica para pessoas de baixa renda e pessoas em situação de rua.

2. Ativismos Negros na Amazônia no Contexto da Pandemia do Novo Coronavírus

Ao tratar dos processos de racismo estrutural desenvolvidos no Brasil, Gonzalez (1988) 
defende a necessidade de construção de um feminismo afro-latinoamericano que atenda as 
mulheres negras e ameríndias deste território, respeitando as particularidades históricas de 
cada região e as experiências construídas por essas mulheres em seus territórios9. Com intuito 
de enfatizar uma crítica às noções imperialistas que corroboravam a ideia de que o continente 
americano dizia respeito apenas, ou majoritariamente, aos Estados Unidos e seus interesses 
políticos, econômicos e culturais, a autora cunhou a categoria política chamada de Amefrica-
nidade para representar os indivíduos que nascem da diáspora africana e constroem suas iden-
tidades no continente americano a partir desta ancestralidade. Cada país desta Améfrica “La-
dina”10 compartilha entre si dinâmicas culturais de lutas políticas em prol de sua emancipação.

As resistências de cunho político, sociocultural e econômico daquele momento, ainda 
que se diferenciando de cidade para cidade, de Estado para Estado e de país para país na Amé-
frica, ultrapassavam fronteiras delimitadas em cada Estado-nação e dialogavam umas coisas 
outras. Além do debate posto acerca da categoria tratada por Lélia Gonzalez, percebemos 
ser válido salientar a noção de “Territórios de negritude” discutido por Conrado, Campelo e 
Ribeiro (2015) ao tratarem dos processos de mestiçagem e democracia racial da Amazônia. 
Constituída por forte ancestralidade indígena, a região amazônica foi concebida em termos 
de racialidade a partir da invisibilização da presença africana e afro-brasileira nas tradições da 
região, fomentando as ideias de “moreneidade”, “pardo”, “mestiço” e “caboclo”11.

As consequências dessas representações originadas pelas políticas de mestiçagem desen-
cadearam processos de luta de reconhecimento em prol da valorização e história da cultura 
negra na região Amazônica por meio da criação de espaços de resistência. Neste sentido, os 
Territórios de negritude nada mais são que locais seguros de trocas e afetos culturais, religiosos 
e políticos da diáspora afro-brasileira. É onde a população negra pode ser afirmar enquanto tal 
sem a interferência direta do racismo presente na sociedade:
8 Pronunciamento feito na página oficial do Twitter do Prefeito no dia 6 de maio de 2020.
9 Os debates direcionados às questões de raça, racismo e ativismo negro no Brasil apresentam uma vasta contribuição 
de intelectuais e ativistas do Movimento Negro, tais como Beatriz Nascimento (1982), Nilma Lino Gomes (2005), 
Kabengele Munanga (2008), entre outros e outras.
10 Lélia Gonzalez utiliza o termo “ladino” enquanto crítica à percepção imperialista estadunidense sob este território.
11 Zélia Amador de Deus (2020) reitera que tais categorias estão inseridas na ideia de “coisificação” apresentadas por 
Césaire (2020).



Letícia Cardoso Gonçalves; Mônica Prates ConradoA Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento: processos de enfrentamento à Covid-19... 109

Contudo, os territórios negros são importantes por serem lugares em que 
se pode ser e ser construído como como homem negro ou mulher negra. Nes-
ses espaços, não há a imposição da etiqueta das relações raciais brasileiras e de 
se identificar como moreno. Nesses espaços, são todos negros(as), se não ne-
gros(as) de todo na cor, negros (as) no ideal. Nesses espaços, cada grupo recria 
a sua África. A África de Aruanda (um lugar para voltar), do Ilê Aiyê (a terra 
da vida), do Quilombo da Praça, do movimento rastafári, do povo santo, do 
sambista, da capoeira, as muitas Áfricas do Brasil. (CONRADO; CAMPELO; 
RIBEIRO, p. 218)

Além de uma expressão de Amefricanidade, pode-se entender que as resistências cons-
truídas pela população negra do Brasil ao longo da pandemia são características daquilo que as 
autoras compreendem enquanto “Territórios negros”, espaços de reafirmação de identidades 
afrodiaspóricas.

Como dito anteriormente, a pandemia da Covid 19 ressignificou as relações sociais no 
Brasil. As pessoas se defrontaram com a necessidade de construir novas maneiras de se pro-
teger fisicamente e psicologicamente contra a ação do vírus. Dentro deste quadro de estraté-
gias de sobrevivência, surge a Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento, uma rede 
pensada por e para mulheres marajoaras que, devido os seus trabalhos, não podiam se manter 
em isolamento social. Percebemos, neste debate, a Amefricanidade enquanto um potencial 
epistemológico para pensar os objetivos de ação do grupo e seus desdobramentos na região 
amazônica do território brasileiro.

Todas as iniciativas da Rede de Apoio apresentadas neste artigo surgem por meio do Ob-
servatório do Marajó, uma organização sem fins lucrativos que atua em prol do fortalecimento 
de lideranças locais do Arquipélago do Marajó. O Observatório, idealizado por Luiz Carlos 
Pinho Guedes (ou Luti, como é mais conhecido), pesquisador de 28 anos, surgiu a partir de 
um projeto voluntário de apoio às estratégias comunitárias de desenvolvimento sustentável 
que completou 10 anos em 2019, um projeto realizado, inicialmente, no munício de Portel e 
que, ao ganhar força, se expande para as demais regiões do Arquipélago, sendo elas o Furo de 
Breves e a região do Arari.

Após 10 anos de ações na região marajoara, a coordenação sentiu a necessidade de potencia-
lizar as estratégias do projeto dando um enfoque que atuasse não apenas a nível de comunidades, 
mas também abrangendo outros espaços do arquipélago de modo a qualificar políticas públicas de 
desenvolvimento local a partir dos conhecimentos produzidos nessas áreas: “fortalecer o espaço 
cívico do Marajó a partir do fortalecimento das lideranças comunitárias para que elas consigam de 
forma cada vez mais eficaz incidir sobre o ciclo de políticas públicas e os processos eleitorais da 
região” (LUIZ GUEDES, Transcrição de entrevista, 18 de junho de 2021).

A partir disso, surge uma série de projetos desenvolvidos no âmbito do Observatório, 
tais como “Caderno do Marajó – 40 dias de Marajó com Coronavírus”, “Gabinete popular de 
Crise do Marajó”, “Campanha de Comunicação Ribeirinha Égua do Corona”, dentre outras 
ações que objetivavam apoiar as organizações locais de combate à Covid. Além dessas ações, 
destaca-se aqui a chamada “Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento”, uma rede 
criada por e para mulheres marajoaras em situações de vulnerabilidade na pandemia (OBSER-
VATÓRIO DO MARAJÓ, 2020).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021110

Dossiê/Dossier
A iniciativa da Rede de Apoio Mulheres Marajoaras teve como princípio acolher mulhe-

res marajoaras que precisavam se deslocar para a periferia da cidade de Belém por motivos de 
trabalho. A partir da criação de um Grupo de WhatsApp e com o oferecimento de um auxílio 
emergencial de R$400,00, garantido pela própria organização, o Observatório atendeu mulhe-
res negras (96%), pardas (3%) e indígenas (3%) que vieram das cidades de Anajás, Cachoeira 
do Arari, Melgaço, Muaná, Portel, Santa Cruz do Arari e São Sebastião da Boa Vista em um 
dos momentos mais críticos da pandemia no Pará. Segundo dados do Relatório Sete Meses de 
Observatório do Marajó (OBSERVATÓRIO DO MARAJÓ, 2020), em termos de renda, 43% 
estavam sem renda fixa, 30% tinham renda de até R$600,00 e 26% estavam com renda de até 
um salário mínimo.

E de que maneira eram desenvolvidas as atividades da Rede? As mulheres que foram 
selecionadas a receber o suporte foram inseridas em um grupo da plataforma WhatsApp co-
ordenados por duas mulheres também marajoaras. Além do acolhimento por meio das men-
sagens, o grupo recebia semanalmente Boletins Informativos organizados pelo Observatório 
que tratavam das seguintes temáticas: Prevenção e cuidado contra a Covid-19; como usar e 
fazer máscaras; como lidar com o luto; recomendações de atendimento psicossocial gratuitos 
e como fortalecer o sistema imunológico.

Para um maior entendimento das dinâmicas de funcionamento do grupo, conversamos 
com quatro mulheres que atuaram na Rede. Das quatro, Catarina, coordenadora local, foi a que 
mais dedicou atenção às nossas indagações. Quando afirmamos “dedicar atenção” sugerimos 
que nossa relação com a interlocutora/sujeita de pesquisa, no decorrer do tempo, se desdo-
brou em longas conversas no WhatsApp que não necessitavam de uma formalidade específica 
para a constituição de nossas perguntas (a elaboração prévia de roteiros de entrevistas ou 
apresentação de questionários, por exemplo).

Nascida e criada em Breves em uma área interiorana do município, Catarina Souza12, 25 anos, 
foi a primeira de sua família a ingressar no Ensino Superior. Com formação em Serviço Social pela 
Universidade Federal do Pará, Catarina viveu a academia a partir de inúmeros projetos de pesquisa 
e extensão na área da saúde (muitos deles desenvolvidos também com a comunidade que cresceu). 
Esta formação se estendeu também para sua Residência no Hospital Universitário João de Barros 
Barreto em Belém e para o Mestrado em Serviço Social, também na UFPA.

Os territórios acadêmicos ocupados por ela exteriorizam sua afeição pela área da saúde, 
afeição essa que parte de afetos construídos com sua rede familiar e que a influenciam acadê-
mica e politicamente a dedicar suas pesquisas a área das práticas integrativas de cuidado.

Ao nos explicar a maneira que realizou sua participação na Rede de Apoio Mulheres 
Marajoaras em Movimento, Catarina sempre demarcou o quanto o projeto havia lhe encanta-
do, especialmente por se tratarem de ações que envolviam o cuidado e a maneira como outras 
mulheres marajoaras compreendem o “ser saudável” ou “ter saúde” em tempos de pandemia. 
Todas essas dinâmicas de Catarina, ora pessoais, ora profissionais, se desenvolvem em um 
trânsito entre Belém e Marajó, um trânsito de espaços distintos que explana sua individualida-
de enquanto mulher marajoara e que se agregaram em sua participação da Rede.

Catarina pontuou, também, que uma de suas principais funções no grupo era estimular 
que aquelas mulheres interagissem umas com as outras e compreendessem que aquele espaço 

12 A identidade foi ocultada por escolha da interlocutora.



Letícia Cardoso Gonçalves; Mônica Prates ConradoA Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento: processos de enfrentamento à Covid-19... 111

era um ambiente seguro para elas. Em sua perspectiva, o feedback de maior importância foi que 
muitas daquelas mulheres já se conheciam ou tinham familiares que habitavam nas comunida-
des vizinhas das outras mulheres. Isso fazia com que elas se reencontrassem naquele lugar e se 
sentissem acolhidas. Podemos perceber aqui a ideia de “Territórios de Negritude”.

Apesar deste território ser em ciberespaço, não há como desconsiderar que naquele lu-
gar as mulheres poderiam compartilhar suas identidades e ancestralidades de maneira segura 
recriando suas vivências desenvolvidas no Arquipélago do Marajó. Lozano Lerma (2016) de-
fende que um território/lugar extrapola fronteiras físicas e representa, além de tudo, as mani-
festações simbólicas daqueles que ocupam o espaço: 

La política del lugar es una praxis; es el nombre que podemos dar a la 
praxis de apropiación, defensa, reconstrucción del lugar, que exige la construc-
ción de un conocimiento práctico de la naturaleza para la sobrevivencia y de un 
relacionamiento con los otros seres humanos. (LOZANO LERMA, 2016, p. 82)

Repensar a maneira como um território se constituiu para além daquilo que o modelo 
capitalista ocidental propõe significa defender e reafirmar as epistemologias que ocupam este 
espaço de maneira distinta à lógica eurocêntrica da Colonialidade do Poder (QUIJANO, 2005).  
Outra ação desenvolvida no grupo era de combate às fakenews; L. informou que a coordenação 
estava sempre prestando atenção no caráter das informações disseminadas e, quando havia 
alguma fakenews, elas enviavam o link da notícia verdadeira para que todas pudessem compre-
ender a veracidade dos fatos.

Os auxílios prestados pela Rede tiveram duração de seis meses, mas, mesmo após o tér-
mino do projeto, o grupo de WhatsApp se manteve e as mulheres não perderam contato. Além 
dos laços de apoio construídos entre as participantes, as interações no grupo resultaram na 
produção de seis cartilhas13: a)“Cartilha Horta em Casa”, feita para trazer informações sobre 
plantação de alimentos e cuidados com materiais recicláveis; b)“Cartilha Violência Domésti-
ca”, com informações sobre enfrentamento às violências em contexto de pandemia; c)“Carti-
lha Brincadeiras Diversão e Cuidado”; d)“Cartilha de Receitas”, com receitas de alimentos; e e) 
“Cartilha Mulheres que Inspiram”, trazendo a história de mulheres negras e indígenas do Pará 
e do Brasil que são protagonistas na luta pela consolidação de direitos democráticos.

Os ideais da Rede de Mulheres Marajoaras são marcados pela busca do fortalecimento 
de mulheres negras por meio de apoios psicológico e financeiro. A criação de laços de afeto e 
trocas de experiências fazem com que essas mulheres, negras e indígenas, se mantenham vivas 
em um momento que o próprio Estado não garante um amparo qualificado em termos de 
saúde pública. Gonzalez (1988) salienta que a Amefricanidade tem suas origens nas sociedades 
que se formam no Novo Mundo, nas revoltas escravistas, nas formas alternativas de organi-
zação social quilombola, nas resistências culturais. Pensando assim, a Rede se enquadra nos 
princípios debatidos pela autora em termos de resistência política e cultural. A autora afirma 
também que o Racismo por Denegação no Brasil inibe os sujeitos de se perceberem como 
negros, logo, quando uma pessoa reconhece e valoriza sua identidade afrodiaspórica, o que 
vemos é um forte processo de resistência perante às violências raciais no país.

13 Disponíveis para download em PDF no blog da Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento (https://www.
observatoriodomarajo.org/mulheresmarajoarasemmovimento)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021112

Dossiê/Dossier
Carvajala (2019), antropóloga indígena boliviana, defende que as discussões sobre a 

construção de um feminismo decolonial devem repousar na crítica ao feminismo liberal e eu-
rocêntrico que tem suas bases fincadas apenas na categoria de gênero. Para esta autora, o femi-
nismo, para atender a realidade de Abya Yala, ou seja, da América Latina, deve ser construído 
a partir desta realidade e das mulheres que vivem aqui. É importante considerar neste conjunto 
de reflexões as discussões sobre raça que demonstrem as desigualdades sociais entre mulheres 
negras e indígenas em relação às mulheres brancas no continente americano.

É com base na ideia de um feminismo para Abya Yala que a autora propõe o Feminismo 
Comunitário. Carvajala (2019) percebe o mundo como uma Comunidade de comunidades; 
algo construído sem hierarquias. O imaginário eurocêntrico e o próprio feminismo ocidental, 
corroboram que as mulheres de Abya Yala não são civilizadas e precisam de um intermediário 
para alcançarem sua emancipação. As mulheres de Abya Yala têm capacidade sim de contarem 
suas próprias histórias, em cada território, da forma que lhes convir. O feminismo comunitário 
entende que cada espaço é um espaço de construção autônomo. E é isso que privilegia, tam-
bém, a amefricanidade e o trabalho da Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento, a 
potencialização das identidades e histórias negras a partir de suas próprias perspectivas.

Destaca-se mais uma vez o exemplo das cartilhas: todos os materiais foram produzidos 
com a partição das mulheres marajoaras, mas um, em especial sobre cuidados com a saúde, 
chamado de “Cartilha Saberes Marajoaras”, foi inteiramente produzido a partir do conheci-
mento das mulheres e de suas experiências compartilhadas no grupo do WhatsApp. A pre-
paração de um chá, a escolha de uma planta medicinal específica, os resguardos necessários 
em casos de doenças. Saberes ensinados a elas por outras gerações, de suas mães, avós, tias e 
amigas, conhecimentos reafirmados em suas convivências em comunidades e que foram reco-
nhecidos naquele espaço de troca.

A Amefricanidade reitera a importância dos processos e redes de resistência negra pe-
rante o racismo, entendendo que em cada região da Améfrica isso se articula de uma maneira 
diferente; o Feminismo Comunitário compreende a autonomia de cada território e cada his-
tória e a potência de cada uma dessas mulheres em construírem suas estratégias. A Rede de 
Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento se apresenta, então, como uma expressão dessas 
duas categorias, valorizando a ancestralidade e autonomia das mulheres amazônidas no Arqui-
pélago do Marajó.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A pandemia da Covid-19 agravou os quadros de racismo institucional no campo da saú-
de Pública no Brasil. Um dos principais reflexos foram as milhares de mortes ocasionadas pelo 
vírus Sars-cov-2 entre mulheres negras da periferia desde março de 2020, aquelas que estão à 
margem do processo de garantia de direitos básicos para promoção de suas vidas e bem-viver. 
O racismo à brasileira mascara essa realidade fazendo com que a sociedade internalize que as 
relações sociais no país são pacíficas e não hierarquizadas. 

Nascimento (1978), Gonzalez (1988), Carneiro (1995), entre outras intelectuais brasi-
leiras, trazem em seus estudos discussões que visam desmistificar o imaginário reafirmado 
pela ideologia racial fundamentada pela lógica do branqueamento. No caso de Lélia Gonza-



Letícia Cardoso Gonçalves; Mônica Prates ConradoA Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento: processos de enfrentamento à Covid-19... 113

lez, especificamente, observa-se um esforço em defender que os processos de resistência na 
Améfrica extrapolam fronteiras territoriais e ressignificam as lutas a partir de um processo 
de troca entre as regiões “ladino-amefricanas”, resultando naquilo que a autora compreende 
como Amefricanidade, uma categoria política de reconhecimento das identidades ameríndias 
e afrodiaspóricas na América.

A Amefricanidade se materializa nas lutas políticas, mas também simbólicas de resistência. 
Essas e outras tantas ações são maneiras de se identificar enquanto negro e negra e que geram 
impacto na luta contra discriminação racial no Brasil. É neste sentido que a ideia de “Território Ne-
gro” se mobiliza também enquanto Amefricanidade, ao criar territórios de resistência, simbólicos e 
cibernéticos que possibilitam a existência e resistência da comunidade negra.

A Rede de Apoio Mulheres Marajoaras em Movimento demonstra esses reflexos no sentido 
de prestação de apoio financeiro e psicológico a mulheres pretas, pardas e indígenas do Marajó, 
potencializando seus conhecimentos, vivências e identidades perante as desigualdades raciais no 
Brasil. Por meio de tal Rede, mulheres de baixa renda puderam construir laços que as protegeriam 
durante a pandemia assim como demonstraram serem agentes de suas próprias histórias ao produ-
zirem cartilhas e debates sobre saúde no grupo do WhatsApp.

REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte (MG): Letramento, 2018.

AMADOR DE DEUS, Zélia. O corpo negro como marca identitária na diáspora africana. In: AMA-
DOR DE DEUS, Zélia. Caminhos Trilhados na Luta Antirracista. Belo Horizonte: Autêntica, 2020. 111p.

CARVAJAL, Julieta Paredes. Desconolizar as lutas: a proposta do feminismo comunitário. Epstemolo-
gias do Sul, Foz do Iguaçu/Pr, v. 3, n. 2, p. 74-86, 10 ago. 2019.

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: Veneta, 2020. 136 p.

CONRADO, Mônica; CAMPELO, Marilu; RIBEIRO, Alan. Metáforas da cor: morenidade e terri-
tórios da negritude nas construções de identidades negras na Amazônia paraense. Afro-Ásia, [S. l.], n. 
52, 2015. DOI: 10.9771/aa.v0i52.21886. Disponível em: <//periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/
article/view/21886>. Acesso em: 15 ago. 2021.

GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações raciais no Brasil: uma breve dis-
cussão. História. Coleção para todos. Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade 
- Brasília: Ministério da Educação, 2005 - Coleção para todos.

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, 
n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988.

GONZALEZ, Lélia. Nanny. Humanidades, Brasília, v. 17, ano IV, p. 23-25, 1988.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afrolatinoamericano. Revista Isis Internacional, Santiago, v. 9, 
p. 133-141, 1988.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021114

Dossiê/Dossier
LOZANO LERMA, Betty Ruth. Tejiendo con retazos de memorias insurgencias epistémicas de mujeres negras/
afrocolombianas. Aportes a un feminismo negro decolonial. Tesis (Doctorado en Estudios Culturales Latinoa-
mericanos) Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador. Área de Estudios Sociales y Globales. 
Quito, 2016.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus identidade negra. 3ed. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2008.

NASCIMENTO, Beatriz. Kilombo e memória comunitária: um estudo de caso. Revista Estudos Afro-
Asiáticos, Rio de Janeiro: CEAA/UCAM, v. 6-7, p. 259-265, 1982.

OBSERVATÓRIO DO MARAJÓ. Sete meses de Observatório do Marajó. 2020. Relatório. Dispo-
nível em: file:<///C:/Users/Sony/Downloads/Relato%CC%81rio%20Observato%CC%81rio%20
do%20Marajo%CC%81%20-%20Sete%20meses%20realizac%CC%A7o%CC%83es%20e%20
perspectivas%20(2).pdf>. Acesso em: 25 jul. 2021. 

PACHECO, Agenor Sarraf. Cartografia & Fotoetnografia Das Águas: Modos de Vida e de Luta na 
Amazônia Marajoara. Revista Iluminuras, v. 19, p. 63-98, 2018.

PARÁ. Decreto Nº 777 de 23 de Maio de 2020. Pará, Disponível em: <https://www.pge.pa.gov.br/
content/legislacoescovid19>. Acesso em: 15 ago. 2021.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina.  In: LANDER, Ed-
gardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais – perspectivas latino-americanas. Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires, Argentina: Clacso, 2005.

SANTOS,  Hebert  Luan Pereira Campos dos; MACIEL, Fernanda Beatriz Melo; SANTOS,  Kê-
nia Rocha; CONCEIÇÃO, Cídia Dayara Vieira Silva da; OLIVEIRA, Rian Silva de; SILVA, Na-
tiene Ramos Ferreira da; PRADO, Nília Maria de Brito Lima. Necropolítica e reflexões acerca da 
população negra no contexto da pandemia da COVID-19 no Brasil: uma revisão bibliográfica. Ciência 
& Saúde Coletiva, [S.L.], v. 25, n. 2, p. 4211-4224, out. 2020. FapUNIFESP (SciELO). <http://dx.doi.
org/10.1590/1413-812320202510.2.25482020>.

WERNECK, Jurema. Racismo institucional e saúde da população negra. Saúde e Sociedade, [S.L.], v. 
25, n. 3, p., set. 2016. FapUNIFESP (SciELO). <http://dx.doi.org/10.1590/s0104-129020162610>. 
Disponível em: <https://www.scielo.br/j/sausoc/a/bJdS7R46GV7PB3wV54qW7vm/abstrac-
t/?lang=pt>. Acesso em: 15 ago. 2021.

WERNECK, Jurema. Mortes evitáveis por Covid-19 no Brasil. Brasil: Grupo Alerta, 2021. 23 slides, color.



Dossiê/Dossier

Juliana Loureiro − Antropóloga e documentarista. Formada em Ciências Sociais, com mestrado e dou-
torado em antropologia pelo PPGSA da UFRJ. Atua nos campos temáticos e etnográficos da antropologia 
visual, das religiões de matriz africana, da cultura popular, da política e do meio ambiente; com populações 

tradicionais (quilombolas, pescadores e ribeirinhos). Foi professora de antropologia na UFMA. Desenvolve 
pesquisa e extensão junto ao Grupo de Pesquisa Religião e Cultura Popular (GPMINA) e ao Museu Afrodi-
gital do Maranhão, vinculados ao Departamento de Sociologia e Antropologia da UFMA e junto ao Núcleo 
de Experimentações em Etnografia e Imagem (NEXT Imagem) e ao Núcleo de Arte, Imagem e Pesquisa 
Etnológica (NAIPE) do PPGSA da UFRJ. E-mail: juliana.loureiro@ufma.br

“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de 
Santa Rosa dos Pretos na afrocentralidade religiosa, na cosmopolítica da encantaria,  
na sacralização do território e no feminismo negro

“Sin Cajero, No Hay Fiesta De Lo Divino”: poder ritual de las Caixeiras do Divino de Santa Rosa dos Pretos en 
la afrocentralidad religiosa, en la cosmopolítica del encanto, en la sacralización del territorio y en el feminismo negro
“Without a Cashier, There is no Feast of  the Divine”: ritual power of  the Caixeiras do Divino of  Santa Rosa 
dos Pretos in religious afrocentrality, in the cosmopolitics of  enchantment, in the sacralization of  the territory and 
in black feminism

Juliana Loureiro

Resumo: Por todo Maranhão, a maioria das Caixeiras do Divino são mulheres negras, muitas delas qui-
lombolas, de terreiro e médiuns que incorporam entidades espirituais: encantados, caboclos e voduns. 
Proponho uma reflexão que relacione o poder ritual das Caixeiras do Divino, mulheres negras e qui-
lombolas, com a afrocentralidade religiosa, a cosmopolítica da encantaria, a sacralização do território e 
o feminismo negro. A reflexão se apoia na etnografia fílmico-fotográfica da Encantaria Quilombola de 
Santa Rosa dos Pretos e na etnobiografia de Severina Silva, quilombola, mãe de santo do tambor de mina 
e caixeira-régia do Divino.

Palavras Chave: Caixeiras do Divino. Sincretismo Afrocentrado. Encantaria Quilombola. Feminismo Negro.

Resumen: En todo Maranhão, la mayoría de las Caixeiras do Divino son mujeres negras, muchas de ellas 
quilombolas, de terreiros y médiums que encarnan entidades espirituales: encantados, caboclos y voduns. 
Propongo una reflexión que relaciona el poder ritual de las Caixeiras do Divino, mujeres negras y quilom-
bolas, con la afrocentralidad religiosa, la cosmopolítica de la encantaria, la sacralización del territorio y el 
feminismo negro. La reflexión se basa en la etnografía fílmico-fotográfica de la Encantaria Quilombola 
de Santa Rosa dos Pretos y en la etnobiografía de Severina Silva, quilombola, Mãe de Santo do Tambor 
de Minas y Caixeira-Regia do Divino.

Palabras Claves: Caixeiras do Divino. Sincretismo afrocéntrico. Encantar Quilombola. Feminismo Negro.

Abstract: Throughout Maranhão, most Caixeiras do Divino are black women, many of  them quilombo-
las, from terreiros and mediums who embody spiritual entities: encantados, caboclos and voduns. I pro-
pose a reflection that relates the ritual power of  Caixeiras do Divino, black women and quilombolas, with 
religious afrocentrality, the cosmopolitics of  enchantment, the sacralization of  the territory and black 
feminism. The reflection is based on the filmic-photographic ethnography of  the Encantaria Quilombola 
of  Santa Rosa dos Pretos and on the ethnobiography of  Severina Silva, quilombola, Mãe de Santo do 
Tambor de Mina and Caixeira-Regia do Divino.

Key-words: Caixeiras do Divino. Afrocentric Syncretism. Quilombola Enchant. Black Feminism.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021116

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

1. A Afrocentralidade da Festa do Divino

“As caixeiras são tudo na Festa do Divino”1. São elas que conhecem a liturgia e condu-
zem todos os seus ritos. Pela sonoridade composta pelo compasso rítmico das caixas: solene, 
fúnebre ou acalentado; as caixeiras regem a emotividade do ritual. Em suas toadas, expressam 
a moralidade, a simbologia mítica e as ações que devem ser executadas por cada um dos parti-
cipantes. Para seguir a liturgia de cada rito, é preciso estar atento aos comandos entoados pelas 
caixeiras, desde a abertura da tribuna; batismo, cortejo e levantamento do mastro; alvorada; 
procissão; visita e coroação do império; derrubada do mastro; até o fechamento da tribuna. 
Sem as caixeiras, não há como fazer a Festa do Divino e pagar a promessa para o Espírito San-
to. Já a missa conduzida pelo padre é prescindível, podendo ser ou não um dos ritos integrados 
a uma determinada tradição ou ao pagamento de uma promessa específica.

Caixeiras do Divino do qui-
lombo maranhense de Santa 
Rosa dos Pretos: Marisinha, 

Anacleta e Sebastiana.

Fonte: Foto da autora. Festa do 
Divino. Santa Rosa dos Pretos. 
06 de janeiro de 2019

A Festa do Divino, assim como outras manifestações do “catolicismo popular” ma-
ranhense, é um ritual religioso de matriz africana. Na decupagem das ações, gestualidades e 
simbologias presentes na Festa do Divino, fica evidente a existência de preceitos litúrgicos 
afro-religiosos na composição do ritual. Correlacioná-los de forma fundamentada demanda 
uma profunda entrega religiosa. Minha convivência no candomblé e no tambor de mina me 
permite relacionar as performances rituais e identificar a afrocentralidade dos ritos da Festa do 
Divino, quando observo a gestualidade da misura2, cumprimento ritual no qual se cruza o pé na 
frente do cumprimentado; o batismo do mastro com cachaça e seu festivo cortejo abençoando 
as moradas e seus moradores, que retribuem a graça com bebida e dinheiro. Assim como a gira 
de 3 voltas em vários momentos do ritual em torno do mastro; o rito de sacrifício com a der-

1 As citações entre aspas são termos e falas proferidas por Mãe Severina da Tenda Nossa Senhora dos Navegantes do 
quilombo de Santa Rosa dos Pretos, sua cabocla Tereza Légua ou por outras pessoas do universo pesquisado. Essa 
frase e a do título são de Mãe Severina. 
2 Corruptela de mesura, vocábulo que designa medida, comedimento, cortesia, modéstia, reverência. Na Festa do Divi-
no, a misura é a troca de cumprimento entre caixeiras e integrantes do Império. É um gesto ritual no qual se cruza o pé 
no chão na frente de cada integrante do império, entre as caixeiras e diante a coroa do Divino. Esse mesmo gestual é 
realizado por mães e pais de santo no início da obrigação de tambor de mina. Eles a executam diante as extremidades 
do salão, de algumas imagens, dos tambores e do assentamento central. 



Juliana Loureiro“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de Santa Rosa dos... 117

rama do sangue do boi e do porco sobre a terra; a fartura alimentar e a distribuição de comida 
para a comunidade; e a coroação, que consagra a imperatriz e o imperador com a “Santa Croa”, 
a coroa com a pomba do Divino em suas cabeças3.

Caixeira Maria Luíza fazendo 
a misura para cada integran-

te do Império.

Fonte: Foto da autora. Festa do 
Divino. Santa Rosa dos Pretos. 
06 de janeiro de 2019

Para afirmar a religiosidade de matriz africana e a afrocentralidade litúrgica da Festa do 
Divino, não é imperativo empreender uma detalhada análise simbólica. O perfil étnico e religio-
so das caixeiras, responsáveis pela condução do ritual, por si só validam a afirmativa. Por todo 
Maranhão, a maioria das Caixeiras do Divino são mulheres negras, muitas delas quilombolas, de 
terreiro e médiuns que incorporam entidades espirituais: encantados, caboclos e voduns.

Por suas características sociais e litúrgicas, a Festa do Divino é considerada como uma 
manifestação de sincretismo religioso (FERRETTI, S. 2013). José Carlos dos Anjos e Ari Pe-
dro Oro, em uma etnografia da Festa de Nossa Senhora dos Navegante, padroeira de Porto 
Alegre, trazem conclusões importantes, no sentido de evidenciar que “sem fundamento não há 
sincretismo e a manutenção do fundamento carrega o ícone alienígena para o interior da cos-
mologia afro-brasileira” (ANJOS e ORO, 2008:81). O “contágio iconográfico” seria para os 
autores a expressão de uma “gramática da relação desse mundo religioso afro-brasileiro com 
outros mundos. As coisas ‘de outro mundo’ destacam-se como o lugar da presença se puderem 
ser encadeadas à série preexistente” (Idem:83). Ou seja, os elementos simbólicos – palavras, 
gestos, entidades, imagens – disponíveis no ambiente colonial só ganham sentido quando re-
lacionados aos universos simbólicos ao qual foram integrados. Para os autores, “o sincretismo 
emana mais dos objetos em circulação do que dos homens em alienação” (Idem:23). Por não 
se tratar de uma colonização cosmológica dos povos da diáspora africana, as manifestações 
religiosas com entidades e símbolos do catolicismo realizadas por afrodescendentes podem ser 
consideradas como expressões de um sincretismo afrocentrado, das relações por eles engen-
dradas entre universos culturais e teológicos distintos.

3 A Caixeira do Divino, Anacleta Pires, liderança da Santa Rosa, após minha apresentação da primeira versão do texto 
no GT 3: Questões de gênero e étnico-raciais em lutas territoriais, por ela coordenado no Seminário Internacional Sobre Direi-
tos Humanos e Empresas, compartilhou seus saberes nos chamando atenção para um importante fundamento. A rima 
das toadas de caixa deve ser composta com números ímpares de versos. Na mina se canta 7 doutrinas para cada linha. 
Dona Dalva me afirmou com sua expressividade enigmática: “a mina é ímpar”. No candomblé, toda oferenda deve ser 
tocada três vezes no chão. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021118

Dossiê/Dossier

Imperatriz, as Damas e demais 
integrantes do Império carre-
gando as imagens de santas 
e santos na procissão para o 

Divino Espírito Santo.

Fonte: Foto da autora. Festa do Di-
vino. Santa Rosa dos Pretos. 06 de 
janeiro de 2019

É visualizando a “gramática da relação” entre mundos múltiplos que podemos compre-
ender como santos, doutrinas e símbolos do catolicismo são compartilhados pelos afro-bra-
sileiros e participam da fé e da cosmopolítica4 da Encantaria Quilombola5. Proponho uma 
reflexão que relacione o poder ritual das Caixeiras do Divino, mulheres negras e quilombolas, 
com a afrocentralidade religiosa, a cosmopolítica da encantaria, a sacralização do território e o 
feminismo negro. A reflexão se apoia na etnografia fílmico-fotográfica da Encantaria Quilom-
bola de Santa Rosa dos Pretos e na etnobiografia de Severina Silva, quilombola, mãe de santo 
do tambor de mina e caixeira-régia do Divino.

4 A filósofa da ciência Isabelle Stengers (2018) apresentou-nos uma “proposição cosmopolítica”, uma provocação e 
uma convocação política à ciência para que reconheça os poderes de ação de Gaia e considere e reative os saberes má-
gicos. “O cosmos, tal qual ele figura nesse termo, cosmopolítico, designa o desconhecido que constitui esses mundos 
múltiplos, divergentes”. A cosmopolítica, como ela mesma elucida, é uma “proposição cujo desafio não é o de dizer o 
que ela é, nem de dizer o que ela deve ser, mas de fazer pensar”. Ela “não se destina em primeiro lugar aos “generalis-
tas”. Ela apenas adquire sentido nas situações concretas, lá onde trabalham os praticantes”. Nessa acepção, ela foi rapi-
damente incorporada nas enunciações da antropologia interessada nas concepções e práticas religiosas das populações 
que ainda resistem em preservar seus saberes ancestrais. Suas técnicas/rituais de “negociação” e aliança com as forças 
invisíveis; e que, portanto, vivenciam o que podemos aqui sugerir e denominar como cosmopolítica.
5 Desde 2004, filmo rituais religiosos no quilombo de Santa Rosa dos Pretos. Atualmente, estou na fase de conclusão 
da tese intitulada “Encantaria Quilombola: uma etnografia fílmica do atuar dos encantados junto à comunidade rural 
negra maranhense de Santa Rosa dos Pretos”. Assim a nomeio, porque, apesar de todos os pudores de enunciação, 
considero a existência de especificidades que permitem delimitar não só em termos analíticos a Encantaria Quilom-
bola. Contudo, não pretendo convencionar o que ela é. Uma vez que se potencializa na multiplicidade de vivências e 
interações. Tampouco anseio promover uma demarcação prévia de fronteiras étnico-religiosa. Almejo, em princípio, 
delimitar o universo de pesquisa, considerando inicialmente que pertencem a Encantaria Quilombola os ambientes, 
lugares, humanos, encantados, espécies animais, vegetais e minerais, objetos, famílias, linhas, correntes, doutrinas, toa-
das, cantorias, ritmos, festas, rituais, ritos e performances considerados pelos quilombolas e encantados com os quais 
interajo na pesquisa como sendo encantados e/ou quilombolas, encantarias e/ou quilombos e/ou de encantados e/
ou de quilombolas.



Juliana Loureiro“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de Santa Rosa dos... 119

Severina Silva, Caixeira do 
Divino Espírito Santo do 

Quilombo de Santa Rosa dos 
Pretos e Mãe de Santo de 
Tambor de Mina da Tenda 
Nossa Senhora dos Nave-

gantes. 

Fonte: Foto da autora. Festa do 
Divino. Santa Rosa dos Pretos. 
06 de janeiro de 2019

Na busca por compreender “a gramática das relações” na Encantaria Quilombola, a 
simbologia envolvida no drama vivencial entre encantados, quilombolas e o Divino Espírito 
Santo, em sua cosmopolítica afrodiaspórica entre distintos mundos, assumo as abordagens 
teóricas e paradigmas da afrocentricidade como inspiradores (NASCIMENTO, 2009). Por 
nos ajudar a refletir sobre os fenômenos sociais a partir da perspectiva de seus realizadores, 
portanto, das populações africanas, afrodescendentes, afrodiaspóricas, quilombolas, que vi-
venciam e inventam seus próprios contextos simbólicos (WAGNER, 2012), dando a eles sen-
tidos e significados. É importante considerar que a etnografia que há muitos anos realizo se 
insere no contexto teórico da virada ontológica na antropologia, que tem pontos importantes 
de ressonância com o paradigma epistemológico da afrocentricidade, uma vez que promove 
o descentramento universal dos paradigmas ocidentais e a pluriversalização das epistemolo-
gias não universais (VIVEIROS DE CASTRO, 2002 e 2015). Não se trata aqui de pretender 
ocupar o “lugar de fala” do povo negro. Muito pelo contrário. A proposta é aprender com o 
povo quilombola, historicamente contra-colonial (SANTOS, 2019) e que, em suas vivências 
comunitárias, se estruturam contra a hierarquização política, social e econômica típicas das 
sociedades de Estado (CLASTRES, 2003).

2. O Divino e as Caixeiras de Santa Rosa dos Pretos na Cosmopolítica da Encantaria 
Quilombola

Santa Rosa dos Pretos é um quilombo com mais de 750 unidades familiares descenden-
tes de 7 famílias trazidas de Guiné Bissau no final do século XVIII para o trabalho escravo 
no vale do rio Itapecuru. Lá existe uma forte tradição de mulheres que assumem o ofício de 
Caixeiras do Divino. Há mais de 200 anos, a comunidade realiza uma grande Festa do Divino, 
onde se preserva o sotaque, as toadas e o gestual de comando ritual de muitas memoráveis cai-
xeiras. A mais velha caixeira viva tem 106 anos e é um símbolo de resistência religiosa, cultural, 
artística e matriarcal das mulheres quilombolas.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021120

Dossiê/Dossier

Severina Belfort é a mais 
velha Caixeira do Divino 

de Santa Rosa dos Pretos. 
Conhecida como Severina 
Caixeira, também foi par-

teira da comunidade. Nesta 
foto, ela estava com seus 

104 anos. Com olhar firme 
e aguerrido, ela não posa, 

observa o fotografar. 

Fonte: Foto da autora. Festa do 
Divino. Santa Rosa dos Pretos. 
06 de janeiro de 2019

As caixeiras de Santa Rosa são famosas e comandam as Festas do Divino em vários 
quilombos e povoados da região. Muitas delas dançam tambor de mina e, por vezes, são seus 
próprios encantados que, incorporados nelas, assumem as liturgias dos ritos. A presença dos 
encantados nas Festas do Divino exalta a alegria no ritmo da caixa e no desafio dos repentes. 
Improvisação de versos por cada caixeira, que deve responder com perspicácia e boa rima ao 
refrão entoado pela caixeira que lançou o desafio. A performance mais exuberante dos encan-
tados tocando caixa e no improviso das toadas é aclamada por muitos, mas também pode gerar 
algum fuxico e constrangimento. Por ser considerada pelos próprios participantes como um 
ritual católico, os encantados possuem um lugar ambíguo na Festa do Divino. Mesmo que por 
vezes assumam uma posição privilegiada, financiando6 a festa ou conduzindo a liturgia incor-
porados nas caixeiras, a presença dos encantados pode ser malvista e estigmatizada.

À frente, Caixeira Marisinha, 
incorporada por Seu Legui-
nha, durante a liturgia da 

coroação da Festa do Divino. 
Ao fundo, a Caixeira Maria 

de Jesus. 

Fonte: Foto da autora. Festa do 
Divino. Santa Rosa dos Pretos. 
06 de janeiro de 2019

A Cabocla Teresa Légua, entidade encantada da Mata de Codó e guia de Mãe Severina, 
também é caixeira e devota do Divino Espírito Santo. Ela afirma que “a Festa do Divino não 
é uma festa de caboclo”. Por isso, os encantados preferem vir discretamente, disfarçados na 

6 Muitos encantados geram recursos através dos “serviços espirituais” que prestam e pela articulação político-cultural 
que se empenham em fazer com objetivo de conseguir financiar a realização de seus festejos.



Juliana Loureiro“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de Santa Rosa dos... 121

indumentaria e identidade de seus “cavaleiros” (médiuns que os incorporam), de um modo 
não explícito e nem publicizado7.

Teresa Légua, incorporada 
em Mãe Severina, tocan-

do caixa na madrugada de 
festa de tambor de mina na 

tenda.

Fonte: Foto da autora. Festa 
para São Lázaro. Tenda Nossa 
Senhora dos Navegantes. Santa 
Rosa dos Pretos. 02 de janeiro 
de 2019.

O que se observa no quilombo de Santa Rosa dos Pretos é que, apesar da liturgia da Festa 
do Divino expressar uma gestualidade simbólica que evidencia fundamentos da religiosidade 
de matriz africana, de ser conduzida pelas caixeiras e, por vezes, pelas suas próprias entidades 
espirituais, as especificidades litúrgicas e as distinções das festas e dos espaços de devoção são 
preservadas. A igreja é para o Divino e a tenda para os encantados, mesmo que o Divino esteja 
na tenda e os encantados se façam presentes na igreja. A Festa do Divino congrega a comu-
nidade em ritos comandados pelas caixeiras, e a festa de tambor de mina é realizada pelo pai 
ou mãe de santo por obrigação impostas pelos encantados para festejar seu aniversário e para 
os encantados “atuados” (incorporados) nos corpos dos médiuns poderem “baiar” (dançar).

As festas de tambor de mina da tenda, mesmo abertas para toda a comunidade, se desti-
nam às “obrigações” e “brincadeiras” dos encantados. No tambor de mina, a liturgia se dedica 
a evocar os encantados e preparar os corpos para o transe, a incorporação e a atuação dos 
encantados. Uma tenda é erguida por uma mãe ou pai de santo por “missão”, sendo ela de do-
mínio dos encantados. São eles os donos e, em geral, são eles os protagonistas de sua adminis-
tração e nela, além de cantarem e dançarem em suas festas, costumam trabalhar. Atendem aos 
desafortunados em busca de sorte no amor e nos negócios, mas sobretudo e prioritariamente 
a quem precisa, aqueles que devem, por sina e destino, assumir a missão e a responsabilidade 
de receber em seus próprios corpos os encantados para dançar e cantar o tambor de mina. 

As festas para o Divino são realizadas envolvendo todos da comunidade e com propó-
sitos diferentes das de tambor de mina. Além de congregar a comunidade em festejo, na Festa 
do Divino, os devotos reafirmam sua devoção ao Espírito Santo, pagam suas promessas e as 
caixeiras com suas performances litúrgicas sacralizam e abençoam o território, as moradas e 
os moradores.

Mesmo sendo a Festa do Divino considerada uma manifestação do “catolicismo popu-
lar” de devoção ao Espírito Santo, o que se vivencia em Santa Rosa dos Pretos é uma tradição 
7 O professor Sergio Ferretti (1995) identificou que, em São Luís, a tradição das Festas do Divino é mantida por quase 
todas as casas de tambor de mina da cidade, mas observou que, apesar de na Casa das Minas a Festa do Divino ser 
dedicada à entidade vodum Nochê Sepazim, esse fato quase não é comentado e é desconhecido para a maioria dos 
participantes.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021122

Dossiê/Dossier
litúrgica que, ano a ano, atualiza os fundamentos religiosos de matriz africana. No ritmo das 
caixas, no cantar das antigas e improvisadas toadas e no domínio da liturgia, as caixeiras resga-
tam e afirmam seus saberes ancestrais, a afrocentralidade moral e performática, a sacralidade 
festiva, o matriarcado e a fraternidade, necessários à constituição e manutenção da comunida-
de em seu devir quilombola e afrodiaspórico. 

A separação de espaços de devoção, a igreja e a tenda, e a distinção litúrgica entre a Festa 
do Divino e o Tambor de Mina não representa a cisão e separação da fé e da comunidade. Em 
geral, os participantes das festas de tambor de mina são os mais envolvidos com a realização 
das Festas do Divino, especialmente as caixeiras. Mas qual é o sentido religioso e a dramatur-
gia relacional que reafirmam essas distinções e suas subversões? Como as entidades, imagens, 
símbolos, doutrinas e espaços “católicos” são integrados à religiosidade e aos fundamentos 
de matriz africana e participam da Encantaria Quilombola? Qual é o poder ritual das caixeiras 
nessa diplomacia cosmopolítica?

Em contextos etnográficos em que os religiosos e as próprias entidades das religiões de 
matriz africana são produtores das manifestações culturais enquadradas como uma expressão 
do “catolicismo popular”, repensar a noção de sincretismo é algo que obviamente se impõe. 
No exercício proposto pelo professor Sergio Ferretti (2013), a partir de sua etnografia na Casa 
das Minas, a Querebatã de Zomadônu, considerada um pedaço do Daomé na Ilha de São Luís, 
ele sugere que, no sincretismo praticado pelos religiosos do tambor de mina, não há o que 
tradicionalmente se pensa como sendo a manifestação desse fenômeno. Os voduns podem 
até ser identificados por terem algumas semelhanças de atributos com os santos católicos, 
agregando-os às suas linhas, correntes e famílias, mas não são e não se confundem e nem são 
disfarçados como sendo santos. Não há fusão, nem hibridação, nem mascaramento entre as 
entidades, tampouco há uma cisão da fé, como sugere Bastide (1971). Para o professor Ferret-
ti, a separação não estaria no duplo vínculo do devoto a duas cosmologias distintas.

Os fiéis aos encantados e os próprios voduns exercem a fé no Espírito Santo e nos 
santos católicos em sua plenitude e não apenas nos momentos e espaços dedicados aos seus 
cultos. É por isso que existem altares de santos católicos nos quartos de consulta e salões onde 
dançam os voduns. Por vezes, encontramos encantados nas missas e procissões católicas. Eles 
adoram a Festa do Divino e ainda batizam crianças. Apesar dos afro-religiosos manifestarem 
sua fé ao Espírito Santo e aos santos católicos, esses não são vistos incorporados e dançando 
nos terreiros. Eles pertencem à outra dimensão, conservam sua “santidade” e, como proclama-
do pela doutrina católica, estão lá no céu realizando seus milagres aos devotos da terra. 

Na topografia da Encantaria Quilombola, os santos estão no céu e os encantados estão 
na terra, na mata, no fundo, nas águas. A encantaria é o mundo e a morada dos encantados. 
Uma dimensão invisível aos humanos, mas que pode tangenciar o mundo material e visível, 
em fendas de pedra, nascentes d’água, poços, mangues, praias e dunas. Existe uma infinidade 
de encantados nas encantarias maranhenses.

Para Sergio Ferretti, o sincretismo exercido pelos afro-religiosos do tambor de mina se-
ria o de paralelismo entre universos religiosos distintos, mas que são justapostos e vivenciados 
em seu conjunto pelo devoto. A proposição figurativa de paralelismo nos induz a pensar to-
pograficamente, assim como a afirmativa dos religiosos de sua crença na existência de mundos 
espirituais paralelos. Esses mundos ocupam diferentes dimensões, cujas forças espirituais que 



Juliana Loureiro“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de Santa Rosa dos... 123

delas emanam se intercruzam e são sentidas na biografia dos religiosos; que compartilham a 
fé de que as múltiplas ontologias espirituais agem com poder sobre o mundo dos viventes da 
terra, sobre os corpos, sobre a dimensão material e visível.

As conversas que tive com Mãe Severina e com sua cabocla Teresa Légua sobre a Festa 
do Divino elucidam essa cosmogonia e sua cosmopolítica, as relações de poder e diplomacia 
entre encantados, humanos e o Espírito Santo. Não cabe aqui reproduzir as conversas – o que 
seria muito interessante. As narrativas de Mãe Severina e de sua cabocla Teresa Légua são ricas 
em detalhes e expressam as suas moralidades (LOUREIRO, 2020). Foi conversando com as 
duas, humana e encantada, Severina e Teresa, que pude compreender as motivações e emotivi-
dades, agências e afetações que levaram Mãe Severina a empenhar uma promessa ao Espírito 
Santo, paga com a realização de uma grande Festa do Divino em julho de 2017. Nesta ocasião, 
participei dos seis dias de festejo e filmei os ritos comandados pelas caixeiras no terreiro da 
tenda de tambor de mina e em uma capela de palha construída ao seu lado especialmente para 
o Divino. Dias depois, entrevistei Mãe Severina e sua cabocla Teresa Légua.

Teresa Légua contou em detalhes a trama que a fez castigar Mãe Severina com uma 
“trombose”. No tambor de mina, conhecemos muitos relatos de pessoas que, por não aten-
derem os desígnios dos encantados e a eles desacatar, são acometidos por doenças e castigos. 
Mãe Severina confessou que “apanhou” muito para aprender a respeitar seus caboclos e a 
aceitar sua sina de ser mineira. Hoje, considera sua cabocla, Teresa Légua, uma mãe, que lhe 
ensina, protege e acolhe. Uma entidade que a governa, a quem respeita e recorre.

Para sanar o mal que a acometia, ocasionado pela “peia de caboclo” que estava receben-
do de Teresa Légua, Mãe Severina suplicou por uma “esmola de saúde” ao Divino Espírito 
Santo. Consciente da afronta que fez à sua própria entidade espiritual, sentiu no seu próprio 
corpo a sua ira. Sabia que não tinha sido enfeitiçada por terceiros e que não adiantaria re-
correr à ajuda de outra mãe de santo. Não lhe serviria um contrafeitiço. Precisava recorrer a 
uma força superior à de Teresa Légua. Foi por isso que suplicou a “misericórdia” do Divino 
Espírito Santo, ao Deus considerado pelos quilombolas e encantados como sendo o “maior”. 
Mas como se conquista do Divino uma “esmola de saúde”? Como se fazer merecedor da “mi-
sericórdia divina”?

Para ser atendida em suas súplicas de misericórdia por uma esmola de saúde, a própria 
Teresa Légua reconheceu que Mãe Severina soube reunir “os dela da festa”. Além de prometer 
que realizaria uma Festa do Divino na qual se coroaria imperatriz, afiançou Seu Benedito como 
mordomo, um dos donos da festa. Assegurar Seu Benedito, leal amigo que a acompanhou em 
seu sofrimento, importante liderança comunitária e empenhado devoto do Espírito Santo, foi 
um ato de reconhecimento de sua fraternidade e, naturalmente, uma estratégia congregar a 
comunidade para a festa e, assim, alcançar o merecimento da misericórdia divina. Diante do 
pedido de “uma esmola de saúde” ao Divino e da promessa empenhada, em que o pagamento 
é a festa com fartura para toda a comunidade, Teresa Légua não tinha mais o que fazer, findou 
com seus castigos. Porque “Divino é Deus”, foi o que ela respondeu. Mãe Severina foi atendi-
da e recuperou sua saúde. Muitos anos depois, passou a sonhar com uma pomba lhe acordan-
do e lembrou da promessa devida. Em 2017, pagou sua dívida com uma linda Festa do Divino.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021124

Dossiê/Dossier

Mãe Severina e seu bisneto David como 
imperatriz e imperador durante a morte 

ritual do boi, cumprindo a promessa como o 
prometido.

E junto com as Caixeiras do Divino: Maria Luíza, 
Sebastiana, Joveliana, Maria Pedra, Ceci, Maria 

Grande e Maria de Jesus.

Fonte: Foto da autora. Festa do Divino de pagamento da promessa de Mãe Severina. Santa Rosa dos Pretos. 
Julho de 2017.

Na Festa do Divino de pagamento da promessa de Mãe Severina participaram mais de 
20 caixeiras, de várias gerações da Santa Rosa e de outros quilombos da região, que se reveza-
ram durante os 6 dias de ritual. O envolvimento, sobretudo, das mulheres da comunidade na 
cozinha da festa, na produção da fartura alimentar e de todos da comunidade como anfitriões 
da alegria, deram a certeza de que a promessa “foi bem paga”. A festa congregou toda a co-
munidade e reuniu amigos de outros quilombos e povoados e das cidades da região, entre eles, 
políticos e pesquisadores.

Na cosmopolítica da Encantaria Quilombola, no drama relacional entre encantados, hu-
manos e o Divino Espírito Santo, a promessa só é bem paga quando se realiza todos os precei-
tos do ritual conduzidos pelas caixeiras e quando se satisfaz o povo com a fartura de boa co-
mida. “Sem caixeira não se faz Festa do Divino” e sem cozinheiras não se agrada o povo. Sem 
a união das mulheres, não se paga a promessa ao Divino. Para pagar a promessa ao Divino, o 
devoto depende das mães que, unidas, a todos alimentam, e das matriarcas caixeiras que, irma-
nadas, comandam os ritos de sacralização dos corpos, das moradas e do território quilombola.

Dona Dalva é filha de santo de Mãe Severina. Uma mineira da mais elevada estima é 
devota e caixeira do Divino. Ela, com sua graça e alegria, reúne as mulheres da comunidade 
e comanda a cozinha da bicentenária Festa do Divino de Santa Rosa dos Pretos e de muitas 
outras festas do quilombo e de tambor de mina. Uma guerreira, passa o dia na cozinha e, da 
noite até o amanhecer, cantando e dançando, sendo ela mesma ou ela incorporada por Pedro 
Légua. Ela é a expressão da potência viva da ancestralidade africana. Nas vésperas das Festas 
do Divino, sempre comenta que tem uma pomba sobrevoando a comunidade. É o Divino 
abençoando a Encantaria Quilombola.



Juliana Loureiro“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de Santa Rosa dos... 125

Dona Dalva (foto 1) e Seu Pedro Légua (foto 2) incorporado nela tocando caixa.

Fonte: Foto da autora. Festa para São Lázaro. Tenda Nossa Senhora dos Navegantes. Santa Rosa dos Pretos. 
02 de janeiro de 201919.

3. O Poder Ritual de Sacralização do Território e o Feminismo Negro das Caixeiras do 
Divino de Santa Rosa dos Pretos

Na Festa do Divino de Santa Rosa dos Pretos, as mulheres irmanadas como caixeiras são 
as principais protagonistas e, a elas, todos exercem o mais profundo respeito. Os homens car-
regam o mastro para onde elas ordenam; se empenham no sacrifício ritual e no corte dos bois 
e dos porcos que, em fartura, serão a comida da festa; lançam os foguetes para anunciar cada 
momento ritual comandado pelas caixeiras e, junto com as mulheres, se embriagam e fazem 
a alegria da festa, que conta com a animação do Pau Furado, conjunto musical acompanhado 
por naipes de metais, e a sempre esperada radiola de reggae.

Na liturgia de devoção ao “Divino Espírito Santo da Santa Rosa”, todos (meninas e 
meninos, crianças, jovens e até adultos e anciões) podem participar do Império e serem consa-
grados como imperatrizes e imperadores. Todos podem vivenciar este estado de liminaridade 
com o sagrado. Mas são as mulheres irmanadas, em especial as caixeiras no comando litúrgico 
e as cozinheiras na sustentação da fartura alimentar da festa, quem garantem a permanência da 
afrocentralidade da Festa do Divino e do território quilombola, no exercício do conhecimento 
ancestral da liturgia ritual, do matriarcado comunitário e do feminismo negro. 

Com mais de 200 anos de tradição, a Festa do Divino de Santa Rosa é anualmente rea-
lizada. Em novembro, os devotos acompanham as caixeiras no derrubamento e no batismo 
do mastro. Depois, em cortejo, eles carregam o mastro por todo o território. Em cada casa da 
comunidade, as caixeiras entoam em versos o pedido de licença para, com o mastro e a coroa 
do Divino, consagrá-la junto aos seus moradores. Agradecidos, os donos das casas retribuem 
com a doação de bebidas e uma joia, uma pequena contribuição monetária para o Divino.

Depois, o mastro é levantado, o boi sacrificado, a comida é abençoada e entregue para 
as cozinheiras da comunidade, que promovem a fartura para todos os festeiros. O Império é 
coroado, a festa dançante rompe a madrugada e o bolo é abençoado e repartido. Tudo é con-
sagração pela ritualidade expressa nos toques e toadas das caixeiras. São três dias de festa em 
novembro e mais e três dias em janeiro, quando se completa o ciclo da festa, e, novamente, o 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021126

Dossiê/Dossier
boi é sacrificado, o Império é coroado, se realiza a festa dançante, o Império é sucedido, o bolo 
repartido e o mastro derrubado.

Para cada etapa do ritual, as caixeiras tocam e cantam toadas específicas, muitas delas 
evocam santos e encantados, pedindo licenças e bençãos para os donos da mata e os que rei-
nam no céu. O domínio litúrgico das caixeiras para o pagamento da promessa é a execução 
de uma ação diplomática entre os humanos, os encantados e o Divino Espírito Santo em uma 
cosmopolítica da Encantaria Quilombola. Nesta cosmopolítica, o Divino, por estar acima de 
todos, acaba por irmanar a todos da comunidade, inclusive os encantados, e, assim, simetriza 
poderes.

A liturgia da Festa do Divino, do pagamento da promessa, é conduzida pelo grupo de 
mulheres caixeiras, que assumem esse ofício aprendido na convivência comunitária com suas 
avós, mães e tias. As caixeiras mais velhas assumem a liderança, mas não possuem poder maior 
do que as caixeiras mais novas. Mesmo Mãe Severina, que é a principal liderança religiosa do 
tambor de mina da comunidade, perante o Divino, não tem e nem se sente em uma condição 
hierárquica superior em relação às outras caixeiras. Para ela, as caixeiras são suas irmãs e suas 
companheiras. Mesmo aquelas que no tambor de mina são suas filhas de santo, na condição de 
caixeiras, ela se irmanam e equiparam seus saberes e poderes litúrgicos. Essa condição simétri-
ca entre as caixeiras não tira seu poder da mãe de santo. Muito pelo contrário, a empodera no 
exercício da cooperação cosmopolítica entre as mulheres da comunidade.

Depois da derrubada, o mastro é sacralizá-lo com o banho de vinho e aguardente. Os devotos o 
carregam e acompanham as caixeiras de casa em casa. Assim, as casas e moradores são aben-

çoados e a comunidade e o território, consagrados.

Fonte: Foto da autora. Festa do Divino. Santa Rosa dos Pretos. 11 de novembro de 2019.

Na tradição do quilombo de Santa Rosa dos Pretos, a realização da Festa do Divino de-
pende das alianças comunitárias nas quais as caixeiras exercem um papel fundamental. São elas 
as lideranças matriarcas da comunidade e as protagonistas das festas. Comandam suas casas, 
estruturam sua família e são ativas quanto aos usos do território onde criam seus filhos e ne-
tos e cultivam suas lavouras. Sabem do respeito que devem ter com a terra, com as matas e as 
águas, moradas dos encantados. Nas toadas, regem as moralidades. São mulheres que quebra-



Juliana Loureiro“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de Santa Rosa dos... 127

ram muito coco nessa vida, que conhecem os saberes da terra, que circulam pelos territórios 
que por elas são consagrados. Em seus atos rituais, elas se irmanam e assumem juntas a lide-
rança comunitária e religiosa, reverenciam ao Divino, exercem os preceitos necessários para 
o pagamento das promessas e, ao abençoar, sacralizam o território e os corpos quilombolas.

As caixeiras de Santa Rosa dos Preto conhecem a liturgia e os preceitos da Festa do Di-
vino e, por isso, tocam em muitos quilombos e povoados. Assumem esse ofício e são contra-
tadas pelos pagadores de promessas ao Divino, que arcam com as despesas e a produção das 
festas. Como habilidosas caixeiras, são reconhecidas e valorizadas, recebem seu pagamento, 
melhoram suas condições econômicas, participam das festas de várias comunidades, circulam 
pelos povoados, conhecem os territórios, se tornam conhecidas e conhecem muitas pessoas, 
e, sobretudo, se afirmam como guardiãs da cultura, da liturgia religiosa e da fé afroncentradas. 

Tocar caixa para as caixeiras é se afirmar na ação ritual: saber tocar; ter sabedoria para 
cantar, desafiar e responder no repente; saber chegar e saber sair; saber abrir e saber fechar. Ser 
caixeira é se irmanar com as outras caixeiras; é promover a comunicação dos humanos com o 
Divino; é sacralizar corpos e territórios; é promover a comunhão; é ser respeitada; é realizar o 
feminismo negro. Para ser caixeira, é preciso ter o “dom dado pela mãe terra, pela mãe natu-
reza”, como nos costuma dizer a sabedoria filosófica de Dona Dalva.

Caixeira Sebastiana amar-
ra o pai da imperatriz por 
ter a abençoado trajado 

de bermuda. Ele, para ser 
desamarrado, pagará uma 
multa em valores mone-

tários para a caixeira.

Fonte: Foto da autora. Festa do 
Divino. Igreja do Divino. Santa 
Rosa dos Pretos. 06 de janeiro 
de 2019.

Na condução dos ritos, as caixeiras estão atentas a tudo e a todos. São altivas, com olha-
res firmes e penetrantes. Exigem que os participantes cumpram a liturgia conforme a tradição 
dos antigos. Os que quebram algum preceito são imediatamente amarrados com uma fita, que 
só podem tiram mediante pagamento a elas destinados. Na gestualidade ritual, as caixeiras per-
petuam os saberes ancestrais, a moralidade da festa, da devoção e da comunidade e reafirmam 
a força cosmopolítica das mulheres irmanadas pela fé e pelo dom. 

A fartura e distribuição de bebidas e comidas nas festas também são fundamentos bási-
cos da negociação cosmopolítica entre os encantados, os humanos, os santos e o Divino. Sovi-
nar comida é o maior pecado que jamais pode ocorrer nessas festas. Com risco de a promessa 
ser mal paga. Por isso, as mulheres cozinheiras, apesar de não estarem na visibilidade litúrgica 
da festa, são também centrais.

O Espírito Santo, como expressão de fé em uma força espiritual maior, nomeada como 
Deus, cujo poder é superior a todas as forças, é conclamado a solucionar os conflitos entre 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021128

Dossiê/Dossier
humanos e encantados. Quando as caixeiras e a comunidade religiosa consagram a coroa do 
Divino, estão louvando essa força maior, que não é exatamente o Deus dos católicos, é o “Di-
vino Espírito Santo da Santa Rosa”, é a “pomba”, é o poder feminino. É a força maior que 
governa o mundo, o “Império”, o Brasil, o quilombo e a encantaria. O Divino dos quilombolas 
é de todos, dos humanos e dos encantados, de tudo que há. O poder do Divino é o feminino, 
a fertilidade, a fatura, a irmandade e a comunhão.

Mãe Severina e Dona Dalva possuem poder destacado na cosmopolítica da Encantaria 
Quilombola. São mineiras e devotas ao Divino Espírito Santo. Ambas fazem questão e se 
sentem muito orgulhosas de serem caixeiras, lugar no qual se irmanam com suas conterrâneas. 
Dona Dalva sempre nos chama a atenção de que “tudo é mina” e que o “Divino é tudo”. Mãe 
Severina considera que “as caixeiras são uma peça muito fundamental”, assim como ela. São 
suas “irmãs”, “colegas”, “tudo” para ela. 

A união das Caixeiras do Divino na consagração da comunidade é fundamental no agen-
ciamento do pagamento da dívida prometida pela dádiva misericordiosa recebida do Espírito 
Santo. As caixeiras exercem uma mediação cosmopolítica que se fortalece pela irmandade 
entre as mulheres. São elas que, ao se unirem, simetrizam seus poderes rituais na devoção ao 
Divino e protegem suas famílias e as relações comunitárias, conduzindo uma liturgia que in-
centiva a confraternização e ritualiza a sacralização dos moradores, das moradas e do território 
negro, que tem “mais vida” por ser uma Encantaria Quilombola.

REFERÊNCIAS

Anjos, José Carlos Gomes dos. No território da linha cruzada: a cosmopolítica afro-brasileira. Porto Alegre: 
Editora da Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2006.

____. A filosofia política da religiosidade afro-brasileira como patrimônio cultural africano. Debates do NER, 
Porto Alegre, ano 9, n. 13, pg. 77-96, Jan./Jun, 2008.

____ e ORO, Ari Pedro. Festa de Nossa Senhora dos Navegantes em Porto Alegre: sincretismo entre Maria e 
Iemanjá. Porto Alegre: Editora da Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2009.

BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil: contribuição a uma sociologia das interpenetrações de civiliza-
ções, vol. 1. São Paulo: Edusp, 1971.

CLASTRES, Pierre. A Sociedade contra o Estado: pesquisas de antropologia política. São Paulo: Cosac & Nai-
fy, 2003.

FERRETTI, Mundicarmo. Desceu na Guma: o caboclo do tambor de mina em um terreiro de São Luís – a Casa 
Fanti-Ashanti. 2.ed. São Luís: Edufma, 1996.

____. Mina uma religião de origem africana, 1985.

____. Encantados e encantarias no Folclore Brasileiro. In: VI Seminário de Ações Integradas em Folclore. 
São Paulo, 2008.

FERRETTI, Sérgio. Querebentan de Zomadonu: etnografia da Casa das Minas. São Luís: UFMA, 1985.

____. Repensando o Sincretismo: Estudo sobre a Casa das Minas. São Paulo: Edusp; São Luís: FAPEMA, 
2013.



Juliana Loureiro“Sem Caixeira Não Se Faz Festa Do Divino”: poder ritual das Caixeiras do Divino de Santa Rosa dos... 129

GONÇALVES, Marco Antonio. Etnobiografia: subjetivação e etnografia, 2012.

LOUREIRO, Juliana. Poder e diplomacia entre encantados, humanos e o Divino Espírito Santo. 
Anais da 32ª Reunião Brasileira de Antropologia, 2020. Disponível em: <http://evento.abant.org.br/
rba/32RBA/files/447_2020-11-29_3131_23915.pdf>

NASCIMENTO, Elisa Larkin (org.). Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: 
Selo Negro, 2009.

SANTOS. Antônio Bispo. Colonização, Quilombos: Modos e Significações. Brasília: Editora Ayô, 2019.

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica, 2018. In: Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, 
Brasil, n. 69, p. 442-464, abr. 2018.

STRATHERN, Marilyn. O gênero da dádiva: problemas com as mulheres e problemas com a sociedade na Melané-
sia. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2006.

VIVEIROS DE CASTO, Eduardo. A Inconstância da Alma Selvagem. São Paulo: Cosac & Naify, 2002.

____. Metafísicas Canibais. São Paulo: Cosac & Naify, 2015.

WAGNER, Roy. A invenção da cultura. São Paulo: Cosac & Naify, 2010.





Dossiê/Dossier

Raissa Lennon Nascimento Sousa − Doutoranda pelo Programa de Pós-graduação em Comunicação, Cultura e 
Amazônia da Universidade Federal do Pará (PPGCOM/UFPA) e mestra pela mesma universidade. Pesquisadora do 
Grupo e Projeto de Pesquisa Mídias Alternativas na Amazônia – CNPq/UFPA e projeto Cidadania Comunicativa: 
Desafios, lutas e direitos compartilhados na Amazônia (UFPa/PPGCOM/UFPa). E-mail: lennonraissa@gmail.com

Célia Regina Chagas Trindade Amorim − Doutora e Mestra em Comunicação e Semiótica pela Pontifícia Univer-
sidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Pós-doutora pelo Centro de Estudos Sociais da Universidade de Coimbra. 
Professora Associada do Programa de Pós-graduação em Comunicação, Cultura e Amazônia (PPGCOM) e da Facul-
dade de Comunicação (Facom) da Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil. Coordenadora do Grupo e Projeto 
de Pesquisa Mídias Alternativas na Amazônia – CNPq/UFPA e Cidadania Comunicativa: Desafios, lutas e direitos 
compartilhados na Amazônia (UFPa). E-mail: celia.trindade.amorim@gmail.com

“Eu Sou Porque Elas São”: Resistência e práticas emancipatórias em um coletivo de mulheres 
negras de Belém do Pará
“Yo Soy Porque Ellos Son”: Prática de resistencia y emancipación en un colectivo de mujeres negras de Belém do Pará
“I Am Because They Are”: Resistance and emancipatory practices of  black women in the Belém do Pará

Raissa Lennon Nascimento Sousa 
Célia Regina Chagas Trindade Amorim

Resumo: Este artigo se propõe a compreender as resistências e formas de práticas emancipatórias do coletivo 
Pretas Paridas de Amazônia, formado por mulheres negras e autônomas de Belém do Pará, o qual desenvolve 
produtos e serviços relacionados com temáticas afroamazônicas. A ideia é trazer um debate introdutório sobre 
racismo, colonialidade e negritude na Amazônia, e ainda travar uma discussão teórico-metodológica à luz dos con-
ceitos de práticas emancipatórias e de solidariedade do pensador Paulo Freire (2011). Além dele, entre os autores 
que compõem a pesquisa estão Angela Davis (2016), bell hooks (2015; 2020), Lélia Gonzalez (2018), Patricia Hill 
Collins (2020), Silvio Almeida (2018) e Zélia Amador de Deus (2019). Consideramos que esse tipo de organização 
revela práticas emancipatórias pautadas em ideais de coletividade e solidariedade, como modo de superação das 
dificuldades estruturais provocadas por uma sociedade desigual.
Palavras Chave: Resistência. Práticas emancipatórias. Mulheres negras.

Resumen: Este artículo tiene como objetivo comprender las resistencias y formas de prácticas emancipadoras 
del colectivo de mujeres negras y autónomas de Belém do Pará, Pretas Paridas de Amazônia, que desarrolla pro-
ductos y servicios relacionados con la temática afro-amazónica. La idea es traer un debate introductorio sobre 
el racismo, la colonialidad y la negritud en la Amazonía, y también entablar una discusión teórico-metodológica 
a la luz de los conceptos de prácticas emancipadoras y solidarias del pensador Paulo Freire (2011), en su año del 
centenario. Además de él, entre los autores se encuentran: Angela Davis (2016); bell hooks (2015); Lélia Gonzalez 
(2018); Patricia Hill Collins (2020); Silvio Almeida (2018) e Zélia Amador de Deus (2019). Creemos que este tipo 
de organización revela prácticas emancipadoras basadas en ideales de colectividad y solidaridad, como una forma 
de superar las dificultades estructurales provocadas por una sociedad desigual.
Palabras Claves: Resistencia. Prácticas emancipadoras. Mujeres negras.

Abstract: This article aims to understand the resistance and forms of  emancipatory practices of  the collective of  
black and autonomous women from Belém do Pará, Pretas Paridas de Amazônia, which develops products and 
services related to Afro-Amazon themes. The idea is to bring an introductory debate on racism, coloniality and 
blackness in the Amazon, and also to engage in a theoretical-methodological discussion in the light of  the con-
cepts of  emancipatory practices and solidarity of  the thinker Paulo Freire (2011), in his centenary year. Besides 
him, among the authors are: Angela Davis (2016); bell hooks (2015); Lélia Gonzalez (2018); Patricia Hill Collins 
(2020); Silvio Almeida (2018) e Zélia Amador de Deus (2019). We believe that this type of  organization reveals 
emancipatory practices based on ideals of  collectivity and solidarity, as a way of  overcoming the structural diffi-
culties caused by an unequal society.
Key-words: Resistance. Emancipatory practices. Black women.
1 Este artigo foi apresentado no 3º Seminário Internacional América Latina (SIALAT, 2020) com o título “Entre Ra-
cismo Estrutural e Pandemia: Eu sou porque elas são – práticas emancipatórias de mulheres negras da Amazônia”, que 
ocorreu entre 25 e 27 de fevereiro de 2021, e se encontra nos anais do evento. O texto passou por adequações para 
publicação na presente revista.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021132

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

No período mais acentuado da pandemia provocada pelo novo coronavírus, no epicen-
tro da Amazônia brasileira, em Belém do Pará, um grupo de mulheres negras autônomas criava 
estratégias para fugir da crise social e econômica que afetava o país.

Esse coletivo, intitulado “Pretas Paridas de Amazônia”2, surgiu anteriormente ao co-
meço desse período trágico da nossa história recente. O grupo COmeçou a se organizar em 
2019, depois da realização de um projeto chamado de Afrolab3, que ocorreu no período de 
15 a 19 de junho daquele ano. Nesse projeto, várias mulheres negras estudaram estratégias 
de organização e planejamento, com o objetivo de entender os seus negócios a partir de uma 
inventividade preta.

Após o evento, elas tiveram a ideia de se organizar em coletivo e criaram o Pretas Paridas 
de Amazônia4, com o objetivo de potencializar o trabalho feito por mulheres negras amazô-
nidas e dar visibilidade às produções pretas. Ao todo, são 17 empreendimentos liderados por 
mulheres negras periféricas, autônomas, mães, de diversas idades e que vivem em Belém, ca-
pital do Pará. São trançadeiras, costureiras, artesãs, ceramistas, vendedoras de produtos afros 
– como turbantes, roupas africanas, bijuterias –, ilustradoras, fotógrafas, artistas, rappers, dan-
çarinas e cozinheiras.

Por meio dos seus produtos e serviços, o coletivo Pretas Paridas tem como proposta a 
valorização da cultura afroamazônica, a partir da autonomia feminina e da resistência diante 
de um sistema racista e neoliberal que as oprime. Com uma aproximação filosófica do concei-
to de Ubuntu5, o grupo se propõe a estabelecer redes de afetos entre mulheres negras com a 
intenção de auxílio mútuo para seus empreendimentos.

A filosofia Ubuntu tem origem no sul do continente africano (idiomas zulu e xhola) e 
tem como premissa a coletividade. Ela consiste em uma ética pautada na convivência harmo-
niosa com o outro; significa, em tradução livre, “eu sou porque nós somos” (CAVALCANTE, 
2020). Ou seja, o termo se refere à ideia de que, quando uma pessoa é afetada, eu sou afetada 
também, uma vez que a base “nós” corresponde a um membro integrante de todo um social.

“Eu sou porque elas são”, que dá título a esse trabalho, tem como inspiração a propos-
ta filosófica africana Ubuntu, mas com a lente ampliada para a solidariedade entre mulheres, 
como o coletivo Pretas Paridas se propõe a fazer. A ideia aqui é compreender de que maneira 
acontecem as práticas emancipatórias (FREIRE, 2011) nas ações solidárias do grupo Pretas 
Paridas de Amazônia, sob uma perspectiva teórica de resistência.

2 O nome foi descrito conforme o coletivo se identifica publicamente, ou seja, como “Pretas Paridas de Amazônia” 
com “de”. 
3 O Afrolab foi uma iniciativa do Projeto Pretahub, que pode ser encontrado neste endereço eletrônico: https://
pretahub.com/. Acesso em: 10 nov. 2020.
4 Mais informações no Instagram da @pretasparidasdeamazonia pelo link: https://www.instagram.com/p/
B5VPKKolIen/. Acesso em: 10 nov. 2020.
5 Mais informações da filosofia do grupo Pretas Paridas de Amazônia neste vídeo: https://www.youtube.com/wat-
ch?v=3TJjKPKkqLQ. Acesso em: 9 nov. 2021.



Raissa Nascimento Sousa; Célia Regina Amorim“Eu Sou Porque Elas São”: Resistência e práticas emancipatórias em um coletivo de mulheres negras... 133

Foto 1: Print do Instagram Pretas Paridas de Amazônia (2019)

Fonte: https://www.instagram.com/pretasparidasdeamazonia/?hl=pt-br

Como caminho metodológico, partimos da perspectiva decolonial e da base teórica frei-
reana, com realização de pesquisa empírica, a partir de observação da rede social do coletivo 
no Instagram @pretasparidasdeamazonia; do vídeo “Pretas Paridas de Amazônia”, disponibili-
zado no YouTube, no canal de Luana Peixe; de entrevista com uma das integrantes do grupo, 
Maria Luiza Nunes, e matérias em portais de notícias, incluindo a que uma das autoras deste 
artigo fez em março de 20216.

Como aponta Dulci e Malheiros (2021), uma pesquisa com proposta decolonial demanda 
rupturas epistêmicas que confrontam a retórica da modernidade e a lógica da “colonialidade 
do poder” e suas derivações. Nesse sentido, o trabalho tem como ponto de partida a contex-
tualização do colonialismo, do racismo e os seus efeitos nas experiências sociais de mulheres 
negras. Partimos da concepção de que, se o racismo é estrutural (ALMEIDA, 2018), ele se 
encontra enraizado também nas estruturas de conhecimento científico.

Este trabalho também possui discussões provenientes da investigação que fazemos na pes-
quisa de doutorado intitulada “Entrelaces da Resistência: Comunicação e Práticas Emancipatórias 
de Mulheres Negras Trançadeiras da Amazônia”, qualificada e em fase de desenvolvimento, pelo 
Programa de Pós-Graduação em Comunicação, Cultura e Amazônia (PPGCOM/UFPA).

A nossa base teórica tem como referência autores como Angela Davis (2016), bell hooks 
(2015, 2017), Lélia Gonzalez (2018), Paulo Freire (2011), Patricia Hill Collins (2020), Silvio Almei-
da (2018) e Zélia Amador de Deus (2019). Observamos que esse tipo de coletivo revela práticas 
emancipatórias (FREIRE, 2011) pautadas em ideais de coletividade e solidariedade, como modo de 
superação das opressões racistas e patriarcais.

1. Racismo, Colonialidade e Pretas Paridas de Amazônia

A maneira como as populações negras vêm sendo afetadas pelo contexto de desigualdades 
sociais pode ser explicada pelo que Silvio Almeida (2018) conceituou como racismo estrutural. Para 
6 Texto publicado em: http://agenciabelem.com.br/Noticia/219104. Acesso em: 23 out. 2021.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021134

Dossiê/Dossier
o autor, o racismo representa um modo de operação social racional que normaliza estruturas que 
provocam discriminações e violências às mulheres e aos homens negros e se constitui nas mais di-
versas relações, de maneira consciente e/ou inconsciente. O racismo estrutural não é uma forma de 
preconceito direto, provocado por um xingamento ou ofensa às pessoas negras; por outra ordem, é 
a naturalização dessa violência estruturada em fatores econômicos, políticos e subjetivos:

O racismo é uma decorrência da própria estrutura social, ou seja, do modo 
normal com que se constituem as relações políticas, econômicas, jurídicas e até 
familiares, não sendo uma patologia social e nem um desarranjo institucional. O 
racismo é estrutural. Comportamentos individuais e processos institucionais são 
derivados de uma sociedade cujo racismo é regra e não exceção [...]. Nesse caso, 
além de medidas que coíbam o racismo individual e institucionalmente, torna-
-se imperativo refletir sobre mudanças profundas nas relações sociais, políticas e 
econômicas. (ALMEIDA, 2018, p. 50).

O autor entende que o racismo é, sobretudo, uma relação de poder, que se manifesta de 
maneira nefasta em determinadas circunstâncias históricas, pois as dinâmicas de exploração fun-
damentadas no racismo estrutural ficam ainda mais escancaradas diante de uma crise mundial de 
saúde, já que, por causa dessa estrutura desigual, populações negras e indígenas são afetadas de ma-
neira mais nefasta. Como explica Almeida (2018), o racismo é um elemento fundamental de explo-
ração econômica, nesse caso, as mulheres negras também serão mais duramente afetadas pela crise.

Recorremos à teoria de bell hooks7 (2015) para compreender as ferramentas de opressão 
que sofrem as mulheres negras. Para hooks, é equivocado entender que todas as mulheres sofrem 
com o mesmo destino, sem considerar os marcadores de classe, raça, sexualidade, entre outros, 
pois a situação traumática vivenciada por homens e mulheres nos “navios negreiros foram ape-
nas as primeiras etapas de um processo de doutrinação que transformaria o ser humano africano 
livre em escravo” (HOOKS, 2020, p.43). De modo que a autora faz uma crítica à teoria feminista 
estadunidense do início do século XX, que engloba todas as mulheres, como se tivessem a mesma 
experiência provocada pelo sexismo.

A autora acredita que ser oprimida é a ausência de opções, ou seja, é não ter escolhas. De 
modo que há uma diferença estrutural entre ser discriminada vítima do patriarcado e ser oprimida 
por serem exploradas em várias esferas de vida. Como exemplo, podemos entender que, enquanto 
muitas mulheres brancas lutavam para ter direito ao trabalho e ao estudo, as mulheres negras eram 
escravizadas e trabalhavam sem remuneração para uma elite branca:

O sexismo, como sistema de dominação, é institucionalizado, mas nunca de-
terminou de forma absoluta o destino de todas as mulheres nesta sociedade. Ser opri-
mida significa ausência de opções. É o principal ponto de contato entre o oprimido(a) 
e o opressor(a). Muitas mulheres nesta sociedade têm escolhas (por mais inadequadas 
que possam ser); portanto, exploração e discriminação são palavras que descrevem 
com mais precisão a sorte coletiva das mulheres nos Estados Unidos. Muitas delas 
não participam da resistência organizada contra o sexismo precisamente porque o 
sexismo não tem significado de absoluta falta de opções. (HOOKS, 2015, p. 197)

7 A autora escolheu pôr a grafia do seu nome dessa maneira, com a primeira letra minúscula, e, por isso, respeitaremos 
essa grafia durante o texto.



Raissa Nascimento Sousa; Célia Regina Amorim“Eu Sou Porque Elas São”: Resistência e práticas emancipatórias em um coletivo de mulheres negras... 135

A partir da própria experiência de vida de hooks, como uma mulher negra que sofreu com 
a exclusão, a autora faz uma crítica ao discurso feminista neoliberal, que não consegue olhar para 
os próprios privilégios de classe e raça, uma vez que tanto a luta de classes quanto a luta contra o 
machismo não podem ser dissociadas do combate ao racismo.

Para a autora brasileira Lélia Gonzalez (2018), quando discutimos a formação socioeconômi-
ca do país, compreendemos que foram as mulheres negras descendentes de mulheres africanas que 
foram subalternizadas e violentadas por séculos. Essa marca cruel é histórica e colonial, já que, no 
período da escravização, foram essas mulheres que eram exploradas das piores maneiras, ou como 
trabalhadoras de eito ou como mucamas. Aquelas trabalhavam no meio rural e, assim como os ho-
mens, tinham rotinas extenuantes utilizando a força física; estas trabalhavam na casa grande, tinham 
a função dos serviços domésticos. Além disso, a violência sexual era uma constante nessa realidade.

A autora explica que as mulheres negras no pós-escravidão, deixadas à própria sorte pelo Es-
tado, exerceram trabalhos precários, em atividades que exigiam baixos níveis de escolaridade, como 
nos serviços domésticos, nas fábricas, nas indústrias, recebendo baixa remuneração. Em muitos 
casos, eram discriminadas quando a atividade exigia “boa aparência”, ou seja, uma tática racista 
para contratar mulheres brancas, que se adequavam ao padrão exigido (branco eurocêntrico). Esse 
cenário continua sendo uma realidade para as mulheres negras.

Nesse sentido, as mulheres negras sofrem um processo de tríplice discriminação (raça, classe 
e sexo), são elas as mais exploradas, por estarem na base dessa pirâmide de desigualdades. A história 
das mulheres afrodescendentes brasileiras é marcada pelo racismo colonial que estrutura todas as 
relações sociais do país (GONZALEZ, 2018).

Desta maneira, Angela Davis (2016) afirma que as mulheres negras só serão verdadeiramente 
emancipadas quando conquistarem uma condição digna de trabalho, pois suas trajetórias foram 
marcadas pelo trabalho doméstico entre outras atividades de baixa remuneração.

Como propõem Patricia Hill Collins e Sirma Bilge (2020), refletir sobre a experiência de vida 
de mulheres negras tem relação com a proposta de ferramenta analítica pautada na intersecciona-
lidade. Esse conceito, muito estudado por pesquisadores das ciências sociais, não é uma definição 
de identidade como por vezes é empregado, mas uma maneira de investigar a realidade social a 
partir da diferença. As autoras explicam que a interseccionalidade descreve um sistema de opressão 
interligado, amparado nas relações de poder entre classe, raça, gênero, etnias, capacidades, entre as 
mais diversas categorias.

Nesse contexto, o conceito de interseccionalidade também nos estimula a repensar o con-
ceito de disparidade de riqueza. A disparidade de riqueza é o reflexo das desigualdades sociais do 
nosso tempo, as quais não são desconectadas das opressões de racismo e machismo que sofrem as 
mulheres negras no terceiro mundo: como ferramenta analítica, o uso da interseccionalidade difi-
culta explicações somente de classe para a desigualdade econômica mundial (COLLINS; BILGE, 
2020). Nessa linha de pensamento, o feminismo negro dialoga nessa encruzilhada de caminhos 
atingidos pelo racismo, capitalismo e cis-heteropatriarcado (AKOTIRENE, 2019).

A organização social baseada no capitalismo, como analisa Boaventura de Sousa Santos 
(2020), também agrava as diferenças mais ainda em situações de precariedade. No Brasil, além dos 
profissionais de saúde, os trabalhadores de empregos considerados precários ou subalternizados 
foram os que mais sofreram com risco de contaminação pela covid-19 ou falência pela crise econô-
mica, como comerciantes, vendedores, feirantes, empregadas domésticas e outros.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021136

Dossiê/Dossier
Nesse sentido, as mulheres que fazem parte do coletivo Pretas Paridas de Amazônia foram 

duramente atingidas pela pandemia, por serem profissionais autônomas e por fazerem parte desse 
contingente de mulheres afetadas pelas desigualdades.

Para Silvio Almeida (2018), quando falamos sobre racismo estrutural, também se insere aí o 
racismo de Estado, ou seja, que se alimenta de estruturas estatais. Nesse sentido, pode-se dizer que 
o racismo é constitutivo dos Estados modernos, que, por meio de uma estrutura institucional de 
poder, opera na classificação de pessoas e na divisão dos indivíduos em classes e grupos. Outras 
instituições também desempenham essa função, como escolas, igrejas e meios de comunicação.

Almeida (2018) recorre a Foucault para entender o que o teórico francês definiu como “tec-
nologias de poder”, nas quais opera a discriminação baseada em uma hierarquia de raças. Para Fou-
cault, o discurso biologizante das raças (ou seja, baseado na crença de que a genética determina a 
superioridade e a inferioridade de indivíduos) denota uma das funções do Estado: o de protetor da 
integridade, da superioridade e da pureza da raça, caracterizando-se como a expressão do discurso 
conservador do pós-século XVIII. Trata-se de uma tecnologia do poder que, diferente da esfera 
da ideologia e do discurso, assume um papel de controlar a vida e a morte dos seres humanos. “O 
racismo é o antirrevolucionário”, defende Foucault. Diante disso,

Os sentidos de vida e da morte ganham um novo status. As mudanças so-
cioeconômicas decorridas a partir do século XIX impõem uma mudança signifi-
cativa na concepção de soberania, que deixa de ser o poder de tirar a vida para ser 
o poder de controlá-la, de mantê-la, de prolongá-la. A soberania torna-se o poder 
da suspensão da morte, de fazer viver e deixar morrer. (ALMEIDA, 2018, p. 91)

Para Foucault (2019, p. 274), poder significa relações de forças e é, em sua essência, repressivo: 
“O poder não se dá, não se troca, nem se retoma, mas se exerce, só existe em ação, como também 
da afirmação que o poder não é principalmente manutenção e reprodução das relações econômicas, 
mas acima de tudo uma relação de força”. Nesse aspecto, o racismo, como uma tecnologia de poder, 
coloca-se como a manutenção de forças repressivas que beneficiam um grupo e massacram outro.

Aníbal Quijano (2005) explica que a colonização latinoamericana construiu o conceito per-
verso de raça sob o peso da inferiorização dos indígenas e da população negra africana. Foi idea-
lizada como projeto de dominação eurocêntrica, que privilegiava pessoas de pele clara e relegava 
todos os “não brancos”. 

Nessa mesma lógica, Ailton Krenak (2019) analisa que os povos brancos europeus se sentiam 
autorizados a colonizar o restante do mundo, com a premissa de que havia uma humanidade escla-
recida, com uma concepção de verdade, que precisava resgatar a humanidade do obscurantismo, 
trazendo-a à civilização.

Logo, a partir da compreensão conceitual de um racismo estrutural que rege a sociedade 
brasileira, somada ao levantamento histórico da exploração colonial em prol da “civilização” aos 
moldes eurocêntricos, o racismo, então, constitui-se como uma crise constante, transformando 
os corpos negros e indígenas em meros objetos descartáveis para manter o sistema capitalista em 
pleno funcionamento.

Assim, Krenak (2019) também afirma que estamos vivendo o desastre do nosso tempo, o que 
algumas pessoas chamam de Antropoceno, mas a grande maioria chama de caos social, desgoverno 



Raissa Nascimento Sousa; Célia Regina Amorim“Eu Sou Porque Elas São”: Resistência e práticas emancipatórias em um coletivo de mulheres negras... 137

geral, perda de qualidade do cotidiano, nas relações, e estaríamos todos juntos nesse mesmo abismo, 
de modo que uma das saídas para adiar o “fim do mundo” seria a volta à nossa ancestralidade, a uma 
identidade que nos liga à natureza e nos distancia das “coisas”.

2. “Eu Sou Porque Elas São”: mulheres negras resistem

Na Amazônia paraense, as mulheres negras sempre tiveram um papel importante nas lutas 
antirracistas e na valorização da cultura afroamazônica e da identidade negra. Existem diversos co-
letivos de mulheres negras que promovem ações para debater questões raciais e seus atravessamen-
tos de gênero, por exemplo: a Rede de Mulheres Negras do Pará, a Rede de Ciberativistas Negras 
do Pará, o Centro de Estudo e Defesa do Negro (Cedenpa) e o Coletivo Sapato Preto (grupo que 
pauta as lutas das mulheres negras e lésbicas).

Apesar do pouco tempo de vida do coletivo Pretas Paridas de Amazônia, as mulheres que par-
ticipam do grupo já têm uma longa história no Movimento de Mulheres Negras no Pará. É o caso da 
artesã Maria Luiza Miranda Nunes, que faz parte do coletivo Mulheres Negras e integra o Pretas Pa-
ridas de Amazônia. Em entrevista realizada no dia 16 de janeiro de 2021, de modo online, ela explicou 
que o grupo se sustenta no diálogo, no trabalho solidário, na ajuda e no aprendizado mútuo.

O relato de Maria Nunes dialoga com a filosofia Ubuntu, que se fundamenta na consciência 
de que só se é plenamente humano quando agimos por meio de outras pessoas, em uma relação 
de interdependência e coletividade. As pertencentes do coletivo se definem como empreendedoras 
negras, pois o trabalho que realizam tem o objetivo da valorização da cultura negra e da Amazônia: 
“Não apenas vendemos, mas trocamos, compartilhamos, doamos. Buscamos nossas potencialida-
des. Somos potências” (NUNES, 2020).

Foto 2: Maria Luiza Miranda Nunes/ Crédito: Joyce Ferreira

Fonte: http://agenciabelem.com.br/Noticia/220855/mulheres-pretas-de-belem-elaboram-politicas-
-publicas-especificas

Nesse sentido, a formação de coletivos de mulheres negras na Amazônia tem o objetivo de 
criar estratégias para a superação de condições de racismo provocadas pelas opressões históricas. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021138

Dossiê/Dossier
As participantes desses coletivos compreendem que unidas, coletivamente, em um movimento so-
lidário, podem agir de forma resistente às crises pelas quais são atingidas. Maria Luiza Nunes (2020) 
explica: “A gente não vende só produtos, nós vamos contra a lógica do capital. A gente ressignifi-
cou essa lógica e transformou em potência criativa. A gente impulsiona as mulheres a sentirem-se 
bem usando adereços da nossa cultura negra”.

Para Zélia Amador de Deus (2019), é importante que se reconheçam as várias formas de 
resistência da população negra afrodescendente e como, mesmo reprimida, essa população conse-
guiu se readaptar ao “novo mundo” sem perder as marcas de sua cultura. Com o processo da di-
áspora, os povos do continente africano deram origem a um momento novo e único de “invenção 
e recriação da memória cultural para preservar os laços mínimos da identidade, de cooperação e 
solidariedade” (DEUS, 2019, p. 23).

Foi nessa abertura e chegada a outros lugares do mundo que os traços africanos marcaram a 
cultura de diversas sociedades. Zélia Amador de Deus (2019) explica que, desde a travessia nos na-
vios negreiros, negros/as já resistiam de várias maneiras, por meio de conflitos, guerras, suicídios, 
assassinatos dos comandantes, entre outras práticas.

No processo da diáspora, os africanos e seus descendentes realizaram sua reconstrução pes-
soal e coletiva, como uma espécie de reelaboração da memória, mesmo com a tentativa de silencia-
mento imposta pelo eurocentrismo: “Não se apagam memórias e não se eliminam culturas senão 
ao preço da destruição física daqueles que são seus portadores” (DEUS, 2019, p. 24).

E essa releitura está presente na cultura popular, no imaginário, na linguagem, nos hábitos 
alimentares e nos mais diversos modos de vida dos afrodescendentes. A cultura aqui é entendida 
como “processo que permite ao ser humano compreender sua experiência no mundo e conferir 
sentido a sua existência” (DEUS, 2019, p. 24). A cultura africana resiste e persiste, representando 
trocas, fusões e recriações na contemporaneidade.

Partilhamos do mesmo entendimento de hooks (2015) sobre a ideia de que a resistência de 
mulheres negras parte da própria experiência da vida cotidiana e não da teoria feminista: “Minha 
crítica persistente foi construída pela minha condição de membro de um grupo oprimido, por 
minha experiência com a exploração e a discriminação sexistas” (HOOKS, 2015, p. 202). Ou seja, 
a resistência de mulheres negras à dominação patriarcal nasce de uma consciência de melhores 
condições de vida, o que significa, também, a emancipação das opressões.

Durante o período mais acentuado da pandemia no ano de 2020, algumas mulheres do cole-
tivo foram infectadas pela covid-19 ou tiveram familiares próximos hospitalizados. Nesses casos, a 
dificuldade foi ainda maior para conseguir meios de subsistência para o seu dia a dia. Essas mulhe-
res do coletivo tiveram apoio de iniciativas como o Festival Exu e o Centro de Estudos e Defesa 
do Negro do Pará (CEDENPA), com a doação de cestas básicas para as integrantes que mais pre-
cisavam de apoio financeiro, entre elas, as mães solo.

Outro exemplo de solidariedade foi uma campanha, divulgada no Instagram, da marca Tinta Pre-
ta, que é um dos empreendimentos do Pretas Paridas. Em 18 de maio de 2020, elas anunciaram que 
cada peça vendida teria 50% do valor destinado à compra de cestas básicas para o coletivo e a outra 
metade para ajudar o próprio ateliê a continuar funcionando durante o período de isolamento social.

Maria Luiza Nunes definiu esse modo de solidariedade entre as mulheres do grupo como 
“balaios”, que tem um sentido de mercar/vender e de resistência, já que faz alusão à Balaiada, luta 



Raissa Nascimento Sousa; Célia Regina Amorim“Eu Sou Porque Elas São”: Resistência e práticas emancipatórias em um coletivo de mulheres negras... 139

armada no Maranhão liderada por negros(as). Além disso, as integrantes do coletivo também par-
ticiparam de feiras ao ar livre para a complementação da renda, com venda de produtos em lugares 
abertos, como o Parque do Utinga e a Praça da República, além das vendas dos produtos nas redes 
sociais e das mobilizações individuais nos bairros onde moram, sempre respeitando as condições 
de proteção sanitária de saúde.

Outro exemplo de mobilização foi a divulgação da rifa solidária, publicada em 1º de novem-
bro de 2021, com o objetivo de contribuir com a compra de celulares para duas integrantes do 
grupo que tiveram os seus aparelhos furtados e danificados. A premiação foram cinco produtos 
doados por integrantes do coletivo. Essa ação mostra que as estratégias de solidariedade e auxílio 
mútuo são constantes e não apenas na situação específica da crise pandêmica que as atingiu.

Foto 3: Print da campanha de arrecadação de cestas básicas

Fonte: https://www.instagram.com/pretasparidasdeamazonia/?hl=pt-br

Foto 4: Print da campanha de rifa solidária para a compra de celulares

Fonte: https://www.instagram.com/pretasparidasdeamazonia/?hl=pt-br



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021140

Dossiê/Dossier
Em “Pedagogia do Oprimido” (2011), Paulo Freire afirma que é da conduta dos oprimidos, 

isto é, somente dos “condenados da terra”, que poderá vir a verdadeira libertação de uma sociedade 
opressora. Para isso, os oprimidos precisam descobrir os “hospedeiros” da opressão dentro de si, 
ou seja, tomar consciência da dominação na qual estão inseridos e pela qual são constituídos em sua 
subjetividade. Freire (2011) denominou a permanência nesse ciclo de opressão de “prescrição”, de 
modo que o indivíduo que está sendo oprimido se reconhece nas pautas de quem oprime, ficando 
preso a esse ciclo de opressão:

Toda a prescrição é a imposição de uma consciência a outra. Daí o senti-
do alienador das prescrições que transformam a consciência recebedora no que 
vimos chamando de “hospedeira” Da consciência opressora. Por isso, o compor-
tamento dos oprimidos é um comportamento prescrito. Faz-se na base de pautas 
estranhas a eles – as pautas dos opressores. (FREIRE, 2011, p. 46).

Fazendo um paralelo com a teoria da psicanalista Neusa Santos Sousa, em “Tornar-se Ne-
gro” (1983), o que defendemos aqui é que negros e negras não podem ser responsabilizados pela 
condição de sujeição a que estão relegados em uma sociedade econômica, política e subjetivamente 
dominada pelo “branco”. Como explica a autora, “o negro tomou o branco como modelo de iden-
tificação, como única possibilidade de ‘tornar-se’ gente” (SOUSA, 1983, p. 18). Foi a partir dessa 
ótica que as pessoas negras foram sujeitadas a tomar o ideal da brancura como modelo de identifi-
cação para conseguirem possibilidades de sobrevivência.

Em uma sociedade racista, muitas vezes as pessoas negras se autorrejeitam porque foram 
usurpadas de sua alteridade e “ensinadas” a seguirem o padrão branco e hegemônico para serem 
aceitas na sociedade. Na sua alienação, querem a todo custo parecer com o opressor. De tanto que 
ouviram que são inferiores, apresentam um comportamento de autodesvalia: 

Saber-se negra é viver a experiência de ter sido massacrada em sua 
identidade, confundida em suas perspectivas, submetida a exigências compe-
lidas em expectativas alienadas. Mas é também, e sobretudo, a experiência de 
comprometer-se a resgatar sua história e recriar-se em suas potencialidades. 
(SOUSA, 1983, p. 13)

Freire (2011) discute sobre processos de humanização e desumanização, e propõe metodolo-
gias sociais para uma educação como “prática da liberdade”. Para o autor, a desumanização não é 
uma vocação histórica dos homens e das mulheres, ou seja, não é um destino dado, mas resultado 
de uma “ordem” injusta que gera a violência dos opressores. Já a humanização seria um destino 
comum, que tem a ver com práticas de liberdade e solidariedade.

Desse modo, o racismo significa justamente o contrário dessa lógica e se constitui da vio-
lência em todas as suas esferas. Freire (2011, p. 41) entende que a violência dos opressores os faz 
desumanizados e os torna o “ser menos”. Em suas palavras, “o ser menos leva os oprimidos, cedo 
ou tarde, a lutar contra quem os fez menos”; os oprimidos, nesse caso, devem seguir pelos cami-
nhos da superação da opressão.

Partindo dessa ideia de Freire (2011) e Neuza Santos Sousa (1983), a partir do momento em 
que as mulheres negras se unem em “coletivo”, de maneira a superar as condições de opressão 



Raissa Nascimento Sousa; Célia Regina Amorim“Eu Sou Porque Elas São”: Resistência e práticas emancipatórias em um coletivo de mulheres negras... 141

em que vivem, elas tornam-se conscientes de sua própria história e encontram possibilidades de 
reconstrução de sua ancestralidade.

Sob a ótica freireana, a libertação da opressão é uma ruptura com a dominação que atinge 
todos os indivíduos: “A libertação, por isto, é um parto. E um parto doloroso. O homem que nas-
ce desse parto é um homem novo, que só é viável na e pela superação da contradição opressores 
oprimidos, que é a libertação de todos” (FREIRE, 2011, p. 48).

O nome dado ao coletivo Pretas Paridas também remete à ideia de “parto”. Podemos enten-
der que a intencionalidade é a de “dar à luz um novo tempo”, em que a negritude seja potência. 
Assim como o ato de parir um(a) filho(a) é condicionado às mulheres, esse novo tempo também 
será possível por conta das lutas das mulheres pretas, das populações indígenas e dos demais gru-
pos oprimidos.

Mulheres Pretas Paridas de Amazônia também demarca esse território invisibilizado e vio-
lentado no Norte do país. Segundo Maria Luiza Nunes, a Amazônia não é o pulmão do mundo, é 
o útero do mundo, pois gera saberes e gera vida, assim como as mulheres pretas: “Somos mulheres 
pretas que fomos paridas nessa terra” (NUNES, 2020).

Na lógica da prática da libertação, de Freire, a liberdade só é possível em comunhão, junto 
com o(a) outro(a). Para ele, ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho. Os homens (e 
mulheres) se libertam em comunhão. De modo que a luta deve vir dos oprimidos, humanizados, e 
fora da coisificação proporcionada pelo capitalismo. Homens e mulheres8 devem lutar como seres 
humanos, não como coisas.

O lugar da emancipação, na perspectiva de hooks (2017), também é um espaço para o que é 
culturalmente diverso e que abarque todas as dimensões das diferenças. Não significa olhar para a 
realidade das mulheres negras como um “recorte”, mas colocar essas experiências na centralidade de 
toda uma discussão social. Como aponta Angela Davis (2020), as mulheres negras estão na base da pi-
râmide dos privilégios, quando elas superam esse lugar de opressão, toda a estrutura social se modifi-
ca: “Quando uma mulher negra se movimenta, toda a estrutura da sociedade se movimenta com ela”9.

O caminho nessa busca para a emancipação é a solidariedade, é estar com “outro” na luta 
para a transformação da realidade objetiva, um exemplo de “ser para o outro” (FREIRE, 2011). 
Nessa perspectiva, exemplos de práticas de solidariedade que destacamos foram as ações desenvol-
vidas pelas Pretas Paridas de Amazônia.

Por fim, ressaltamos um aspecto importante no texto de Paulo Freire (2011), que é a neces-
sidade da práxis, da ação na luta contra a opressão. Todos nós só podemos transformar o mundo a 
partir de um processo dialético de ação e mundo, mundo e ação, na busca de práticas e possibilida-
des de novos cenários que contemplem as necessidades dos “esfarrapados do mundo”.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O Pretas Paridas de Amazônia é um coletivo independente de mulheres negras autônomas 
que não apenas busca a divulgação dos seus trabalhos, mas também a elaboração coletiva de solida-
riedade e o auxílio mútuo. Em um momento em que a crise recai novamente em seus ombros, elas 
8 Fazemos aqui a inclusão da palavra “mulheres”, pois a universalização do termo “homens” referente à humanidade 
invisibiliza o debate das opressões de gênero.
9 Disponível em: <https://brasil.elpais.com/brasil/2017/07/27/politica/1501114503_610956.html&gt;.>
Acesso: 11 nov. 2020.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021142

Dossiê/Dossier
têm umas às outras para auxiliar. Essa prática é uma estratégia antirracista de quem convive com as 
mesmas dores e opressões provocadas pelo racismo estrutural, como discutimos a partir da teoria 
de Silvio Almeida (2018).

No contexto da Amazônia paraense, o coletivo das Pretas Paridas de Amazônia, fundado 
por mulheres negras autônomas que vendem produtos e prestam serviços relacionados ao empo-
deramento negro, nos dá exemplo de solidariedade, autonomia e resistência. Tal compreensão foi 
possível a partir do relato de Maria Luiza Nunes (2020), das investigações das redes sociais do gru-
po e do referencial teórico de que lançamos mão, especialmente dos conceitos de bell hooks (2015; 
2017), Zélia Amador de Deus (2019) e Paulo Freire (2011), a partir de uma compreensão analítica 
interseccional (COLLINS; BILGE, 2020). 

Consideramos que esse tipo de organização revela práticas emancipatórias pautadas em ide-
ais de coletividade e solidariedade, como modo de superação das opressões que atingem as mulhe-
res pretas. Assim, o imperativo das mulheres negras na Amazônia, diante das desigualdades sociais, 
raciais, territoriais e de gênero, é a resistência. 

Travar uma discussão sobre práticas emancipatórias em um grupo de mulheres no norte do 
país nos abre possibilidades teóricas e metodológicas de pesquisas, em um momento marcante da 
nossa história, quando em 2021 se comemorou o centenário de Paulo Freire, e também, em 15 de 
dezembro do mesmo ano, recebemos a triste notícia do falecimento de bell hooks, autora funda-
mental no ativismo e nos estudos teóricos do feminismo negro, que tanto nos ensinou a transgredir 
e lutar contra qualquer forma de opressão.

Nossa intenção também foi colocar em jogo o debate introdutório sobre colonialidade e 
negritude na Amazônia, em vias de pensar posturas decoloniais. No mais, o coletivo Pretas Paridas 
indica essa postura de prática e de urgência da decolonialidade frente às desigualdades históricas.

REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é Racismo Estrutural. Belo Horizonte: Letramento, 2018.

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Polén, 2019. 

CAVALCANTE, Kellison Lima. Fundamentos da Filosofia Ubuntu: Afroperspectivas e o humanis-
mo africano. Revista Semiárido De Visu, Petrolina, v. 8, n. 2, p. 184-192, 2020. 

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2020.

DAVIS, Angela. Palestra concedida na Universidade Federal da Bahia. Entrevista de 2016. Disponível 
em:    <https://brasil.elpais.com/brasil/2017/07/27/politica/1501114503_610956.html>. Acesso 
em: 11 nov. 2020.

_______, Angela. Mulheres, Raça e Classe. Tradução Heci Regina Candiani.São Paulo: Boitempo, 2016.

DEUS, Zélia Amador de. Ananse tecendo teias na diáspora: uma narrativa de resistência e luta das herdeiras e dos 
herdeiros de Ananse. Belém: Secult/PA, 2019.

DULCI, Tereza Maria; MALHEIROS, Mariana Rocha. Um giro decolonial à metodologia científica: apontamen-
tos epistemológicos para metodologias desde e para a América Latina. Espirales, Edição Especial. Janeiro 2021.



Raissa Nascimento Sousa; Célia Regina Amorim“Eu Sou Porque Elas São”: Resistência e práticas emancipatórias em um coletivo de mulheres negras... 143

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 9. ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2019.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011.

GONZALEZ, Lélia. Lélia Gonzalez: Primavera para as rosas negras. Diáspora Africana: Editora Filhos 
da África, 2018. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: Educação como prática da liberdade. Tradução: Marcelo Brandão 
Cipolla. 2 ed. São Paulo: Editora WFM Martins Fontes, 2017. 

_______, bell. Mulheres Negras: Moldando a teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência Política. nº 16. 
Brasilia, 2015. P. 193-200. Disponível em <http://dx.doi.org/10.1590/0103-335220151608>.

__________. E eu não sou uma mulher? Mulheres negras e feministas. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 
2020.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Do Sonho e da Terra. A humanidade que pensamos 
ser. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Paris: Éditions La Découverte, 2018.

NUNES, Maria Luiza. Entrevista concedida a Raissa Lennon Nascimento Sousa para fins de pesqui-
sa. Modo remoto (Whatsapp), 16 jan. 2020.

PRETAS PARIDAS DE AMAZÔNIA. Produção de Altafonte Network S.L. Belém, 2019. Disponí-
vel em: <https://www.youtube.com/watch?v=3TJjKPKkqLQ>. Acesso em: 20 fev. 2020.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e américa latina. In: Edgardo Lander 
(org). Colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos 
Aires: CLACSO, 2005. p. 107 à 126.

SANTOS, Boaventura de Sousa. A cruel pedagogia do vírus. Coimbra: Almedina, 2020.

SOUSA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão social. Rio 
de Janeiro: Graal, 1983.





Dossiê/Dossier

Adiele Nataly Alves Lopes − Psicóloga Especialista em Saúde da Mulher e da Criança e em Fundamentos da 
Psicanálise. Castanhal, Pará, Brasil. ORCID: https: //orcid.org/0000-0002-4057-5269. E-mail: adielelopes.psi@

gmail.com
Dyandra Jamylle Rosário da Silva − Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Linguagens e Saberes na 
Amazônia pela Universidade Federal do Pará. Bragança, Pará, Brasil. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-7457-
1418. E-mail: jamylle.ufpa@gmail.com

Do Quariterê ao América: protagonismo de mulheres pretas na luta por direitos 
fundamentais 

De Quariterê a América: el protagonismo de las mujeres negras en la lucha por los derechos fundamentales

From Quariterê to América: black women's protagonism in the struggle for fundamental rights

Adiele Nataly Alves Lopes
Dyandra Jamylle Rosário da Silva

Resumo: O presente estudo é resultado de uma experiência do trabalho da equipe psicossocial do Projeto 
Mangues da Amazônia. Objetivou-se realizar um espaço de diálogos com as mulheres do Quilombo do Amé-
rica, localizado no município de Bragança, Pará, que possibilitasse as discussões sobre questões étnico-raciais 
e equidade de gênero, através da metodologia de roda de conversa. Os resultados obtidos a partir dos diálogos 
foram: violência e violações nas condições de trabalho, a notoriedade do racismo, assim como as múltiplas 
faces desse fenômeno. São notórias as heranças do imaginário escravocrata ainda no Brasil. E, na Amazônia 
bragantina, não seria diferente. As mulheres do Quilombo do América exercem funções de lideranças no âm-
bito da comunidade, e, ao mesmo tempo, lutam cotidianamente contra o racismo e sexismo estrutural.

Palavras Chave: Racismo. Amazônia. Quilombo-do-América.

Resumen: El presente estudio es el resultado de una experiencia de trabajo del equipo psicosocial del Proyec-
to Manglares de la Amazonia. El objetivo fue crear un espacio de diálogo con las mujeres del Quilombo do 
América, ubicado en el municipio de Bragança, Pará, que permitiera discutir las cuestiones étnico-raciales y de 
equidad de género, a través de la metodología de un círculo de conversación. Los resultados obtenidos de los 
diálogos fueron: la violencia y las violaciones en las condiciones de trabajo, la notoriedad del racismo, así como 
las múltiples caras de este fenómeno. La herencia del imaginario esclavista sigue siendo notoria en Brasil. Y en 
la Amazonia bragantina no sería diferente. Las mujeres del Quilombo do América ejercen funciones de lidera-
zgo dentro de la comunidad y, al mismo tiempo, luchan diariamente contra el racismo y el sexismo estructural.

Palabras Claves: Racismo. Amazonía. Quilombo-do-America.

Abstract: The present study is the result of  an experience of  the work of  the psychosocial team of  the 
Mangroves of  the Amazon Project. The objective was to create a space for dialogue with the women of  the 
Quilombo do América, located in the municipality of  Bragança, Pará, which would allow discussions about 
ethno-racial issues and gender equity, through the methodology of  a conversation circle. The results obtained 
from the dialogues were: violence and violations in working conditions, the notoriety of  racism, as well as the 
multiple faces of  this phenomenon. The legacy of  the slavery imaginary is still notorious in Brazil. And in the 
bragantine Amazon it would be no different. The women of  the Quilombo do América exercise leadership 
roles within the community, and at the same time fight daily against racism and structural sexism.

Key-words: Racism. Amazon. Quilombo-do-America.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021146

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

O presente estudo é resultado de uma experiência do trabalho da equipe psicossocial do Pro-
jeto Mangues da Amazônia1, realizado pelo Instituto Peabiru, Associação Sarambuí e Laboratório 
de Ecologia de Manguezal (LAMA-UFPA), patrocinado pela Petrobras, por meio do programa 
Petrobras Socioambiental.

Objetivou-se realizar um espaço de diálogos com as mulheres do Quilombo do América, 
localizado no município de Bragança, Pará, que possibilitasse as discussões sobre questões étni-
co-raciais, equidade de gênero, baseados especificamente nos Objetivos de Desenvolvimento Sus-
tentável (ODS) para a Saúde e Bem-Estar, Igualdade de Gênero, Redução das Desigualdades, Paz, 
Justiça e instituições eficazes, bem como em assuntos relacionados aos Direitos Humanos, desafios 
enfrentados pela população local.

A estratégia de roda de conversa foi escolhida por gerar oportunidade de valorização do conhe-
cimento tradicional na prática, norteando diversas atividades e discutindo os resultados alcançados. 
Essa interação foi relevante para as participantes, pois ofereceu um espaço para exposição de angús-
tias, satisfações e até propostas que antes não teriam oportunidade de serem ouvidas. Assim como 
possibilidades de orientações, conhecimentos e outras trocas para os diferentes grupos sociais.

Previamente, foi realizado um diálogo com a presidenta da Associação Remanescente Qui-
lombola do América (ARQUIA), para um levantamento das demandas que poderiam ser aborda-
das por meio do projeto, e, a partir desse encontro, delimitou-se a temática da roda de conversa 
com algumas mulheres da comunidade, partindo de suas narrativas, desejos, angústias e vivências 
sobre o ser mulher preta.

A roda de conversa, denominada “Nem te Conto: diálogos com a comunidade”2, foi rea-
lizada no mês de julho de 2021 e, devido ao contexto de pandemia da Covid-19, teve o número 
reduzido de participantes para atender aos protocolos de saúde, como distanciamento social, uso 
de máscara e higiene das mãos. 

Na ocasião, achou-se oportuno demarcar o Dia Internacional da Mulher Negra Latino-Ame-
ricana e Caribenha e o Dia Nacional de Tereza de Benguela, o qual é lembrado em 25 de Julho. A 
nível internacional, esse dia foi criado em 1992, quando ocorreu o 1º Encontro de Mulheres Negras 
da América Latina e do Caribe, em Santo Domingo, na República Dominicana, momento em que 
foi questionado a universalização do movimento feminista branco eurocentrado que não levava em 
consideração as questões de raça e classe das mulheres negras.

No Brasil, a partir da criação da lei Nº 12.987 de 02 de Junho de 2014, essa data é dedicada 
em homenagem à luta de Tereza de Benguela contra o sistema escravista. Tereza viveu na década de 
XVIII, no Vale do Guaporé, em Mato Grosso, onde ficou conhecida como “Rainha Tereza” ao lide-
rar, com sua força política, o Quilombo do Quariterê, após a morte de seu companheiro (José Piolho).

O Quilombo abrigava mais de 100 pessoas, entre negros e indígenas, e foi liderado por Tere-
za por meio de um parlamento e um sistema de defesa criado por ela. A causa da morte de Tereza 

1 O Mangues da Amazônia é um projeto socioambiental com foco na recuperação e conservação de manguezais em 
Reservas Extrativistas Marinhas do Estado do Pará, mais especificamente nos municípios de Augusto Corrêa, Bragança 
e Tracuateua.
2 A atividade intitulada “Nem te conto: diálogos com a comunidade” é organizada pela equipe psicossocial do projeto 
Mangues da Amazônia, são espaços de diálogo, para fins deste trabalho, se configurou uma roda de conversa com a 
comunidade. 



Adiele Nataly Lopes; Dyandra Jamylle da Silva  Do Quariterê ao América: protagonismo de mulheres pretas na luta por direitos fundamentais 147

é desconhecida. Alguns dizem que ela se suicidou após ser capturada por bandeirantes, outros, que 
ela foi assassinada. O Quilombo resistiu à escravidão por duas décadas e foi destruído pelas forças 
de Luís Pinto de Sousa Coutinho, por volta de 1795.

Portanto, o dia 25 de julho não é uma comemoração, como as datas festivas, mas sim um 
momento importante para relembrar décadas de lutas e resistência frente ao racismo, ao sexismo e 
todas as formas de opressões e explorações de corpos femininos negros que perduram até os dias 
de hoje. É o movimento de recordar o passado e, a partir dele, pensar no futuro.

“A memória tem a função de preservar uma história, de projetar o futuro e dá a possibilidade 
de conexão entre o indivíduo e o lugar.” (NASCIMENTO, 2020). Logo, falar sobre o dia da mu-
lher negra, requer lembrar quem foi Tereza e compreender que as mulheres pretas nos dias de hoje 
podem ser frutos de sua ancestralidade.

“Se formos olhar as histórias de quilombos e aquilombamentos pelo país, boa parte deles 
têm lideranças femininas, como é o caso do Quilombo de Magé, que tem força representativa femi-
nina. Todas as lutas do passado têm forças femininas, que são silenciadas por falas masculinas, ou 
como a presença do homem que representa a força e tirando a força de outras mulheres” explica 
Aline Nascimento para a revista CLAUDIA (2020). Aline é historiadora e Mestra em Relações ét-
nico-raciais, do Instituto Identidades do Brasil.

Nessa perspectiva, apresenta-se por meio desse artigo a representatividade das mulheres do 
Quilombo do América, as quais exercem funções de lideranças no âmbito da comunidade, mas que 
também lutam cotidianamente contra o racismo, sexismo e tantas outras opressões sobre as suas 
vivências, tal como foi com Tereza de Benguela.

1. As Discursividades das Mulheres Negras no Quilombo do América: 

“a gente não quer mais os restos, a gente só quer o que é nosso de 
direito”

Roseti Araújo, 42 anos, marisqueira, Agente Comunitária de Saúde e 
Presidenta da Associação Remanescente Quilombola do América

Ao longo dos mais de 300 anos de escravidão na história do Brasil, houveram inúmeras 
formas de resistência e enfrentamento ao regime escravista, como as revoltas, fugas individuais e 
coletivas, recusa ao trabalho escravo, assim como a criação de quilombos “[...] essas comunidades 
foram aparecendo em várias localidades brasileiras [...] Ao constituir o quilombo a população negra 
passa a dar outro sentido ao território, transformando a terra, produzindo e cultivando no trabalho 
agrícola” (SANTIAGO; SMITH JÙNIOR, 2019, p. 265).

O povo negro é parte fundamental na história da Amazônia. Remonta a 1750, com a che-
gada de escravos vindos de Vila Bela da Santíssima Trindade (MT), em decorrência do ouro e 
da construção do “Forte Príncipe da Beira”. Outras migrações negras, principalmente do Pará, 
Maranhão e Ceará, chegaram à região a partir de 1870, para extração da borracha, minérios e 
metais preciosos no “Ciclo do Ouro” e “Ciclo da Borracha”. Entre 1907 e 1912, trabalhadores 
advindos do Caribe (os barbadianos) contribuíram com a construção da Estrada de Ferro Ma-
deira-Mamoré (LAUDENIR, 2018).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021148

Dossiê/Dossier
O Quilombo do América, localizado na Rodovia PA-458, que liga Bragança-Ajuruteua, Km 

07 do Ramal do Tamatateua, é formado há mais de 200 anos, mas só foi reconhecido como Qui-
lombo, pela Fundação Cultural Palmares, em 2 de fevereiro de 2015, após um processo de au-
torreconhecimento da identidade, levantamento histórico sobre a valorização dos conhecimentos 
tradicionais e da cultura africana no cotidiano da comunidade, conforme nos conta Roseti Araújo, 
Presidenta da ARQUIA (Associação Remanescente Quilombola do América).

A Associação Remanescente Quilombo do América (ARQUIA) foi fundada em 2015, mas 
regularizada somente em 2017 como Associação Privada; conta atualmente com 12 mulheres asso-
ciadas, as quais desenvolvem diversos projetos artísticos e culturais voltados ao protagonismo negro 
das mulheres quilombolas, no intuito de valorizar a história e memória da ancestralidade africana e o 
fortalecimento da identidade do povo negro na sociedade bragantina. É uma associação com notória 
liderança de mulheres, com muitas histórias de lutas e resistência no município de Bragança-PA.

No momento da roda de conversa, utilizamos como pergunta disparadora o seguinte ques-
tionamento: “como é ser mulher preta e quilombola nos dias de hoje?”, além da apresentação pes-
soal de nome, idade e ocupação. 

Os principais assuntos surgidos na roda foram listados como subcapítulos a seguir, que, 
apesar de serem todos atravessados pelo racismo e machismo estrutural, se fez necessária a divisão 
para fins de organização e escrita.

1.1.  Violência e Condições de Trabalho

A violência contra a mulher é um fenômeno multideterminado que se expressa de diversas 
formas no cotidiano: psicológica, simbólica, verbal, física, sexual e patrimonial, que são ainda mais 
acentuadas quando utilizamos os marcadores de gênero e raça. Foi na Convenção conhecida como 
a Convenção de Belém do Pará que foi definida a violência contra a mulher como “... qualquer ação ou 
conduta baseada no gênero, que cause morte, dano físico, sexual ou psicológico à mulher, tanto no 
âmbito público como no privado” (BANDEIRA, 2009).

Vale ressaltar que, para Rita Segato (2003), essa violência é dirigida contra a mulher não ao 
acaso, mas sim no intuito de causar uma ruptura com a condição de humanidade enquanto pessoa, 
atingindo sua integridade plena, causando dor, sofrimento e medo. Se baseia, necessariamente, em 
relações de poder hierarquizadas, pois se trata, ao mesmo tempo, de uma violência proveniente de 
relações sociais de gênero produzidas historicamente, uma vez que a produção da masculinidade 
obedece a imperativos distintos daqueles que imperam sobre a feminilidade.

De acordo com o estudo Atlas da violência 2020, no período de 2008 a 2018, o Brasil teve um 
aumento de 4,2% nos assassinatos de mulheres. Entre as mulheres negras, esse aumento foi de 
12,4%, enquanto que, no mesmo período, houve uma queda de 11,7% nas taxas de homicídio de 
mulheres não negras (IPEA, 2020).

Para Lourdes Bandeira (2009, a habitualidade destes crimes remete, dentre as principais cau-
sas, aos crimes de poder. Além de uma combinação de fatores, explica a maioria dos homicídios, 
cultura da honra, da masculinidade (LACERDA, 2007), aliada ainda à banalização e a incorporação 
do uso indiscriminado da violência para a resolução de conflitos cotidianos em nossa sociedade, 
seja com adultos, adolescentes ou crianças, somado aos contextos de hierarquias que estruturam as 
relações subjetivas e afetivo sociais.



Adiele Nataly Lopes; Dyandra Jamylle da Silva  Do Quariterê ao América: protagonismo de mulheres pretas na luta por direitos fundamentais 149

No Brasil, a mulher negra, ainda hoje, encontra-se numa situação de maior vulnerabilida-
de quando analisamos os indicadores das taxas de homicídio, inclusão no mercado de trabalho, 
desemprego, condições de trabalho e diferença salarial. Quando se trata desse público, a taxa de 
desemprego é 50% se comparada a outros grupos.

De acordo com matéria publicada em site do G1 em março de 2021:

Mais da metade das pessoas que procuravam emprego no 4º trimestre de 
2020 eram do sexo feminino e 60% se declarava de cor preta ou parda. Entre 
a população que estava empregada, as mulheres recebiam 22,3% menos que os 
homens.[..] Dados do IBGE mostraram que mais da metade dos 13,9 milhões de 
brasileiros sem trabalho eram mulheres, seis em cada dez (60,0%) se autodecla-
ravam pretos ou pardos; quatro em cada dez (40,6%) tinham até o ensino médio 
incompleto ou equivalente.

Essa é uma realidade na vida das mulheres do Quilombo do América:

[...] tem pessoas aqui que tem curso superior, sendo servente, não é des-
merecendo, mas vamos valorizar né!? o preto da comunidade, aí vem os de fora, 
nem tem formação, se sentam no ‘bem-bom’ porque é branco. A gente sabe 
que oportunidade pra nós não tem, a gente já tendo essa formação não 
tem, imagina a gente não tendo [...] é isso que eu falo ‘pras’ meninas: tá difícil? 
Tá! mas um dia a gente consegue [...] a Marielle não morreu, não tem um monte 
de Marielle por aí? Nós não somos uma Marielle?? (Roseti Araújo)

Sobre essa situação de negação de empregabilidade, Angela Davis faz um recorte histórico 
em sua obra originalmente publicada em 1981:

Depois de um quarto de século de “liberdade”, um grande número de 
mulheres negras ainda trabalhava no campo. Aquelas que conseguiram ir para 
a casa-grande encontraram a porta trancada para novas oportunidades – a me-
nos que preferissem, por exemplo, lavar roupas em casa para diversas famílias 
brancas em vez de realizar serviços domésticos variados para uma única família 
branca. Apenas um número infinitesimal de mulheres negras conseguiu escapar 
do campo, da cozinha ou da lavanderia. As poucas que encontraram emprego 
na indústria realizavam os trabalhos mais sujos e com os menores salários[...] em 
1890, para as mulheres negras, devia parecer que a liberdade estava em um futuro 
ainda mais remoto do que no fim da Guerra Civil (DAVIS, 1981)

Esse cenário de desigualdade se evidencia mais ainda no acesso aos cursos de nível superior, 
na precarização das escolas públicas, na diferença salarial, quando uma mulher negra com nível 
superior é inferior ao de uma mulher branca com a mesma formação (IPEA, 2020).

Frederick Douglass (1882), que foi um menino escravo nos EUA, publicou em sua obra que 
“o conhecimento torna uma criança inadequada para a escravidão”, e, como era percebido não só 
pelos senhores, “se você der a mão a um preto, ele vai pegar o braço. O estudo vai estragar até o 
melhor preto do mundo.”



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021150

Dossiê/Dossier
É possível visualizar a dificuldade de acesso à educação de qualidade à população negra ain-

da nos dias atuais; as pessoas moradoras da comunidade do América precisam ainda reivindicar 
direitos básicos, como os que perpassam por questões fundamentais como a educação, no que 
se exemplifica por um currículo educacional que paute uma educação quilombola, uma escola de 
qualidade, haja vista que a comunidade conta somente com o ambiente físico de um cômodo com 
poucas cadeiras, que é inadequada para o Ensino de Jovens e Adultos (EJA), denunciando o desca-
so e desinteresse pela emancipação dos jovens e adultos dessa localidade.

Com frequência, os poderes mistificadores do racismo emanam de sua 
lógica irracional e confusa. De acordo com a ideologia dominante, a população 
negra era supostamente incapaz de progressos intelectuais. Afinal, essas pessoas 
haviam sido propriedade, naturalmente inferiores quando comparadas ao epíto-
me branco da humanidade. Mas, se fossem realmente inferiores em termos bio-
lógicos, as pessoas negras nunca teriam manifestado desejo nem capacidade de 
adquirir conhecimento. Portanto, não teria sido necessário proibi-las de aprender. 
Na realidade, é claro, a população negra sempre demonstrou uma impaciência 
feroz no que se refere à aquisição de educação (DAVIS, 1981).

Roseti Araújo relata que já recebeu muitas críticas devido à sua luta em prol da garantia dos 
direitos da comunidade, mas afirma que, assim como Marielle Franco, ela também não se nega à 
luta. Marielle Franco foi uma mulher negra, vereadora do Rio de Janeiro, que foi assassinada em 
2018, ano em que 68% das mulheres assassinadas no Brasil foram negras (IPEA, 2020).

1.2.  Racismo: a crença da existência de uma superioridade de uma “raça” sobre as demais 

Existe a ideia de uma suposta inferioridade da pessoa preta e a falsa crença na supremacia 
de um grupo sobre outro, que foram sustentadas pela ciência desde o século XIX, com o obje-
tivo real de justificar a escravização do povo negro que foi sequestrado do continente africano 
(AMMA, 2008). 

A psicanalista Neusa Santos e sua obra “Tornar-se negro”, de 1983, diz que “a sociedade 
escravista, ao transformar o africano em escravo, definiu o negro como raça, demarcou seu lugar, 
a maneira de tratar e ser tratado [...] e posição social inferior.”.

Segundo Sueli Carneiro (2003), para as mulheres negras, em particular, se faz agente di-
visor na luta das mulheres pelos privilégios que se instituem para as mulheres brancas. A gravi-
dade destes pontos para as populações consideradas descartáveis, como a população preta, e o 
interesse emergente dos entes internacionais para conter o crescimento desses povos, levou o 
movimento de mulheres negras a desenvolver uma perspectiva internacionalista de luta.

É interessante pensar que somente em 1993, na Conferência de Direitos Humanos de Viena, 
é que foi assumido que os direitos da mulher são direitos humanos.

Porém se a Declaração de Viena avança na compreensão da universalidade 
dos direitos humanos das mulheres, para nós mulheres não brancas era funda-
mental uma referência explícita à violação dos direitos da mulher baseada na 
discriminação racial (CARNEIRO, 2003).



Adiele Nataly Lopes; Dyandra Jamylle da Silva  Do Quariterê ao América: protagonismo de mulheres pretas na luta por direitos fundamentais 151

Como mulher preta, dentro dessa comunidade, nós encontra muita bar-
reira, aqui dentro não, mas se a gente sai atrás do nosso direito, a gente encontra 
muita barreira, primeiro nós somos preta, barraqueira, que não tem o que fazer, 
que fica brigando à toa, se fosse cumprido a lei pra nós tava tranquilo, a gente não 
quer mais do que tá na lei, o que é nosso de direito, o que ainda é negado pros 
nossos avós, pros nossos bisavós, o que foram negados, quantas pretas morreram 
pra se conquistar uma lei? (Roseti Araújo, presidente da ARQUIA)

Eu já sofri muito preconceito [...] no Bacuriteua se nós embarcava no ôni-
bus ele não queria parar pra nós porque nós era preta, se nós embarcava no ôni-
bus os branco sentava e nós não se sentava porque nós era preto (Maria Augusta, 
62 anos, parteira, marisqueira, lavradora, atualmente lidera três times de futebol 
na comunidade, um adulto e dois infantis)

Às vezes a gente nem precisa falar, só o olhar [...] tem vários tipos de racis-
mo; a mulher negra, ela sofre racismo pelo cabelo, quando vai ao médico, quando 
vai a escola, tudo, em todo lugar, as vezes o simples olhar, quando eles te olham 
dos pés à cabeça. A primeira coisa que eles olham é o pé, eles não olham pra cara 
do preto, eles olham pro pé, se tá rachado, encardido... vai tá de sandália, a unha 
tá suja, se trabalha na roça… (Roseti Araújo, presidente da ARQUIA

Eles falam que a gente é pecador, eu só faço é responder que a gente é 
preta com orgulho [...] [...] um tempo eu não saia, principalmente não ia na igreja, 
porque a gente chega eles olham logo pra gente, eles não olham pro rosto, eles 
olham pros pés, pra perna se é bonito, se é feio [...] (Francinalva Silva, 32 anos, 
integrante da ARQUIA)

Se tinha 50 pessoas dentro da unidade e só tem uma preta... então culpa-
ram ela por ter roubado o celular. Então, é muito difícil, até tu provar que tu não 
fez, tu já tem apanhado, muita chibatada, porque pra nós preto a vida não é fácil.” 
(Roseti Araújo, presidente da ARQUIA)

As mulheres do quilombo do América vivem em constante luta para provar a sua dignidade, 
o seu merecimento de direitos. A associação ARQUIA movimenta o debate étnico-racial e tantos 
outros no município de Bragança enquanto identifica suas próprias dores no caminho. São ques-
tões mínimas e concernentes a direitos humanos que não são contemplados quando se trata de 
mulheres pretas.

1.3 Coisificação da mulher preta

Enquanto as mulheres brancas estavam lutando para ter direito ao voto, mulheres negras 
queriam ser, primeiramente, reconhecidas como seres humanos. Sobre isso, Sueli Carneiro nos 
alerta, com maestria:

Quando falamos do mito da fragilidade feminina, que justificou historica-
mente a proteção paternalista dos homens sobre as mulheres, de que mulheres 
estamos falando? Nós, mulheres negras, fazemos parte de um contingente de 
mulheres, provavelmente majoritário, que nunca reconheceram em si mesmas 
esse mito, porque nunca fomos tratadas como frágeis. Fazemos parte de um 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021152

Dossiê/Dossier
contingente de mulheres que trabalharam durante séculos como escravas nas 
lavouras ou nas ruas, como vendedoras, quituteiras, prostitutas... Mulheres que 
não entenderam nada quando as feministas disseram que as mulheres deveriam 
ganhar as ruas e trabalhar! Fazemos parte de um contingente de mulheres com 
identidade de objeto. Ontem, a serviço de frágeis sinhazinhas e de senhores de 
engenho tarados. São suficientemente conhecidas as condições históricas nas 
Américas que construíram a relação de coisificação dos negros em geral e das 
mulheres negras em particular (CARNEIRO, 2003).

As mulheres pretas ainda são hiperssexualizadas desde o período colonial, um retrato da coisifi-
cação que é imposta ao povo preto, tornando-as objeto sexual constantemente, propaga-se a ideia no 
imaginário social de que são naturalmente sensuais; dessa forma, essa sexualização acaba retirando delas 
uma humanidade, a possibilidade de receber afeto, a própria dignidade. Tal ideia muitas vezes justifica o 
fato de que mulheres pretas são as maiores vítimas de violência sexual no Brasil (RIBEIRO,2019).

Antes do fim do século XIX, mulheres negras pioneiras do movimento as-
sociativo orquestraram um dos primeiros protestos públicos organizados contra 
o abuso sexual. Sua tradição de oitenta anos na luta organizada contra o estupro 
reflete como as mulheres negras têm sofrido, de modo amplo e exagerado, a ame-
aça de violência sexual. Uma das características históricas marcantes do racismo 
sempre foi a concepção de que os homens brancos – especialmente aqueles com 
poder econômico – possuiriam um direito incontestável de acesso ao corpo das 
mulheres negras. A escravidão se sustentava tanto na rotina do abuso sexual quanto 
no tronco e no açoite. Impulsos sexuais excessivos, existentes ou não entre os ho-
mens brancos como indivíduos, não tinham nenhuma relação com essa verdadeira 
institucionalização do estupro. A coerção sexual, em vez disso, era uma dimensão 
essencial das relações sociais entre o senhor e a escrava. (DAVIS, 1981).

Uma outra herança da escravidão, a objetificação da mulher preta, acarreta sérias estatísti-
cas. Um estudo realizado pela Rede de Observatórios da Segurança divulgou, em 2020, dados do 
relatório ‘A cor da violência: Uma análise dos homicídios e violência sexual na última década’. A 
pesquisa analisou dados do Sistema Único de Saúde (SUS), do período de dez anos. Nos resultados, 
foi visto que, em 2017, as mulheres negras sofreram 73% dos casos de violência sexual registrados 
no Brasil, enquanto que mulheres brancas foram vítimas em 12,8%. De 2009 a 2017, o número de 
mulheres pretas vítimas de estupro aumentou quase dez vezes (REDE DE OBSERVATÓRIOS 
DA SEGURANÇA, 2020).

Um estudo da Fiocruz revelou outras disparidades raciais no que tange à violência obstétrica. 
Segundo a pesquisa, mulheres negras possuem maior risco de ter um pré-natal inadequado, reali-
zando menos consultas do que o indicado pelo Ministério da Saúde; têm maior peregrinação entre 
maternidades, buscando mais de um hospital no momento de internação para o parto; e frequente-
mente estão sozinhas, com ausência de acompanhante durante o parto, existe a chance de a mulher 
negra não receber anestesia, e é 50% maior durante uma episiotomia.

Desse grupo de mulheres que receberam o corte no períneo, em 10,7% das mulheres pretas, 
não foi aplicada a anestesia local para a realização do procedimento, enquanto no grupo das mulhe-
res brancas a taxa de não recebimento de anestesia foi de 8% (PINA; RIBEIRO, 2020).



Adiele Nataly Lopes; Dyandra Jamylle da Silva  Do Quariterê ao América: protagonismo de mulheres pretas na luta por direitos fundamentais 153

“Mulheres pretas têm quadris mais largos e, por isso, são parideiras por excelência”, “negras 
são fortes e mais resistentes à dor”, retrata ter ouvido Maria do Carmo Leal. Percepções falsas 
como essas, sem base científica, foram ouvidas em salas de maternidades brasileiras e chamaram 
atenção da pesquisadora Maria do Carmo Leal, da Fundação Oswaldo Cruz (Fiocruz).

Para a pesquisadora, essas disparidades durante o pré-natal e o parto expressam o racismo estru-
tural. “Isso é uma questão de racismo, achar que são um ser humano diferente, que não sentem dor”, 
reflete Maria do Carmo. “Não é um problema só do setor de saúde. O racismo é uma questão muito 
forte na sociedade brasileira, há um maltrato generalizado a essas populações” (PINA; RIBEIRO, 2020).

Além da solidão da mulher negra, que não é vista como companheira para relacionamento a 
longo prazo e estável. O entendimento dessa reificação se reflete em diversas situações cotidianas, 
algumas sutis, e outras alarmantes. 

Observar que a objetificação da mulher negra, não se fez e se faz presente 
apenas em relação ao seu corpo, como também em relação as suas dores os le-
vam a primeira ideia de poder sobre a subjetividade. A sociedade ao mesmo pas-
so que inflige a mulher preta, as piores experiências subjetivas de existência seja 
ela social, econômica, educacional, infere e culpabiliza a mesma em seu processo 
de adoecer, infligindo através da representação do papel da mulher preta que 
“não sofre”, ou que é forte pelo seu “não” sofrimento, pelo não reconhecimento 
e até mesmo pela negação da dor. Consequentemente esta identificação com a 
qual desumaniza, fragiliza e pode causar uma insegurança muito grande lidar com 
os próprios sentimentos pelo simples fato de não lhe ser permitido vivenciá-los 
em sua totalidade, sofrimento é uma manifestação legítima humana e a partir do 
momento em que não se respeita este direito está se desumanizando o sujeito a 
níveis de coisificação. (DIAS, 2020)

A presidente da ARQUIA nos relata um pouco do que viveu em seu próprio grupo social: 
“Essa melanina nossa, isso aqui influencia muito [...]” (Roseti Araújo). Certa vez um amigo de Ro-
seti pediu a ela uma criança do quilombo para adotar, então foi questionado se ele achava que as 
pessoas do quilombo estavam dando os filhos.

Por que só do quilombo? Tu acha que lá as mulheres parem e não tem 
amor? Eles acham que porque eu sou preta eu posso parir e eles podem tirar o 
meu filho que eu não vou sentir nada, que não tenho coração [...] (Roseti Araújo)

Em determinada época festiva no município de Bragança, foram doadas, para as crianças 
que estavam no campo de futebol brincando, comida estragada. Logo mais em seguida, as crianças 
começaram a passar muito mal devido à intoxicação alimentar, infecção intestinal. Todos os hospi-
tais da cidade ficaram congestionados e as ambulâncias e carros dos bombeiros não contemplaram 
a demanda. E, segundo os relatos das mulheres da ARQUIA, não houve investigação alguma ou 
qualquer punição aos responsáveis.

Aí eles dizem que o quilombo é isso, é aquilo, mas o que eles querem com 
a  gente, eles querem matar a gente... (Roseti Araújo, presidente da ARQUIA)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021154

Dossiê/Dossier
Como herança da escravatura, há a reificação e animalização da pessoa negra. Nos tempos de 

mercantilização de pessoas negras, estas eram sequestradas e vendidas como animais e coisas, que 
eram apalpadas, reviradas, e testadas acerca de sua resistência e traços físicos, como dentes, boca, 
pele, braços, pernas etc. 

“O período escravagista foi marcado pela forma animalizada e coisificada como o africano 
era tratado, uma estratégia que resultou na construção de uma imagem desumanizada do negro, 
e na desconstrução de sua identidade” (AMMA, 2008). Eram pessoas vistas ali sem humanidade.

O imaginário carrega até os dias atuais essa ideia. Na fala de Roseti, ainda vê-se que pessoas 
pretas são comparadas com macacos; não raro, acontece em todo lugar:

Uma vez teve uma festa aqui e tocaram o carimbó, aqui a gente gosta 
muito de carimbó, o dj disse assim: ‘entrou as macacada’, naquele carimbó do 
macaco, por que que ele falou isso?!, porque ele tava dentro do quilombo.

Há de se acrescentar aqui o dito racismo religioso, onde as religiões de matriz africana, como 
o candomblé e a umbanda, são vistos sob uma ótica pejorativa, tida como algo negativo e, para 
religiões cristãs, como pagão e pecador.

O preconceito gira em torno de que toda e qualquer atividade fora do cristianismo ficou no 
imaginário social apagado, e, quando existe, é edificado como algo macabro e ruim. As demais reli-
giões ainda não são amplamente discutidas e ensinadas nas escolas de maneira adequada, ainda hoje 
se tem muito medo de ser praticante de religiões de matriz africanas, haja vista o cenário lamentável 
de violência no País.

Em matéria publicada em um site jornalístico, só no primeiro semestre de 2019, houve um 
aumento de 56% no número de denúncias de intolerância religiosa em comparação ao mesmo 
período do ano anterior. A maioria dos casos contra praticantes de crenças como a Umbanda e 
o Candomblé (SOUZA, 2020). Verificamos essa situação no Quilombo do América: a senhora 
Maria Augusta inscreveu o time de futebol do quilombo para jogar em um campeonato de bairro 
na cidade de Bragança, no qual saiu vitorioso, mas a vitória foi questionada por outros competido-
res, afirmando que o time do quilombo havia vencido somente porque a dona Augusta era “preta 
feiticeira”. Dona Augusta disse: “eu ia processar ele, mas recebeu o pedido de um colega que não 
fosse adiante”.

É isso que vai acontecendo. A gente vai deixando, vai deixando e isso vai 
se tornando pior. Vem pede desculpa, uma desculpa só, diz que foi sem querer. 
Quantas vezes a gente vai ficar sofrendo porque foi sem querer. Tudo é sem 
querer, tudo é brincadeira [...] eu falo assim, gente, a gente tá achando que isso é 
normal, mas isso não é normal, a gente tem que parar com isso, isso não é nor-
mal, nós não vamos mais aceitar isso! (Roseti)

A história dessas mulheres pretas amazônidas reflete muita resistência, luta, mas também 
muito cansaço e desamparo, perpassando por um racismo institucional que se mantém há muitos 
anos. Com esse relato, queremos fomentar o debate e chamar para a reflexão do lugar que essas 
mulheres estão ocupando e pelo que ainda estão passando, ao passo de que vemos constantemente 
as falácias de que “não existe racismo no Brasil”, percebemos o quanto as mulheres seguem ainda 



Adiele Nataly Lopes; Dyandra Jamylle da Silva  Do Quariterê ao América: protagonismo de mulheres pretas na luta por direitos fundamentais 155

estereotipadas e numa tentativa incessante de serem silenciadas e deslegitimadas quando reivindi-
cam seus direitos e os da sua comunidade.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

São notórias as heranças do imaginário escravocrata no Brasil. E na Amazônia bragantina 
não seria diferente, o racismo velado, o explícito, o institucional, religioso, aquele que atinge prin-
cipalmente as mulheres pretas, ainda se faz presente. Ainda faz vítimas todos os dias. Percebemos, 
com a escuta dessas mulheres, que, mesmo no território quilombola, existe uma certa dificuldade 
de autodeclarar a sua negritude, de (re)afirmar sua identidade. O sofrimento gerado com o racismo 
é tão intenso que há uma pedagogia emocional de reprimir e constituir sua identidade em algo es-
perado externamente, constituir-se moldado em exigências eurocentradas, em exigências que não 
contemplam suas próprias necessidades e realidade. Posto isto, além de todos estes marcadores de 
vulnerabilidade que tem a população preta, podemos demarcar aqui, também, o de saúde men-
tal, que perpassa a subjetividade dessas mulheres e acaba constituindo essas famílias, as crianças, 
adolescentes, gerando um ciclo, pois “os sentimentos de inferioridade e de não pertencimento à 
categoria de humanos – nefastos efeitos do racismo – são responsáveis pelos acometimentos à 
saúde psíquica da população negra” (AMMA, 2008). É neste ciclo que é necessário atuar, rompê-lo. 
A luta das mulheres deve se converter em uma pauta que contemple a luta de classes, que busque 
combater o racismo, dessa forma, o capitalismo, sexismo, em um processo de equidade de direitos.

REFERÊNCIAS

AMMA, Os Efeitos Psicossociais do Racismo. In: Psique e Negritude. Instituto Amma Psique e Ne-
gritude – AMMA. Imprensa Oficial do Estado de São Paulo. São Paulo. 2008

AMMA. Os efeitos psicossociais do racismo. Imprensa Oficial. São Paulo, 2008. Lourdes Bandeira. 
Três décadas de resistência feminista contra o sexismo e a violência feminina no Brasil: 1976 a 2006. 
Sociedade e Estado, Brasília, v. 24, n. 2, p. 401-438, maio/ago. 2009

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a partir de 
uma perspectiva de gênero. In: ASHOKA EMPREENDIMENTOS SOCIAIS; TAKANO CIDA-
DANIA (Org.). Racismos contemporâneos. Rio de Janeiro:Takano Editora. 2003.

DAVIS, ANGELA. Mulheres, Raça e Classe. Boitempo, 1982



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021156

Dossiê/Dossier
DIAS, K. C. A Saúde Mental e a Mulher Negra, in: Portal Geledés, 2020. Disponível em: <https://
www.geledes.org.br/a-saude-mental-e-a-mulher-negra/?noamp=available&gclid=CjwKCAjwmeiI-
BhA6EiwA-uaeFcpY134Md53NHkTgesYCt01QXCntZyuhLEQ2AzEYaFDmbO7RaSLz2BoCHi-
cQAvD_BwE>, acesso em 25 de julho de 2021.

IPEA.	 Atlas da Violência – 2020. Disponível em: <https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/downlo-
ad/24/atlas-da-violencia-2020>. Acesso em 23 de julho de 2021.

LAUDENIR, A. “(Re)conhecendo a Amazônia Negra” traz olhar sobre desenvolvimento da negritude, 2018. 
Disponível em: <https://www.geledes.org.br/reconhecendo-amazonia-negra-traz-olhar-sobre-de-
senvolvimento-da-negritude/>, acesso em 10 de agosto de 2021.

LACERDA, Ângela. Pernambuco é o Estado onde mais morrem mulheres no País. O Estado de São 
Paulo, Caderno Cidades, 16 mar. 2007 Disponível em: <http://www.estadao.com.br/ultimas/cidades/
noticias/2007/mar/16/193.htm>.

NASCIMENTO, A. O dia 25 de julho é uma data de memória e luta, 2020. Disponível em: <https://clau-
dia.abril.com.br/cultura/25-de-julho-dia-da-mulher-negra-latino-americana-e-caribenha/>, acesso 
em 14 de agosto de 2021.

PINA, R.; RIBEIRO, R. Racismo na saúde: nas maternidades do Brasil, a dor também tem cor. Revista 
Carta Capital, 2018. Disponível em <https://www.cartacapital.com.br/sociedade/racismo-na-saude-
-nas-maternidades-do-brasil-a-dor-tambem-tem-cor/>, acesso em 16 de agosto de 2021.

RIBEIRO, D. Pequeno Manual Antirracista. 1ª ed. São Paulo. Companhia das Letras, 2019.

ROS, Rede de Observatório de Segurança. A cor da violência na Bahia - Uma análise dos homicídios e violência 
sexual na última década, s/d. 

SANTIAGO, K. L.; SMITH JÚNIOR, F. P. Quilombo do América e a Migração Negra. In: Revista 
EDUCAmazônia -Educação Sociedade e Meio Ambiente, Humaitá. Ano 12, Vol XXII, Número 1, Jan-Jun, 
2019, p.255-273. Disponível em: <https://periodicos.ufam.edu.br/index.php/educamazonia/arti-
cle/view/5774/4494>, acesso em 23 julho de 2021

SOUZA, M. D. Denúncias de intolerância religiosa aumentaram 56% no Brasil em 2019, 2020. Disponível 
<https://www.brasildefato.com.br/2020/01/21/denuncias-de-intolerancia-religiosa-aumentaram-
-56-no-brasil-em-2019>, acesso em 15 de agosto de 2021.

SILVEIRA, Daniel; FONTANA Guilherme. Mulher, preta, baixa escolaridade: o retrato do desem-
prego no Brasil. Por, G1 — Rio de Janeiro e São Paulo 11/03/2021. Disponível em: <https://g1.glo-
bo.com/economia/noticia/2021/03/11/mulher-preta-baixa-escolaridade-o-retrato-do-desempre-
go-no-brasil.ghtml>

SEGATO, Rita Laura. Las estructuras elementales de la violencia: ensayos sobre género entre la antropología, el 
psicoanálisis y los derechos humanos. Buenos Aires: Universidad Nacional de Quilmes, 2003



		
D

Seção 

Mulheres Negras nas Artes: 
literatura, poesia e dança





Dossiê/Dossier

Paula Fernanda Pinheiro Souza − Doutoranda em Estudos de Literatura no Programa de Pós-Graduação 
em Estudos de Literatura da Universidade Federal de São Carlos – PPGLit/UFSCar. Mestra em Educação 
no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade do Estado do Pará – PPGED/UEPa. E-mail: 
pinheiropaula178@gmail.com

Minervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, de Sylvia 
Helena Tocantins
Minervina: representación de una mujer negra marajoara en Las Ruinas de Suruanã, por Sylvia Helena Tocantins

Minervina: representation of  a marajoara black woman in As Ruínas de Suruanã, by Sylvia Helena Tocantins

Paula Fernanda Pinheiro Souza

Resumo: O texto tem como objetivo analisar as vivências femininas da personagem Minervina, mulher negra 
marajoara, do romance As Ruínas de Suruanã: Romance Marajoara (1987), da escritora paraense Sylvia Helena To-
cantins. Para discorrer sobre mulheres racializadas, serão utilizadas as contribuições teóricas de intelectuais como: 
Oyèrónké Oyěwùmí (2021), Lélia Gonzalez (2020), Maria Lugones (2020) e outras. Desse modo, será dado desta-
que a Minervina, mulher negra vista apenas como uma “mulata” pelos homens que detinham poder na sociedade 
marajoara das grandes fazendas. Os coronéis, por meio do poder que possuíam, subalternizavam todas as mulhe-
res, brancas e racializadas; sendo que a mulher racializada, indígena e negra, era duplamente oprimida. Nesse con-
texto social, Minervina se destaca em vários aspectos, como sua singularidade, resistência e saberes afro-indígenas.

Palavras Chave: Mulher negra. Marajoara. Colonialismo. Sylvia Helena Tocantins. As ruínas de Suruanã.

Resumen: El texto pretende analizar las experiencias femeninas del personaje Minervina, una mujer negra de la 
novela As Ruínas de Suruanã: Romance Marajoara (1987), de la escritora paraense Sylvia Helena Tocantins. Para ha-
blar de las mujeres racializadas las aportaciones teóricas sobre el género de intelectuales como: Oyèrónké Oyěwù-
mí (2021), Lélia González (2020), María Lugones (2020) y otros. De este modo, se destacará a Minervina, mujer 
negra vista sólo como una "mulata" por los hombres que ostentaban el poder en la sociedad marajina de las gran-
des fincas. Los coroneles, a través del poder que poseían, subordinaban a todas las mujeres, blancas y racializadas; 
y la mujer racializada, indígena y negra, era doblemente oprimida. En este contexto social, Minervina destaca en 
varios aspectos, como su singularidad, resistencia y conocimiento afroindígena.

Palabras Claves: Mujer negra. Marajoara. Colonialismo. Sylvia Helena Tocantins. Las ruinas de Suruanã.

Abstract: This present paper aims to analyze the female experiences of  the character Minervina, a Marajoara 
black woman, from the novel As Ruínas de Suruanã: Romance Marajoara (The Ruins of  Suruanã: A Marajoara No-
vel, 1987), by the writer Sylvia Helena Tocantins, from Pará. Theoretical contributions from intellectuals such 
as Oyèrónké Oyěwùmí (2021), Lélia Gonzalez (2020), Maria Lugones (2020), and others were used to discuss 
racialized women. Thus, it highlights Minervina, as she is a black woman seen only as a “mulatto” by the men 
who held power in the Marajoara society of  the large plantation complexes. The colonels, through their power, 
subordinated all women, white and racialized. Racialized women (indigenous and black), however, suffered from 
it twice as much. In this social context, Minervina stands out in several aspects, such as her resistance, uniqueness, 
and Afro-indigenous knowledge.

Key-words: Black Woman. Marajoara. Colonialism. Sylvia Helena Tocantins. As ruínas de Suruanã.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021160

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

1. Colonização, Colonialismo e Mulheres Racializadas

As feministas negras introduziram no debate feminista que, para as mulheres negras, o sexis-
mo vem junto com o racismo e a desigualdade social; isso porque, anteriormente, os estudos femi-
nistas – iniciado por mulheres brancas de classes privilegiadas – não se atentavam para questões in-
terseccionais. Assim, “o feminismo negro dialoga concomitantemente entre/com as encruzilhadas, 
digo, avenidas identitárias do racismo, cisheteropatriarcado e capitalismo” (AKOTIRENE, 2019, 
p. 23). Nesse sentido, Ribeiro (2019) explica que “pensar o feminismo negro é justamente romper 
com a cisão criada numa sociedade desigual, logo é pensar projetos, novos marcos civilizatórios 
para que pensemos em um novo modelo de sociedade” (RIBEIRO, 2020, p.14). Em relação a 
mulher negra brasileira, por exemplo, Gonzalez (2020) explica que elas possuem uma carga maior 
de inferiorização na sociedade e, por isso, constituem o setor mais oprimido e explorado do país, 
isso porque “a dimensão racial nos impõe uma inferiorização ainda maior, já que sofremos, como 
as outras mulheres, os efeitos da desigualdade sexual. Na verdade, ocupamos o polo oposto ao da 
dominação, representado pela figura do homem branco e burguês” (GONZALEZ, 2020, p. 109).

Essa e outras concepções teóricas de Gonzalez situam-se dentro de uma perspectiva política, 
cuja visão epistemológica é decolonial, ou seja, um feminismo criado e reivindicado por intelectuais 
de países que sofreram processos de colonização, e que trazem para o debate feminista a questão 
geopolítica e as formas como colonialismo prevalece sobre tais países oprimindo as mulheres ra-
cializadas. Tudo isso faz-se necessário porque, como apontam muitos estudiosos pós-coloniais e 
decoloniais, a colonização acabou, no entanto, como consequência, a colonialidade permanece 
ocasionando enormes desigualdades e várias formas de violência. Para Castro:

A “colonialidade” ultrapassa o colonialismo, pois não representa apenas 
uma época e um modo de relacionamento de dominação entre países europeus 
e países não europeus, mas também configura uma forma de dominação cultu-
ral que perdura até os dias atuais. Até hoje nas ex-colônias ibéricas da América 
Latina há uma prevalência dos valores ocidentais europeus em detrimento das 
culturas indígenas ou de matriz africana. O predomínio dos valores e signos da 
cultura europeia tem sua origem no próprio processo de colonização (CASTRO, 
2020, p. 144).

Nesse mesmo sentido, Lugones (2020) enfatiza a necessidade da descolonização das mentes 
para que se tenha um feminismo a partir das realidades de mulheres racializadas e, portanto, compro-
metido com as mesmas. Isso porque, de maneira mitológica, “a Europa, centro capitalista mundial 
que colonizou o resto do mundo, passou a figurar como preexistente ao padrão capitalista mundial de 
poder e, assim, estaria no ponto mais avançado da temporalidade contínua, unidirecional e linear das 
espécies” (LUGONES, 2020, p. 58). Lugones vai para além de Quijano, teórico que teorizou sobre 
colonialidade do poder1. A intelectual repensa a colonialidade de maneira ampliada, ao compreender 
que a categoria gênero para ele está pautada em uma perspectiva moderna colonial:

1 “A colonialidade do poder implica relações sociais de exploração/dominação/conflito em torno da disputa pelo 
controle e domínio do trabalho e seus produtos, da natureza e seus recursos de produção, pelo controle do sexo e seus 
produtos, da reprodução da espécie, da subjetividade e seus produtos, materiais e intersubjetivos, inclusive o conheci-
mento e a autoridade, e seus instrumentos de coerção” (CURIEL, 2020, p. 127). 



Paula Fernanda Pinheiro SouzaMinervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, de Sylvia... 161

O olhar de Quijano pressupõe uma compreensão patriarcal e heterosse-
xual das disputas pelo controle do sexo, seus recursos e produtos. Ele aceita o 
entendimento capitalista, eurocêntrico e global sobre o gênero. Seu quadro de 
análise – capitalista, eurocêntrico e global – mantém velado o entendimento de 
que as mulheres colonizadas, não brancas, foram subordinadas e destituídas de 
poder. Conseguimos perceber como é opressor o caráter heterossexual e patriar-
cal das relações sociais quando desmistificamos as pressuposições de tal quadro 
analítico. (LUGONES, 2020 p. 56)

De tal forma, o feminismo decolonial busca, portanto, enfatizar que raça, classe, gênero, he-
teronormatividade etc., “são constitutivos da episteme moderna colonial; elas não são simples eixos 
de diferenças, são diferenciações produzidas pelas opressões, de maneira imbricada, que produzem 
o sistema colonial moderno” (CURIEL, 2020, p. 133).

Assim como movimentos feministas de base marxista, que pensam de maneira intersec-
cional gênero, raça e classe, o feminismo com o olhar político decolonial se opõe ao feminismo 
de cunho liberal. Este último, por sua vez, reduz os problemas vividos por mulheres diferen-
tes e com identidades plurais apenas ao fator gênero; assim, universaliza as mulheres em uma 
só categoria, como se todas nós, mulheres brancas, negras, classe média, pobres, indígenas, 
quilombolas e ribeirinhas, vivêssemos os mesmos problemas e uma única teoria homogênea 
pudesse nos representar. Esse feminismo é constantemente disseminado pela lógica capitalista 
eurocêntrica, porque serve aos seus interesses, haja vista que é um “projeto global que univer-
saliza uma interpretação sobre a sociedade e a condição das mulheres – mulheres como sujeito 
também universal – se revela em seu compromisso com a colonialidade e a modernidade” 
(MIÑOSO, 2020, p. 113).

A colonização, então, buscou e busca até hoje, por meio do colonialismo, universalizar as 
mulheres, ou seja, colocá-las em uma mesma “caixa” e assumir uma voz única para todas nós, 
com o real objetivo de silenciar as diversidades, anseios, saberes e lutas daquelas que não se en-
caixam no padrão branco, burguês e heteronormativo propagado como modelo ideal desde o 
imperialismo europeu. Oyěwùmí (2020) lembra que o gênero é uma construção sociocultural, 
portanto, sozinho não pode ser um modelo explicativo para se compreender a subordinação 
e a opressão de todas as mulheres do mundo. Assim, a intelectual explica que várias culturas 
africanas são prova de que não tem como se pautar em universalismos para tratar de mulheres 
africanas. Em seu estudo sobre a sociedade iorubá, uma das culturas mais significativas do con-
tinente africano, localizados no sudoeste da Nigéria, Oyěwùmí revela que “as categorias sociais 
africanas são fluídas, extremamente situacionais e não são determinadas por tipos corporais” 
(OYĚWÙMÍ, 2020, p. 94-95).

Nesse sentido, a autora comenta que as interpretações e análises “sobre a África devem 
começar na África. Elas precisam refletir e se basear em contextos culturais e locais específi-
cos, e não em ideias e conceitos importados, normalmente coloniais” (OYĚWÙMÍ, 2020, p. 
95). Por isso, falar em um feminismo universal – branco, burguês, colonial, heteronormativo, 
etc – que vai libertar todas as mulheres é desconsiderar mulheres, culturas, saberes e epistemo-
logias diversas, ou seja, é compactuar com as opressões produzidas e perpetuadas pelo colo-
nialismo. Diante disso, a autora enfatiza que o conceito de gênero é uma imposição ocidental; 
sendo assim, a mulher afro-indígena ribeirinha amazônida também não pode ser incluída em 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021162

Dossiê/Dossier
uma leitura universal de mulher, já que, culturalmente, tais mulheres possuem vivências muito 
específicas. 

Desse modo, compreendendo que mulheres brancas e negras possuem problemas de 
gêneros específicos, e que as mulheres negras de países subalternizados pelo eurocentrismo 
possuem também suas próprias especificidades, por conta da colonização e do colonialismo, 
o presente texto tem como objetivo analisar as vivências femininas da personagem Minervina, 
mulher negra marajoara que vive em uma casinha simples à beira de um rio no Marajó dos 
campos2, do romance As Ruínas de Suruanã: Romance Marajoara (1987), da escritora paraense 
Sylvia Helena Tocantins.

Para isso, serão utilizadas as contribuições teóricas sobre gênero de intelectuais racializa-
das pelo colonialismo, como: Oyèrónké Oyěwùmí (2021), Lélia Gonzalez (2020), Maria Lugones 
(2020) e outras. Desse modo, será dado destaque a Minervina, uma jovem vista apenas como uma 
“mulata rebolativa” pelos homens que detinham poder na sociedade marajoara das grandes fazen-
das, ou seja, em um contexto social em que os coronéis, homens brancos e ricos, tinham poder 
legitimado por serem donos de enormes fazendas.

O poder dos coronéis é mostrado por Sylvia Helena desde quando ela os apresenta no ro-
mance, através do nome e sobrenome: Anastácio Vilaça e Alexandrino Azevedo; além disso, são 
mencionadas várias fazendas que eles eram proprietários na região. A protagonista, no entanto, é 
apenas apresentada pelo seu primeiro nome: Minervina; e a localização da sua moradia é descrita 
entre duas grandes fazendas, ou seja, em um lugar pequeno e que se encontra nas bordas das gran-
des terras produtivas dos coronéis, o que marca a sua condição social marginalizada, especialmente 
por aqueles que tinham nome e sobrenome para assumir posições de poder na sociedade marajoara 
da primeira metade do século XX. 

Pacheco (2017) comenta que os escritos de Sylvia Helena figuram vivências marajoaras dos 
primeiros anos do século XX, contexto no qual os povos negros e indígenas eram explorados cons-
tantemente pelos poderosos fazendeiros da região:

para o lado do Marajó dos Campos, o poder das fazendas com a explora-
ção intensa da mão de obra africana contribuiu para a reprodução contínua da 
presença negra e seus modos de vida, aspecto fortemente trabalhando pela lite-
rata. Essa teimosa presença que a historiografia mais clássica fez questão de ne-
gligenciar dos estudos amazônicos (PEREIRA, 1952; SALLES, 1973; VERGU-
LINO-HENRY & FIGUEIREDO, 1990; BEZERRA NETO, 2001; GOMES, 
2005), emerge no modernismo marajoara, costurando com “negros da terra”, 
brancos, nordestinos e outros grupos humanos, uma rede de inextrincáveis rela-
cionamentos afroindígenas. (PACHECO, 2017, p. 4-5)

O romance, então, demonstra como as relações sociais se davam em meio a um contexto que 
não era mais de colonização, mas com enormes resquícios de tal período e, portanto, colonialista, 
no qual os homens brancos e nascidos na capital do estado eram donos de enormes áreas marajoa-
2 De acordo com Pacheco (2009), o Arquipélago do Marajó é o maior arquipélago flúvio-marinho do mundo, tendo 
mais de 50 mil quilômetros quadrados, formado, de acordo com o autor, geograficamente e culturalmente “pelo Mara-
jó dos Campos, na parte oriental, que compreende os municípios de Soure, Salvaterra, Cachoeira do Arari, Chaves, San-
ta Cruz do Arari, Ponta de Pedras e Muaná. Já o Marajó das Florestas, no lado ocidental, abarca os municípios de São 
Sebastião da Boa Vista, Curralinho, Bagre, Breves, Melgaço, Portel, Anajás, Gurupá e Afuá” (PACHECO, 2009, p. 20).



Paula Fernanda Pinheiro SouzaMinervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, de Sylvia... 163

ras, e, assim, perpetuavam um poder abusivo em relação a população local que, mesmo vivendo em 
um período pós-escravidão, convivia com outras formas de dominação de um corpo não-branco, 
isto é, enormes e pesadas cargas de trabalho, péssimas remunerações e vários preconceitos de clas-
se e, especialmente, de raça.

Os coronéis, por meio do poder que possuíam, portanto, subalternizavam todas as mu-
lheres, brancas e racializadas, sendo que estas últimas – indígenas e negras – eram duplamente 
oprimidas e vistas apenas como corpos que podiam ser objetificados e, portanto, explorados 
sexualmente. No romance, Minervina se destaca em vários aspectos, como sua singularidade, 
resistência e seus saberes afro-indígenas, dando evidência, especialmente, ao seu protagonis-
mo e força, apesar de viver em uma sociedade machista, burguesa e racista que a oprime e tenta 
silenciar sua voz.

Para atingir o objetivo ora descrito, o trabalho encontra-se dividido em quatro partes. 
No primeiro tópico, intitulado “Mora num tapiri 3 à beira do rio”: uma mulher dona de si?, enfatizo a 
independência de Minervina e sua singularidade que desperta comentários da sociedade con-
servadora, além de verificar até que ponto ela é uma mulher dona de si. Em seguida, no tópico 
“Mulher que se enfeita tem alguma intenção”: Erotização e animalização da mulher negra, será analisada a 
sexualização de Minervina, sobretudo por ser uma mulher negra que é vista como um objeto 
sexual pelos homens que possuíam poder, e, por isso, é tratada até como um animal. No tópico 
“Sabe rezar quebranto, espinhela caída, mãe do corpo e prepara banhos de cheio”: saberes intergeracionais 
e resistência, analiso os saberes afro-indígenas que Minervina tinha e que lhe davam um certo 
prestígio em sua comunidade. Por fim, há a conclusão do texto, intitulada de “Ficou avariada do 
juízo, nunca mais vortô ao normá”: por que para uma mulher sempre é atribuída a loucura?, na qual pro-
blematizo o destino dado à Minervina no romance, e trago possíveis interpretações para tal. 

2. “Mora num tapiri à beira do rio”: uma mulher dona de si?

Sylvia Helena Tocantins foi romancista, poetisa, cronista, trovadora, compositora e con-
tista4, seus trabalhos literários são pouco conhecidos atualmente, apesar de ela ter ganhado 
vários prêmios literários5 quando lançou seus escritos. Ela escreveu, principalmente, sobre o 
Marajó dos Campos – assim como Dalcídio Jurandir, mas suas obras não alcançaram o mesmo 
prestígio do renomado romancista, apesar da inegável qualidade literária. O pai da escritora 
foi dono de fazendas no arquipélago marajoara; assim, ela passou parte da sua infância convi-

3 “Tapiri – cabana dentro do mato” (TOCANTINS, 1987, p.246). Trata-se de uma palavra de origem indígena, que 
define um lugar provisório para abrigar trabalhadores como seringueiros e lavradores e etc. Em conversas informais 
que tive com algumas mulheres ribeirinhas, elas mencionaram “tapiri” como moradia ribeirinha de madeira coberta de 
palha e sem divisórias internas – algumas explicam-no como se fosse uma morada provisória apenas, mas onde algu-
mas famílias vivem por longos anos antes de poderem construir uma casa minimamente confortável para morarem, 
ou até por toda vida. 
4 A escritora foi Fundadora e Presidente Nacional da Associação de Jornalistas e Escritoras do Brasil – AJEB-Pará 
entre 1989 e 1993; organizou o livro Ajebianas do voo da palavra (1993) da Associação de Jornalistas e Escritoras do 
Brasil – AJEB. 
5 “O romance ‘As ruínas de Suruanã’ foi premiado duas vezes em Concursos Nacionais de Obras Publicada – Goiás e Rio 
de Janeiro – 1992/1993. Recebeu Medalha de Ouro, troféu e diploma, merecendo o primeiro lugar, cujos prêmios me fo-
ram entregues na Academia Brasileira de Letras, sob o patrocínio do Clube Brasileiro de Literatura e Coplaven e conside-
rado um dos seis melhores romances publicados no Brasil nos últimos dez anos 1980/1990” (TOCANTINS, 1998, p. 9). 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021164

Dossiê/Dossier
vendo com a cultura dos cabokos6 marajoaras, que a encantava profundamente. Diante disso, 
Sylvia Helena explica que se debruçou a escrever sobre a realidade do povo marajoara, região 
que, apesar de ter uma paisagem natural belíssima, tem vivências cabokas tristes e marcadas 
pela pobreza. Para ela, o Marajó “é um contraste de riquezas e misérias”:

Junto as cercas das majestosas Fazendas, vê-se casebre de barro com por-
tas de japá, banheiros de palha, igarités rústicas, balouçando dos igarapés, amar-
radas nos cipós de aninga, a beira dos barrancos. Mais além, sobre varais ou 
galhos, trapos estendidos e sobre jiraus, vasilhames de barro cuias e colheres de 
pau. Ali um touro de raça, imponente roliço; aqui um cachorro magrelo e famin-
to, farejando as toiças na esperança de um calango. Tudo na mesma esmeraldina, 
sem horizontes. (TOCANTINS, 1987, p. 14)

Foi com base nessa realidade caracterizada por diferenças marcantes que a escritora escreveu 
a obra “As ruínas de Suruanã: romance marajoara”. O livro tem sua dedicatória para “todas as pes-
soas que têm sede de justiça e esperam um amanhã mais promissor”. É importante ter em mente 
que Sylvia Helena interpreta as vivências marajoaras a partir do seu lugar de fala privilegiado, mas 
que, desde a infância, presenciou com dor as situações de miséria, preconceito e violências nas lo-
calidades onde ficavam as fazendas de seu pai7, isto é, de um lugar onde viu algumas situações de 
injustiça, contudo, sem compreender na pele tais violências.

Foi por meio disso que a escritora apresenta em seu romance vivências subalternizadas, 
como a da protagonista do romance, Minervina. Uma mulher negra, pobre, que possuía força e 
sabedoria imensa, mas que, infelizmente, não conseguiu escapar das garras de um homem que pos-
suía prestígio social, riqueza e poder para dominar quem desejasse. Apesar de tudo isso, durante 
toda a narrativa é usado o termo pejorativo “Mulata” para se referir à protagonista do romance e, 
em um certo momento, são descritos como “elogios” os desrespeitos dos coronéis ao falarem de 
Minervina: “veja o resultado que deu: um produto excelente, completo, para arrepias os homens: 
Minervina. – Elogiou Azevedo, sincero” (TOCANTINS, 1987, p. 36-37).

Após apresentação do romance8, há o “cartão de visita”, escrito por Sylvia Helena. Nele, a 
romancista explica que se dispôs a escrever o livro como uma homenagem ao Marajó, e o descre-
veu com um “singelo romance, temperado com amor, ciúme, ódios, vingança e crendices da terra”. 
Isso demonstra que o objetivo principal dela foi criar uma história impactante e com representa-
ções daquilo que ela considerava ser regional em terras marajoaras. Assim, a autora não menciona 
que o livro trata das vivências cruéis de uma mulher negra marajoara, contudo, essa figuração é 

6 Uso nesse texto o termo “Caboko”, assim como utiliza Sena (2021); para ele, a retirada do “L” do termo “caboclo” 
marca e reitera a diferença do significado do termo erroneamente utilizado para as populações tradicionais racializadas 
do interior da Amazônia – com exceção dos indígenas aldeados. De acordo com o autor, essa ratificação do “uso nativo 
do termo populações afrodescendentes em territórios amazônicos apontam para uma alteração sociocultural relevante 
na construção do caboko ao longo do século XX que altera a lógica do discurso da mestiçagem produzido pela política 
eugênica das três raças do início do século passado, em que o entendimento de caboclo (branco + indígena) passa a 
caboko (sujeito da condição afro e/ou indígena)” (SENA, 2021, p. 161). 
7 No livro “No tronco da Saponema: vivências interioranas”, Sylvia Helena Tocantins narra contos a partir das suas 
memórias e vivências de menina nas fazendas do pai em Vigia e no Marajó. Assim, ela narra aventuras, lendas, causos, 
fatos da vida dos nativos daqueles interiores, marcadas por violências e misérias. 
8 Escrita por um homem, que em nenhum momento destaca a condição da mulher negra marajoara na obra.



Paula Fernanda Pinheiro SouzaMinervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, de Sylvia... 165

perceptível ao leitor atento às causas raciais e sexistas. Nesse sentido, o livro pode e deve ser lido 
para além de um romance que apresenta a “linguagem simples”, os “costumes rudes” e a “paisa-
gem exuberante” das comunidades marajoaras, como a escritora deixa claro serem seus objetivos. 
Perpetuar tal leitura do romance hoje em dia é compactuar com visões colonialistas de uma região 
subalternizada historicamente.

A partir disso, proponho neste texto uma leitura decolonial da obra, sobretudo, a partir do 
feminismo decolonial. Dessa maneira, a obra passa a ter como relevância não um olhar colonialista 
sobre a região, mas a explicitação da condição feminina subalternizada de uma mulher racializada 
em um contexto ribeirinho amazônico específico.

Todo processo de dominação supõe a inferioridade daquele que é dominado em relação 
àquele que se coloca como dominador. Oyěwùmí (2021) explica que todas as pessoas rotuladas 
como “diferentes” em diversos contextos de dominação cultural, bem como “mulheres, povos 
primitivos, judeus, africanos, pobres” e outros, foram “consideradas como corporalizadas, domina-
das, portanto, pelo instinto e pelo afeto, estando a razão longe delas. Elas são o Outro, e o Outro 
é um corpo” (OYĚWÙMÍ, 2021, p. 29-30). No que tange especificamente ao homem e à mulher, 
ela comenta que, ocidentalmente, foi conferido aos homens o poder de dominar nossos corpos:

Paradoxalmente, no pensamento europeu, apesar do fato de que a socie-
dade era vista como habitada por corpos, apenas as mulheres eram percebidas 
como corporificadas; os homens não tinham corpos – eram mentes caminhantes. 
Duas categorias sociais que emanaram dessa construção foram o “homem da 
razão” (o pensador) e a “mulher do corpo”, elas foram construídas de maneira 
opositiva. (OYĚWÙMÍ, 2021, p. 33-34)

Desse modo, por muito tempo os homens colonizados também tiveram o poder legitimado 
pelo colonialismo europeu para dominar os corpos e mentes das mulheres. De acordo com hooks 
(2019, p. 35), foi o movimento feminista que nos incentivou a “parar de nos ver e de ver nosso 
corpo como propriedade do homem”, isso porque, antes disso, a dominação de nossos corpos era 
normalizada.

O romance “As ruínas de Suruanã” apresenta de maneira explícita a dominação de um corpo 
feminino negro, que resistia em um contexto opressor na primeira metade do século XX. É nessa 
realidade de exploração negra e indígena, portanto, que a escritora construiu a história trágica da 
vida de Minervina; mulher negra, marajoara, pobre, analfabeta e que vive sozinha com seu papagaio 
e seu cachorro em um tapiri construído em cima de um rio, localizado entre duas grandes fazendas 
marajoaras, uma mulher independente, mas que, devido o poder de um grande fazendeiro, chama-
do Coronel Anastácio Vilaça, acaba tendo que se casar com ele, que a via apenas como um corpo 
a ser domado. Esse fazendeiro, após ter casado com Minervina, por ciúmes, manda matar o bebê 
que ela havia tido há pouco tempo, fruto de um romance com um delegado, que também foi morto 
por capangas dele para poder conseguir casar com ela.

A história deles termina com um grande incêndio na fazenda de Vilaça, que acaba com a vida 
dele. Nesse momento, Minervina já estava totalmente tomada pela loucura desde que havia perdido 
seu filho. Com o fim trágico, da fazenda e do coronel, o lugar passa a ser descrito pelos moradores 
dos arredores como assombrado, pelo espírito do bebê morto e de Minervina; desse modo, a tra-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021166

Dossiê/Dossier
gédia se torna uma narrativa perpetuada pelos nativos do local, por meio da oralidade, e é contada 
de geração em geração.

Minervina era uma mulher diferente para aquela sociedade, sobretudo por sua escolha 
à independência. Ela morava sozinha e, para seu sustento, vendia beijus, garrafadas milagro-
sas e lavava roupas de famílias abastadas da região. Além disso, possuía um certo prestígio na 
comunidade por ser uma excelente rezadeira de curas. O fato de Minervina ser uma mulher 
preta, bela, jovem, com muitos pretendentes e, no entanto, ter optado por permanecer sol-
teira era o que gerava mais espanto – e até certa revolta – para maior parte daquela sociedade 
conservadora, na qual o destino de uma mulher devia ser casar para cuidar da casa, dos filhos 
e do marido – e, se fosse pobre e preta, trabalhar em serviços domésticos nas casas daqueles 
que tinham melhores condições financeiras. Ela ser uma mulher transgressora para aquela co-
munidade, portanto, fazia com que os homens a acusassem de ser uma mulher atrevida, pois 
ousava subverter o destino que lhe haviam imposto, como mostra o trecho a seguir: “é Miner-
vina, nunca ouviu falar dela? Mora num tapiri à beira do rio, na divisa da minha fazenda com 
os Canavieiras. É mulher faceira, petulante, rebolativa e usa uma infinidade de bereguendens” 
(TOCANTINS, 1987, p. 35).

Embora Minervina fosse uma mulher independente para aquela época e contexto, infeliz-
mente, o fato dela ser dona de si se tornou algo temporário, pois Vilaça não aceitava isso de uma 
mulher, principalmente de uma negra. Dessa maneira, esse homem rico e poderoso interferiu em 
sua vida e a dominou para que eles casassem. Isso só foi possível porque Minervina estava em um 
momento de fragilidade, pois encontrava-se sozinha e grávida de um homem casado, que foi morto 
por ordens brutais do coronel Vilaça; então, ela se viu perdida e acabou cedendo à “proposta” de 
casamento do coronel, que a ameaçou com inverdades. A chantagem consistiu em dizer para as 
autoridades policiais que Minervina era a mandante do crime que matou o delegado e que a moti-
vação para ela cometer tal delito seria por ciúmes da esposa dele e por ele ter deixado ela grávida, 
como mostra o trecho a seguir:

Minervina estava completamente indecisa. Invocou S. Benedito. O que 
uma mulher não faz por si mesma, faz por um filho. Lembrou da zombaria do 
povo do retiro, Se Vilaça recolhesse, quem duvidaria que a criança não fosse dele? 
Sentia que o futuro ia ser difícil para ela, com um filho sem pai. Um homem 
ciumento como o coronel, por vingança iria a extremos. Minervina estremeceu. 
Quem cuidaria do curumim se ela fosse presa e condenada? Quem poria em dú-
vida a palavra de coronel Vilaça? (TOCANTINS, 1987, p. 119)

Assim, após muito desprezar e resistir ao poder do coronel e à vida confortável que ele 
oferecia para ela – o que nunca lhe interessou –, Minervina foi obrigada a deixar de ser dona 
de si e de seu tapiri, que foi abandonado junto com sua independência, para viver na fazenda 
Suruanã, sob os caprichos de um homem que perpetuava que de “uma mulher casada, o dono 
é o marido” (TOCANTINS, 1987, p. 137). Após se casarem, o marido passou a humilhá-la 
por seus costumes de moça pobre, analfabeta e, sobretudo, por ela não ser obediente às regras 
que ele impunha.



Paula Fernanda Pinheiro SouzaMinervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, de Sylvia... 167

3. “Mulher que se enfeita tem alguma intenção”: erotização e animalização da mulher negra

Por muito tempo, a erotização e o fetichismo da mulher negra foram vistos e perpetuados 
historicamente como algo natural e da vontade dessas mulheres por muitos que tinham o poder 
de contar e legitimar a História. No Brasil, por exemplo, Nascimento (2016, p. 75) explica que o 
mito da “democracia racial”, defendido por muitos intelectuais, como pelo famoso historiador 
Gilberto Freire na década de 1930, “enfatiza a popularidade da mulata como prova de abertura 
das relações raciais no Brasil”, ou seja, a ideia deturpada de que as mulheres negras e os homens 
brancos portugueses se envolveram sexualmente no Brasil colônia sem atos de violência, mas por 
desejos de ambos, e isso gerou uma sociedade miscigenada e sem preconceitos raciais. A respeito 
disso, Gonzalez (2020) discorre sobre como o senhor de escravos no Brasil utilizava a mulher negra 
como objeto sexual:

É por aí que a gente deve entender que esse papo de que a miscigenação é 
a prova da ‘democracia’ racial brasileira não está com nada. Na verdade, o grande 
contingente de brasileiros mestiços resultou de estupro, de violentação, de manipu-
lação sexual escrava. Por isso existem os preconceitos e os mitos relativos à mulher 
negra: de que ela é ‘mulher fácil’, de que é ‘boa de cama’ (mito da mulata) etc. e tal. 
(GONZALEZ, 2020. p. 202)

O fato de a colonização ter sido totalmente cruel e traumatizante para todos os povos cuja 
raça foi julgada inferior pelo colonizador europeu é inegável atualmente. Em relação, especifica-
mente, às mulheres racializadas, é importante ter em mente que a exploração foi duplamente cruel, 
pois, além da exploração do trabalho, elas também foram tratadas como objetos sexuais a serem 
violados. No decorrer do romance, Minervina é constantemente sexualizada por Vilaça, por seus 
compadres coronéis da região e por seus amigos ricos da capital que iam até sua fazenda para gran-
des festas oferecidas por ele.

Os coronéis, obviamente, dominavam todas as mulheres; contudo, seus caprichos sexuais 
estavam sempre ligados a corpos racializados, como mostra o diálogo a seguir, em que os coronéis 
Anastácio Vilaça e Alexandrino Azevedo falam de suas preferências sexuais: 

- Não é galho do compadre? – Quis saber Anastácio, desconfiado.
- Gosto mais de índias, essas coboclinhas regionais – Tornou o outro, 

cinicamente. 
- Pois me admiro, compadre. Não lembro de ter visto em toda a minha 

vida uma mulher mais requebrada, revirante, a tinir penduricalhos. A natureza foi 
mãe com as ancas daquela mulata, nunca tomou reparo? – Insistiu Vilaça empol-
gado. (TOCANTINS, 1987, p. 35)

Diante disso, eles revelam como naturalmente abusavam sexualmente dos corpos de mulhe-
res racializadas. Em relação ao Vilaça, nos é mostrado também que ele abusava de muitas meninas 
ainda na infância, o que era de conhecimento de toda região marajoara das fazendas, mas que, de-
vido ao poder que ele possuía e a falta de poder daquelas mulheres pobres e negras ou indígenas, 
nada acontecia contra seus atos. Em um dos momentos em que Minervina está resistindo ao poder 
de Vilaça, ela o desafia dizendo assim:



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021168

Dossiê/Dossier
- Vosmicê tá pensando que vai fazê cumigu o qui faz cum as utra? Pensa 

qui num conheço a sua fama, curuné? Nunca arrespeitu as cunhatãs, pôs mina 
delas nu mundo, inda crança. Sei di tudo, inté daquele caso de Soure, na sua fa-
zenda di lá. A minina murreu, tinha duze ano. Murreu di partu e vocmicê num 
primitiu qui fusse busca a partera. Murreu a mãe e o fio. Era seu fio, coroné. 
(TOCANTINS, 1987, p. 83)

Nesse momento, toda a crueldade de coronel Vilaça contra as nativas da região marajoara é 
explicitada no romance, através dessa fala que revela pedofilia, estupros e sexualização de meninas e 
mulheres pobres que não tinham como se protegerem dos coronéis e do poder que ele possuía. Em 
relação especificamente à mulher negra, tendo Minervina como representante, os dois fazendeiros 
a erotizam por verem sua beleza com exotismo, pela cor da sua pele negra, seus olhos verdes e as 
suas características corporais:

- É mistura do negro com europeu. O pai tinha olhos claros e a mãe ou 
avó foram escravas. Veja o resultado que deu: um produto excelente, completo, 
para arrepias os homens: Minervina. – Elogiou Azevedo, sincero.

- Quando a vi tive a impressão de duas uvas portuguesas num prato de 
barro amazônico. Uma beleza mesmo e ela sabe disso. Daí ser devoradora e sa-
liente – Frisou Anastácio, com despeito. (TOCANTINS, 1987, p. 37)

Aqueles homens, portanto, usavam de seus poderes dados pela colonização para tratar Mi-
nervina somente como um pedaço de carne a ser consumido e que foi criado com o intuito de 
satisfazer homens como eles. Dessa maneira, eles continuam insinuando coisas a respeito dela de 
forma sexista e racista:

-  Minervina é um tanto estranha, vive sozinha com o papagaio e o cachor-
ro. O louro é desaforado, falador. Ela ainda não se decidiu a ter homem, parece 
até que não gosta do sexo oposto.

- Seria possível, compadre, com todo aquele material armazenado? Não 
dá pra entender. Mulher que se enfeita tem alguma intenção. Quando passou por 
mim confesso que senti uma zonzeira. Era só cravo, alecrim e manjericão. – Vi-
laça voltou a semicerrar os olhos. Novas baforadas de cachimbo e charuto, novas 
risadas. As redes rangiam nas escápulas. (TOCANTINS, 1987, p. 35)

Nesse momento, além de Vilaça sexualizar o corpo de Minervina ao chamá-lo de “aquele 
material armazenado”, Azevedo ainda insinua que talvez ela não sinta desejos por homens. Vilaça, 
contudo, para contrariar a afirmação do seu compadre, usa o fato dela se enfeitar para afirmar a 
heterossexualidade dela e destila mais uma vez todo seu preconceito em relação às mulheres, como 
se a opção de uma mulher por andar arrumada e perfumada tivesse como objetivo agradar e atrair 
olhares masculinos. Por fim, ainda a culpam por chamar atenção deles e insinuam que as ervas que 
ela usava é que faziam com que os homens se atraíssem por ela. Assim, além de erotizarem Miner-
vina, eles a descrevem como uma “feiticeira de homens”: “contam que essa mulata usa semente de 
geriquiti para atrair amores e que o beijo dela queima como fruto de cumarim...” (TOCANTINS, 
1987, p. 35). Acredito que essa característica de Minervina, de andar arrumada e perfumada com 



Paula Fernanda Pinheiro SouzaMinervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, de Sylvia... 169

ervas, tinha relação com a sua herança afro-indígena, seu intuito nunca foi de chamar atenção dos 
homens, mas era a sua forma de reivindicar o seu lugar no mundo através da sua ancestralidade. 

Após isso, Alexandrino diz que “não houve ainda ninguém que pusesse o bridão naquela 
diaba. Minervina é insolente, dona de si e esses cabras são uns frouxos que não vencem a força 
dela. Deve estar se guardando para alguém do seu agrado” (TOCANTINS, 1987, p. 35). O coronel, 
representante legítimo do patriarcado, branco, burguês e colonialista, aproveita o momento para 
enfatizar o poder de sua virilidade para animalizar a jovem:

- Você me conhece, compadre! Eu seria capaz de colocar uma cangalha 
nas ancas daquela bicha e fazê-la me carregar obediente. O que está faltando é 
um tipo de homem mourão, onde amarre a valentia dessa danada e encabreste 
a vontade dela – Frisou Vilaça com arrogância, do alto do seu orgulho e prepo-
tência. 

- Quem ouve falar julga que está se referindo a um animal. Bem sei do 
que o compadre é capaz, do seu arrojo, das suas vitórias e conquistas. Tem muita 
experiência de mulher – Concordou o amigo. 

Minervina é um prato suculento. Compensa o trabalho. Me admiro do 
compadre que nunca foi santo. (TOCANTINS, 1987, p. 36)

Desse modo, Minervina é reduzida a uma criatura irracional de uma maneira cruel, pois 
aquele homem rico, branco, sexista e racista acreditava que podia dominá-la como se domava um 
animal; afinal, para ele, Minervina era apenas de uma mulher negra e, portanto, inferior aos homens 
e às mulheres brancas. Assim, na sua (i)lógica colonizadora, o corpo da jovem marajoara podia ser 
dominado conforme suas “vontades de macho” desejassem.

4. “Sabe rezar quebranto, espinhela caída, mãe do corpo e prepara banhos de cheio”: 
saberes intergeracionais e resistência 

No início da narrativa, antes de ser obrigada a casar com coronel Vilaça, Minervina vivia 
sozinha com dois animais: o cachorro e o papagaio. Vilaça, ao querer saber quem era aquela moça 
que chamou sua atenção, diz ao seu compadre que estava interessado em uma mulher que "vendia 
uns beijus e garrafadas milagrosas no arraial de Sta. Luzia. Trazia nos ombros um belo papagaio e 
sempre junto dela um vira-lata mal encarado, que parecia vigiá-la com um certo ciúme” (TOCAN-
TINS, 1987, p. 34). Os dois animais de estimação são descritos como protetores de Minervina, 
assim como São Benedito, seu santo de devoção, a quem a moça sempre recorria para solicitar pro-
teção. O interessante, e que revela muito sobre os saberes de Minervina, são os nomes escolhidos 
pela autora para o papagaio e para o cachorro: o primeiro se chama Xangô e o segundo, Curumim; 
ou seja, os nomes dos animais marcam as características africanas e indígenas presentes em Miner-
vina, em seus saberes e, principalmente, em sua proteção espiritual.

Todas as proteções de Minervina, portanto, estavam ligadas à sua ancestralidade, que resistia 
especialmente por meio das suas práticas de cura, como é possível verificar no trecho a seguir, em 
que, para proteger sua relação com o delegado, ela fazia uso de várias crenças religiosas: “e fazia 
banhos milagrosos para Felizardo, para ela. Rezava, pedia proteção de S. Benedito, a sua devoção” 
(TOCANTINS, 1987, p. 108). O que é comum em se tratando de Amazônia, onde práticas do 
catolicismo popular e das bezendeiras/rezadeiras, que curam com banhos, ervas e rezas, são desen-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021170

Dossiê/Dossier
volvidas em hibridismo religioso. De acordo com Galvão (1995), em seu estudo intitulado Santos 
e visagens: um estudo da vida religiosa de Itá 9, Amazonas, apesar de os devotos dos santos os considera-
rem poderosos para atender seus pedidos, eles entendem que, sozinhos, os santos “não atendem 
a todas as necessidades e setores da vida e do ambiente local. O indivíduo e a comunidade apelam 
para outras crenças, que, reunidas àquelas cristãs, formam o todo da religião” (GALVÃO, 1955, p, 
43); isso ocorre porque, com a colonização portuguesa, o catolicismo imposto pelo colonizador 
não destruiu, como pretendia, as crenças indígenas e africanas, o que é perceptível e marcante nas 
vivências e práticas religiosas de Minervina.

Desse modo, “em muitas regiões do Brasil, a exemplo da Amazônia, grupos sociais urbanos, 
rurais, indígenas, quilombolas, ribeirinhos, permanecem circulando entre os espaços clínicos e re-
ligiosos em busca de cura” (SOUSA, 2015, p. 102) e o benzedor e a benzedeiras, por exemplo, são 
figuras primordiais em tais culturas. Minervina era excelente nesse saber fazer, ela compreendia so-
bre “rezar quebranto, espinhela caída, erisipela, mãe do corpo” e preparava milagrosos “banhos de 
cheiro” (TOCANTINS, 1987, p. 35). No trecho abaixo, pode-se verificar como as rezas dela, usa-
das nas práticas de cura de quebranto e mau-olhado, estavam permeadas de hibridismo religioso:

Minervina, muito concentrada fez o sinal da cruz sobre o rosto do fazen-
deiro e murmurou: 

Quebranto ou mau oiado
quem ti trouxe lá do fundo
qui ti leve, ex-comungado
pra dentro do mar profundo
qui ti prenda numa concha 
ou ti interre bem nu chão,
qui nunca di lá tu ti sorte
pra prisigui este irmão.
Fez outro sinal da cruz, desta vez sobre o peito e tornou:
Cum nó di fita sagrada
du artá da Virge Maria, 
te amarro inveka danada
seja nuite, seja dia.
amarro o quebranto tombém
Pade, Filho, Spirito Santo. Amém.
Rezou um Pai Nosso e um Glória ao Pai. E disse:
- Vu jugá o raminho pru lado du puente. Esperezinho um pucu. Si fica 

munto micho, é pruque o mar tá forte e pegu di cheio. Entonces va sê preciso 
nove reza. (TOCANTINS, 1987, p. 76-77)

As suas benzeduras, então, tinham características do catolicismo popular, das religiões in-
dígenas e africanas. Dessa maneira, por ser uma benzedeira muito poderosa, Minervina realizou 
inúmeras curas em sua comunidade, que se localizava afastada dos grandes centros urbanos e onde 
a medicina da floresta era a que mais curava, sobretudo os mais humildes, que não tinham condi-
ções de irem para a capital do Estado para atendimento médico. Das suas curas, Minervina vendia 
apenas as garrafadas e banhos de cheiro; quanto aos trabalhos de cura com reza e benzedura, ela 

9 Itá – nome fictício usado na pesquisa de Galvão para o município de Gurupá, mesorregião do Marajó.



Paula Fernanda Pinheiro SouzaMinervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, de Sylvia... 171

não cobrava nada, pois dizia que “reza paga num surte efeito. Bezendura qui si preza num cobra” 
(TOCANTINS, 1987, p. 124). Nesse contexto de curas populares, até mesmo as famílias mais 
abastadas e com condições financeiras de irem até à cidade em busca de atendimento médico 
confiavam nos milagres dos banhos e rezas de Minervina.

Essas famílias, no entanto, também cumpriam o papel de deslegitimar a importância e 
riqueza dos trabalhos de cura de Minervina. Na mesma passagem em que é enfatizado os seus 
saberes de cura, o coronel Azevedo faz questão de destacar que ela era ótima em serviços domés-
ticos: “é exímia lavadeira, como engoma bem as minhas batas de dias de festas – Acrescentou 
Azevedo, olhos fitos no amigo” (TOCANTINS, 1987, p. 35). Assim, ele sobrepõe os primeiros 
saberes citados e sublinha que lavar roupas era a verdadeira “utilidade” de Minervina. De tal 
modo, o coronel afirma que, embora ela tenha conhecimentos de cura, ela se destaca mesmo 
onde a sociedade racista ditava que era o seu lugar de mulher preta: servindo as famílias brancas 
em tarefas domésticas. Bem como nos explica Gonzalez (2020), no Brasil, sempre foi atribuído 
dois papéis sociais para as mulheres pretas: “mulata e mucama”, a primeira, relacionada a estere-
ótipos sexuais e, a segunda, à servidão; então, para aquela sociedade, em certos momentos, Mi-
nervina era mulata, em outros, era mucama, não havia outra designação, afinal, “são atribuições 
de um mesmo sujeito. A nomeação vai depender da situação em que somos vistas” (GONZA-
LEZ, 2020, p. 80). Nesse sentido, Minervina não podia ser considerada como uma mulher de 
saberes pelas famílias ricas, pois eles conferiam para ela apenas duas categorias: objeto sexual e/
ou doméstica.

Essa atitude de Azevedo, que tenta silenciar os saberes ancestrais de Minervina, repre-
senta o que a epistemologia hegemonia eurocêntrica tenta subalternizar: saberes apreendidos 
e compartilhados em ambientes não-escolares10 por sujeitos subalternizados pelo colonialismo. 
Tendo em vista que a colonização colocou a Europa “como a única racionalidade válida e como 
emblemática da modernidade” e que dividiu a população mundial em “dicotomias: superior e 
inferior; racional e irracional; primitiva e civilizada; tradicional e moderna” (LUGONES, 2020, 
p. 59). Dessa forma, os saberes afro-indígenas de Minervina não são considerados como válidos 
para o pensamento científico ocidental, isso porque não são produzidos por tal.

Em relação aos saberes invisibilizados pela cultura eurocêntrica, Santos (2010) explica que 
o pensamento ocidental moderno se caracteriza por ser um pensamento abissal, isto é, um “siste-
ma de distinções visíveis e invisíveis”, as quais dividem a realidade social em universos diferentes:

o universo ‘deste lado da linha’ e o universo ‘do outro lado da linha’. A 
divisão é tal que ‘o outro lado da linha’ desaparece enquanto realidade, torna-se 
inexistente, e é mesmo produzido como inexistente. Inexistência significa não 
existir sob qualquer forma de ser relevante ou compreensível. Tudo aquilo que 
é produzido como inexistente é excluído de forma radical porque permanece 
exterior ao universo que a própria concepção de inclusão considera como sendo 
o Outro. A característica fundamental do pensamento abissal é a impossibilidade 
da copresença dos dois lados da linha. Este lado da linha só prevalece na medida 
em que esgota o campo da realidade relevante. Para além dela há apenas inexis-
tência, invisibilidade e ausência não-dialética. (SANTOS, 2010, p. 31-32)

10 Para Brandão (2007), a educação “existe onde não há a escola e por toda parte podem haver redes e estruturas sociais 
de transferência de saber de uma geração a outra” (BRANDÃO, 2007, p. 13).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021172

Dossiê/Dossier
O autor explica, então, que, no campo do conhecimento científico europeu, o pensamento 

abissal concede à ciência moderna uma hegemonia em relação a outros conhecimentos. E tudo 
aquilo produzido fora do eixo eurocêntrico é tido como irracional e sem valor, o que é algo cruel, 
pois colabora para desvalorização de uma enorme “constelação de saberes”, como também salienta 
o autor. No entanto, e felizmente, os saberes desconsiderados por essa lógica seguem resistindo nas 
culturas populares, por meio de sujeitos que os compartilham por anos de maneira intergeracional.

Dessa maneira, Minervina pode ser interpretada como uma mulher que representa resistên-
cia epistemológica, pois carrega saberes ancestrais afro-indígenas subalternizados pelo colonia-
lismo, visto que a colonização portuguesa tentou apagá-los desde a colonização, mas as culturas 
cabokas amazônicas os repassam de geração em geração através de uma metodologia própria. Os 
conhecimentos de cura da protagonista possuem, portanto, um papel importante, sobretudo em 
culturas subalternizadas pelo poder hegemônico da (i)lógica eurocêntrica.

5. “Ficou avariada do juízo, nunca mais vortô ao normá”: por que para uma mulher sempre 
é atribuída a loucura? 

A característica que predominava naquela sociedade em que Minervina vivia era que os ho-
mens brancos e ricos podiam dominar todas/os que eles julgavam inferiores a eles e, consequen-
temente, a mulher negra e pobre podia ser oprimida ainda mais, já que era vista como um animal 
selvagem. Então, apesar de toda a independência inicial e dos saberes de cura que a protagonista 
tinha, infelizmente, ela teve um final trágico no romance, pois, após toda a tragédia ocorrida, ela 
ficou louca; ou seja, o seu trauma, ocasionado pelas vivências violentas provocadas pelo coronel 
Vilaça, foi “transformado” em loucura.

Esse final de Minervina pode ser interpretado de várias maneiras; primeiramente, e é o mais 
comum, é que ele tem relação com inúmeros causos contados pelo povo amazônico, por meio da 
oralidade, em que personagens, após sofrerem um grande trauma, tem como “destino” a loucura. 
Para além da intertextualidade com os causos, tal desfecho pode apresentar também o sexismo 
e desconhecimento sobre, por exemplo, uma possível depressão que acometeu Minervina, espe-
cialmente com o assassinato do seu bebê. Infelizmente, em muitos lugares afastados dos centros 
urbanos, por falta de cuidados psiquiátricos e psicológicos, muitos quadros de depressão ainda hoje 
são vistos como loucura. É comum, então, ouvirmos em algumas vilas ribeirinhas amazônicas que, 
após uma mulher sofrer um abuso sexual, perder um filho ou passar por algum outro trauma, a 
mulher teve como destino a loucura – o que é muito cruel, já que o grande vilão é  Estado, ao não 
prestar atendimento necessário para que a mulher possa se recuperar de um quadro traumático.

Por fim, interpreto a loucura de Minervina também como uma metáfora para sua (re)existên-
cia, pois, apesar de viver sob o teto de Vilaça, ela não se tornou totalmente submissa ao seu autori-
tarismo, que fez inúmeras atrocidades contra ela. Essa loucura, portanto, seria a lucidez dela em se 
reafirmar enquanto pessoa no mundo, pois ela era uma mulher singular, protagonista de sua vida e 
cheia de saberes e valores. Afinal, todas aquelas que ousaram desafiar o patriarcado foram tachadas 
de “loucas, doidas, histéricas” por parte da sociedade que compactuava com opressões sexistas – o 
que, infelizmente, ocorre até hoje.

Nas últimas páginas do romance, Minervina demonstra mais uma vez essa sua resistência 
feminina pois, quando seu filho é morto, ela se liberta da obrigação de estar com o seu marido 
que a violentou mentalmente. Tal libertação, infelizmente, aconteceu após o coronel ter tirado a 



Paula Fernanda Pinheiro SouzaMinervina: representação de uma mulher negra marajoara em As Ruínas de Suruanã, de Sylvia... 173

vida do seu filho, ou seja, ocorreu tardiamente, mas não por falta de vontade de Minervina – que 
sempre lutou contra o coronel –, mas porque a sua condição social e racial não lhe davam outra 
alternativa, isso porque, em um momento de angústia, a jovem preferiu tentar dar o melhor ao seu 
filho: a liberdade dela para criá-lo, já que Vilaça ameaçou dizer às autoridades policiais que ela havia 
mandado matar o delegado por ciúmes e vingança – crime, como já dito, cometido pela crueldade 
do próprio Vilaça. O coronel possuía poder, dinheiro e, portanto, a legitimidade que ela, uma mu-
lher negra, analfabeta, pobre e caboka marajoara, não possuía; assim, foi muito fácil chantageá-la e, 
consequentemente, dominar seu corpo. 

Minervina é uma personagem racializada, cujas vivências são de uma mulher negra da região 
marajoara da primeira metade do século XX. A jovem, como vimos, tinha seu corpo e seus saberes 
subalternizados pelo poder colonialista, representado na região pelos coronéis donos de grandes 
fazendas. Atualmente, após muitas décadas, várias situações sexistas e racistas já se modificaram, 
não por bondade daqueles que detém o poder, mas devido inúmeras lutas sociais em nome do an-
tirracismo e dos feminismos – para as mulheres negras, sobretudo, do feminismo negro. Contudo, 
apesar de todas as teorizações pujantes de intelectuais negras e decoloniais, as mulheres negras 
ainda enfrentam inúmeros problemas de opressão por conta de preconceitos, falta de oportuni-
dades e outras atrocidades legitimadas pelas instâncias de poder hegemônico da nossa sociedade. 
Nesse sentido, enquanto mulher marajoara e negra, compreendo que a história de Minervina diz 
muito sobre as vivências de nossas ancestrais negras da Amazônia, sobretudo as ribeirinhas, e que 
as experiências de ontem e de hoje de tais mulheres são primordiais para que nossos feminismos 
possam ser cada vez mais decoloniais.

REFERÊNCIAS

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é educação. São Paulo: Brasiliense, 2007.

CURIEL, Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo descolonial. In: 
HOLLANDA, Heloisa Buarque (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas ecológicas. Rio de Janeiro: 
Bazar do tempo, 2020.

GALVÃO, Eduardo. Santos e visagens: um estudo da vida religiosa de Itá, Amazonas. São Paulo: Editora 
Nacional, 1955. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo Afro-latino Americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020. 

HOOKS, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. Rio de Janeiro: Rosa dos tempos, 
2019. 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque (org.). Pensamento 
feminista hoje: perspectivas ecológicas. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2020. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021174

Dossiê/Dossier
MIÑOSO, Yuderkys Espinosa. Fazendo uma genealogia da experiência: o método rumo a uma 
crítica da colonialidade da razão feminista a partir da experiência histórica na América Latina. In: 
HOLLANDA, Heloisa Buarque (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas ecológicas. Rio de Janeiro: 
Bazar do tempo, 2020. 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. São Paulo: Pers-
pectivas, 2016. 

OYĚWÙMÍ. Oyèrónké. A invenção das mulheres: Construindo um sentido africano para os discursos ocidentais de 
gênero. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2021. 

PACHECO, Agenor Sarraf. En El Corazón de la Amazonía: identidades, saberes e religiosidades no Regime das 
Águas Marajoaras. 2009. 354 f. Tese (Doutorado em História Social) - Pontíficia Universidade Católica, 
São Paulo, 2009. 

PACHECO, Agenor Sarraf. Afroindigenismo por Escrito na Amazônia. In: Revista Latino-Americana 
de Estudos em Cultura e Sociedade, v. 03, Ed. Especial, p. 1-22, dez., 2017. 

RIBEIRO, Djamila. Lugar de Fala. São Paulo: Pólen, 2019.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia 
de saberes. In: SANTOS, Boaventura; MENESES, Maria Paula. (Org.) Epistemologias do Sul. São Paulo: 
Cortez, 2010.

SENA, José. Afrocentrismo Amazônida? comentários teóricos a partir do cruzo. In: Revista Sentidos da 
Cultura, v.08, n.14, p. 159-177, jan-jul, 2021. 

SOUSA, Marcio Barradas. Saberes e práticas educativas de uma curadora da Amazônia. 2015. 164 f. Disser-
tação (Mestrado em Educação) – Universidade do Estado do Pará, 2015 Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Universidade do Estado do Pará, Belém, 2015. 

TOCANTINS, Silvia Helena. As ruínas de Suruanã: romance marajoara. Belém: Gráfica Falangola, 1987. 

TOCANTINS, Silvia Helena (Org.). Ajebianas no vôo da palavra. Belém: Imprensa Oficial, 1993.

TOCANTINS, Silvia Helena. No tronco da Saponema: vivências interioranas. Belém: IOEPA, 1998.



Dossiê/Dossier

Mayara Haydée Lima Sena − Graduada em Letras _ Língua portuguesa e mestranda em Letras – Estudos 
literários (UFPA). E-mail: mayarahaydeesena@gmail.com
Marília Neide Lima Sena − Graduanda em Letras – Língua espanhola (UFPA). E-mail: marilialimasena@gmail.com

Literatura, Feminismo Decolonial e Educação Popular

Literatura, Feminismo decolonial y Educación popular

Literature, Decolonial Feminism and Popular Education 

Mayara Haydée Lima Sena
Marília Neide Lima Sena

Resumo: O trabalho articula literatura, feminismo decolonial e educação popular no cursinho popular Ma-
rielle Franco como um dos caminhos para “desestabilizar certezas” da modernidade colonial. O cursinho 
objetiva muito mais do que o acesso à universidade pública, pretende estabelecer diálogos em direção à edu-
cação crítica e problematizadora. Nessa empreitada, propõe-se o trabalho com as literaturas anti-ideológicas 
e insubmissas de Guisela López, de Nancy Morejón e de Angélica Freitas, as quais percorrem as contrarie-
dades da colonialidade de gênero, nas aulas de literatura em língua portuguesa e em língua espanhola, como 
elemento ativo, em direção de uma consciência crítica. O espaço de diálogos entre estudantes, educadores, 
texto literário e mundo revela-se, desde 2019, como um caminho poderoso rumo à educação crítica e à pro-
blematização das violências experienciadas diariamente por mulheres no município de Castanhal.

Palavras Chave: Literatura. Feminismo Decolonial. Educação popular.

Resumen: El trabajo articula la literatura, el feminismo decolonial y la educación popular en el curso po-
pular Marielle Franco como una de las formas de "desestabilizar certezas" de la modernidad colonial. El 
curso tiene como objetivo mucho más que el acceso a la universidad pública, pretende establecer diálogos 
hacia una educación crítica y problematizadora. En este proyecto, proponemos el trabajo con las literaturas 
anti-ideológicas y desobedientes de Guisela López, Nancy Morejón y Angélica Freitas que pasan por los 
reveses de la colonialidad de género, en clases de literatura en portugués y español, como elemento activo, 
hacia una conciencia crítica. El espacio de diálogo entre estudiantes, educadores, textos literarios y el mundo 
se ha revelado desde 2019 como un poderoso camino hacia la educación crítica y la problematización de la 
violencia que experimentan diariamente las mujeres en la ciudad de Castanhal.

Palabras Claves: Literatura. Feminismo Decolonial. Educación Popular.

Abstract: This paper articulates literature, decolonial feminism and popular education in the Popular Pre-
paratory Course Marielle Franco as one of  the ways to "destabilize certainties" of  colonial modernity. 
The course aims to achieve much more than the access to the public university, it intends to also establish 
dialogues towards a critical education. In this endeavor, we propose to work with the anti-ideological and 
insubmissive literatures of  Guisela López, Nancy Morejón, and Angélica Freitas, which go through the 
contrarieties of  gender coloniality, in the Portuguese and Spanish literature classes, as an active element, 
towards a critical consciousness. The dialogue between students, educators, literary text, and world reveals 
itself, since 2019, as a powerful path towards critical education and the problematization of  the violence 
experienced daily by women in the municipality of  Castanhal.

Key-words: Literature. Decolonial Feminism. Education in the Popular.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021176

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

Em um cenário tenebroso desde o golpe de 2016 – o impeachment estratégico da pre-
sidenta Dilma Rousseff–, a educação brasileira formal vem sofrendo numerosos desmontes. 
Os declínios educacionais vão desde mudanças instrumentais, como as adequações ideológicas 
no principal meio de acesso às universidades públicas, o Exame Nacional do Ensino Médio 
(ENEM), e a exclusão das secretarias de Articulação com os Sistemas de Ensino e de Educação 
Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão do Ministério da Educação, bem como sua 
substituição pela subsecretaria de Fomento às Escolas Cívico-Militares; a ataques jurídicos, como 
a promulgação da Emenda Constitucional (EC) 95/2016, ou PEC da Morte, que lesiona direta-
mente a Educação e a Saúde.

É nesse contexto, lamentável para a educação formal brasileira que o Movimento Social PA-
JEÚ, em 23 de maço de 2019, fundou o cursinho popular Marielle Franco na cidade de Castanhal, 
interior do Pará. Planejado, estrategicamente, para ser implantado em um dos bairros mais negli-
genciados pelo poder público municipal, o cursinho funcionou, inicialmente, na Associação Casa 
de Sopa, no bairro Propira, periferia do município. Devido à grande demanda de alunos e alunas, 
a qual atingia 115 pessoas, o projeto migrou para a Escola Municipal de Ensino Infantil e Funda-
mental Emilia Gimennez, também afastada do centro do município. Atualmente, em decorrência 
da pandemia da Covid-19, as aulas estão funcionando na modalidade remota.

Sendo um cursinho popular, o projeto Marielle Franco tem, como objetivos e metas, mui-
to mais do que o acesso a uma universidade pública, anseia-se estabelecer diálogos em direção à 
educação crítica e problematizadora que supere a concepção bancária (FREIRE, 2019), ainda tão 
vigente. Nessa empreitada, propõe-se o trabalho com literaturas anti-ideológicas e insubmissas de 
Guisela López, de Nancy Morejón e de Angélica Freitas, as quais emanam vozes que performam 
o feminismo decolonial, nas aulas de literatura em língua portuguesa e em língua espanhola, como 
elemento ativo, em direção a uma consciência crítica.

1. Diálogos Entre Educação Popular e Literatura Feminista Decolonial

Na América Latina, a Educação Popular caminha, desde seus diálogos iniciais (na década 
de 1950) até hoje, em suas incontáveis práticas e teorias, em direção à emancipação humana e, 
unanimemente, “todas refletem uma recusa à educação do colonizador” (GADOTTI, 2007, p. 25). 
Desse modo, no município de Castanhal, o cursinho popular Marielle Franco é um espaço que tem 
contribuído, desde 2019, para o fomento de diálogos sobre a colonialidade em diversas disciplinas 
e ações educativas. Neste trabalho, o enfoque será as literaturas em língua portuguesa e espanhola 
da guatemalteca Guisela López, da cubana Nancy Morejón e da brasileira Angélica Freitas, vislum-
brando as aberturas promovidas em direção a questões que englobam o feminismo decolonial.

Segundo o filósofo e crítico literário marxista Terry Eagleton (2011), as artes, inclusive a lite-
ratura, estão submersas na ideologia e, dessa forma, maquinam para a legitimação das opressões da 
classe dominante, bem como estão contidas na superestrutura. Todavia, 

a arte encontra-se imersa em ideologia, mas também consegue se distan-
ciar dela, a ponto de nos permitir ‘sentir’ e ‘observar’ a ideologia de onde surge. 
(EAGLETON, 2011, p. 39)



Mayara Haydée Lima Sena; Marília Neide Lima SenaLiteratura, Feminismo Decolonial e Educação Popular 177

Nesse sentido, compreende-se que algumas manifestações literárias podem desagregar-se da 
ideologia para, assim, descortinar suas incontáveis contradições. Parte-se, neste trabalho, das com-
preensões da socióloga marxista Heleieth Saffioti (2013), no sentido de entender que a opressão às 
mulheres não nasce com o advento do sistema capitalista, mas que é extremamente aprofundada 
por ele.

A cumplicidade entre a intrusão colonizadora e o capitalismo é indispensável para o entendi-
mento do sistema ao qual fomos mergulhados, uma vez que ele

só pôde ter início devido à violenta pilhagem colonial e à ‘caça comercial 
de peles negras’ na África, seu recrutamento forçado para a escravidão no ‘Novo 
Mundo’ e a expropriação de povos indígenas. Longe de ser interrompida quan-
do o capitalismo decolou, a expropriação baseada na raça de povos privados de 
liberdade ou dependentes serviu, desde então, como condição oculta para possi-
bilitar a exploração lucrativa do ‘trabalho livre’. A distinção entre ‘trabalhadores 
e trabalhadoras’ explorados e os demais, dependentes e expropriados, assumiu 
diversas formas ao longo de toda a história do capitalismo – escravidão, colo-
nialismo, apartheid e divisão internacional do trabalho – e foi indistinta algumas 
vezes. (ARRUZA; BHATTACHARYA; FRASER, 2019, p. 78)

Ao contrastar as noções de colonização e colonialidade de gênero, a socióloga argentina Ma-
ría Lugones (2014), em Rumo a um feminismo descolonial, pontua que, contrariamente à colonização, a 
colonialidade do gênero ainda está incessantemente presente e “é o que permanece na intersecção 
de gênero/classe/raça como construtos centrais do sistema de poder capitalista mundial” (p. 939).

Nesse segmento, problematizando as epistemologias canônicas feministas alicerçadas como 
universais, o feminismo decolonial, providenciado principalmente por pensadoras latino-america-
nas, propõe a superação da soberania teórica europeia e norte-americana. Com esse intuito, insub-
missões epistemológicas caminham há alguns anos na contramão do eurocentrismo nas ciências, o 
qual a pensadora nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí chama de “racialização do conhecimento” (2020, 
p. 86), que elege a Europa como berço de todo conhecimento e os europeus como os possuidores 
do saber. A primeira dessas contestações na esfera do conhecimento nasce na década de 1970, com 
os chamados estudos pós-coloniais.

Focado prioritariamente nas colônias asiáticas e africanas, as questões 
principais das pesquisas ligadas ao pós-colonialismo eram a crítica à moderni-
dade eurocentrada, a análise da construção discursiva e representacional do Oci-
dente e do Oriente e suas consequências para as construções das identidades 
pós-independência. (HOLLANDA, 2020, p. 14)

Pensadoras e pensadores como Gayatri Spivak, Frantz Fanon, Edward Said, entre outros/
outras, e o grupo indiano Subaltern Studies, organizado por Ranajit Guha, foram vozes ecoantes dos 
indóceis posicionamentos desses/dessas intelectuais pós-coloniais.

No final da década de 1990, há a “passagem dos estudos pós-coloniais para os decoloniais” 
(HOLLANDA, 2020, p. 14). Nessa direção, na América Latina, começam a se disseminar, contra-
riando as imposições da modernidade/colonialidade, reações epistemológicas e políticas com a 
publicação inaugural de Colonialidad y modernidad-racionalidad, do pensador peruano Aníbal Quijano. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021178

Dossiê/Dossier
Nesse cenário, emerge a noção de giro decolonial, de Nelson Maldonato-Torres, a qual denota “o 
movimento de resistência teórico e prático, político e epistemológico, à lógica da modernidade/
colonialidade. A decolonialidade aparece, portanto, como o terceiro elemento da modernidade/
colonialidade” (BALLESTRIN, 2013, p. 105).

Embora o notável grupo Modernidade/Colonialidade, como aponta a professora gaúcha 
Luciana Ballestrin (2013), admita a influência dos estudos pós-coloniais, o (M/C) nega a coligação 
com esse pensamento. Há, inclusive, para sinalizar essa diferenciação, a distinção léxica proposta 
entre colonialismo e colonialidade:

Enquanto colonialismo denota uma relação política e econômica de do-
minação colonial de um povo ou nação sobre outro, a colonialidade se refere a 
um padrão de poder que não se limita às relações formais de dominação colonial, 
mas envolve também as formas pelas quais as relações intersubjetivas se articu-
lam a partir de posições de domínio e subalternidade de viés racial. (HOLLAN-
DA, 2020, p. 16).

Na mesma perspectiva, surge a indicação de Catherine Walsh para a utilização de decolonial, 
propondo a queda da letra s, no lugar de descolonial. O vocábulo decolonial marcaria, portanto, o 
movimento contínuo de transgressão da colonialidade, entendida em suas inúmeras manifestações 
de poder que ainda estão presentes; enquanto descolonial denotaria o sentido circunscrito ao fim 
do colonialismo.

Ao pensar a colonialidade, María Lugones complexifica o conceito histórico proposto por 
Aníbal Quijano sobre a indivisível relação entre raça e exploração capitalista, no processo de co-
lonização das Américas, como indispensável para o sistema de poder capitalista (2014, p. 939). A 
autora enfatiza a dimensão da lógica categorial e das dicotomias hierárquicas – pautando os marcadores 
gênero, raça e sexualidade – e classificando-os como basilares para o pensamento colonial e capita-
lista. Diante disso, Lugones assinala o caminho da resistência “à colonialidade do gênero na diferença 
colonial a partir de um lócus fraturado, respaldado pela fonte alternativa de sentido que torna possível 
elaborar respostas” (p. 949). Nesse sentido, o feminismo descolonial seria, portanto, o caminho 
para vencer a colonialidade de gênero, a qual a autora descreve como a opressão de gênero raciali-
zada capitalista (p. 941).

María Lugones faz parte de um grupo de intelectuais, bem como Oyèrónkẹ Oyěwùmí, que 
compreende que a categoria gênero está ausente no mundo pré-colonial, segundo a antropóloga 
feminista Rita Segato (2012). Existiria, ainda, mais duas posições dentro do movimento feminista: 
a do feminismo eurocêntrico e a que identifica “a existência de nomenclaturas de gênero nas socie-
dades tribais e afro-americanas” (2012, p. 116), perspectiva a qual Rita Segato se localiza.

Esta terceira vertente identifica nas sociedades indígenas e afro-america-
nas uma organização patriarcal, ainda que diferente da do gênero ocidental e que 
poderia ser descrita como um patriarcado de baixa intensidade, e não considera nem 
eficaz nem oportuna a liderança do feminismo eurocêntrico (Ibidem, p. 116).

Seja utilizando o termo pré-intrusão, como propõe Segato (2012), seja optando por não moder-
no, como sugere Lugones (2004), as pesquisadoras decoloniais, discursivamente, pensam caminhos 



Mayara Haydée Lima Sena; Marília Neide Lima SenaLiteratura, Feminismo Decolonial e Educação Popular 179

fora das engrenagens modernas, as quais proclamam uma perambulação histórica inevitável: a 
Modernidade. Dessa forma, tanto Rita Segato quanto María Lugones não utilizam o termo pré-
-moderno para as sociedades que não seguem os padrões coloniais, pois, quando se adere a essa 
perspectiva, “conhecimentos, relações e valores, práticas ecológicas, econômicas e espirituais são 
logicamente constituídos em oposição a uma lógica dicotômica, hierárquica, ‘categorial’” (LUGO-
NES, 2004, p. 936).

Assim, constata-se que, para libertação das amarras da colonialidade do gênero, é necessário 
seguir pela via do feminismo decolonial, como adverte Lugones (2014). Nessa direção, pensando 
em como a literatura pode contribuir neste desafio, evoca-se a teoria marxista da literatura com 
Terry Eagleton (2011). Segundo o autor, a arte, pensada aqui especificamente na linguagem literá-
ria, não poderia sozinha modificar a História, mas ela é um elemento ativo para essa mudança (p. 25). 
Sabendo disso, a pesquisadora Samira Nahid de Mesquita afirma que

Sendo a realidade vivida um sistema de múltiplas referências, a literatura se 
insere nela, tentando uma unificação dessa multiplicidade. Pode problematizá-la, 
discuti-la ou simplificar a visão que dela se pode ter. Pelo seu caráter de liberdade 
de discurso, de ação verbal ficcional, independe de qualquer objetivo pragmático, 
pode contribuir para desestabilizar ‘certezas’ (1969, p. 15).

Nas aulas de literaturas em língua portuguesa, os diálogos fomentados pela leitura de poemas 
da poeta Angélica Freitas, no ano de 2019, proporcionaram essa “desestabilização de certezas”. O 
trabalho de leitura e interpretação de poemas do livro O útero é do tamanho de um punho (2017), o qual 
tematiza e questiona, poeticamente, opressões e hierarquias de gênero, gerou espaços para proble-
matizações sobre desigualdades de gênero; divisão sexual do trabalho, visto que a grande maioria 
dos/as estudantes são mulheres, negras, pobres e mães; além disso, os diálogos sobre as interpre-
tações criaram relações de confiabilidade que oportunizaram o compartilhamento de violências 
experienciadas pelas próprias alunas.

Nas aulas de literaturas em língua espanhola, também se propõe a discussão decolonial fe-
minista mediante às inúmeras possibilidades oriundas da literatura. O trabalho com escritoras fe-
ministas, principalmente latino-americanas como a poeta guatemalteca Guisela López e a poeta 
afro-cubana Nancy Morejón, é orientado pela educadora popular e militante Marília Sena. 

A poética de Guisela López é muito marcada pela representação das opressões das mulheres 
e da resistência feminista. Um dos poemas de López que foi lido e interpretado no cursinho aponta, 
além de outras incontáveis direções, para as desigualdades sofridas pelas mulheres. Este é intitulado 
“Rompiendo hechizos”:

Es necesario 
revertir el hechizo.
Ese,
que borra a las mujeres
de los libros de historia,
de las esferas de poder,
de las antologías.
Ese,
que las encierra



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021180

Dossiê/Dossier
entre cuatro paredes,
con solo
colocarles un anillo (2020, p. 52)

Este poema expressa a necessidade do fim do apagamento das mulheres e do seu encar-
ceramento no ambiente doméstico. Sabe-se que estes sujeitos sofrem com o desencorajamento, 
sendo excluídos das “esferas de poder”. Para Gloria Anzaldúa (2000), esse é o mundo destro: que, 
no campo da literatura, é canônico, branco, de descendência europeia. Nesse mundo em que os 
homens são os donos dos discursos, as mulheres sempre existiram, mas em terceira pessoa, narra-
das, conjugadas, sonegadas do direito de contar suas histórias. O enfrentamento do mundo destro, 
como adverte Gloria Anzaldúa (2000), necessita da escrita das mulheres do terceiro mundo.

Nos últimos versos desse poema, o eu lírico problematiza o casamento, “con un solo colo-
carles um anillo”, como uma estratégia patriarcal para limitar as mulheres ao ambiente do lar. Para a 
teórica Valeska Zanello (2018), o dispositivo amoroso, materializado no matrimônio para concep-
ção hegemônica, é o principal responsável pelo desempoderamento das mulheres. Ainda, segundo 
ela, a concepção do amor romântico e do casamento é moldada de acordo com a cultura de cada 
povo. Contudo, apesar das múltiplas possibilidades de relações amorosas, as populações invadidas 
pela colonização europeia, como a América Latina, vêm sofrendo com a imposição de um modelo: 
que é o casamento heteronormativo, o qual há uma assimetria entre homem (dominador) e mulher 
(submissa). Esta “colonização afetiva” atropela brutalmente as mulheres, pois

o casamento se manteve pautado em valores bastante sexistas. O código 
civil de 1916 manteve a mulher em uma posição de inferioridade e dependência 
em relação ao marido, sendo considerada incapaz de exercer certos atos legais 
sem sua permissão (como por exemplo, trabalhar fora de casa). (ZANELLO, 
2018, p. 72-73)

A partir do espaço problematizador provocado pela leitura e interpretação deste poema de 
Guisela e de outros, questiona-se o patriarcado, a obrigatoriedade do casamento heteronormati-
vo, a divisão sexual do trabalho, a reprodução social, as violências contra as mulheres, a invisibi-
lização das mulheres na literatura etc. Ademais, o ambiente acolhedor de interpretação e aprecia-
ção dos poemas também levou as mulheres, como nas aulas de literaturas em língua portuguesa, 
ao relato de violências de gênero que enfrentaram ou que viram outras mulheres sofrerem.

Em se tratando da poeta afro-cubana Nancy Morejón, sua poética é muito marcada pela 
representação da luta do povo negro latino-americano, além de recontar as lutas das mulheres 
negras e da classe trabalhadora revolucionária cubana. Um dos poemas percorridos em sala é 
intitulado “Mujer Negra”, o qual narra a trajetória do sujeito feminino negro desde o tráfico 
negreiro.

Todavía huelo la espuma del mar
Que me hicieron atravesar

La noche, no puedo recordarla. 
Ni el mismo oceano podría recordarla. 
Pero no olvido al primer alcatraz que divisé. 



Mayara Haydée Lima Sena; Marília Neide Lima SenaLiteratura, Feminismo Decolonial e Educação Popular 181

Altas, las nubes, como inocentes testigos presenciales. 
Acaso no he olvidado ni mi costa perdida, ni mi lengua ancestral. 

Me dejaron aquí y aquí he vivido. 
Y porque trabajé como una bestia, aquí volví a nacer. 
A cuanta epopeya mandinga intenté recurrir [...] (MOREJÓN, 2001, p. 226)

Até a participação do eu poético na revolução comunista cubana

[…] bajé de la Sierra 

para acabar con capitales y usureros, 
con generales y burgueses. 
Ahora soy: Solo hoy tenemos y creamos. 
Nada nos es ajeno. Nuestra la tierra. 
Nuestros el mar y el cielo. 
Nuestras la magia y la quimera. 
Iguales míos, aquí los veo bailar 
alrededor del árbol que plantamos para el comunismo. 
Su prodiga madera ya resuena.
Su prodiga madera ya resuena (Ibidem, p. 230).

Este poema de Morejón rompe com a lógica colonial da mulher negra como o infante, 
sinalizado por Lélia Gonzales (2011), que “não é sujeito do seu próprio discurso, a medida 
em que é falado pelos outros” (p. 13). O eu lírico conta a história do sequestro colonial, da 
escravidão, da resistência negra e comunista a partir da posição do sujeito feminino negro. 
Desentalando gritos, o poema denuncia os tratamentos e estereótipos negativos impostos às 
mulheres negras, um deles é a analimalização, a qual figura, como apontou Lugones, “As fê-
meas racializadas como seres inferiores foram transformadas de animais a diferentes versões 
de mulheres – tantas quantas foram necessárias para os processos do capitalismo eurocêntrico 
global” (2020, p. 74). Na terceira estrofe, essa mulher relaciona sua superexploração à desuma-
nização: “trabajé como uma bestia”.

Além dessa e de outras queixas, essa mulher narra a sua importância em lutas históricas, 
como a revolução comunista cubana. Para este sujeito histórico, a abolição da escravidão negra 
não foi o suficiente para o fim da sua superexploração, pois, “como denunciaram as feministas 
negras, a opressão racial e a opressão de gênero combinam-se com maestria para maximizar 
os lucros capitalistas” (MARTÍNEZ, 2021, p. 266). Por isso, houve a necessidade da batalha, 
como confessa o poema, com os “generales e burgueses”, para, enfim, ser livre.

Na aula em que foi percorrido o poema “Mujer Negra”, ocorrida em 2021 e remotamen-
te, depois da leitura e interpretação do poema, a professora e as alunas/os discutiram sobre 
como machismo, racismo e a opressão de classes afetam diretamente os corpos das mulheres 
negras. Infelizmente, talvez por conta do formato não presencial e/ou porque a aula foi gra-
vada para que outros estudantes pudessem assisti-la em outro momento, as alunas se sentiram 
receosas em relatar suas experiências sobre as temáticas discutidas.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021182

Dossiê/Dossier
CONSIDERAÇÕES FINAIS

Quando María Lugones assinala assertivamente que, na modernidade colonial, “o homem 
europeu, burguês, colonial moderno tornou-se um sujeito/agente, apto a decidir, para a vida pú-
blica e o governo, um ser de civilização, heterossexual, cristão, um ser de mente e razão” (2014, p. 
936), ela também está ilustrando que é ele o senhor das palavras e, portanto, o único possível autor 
dos cânones literários. Dessa forma, o trabalho com literaturas em língua portuguesa e espanhola 
escritas por mulheres em sua maioria não brancas, pobres, LGBTQIA+, latino-americanas, ou seja, 
não canônicas, produtoras de literaturas periféricas e que, portanto, não se encontram nos currícu-
los da educação formal, já é uma insubmissão que a educação popular transformadora ousa realizar.

As aulas com literaturas periféricas e anti-ideológicas, percorrendo temas como as contrarie-
dades da colonialidade de gênero, podem ser, como nota-se, importantíssimas para a problemati-
zação das violências que as mulheres experienciam na modernidade colonial. O espaço de diálogos 
entre estudantes, educadores/educadoras, texto literário e mundo emerge, desde 2019, como um 
caminho poderoso rumo à educação crítica no município de Castanhal.

Por isso, mesmo esbarrando nas inúmeras dificuldades impostas pelo ensino remoto emer-
gencial, visto que, frequentemente, a classe trabalhadora – público-alvo do cursinho popular – 
possui um limitado acesso à internet, reduzido a dados móveis; ou, às vezes, utiliza um aparelho 
celular emprestado de familiares ou vizinhos; ou, ainda, a aula coincide com o horário do trabalho, 
a educação popular, assim como as brasileiras e os brasileiros, insiste em sobreviver.

REFERÊNCIAS

ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro mundo. 
Revista Estudos Feministas, v. 8, n. 1, p. 229-236, 2000.

ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi; FRASER, Nancy. Feminismo para os 99%: um manifesto. 
Ed. Boitempo. Rio de janeiro, 2019.

BALLESTRIN. Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência Política, nº11. 
Brasília, maio - agosto de 2013, pp. 89-117.

CANDIDO, Antônio. Literatura e sociedade: estudos de teoria e história literária. 7. ed. São Paulo: Nacional, 
1985.

EAGLETON. Terry. Marxismo e crítica literária. São Paulo: Editora Unesp, 2011.

ECO, Umberto. Sobre algumas funções da literatura. In. ___. Sobre a literatura. Rio de Janeiro: Bes-
tBolso, 2011.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

FREITAS, Angélica. Um útero é do tamanho de um punho. São Paulo: Companhia das Letras, 2017.

GADOTTI, Moacir. Paulo Freire e a Educação Popular. Proposta: Revista trimestral de Debate da FASE, 
n.113, p. 21- 27, jul./set., 2007.



Mayara Haydée Lima Sena; Marília Neide Lima SenaLiteratura, Feminismo Decolonial e Educação Popular 183

GARCÍA, María Dolores Albaladejo. Cómo llevar la literatura al aula de ELE: de la teoría a la práctica. Dis-
ponível em: <http://marcoele.com/como-llevar-la-literatura-al-aula-de-ele-de-la-teoria-a-la-practica/>.

HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: 
Bazar do tempo, 2020.

LÓPEZ, Guisela. In.: Y la culpa no era mía Antología de poesía feminista. Barcelona: Biblioteca Omegalfa, 
2020.

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, Florianópolis, 22(3): 320, 
setembro-dezembro/2014 

MESQUITA, Samira Nahid de. O enredo. São Paulo, Ática, 1986.

MOREJÓN, Nancy. BLACK WOMAN AND OTHER POEMS. London UK: Mango, 2001. 

PARKS, Letícia; ASSIS, Odete; CACAU, Carolina. Mulheres negras e marxismo. São Paulo: Associação 
operário Olavo Hansen, 2021.

SAFFIOTI, Heleieth. A mulher na sociedade de classes: mito e realidade. São Paulo: Expressão Popular, 
2013.

SEGATO, Rita. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um vocabulário estratégi-
co descolonial. E-cadernos CES [Online], 18 | 2012.

ZANELLO,  Valeska.  Saúde mental, gênero e dispositivos: cultura e processos de subjetivação. Curitiba: 
Appris, 2018.





Dossiê/Dossier

Jéssica Rodrigues Férrer − Doutoranda em Letras (PPGL/UFPB). E-mail: jessica-ferrer@hotmail.com
Joranaide Alves Ramos − Doutoranda em Letras (PPGL/UFPB). E-mail: joranaide.alvesramos@gmail.com
Thamires Nayara Sousa de Vasconcelos − Doutoranda em Letras (PPGL/UFPB). E-mail: thamiresvasconcelos.
adv@gmail.com

Poética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas 
Entranhas, de Deusa D’África

Poética de los Afectos: lugar del habla, erotismo y empoderamientos en “A Voz das Minhas Entranhas”, de La 
Deusa D’África

Poetics of  Affections: place of  speech, eroticism and empowerments in "A Voz das Minhas Entranhas", by Deusa 
D'África.

Jéssica Rodrigues Férrer
Joranaide Alves Ramos

Thamires Nayara Sousa de Vasconcelos

Resumo: O objetivo deste artigo é analisar como os afetos e afecções estão representados em A voz das 
minhas entranhas (2014), de Deusa D’África, considerando como o lugar de fala desta escritora promove em-
poderamentos individuais e coletivos, em um país vítima de um longo e cruel processo colonialista. Para tan-
to, desenvolvemos um estudo qualitativo e bibliográfico, alicerçado em contribuições teórica-críticas como 
Berth (2019), Pinheiro (2020), Freitas (2020), entre outros. Entendemos que a poesia de Deusa D’África, 
escrita sob um viés crítico-político, permite uma discussão legítima sobre [des]igualdade de gênero e estra-
tégias de subversão deste desequilíbrio através de uma política de afetos, ferramenta de poder e potência 
revolucionária. 

Palavras Chave: Afeto. A voz das minhas entranhas. Deusa D’África. Empoderamento. Lugar de fala.

Resumen: El objetivo de este artículo es analizar como se representan los afectos y los sentimientos de 
afectos en A voz das minha entranhas (2014), de Deusa D'África, considerando como el lugar de enunciación 
de esta escritora promueve el empoderamiento individual y colectivo en un país que ha sido víctima de un 
largo y cruel proceso colonialista. Por ello, desarrollamos un estudio cualitativo y bibliográfico, basado en 
aportes teórico-críticos de Berth (2019) Pinheiro (2020), Freitas (2020), entre otros. Entendemos que la 
poesía de Deusa D'África, escrita bajo una perspectiva crítico-política, permite una legítima discusión sobre 
la igualdad de género y las estrategias de subversión de este orden a través de una política de afectos, herra-
mientas de poder y de poder revolucionario. 

Palabras Claves: Afectos. A voz das minhas entranhas. Deusa D’África. Empoderamiento. Lugar de habla.

Abstract: The aim of  this article is to analyze how affections and the acts of  affecting are representend in 
“A voz das minha entranhas” (2014), by Deusa D'África. For this reason, this work consideres how the place 
of  speech occupied by this writer promotes individual and collective empowerment in a country that has 
been victim of  a long and cruel colonialist process. Therefore, it was needed to develop an qualitative and 
bibliographical study, based on the theoretical contributions of  Berth (2019) Pinheiro (2020), Freitas (2020), 
among others. We assume that Deusa D'África's poetry, written under a critical and political perspective, 
allows a legitimate discussion on gender [un]equality and subversion strategies of  this order through a poe-
tics of  affections, tools of  power and revolutionary power. 

Key-words: Afect. A voz das minhas entranhas. Deusa D’África. Empowerment. Place of  Speech.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021186

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

Conscientes da necessidade de questionar discursos normativos, oriundos das estratégias 
ideológicas e políticas que fundamentaram as colonizações de terras e de pessoas, e da impres-
cindibilidade de discutirmos temas como igualdade de gênero e empoderamento de grupos su-
balternizados, em especial, das mulheres negras africanas, fazemos esta leitura de A voz das minhas 
entranhas (2014), de Deusa D’África1, demonstrando que esta escritora constrói uma voz poética 
atenta às relações de gênero em um país neonato.

Para tal reflexão, inicialmente, examinamos como as escritoras moçambicanas têm se mobili-
zado para territorializarem seus discursos através das artes e como a literatura de autoria feminina é 
importante para a [re]construção identitária daquela sociedade, marcada violentamente pela coloni-
zação portuguesa e subjugação de mulheres. Esse contexto fundamenta A voz das minhas entranhas, 
obra em que encontramos uma voz lírica feminina que reformula este universo cultural em múlti-
plas searas, a começar pela estética poética e, defrontando-se com a história, questiona os arranjos 
sociais, bem como a política herdada pelos ditames coloniais, vez que adota, como constituinte 
da sua discursividade poética as relações humanas individuais e coletivas, peculiaridade que, nesta 
pesquisa, compreendemos como Poética de Afetos.

Os poemas reunidos nesta coletânea problematizam, pois, importantes questões para o fe-
minino moçambicano, para a autoria feminina, o que nos permite destacar a sua relevância para a 
poesia contemporânea como um todo, visto que o enfrentamento às relações de poder que ado-
tam o gênero como elemento de dominação é espelhamento não apenas da política colonial, mas, 
sobretudo, da colonialidade do poder, conforme destaca Maria Lugones (2020, p. 72). Todavia, 
insta salientar que esta formação comporta-se de forma retroalimentar, posto que “a imposição de 
gênero forma a colonialidade do poder e o tanto que a colonialidade do poder forma esse sistema 
de gênero” (LUGONES, 2020, p. 72).

Nesta perspectiva, selecionamos, para compor o nosso corpus, os poemas “São e Vão” (2014, 
p. 19), “A voz das minhas entranhas” (2014, p. 71-72), “A Escravatura” (2014, p. 45), “Fina (a Fina)” 
(2014, p. 30-31) e “Hoje apetece-me” (2014, p. 22-23), os quais corporificam, em seus versos, a 
proposta de subversão desta categoria de gênero ao questionar o seu arranjo composicional e os 
seus desdobramentos limitantes ao feminino. Destarte, a análise do referido corpus nos permite 
compreender que se trata de uma poesia de resistência que, utilizando-se da autorrepresentação e 
representação de seus pares, visibiliza e concede visibilidade às mulheres, o que legitima a nossa 
compreensão acerca do empoderamento como força individual e mecanismo coletivo de recons-
trução social, através da consequente construção de coletividades empoderadas. Assim, a poetisa 
adota em seus versos a subversão dos ditames culturais de gênero e promove um movimento de 
lírica decolonial, rompendo com hierarquias de opressão e permitindo a construção de um mundo 
equânime.

1 Segundo Freitas (2020), Dércia Sara Feliciana Tinguisse nasceu em Xai-Xai, província de Gaza, no dia 05 de Julho de 
1988, em Moçambique. Mestra em Contabilidade e Auditoria, atualmente, é professora na Universidade Pedagógica e 
na Universidade Politécnica, em Moçambique. É Coordenadora Geral da Associação Cultural Xitende, é palestrante, 
ativista cultural, promotora do direito à leitura e mentora do projeto Círculo de leitores. É colunista do Jornal Correio 
da Palavra, da revista portuguesa InComunidade e do Jornal Literário Pirâmide. É autora do Romance Equidade no Reino 
Celestial (2016), das Coletâneas de Poemas Ao encontro da vida ou da morte (2016) e A voz das minhas entranhas (2014), obra 
premiada no Concurso Literário Internacional Alpas XXI 2011, no Brasil.



Jéssica Férrer; Joranaide Ramos; Thamires de VasconcelosPoética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas Entranhas, de... 187

No tocante à metodologia, foi necessário desenvolver um estudo exploratório, bibliográfico 
e qualitativo, buscando contribuições teóricas de pesquisadores, tais como Carmen Lúcia Tindó 
Secco, em De sonhos e afetos: percursos da poesia moçambicana (2010) e Afeto & Poesia – Ensaios e entrevistas: 
Angola e Moçambique (2014), Sávio Roberto Fonseca de Freitas, em Deusa D’África: uma voz feminista 
afro-moçambicana (2020), Vanessa Neves Riambau Pinheiro, em As representações do corpo feminino na 
poesia moçambicana: Dos grilhões à liberdade (2020), Djamila Ribeiro, em O que é lugar de fala? (2017), Joice 
Berth, em Empoderamento (2019), Audre Lorde, em Os usos do erótico, o erótico como poder, entre outros.

1. A Voz de Deusa D’áfrica e do Feminino Moçambicano

Conforme Sávio Freitas (2020), a literatura moçambicana de autoria feminina tem flores-
cido, com luta e resistência por parte das escritoras, diferente dos tempos de efetiva colonização 
portuguesa, fundamentada pelo machismo moçambicano entrecruzado e enrobustecido pelo lusi-
tano. Tal cenário encontrou o antagonismo ativista e militante de Noémia de Sousa (1926-2002), 
Paulina Chiziane (1955), Lilia Momplé (1935), Sónia Sultuane (1971) e Deusa D’África (1988), por 
exemplo, que, através da Literatura, inscrevem histórias de mulheres africanas e contribuem para a 
construção de um humanitarismo atento às relações de raça, de classe e de gênero.

A territorialização do discurso feminino na literatura representa, também, os novos lugares 
ocupados por algumas mulheres, conforme destaca Lugones (2020) “conceber o alcance do sis-
tema de gênero do capitalismo eurocêntrico é entender até que ponto o processo de redução do 
conceito de gênero à função de sexo, seus recursos e produtos, constitui a dominação de gênero” 
(LUGONES, 2020, p 72-73). Todavia, conforme destaca a referida pensadora, estas marginaliza-
ções ideológicas do feminino, apresentada como questão biológica, não refletiu sobre a realidade 
das mulheres africanas. A concepção de gênero, embebida das imbricações da racialidade, designou 
às mulheres brancas e europeias os papéis biológicos e essencialistas produzidos pelo patriarcado, 
sendo a estas distribuídas atividades privadas, como uma atribuição natural, a qual normalizou – e 
ainda normaliza – a dominação e objetificação destas. Entretanto, insta salientar que tal redução 
do conceito à proposta ideológica obedecia o binômio raça e gênero, conforme aponta Lugones 
(2020, p. 73), não sendo destarte sua aplicação extensiva à raça. Ou seja

as fêmeas não brancas eram consideradas animais sem gênero, marcadas 
sexualmente como fêmeas, mas sem as características da feminilidade. As fêmeas 
como seres inferiores foram transformadas de animais a diferentes versões de 
mulheres – tantas quantas foram necessárias para o capitalismo eurocêntrico. 
(LUGONES, 2020, p.73)

Não por acaso, a literatura moçambicana tem se dedicado, muitas vezes, a representar e nos 
fazer pensar sobre as violências e exotizações às quais são submetidos o corpo feminino negro 
desde o contato com os colonizadores brancos, ao tempo que, segundo Vanessa Pinheiro (2020), 
contribui para a desconstrução da representação subalternizada dos corpos negros femininos. Ade-
mais, visa descolonizar o imaginário acerca das mulheres africanas – e negras – ao trazer para a 
problematização temas socialmente sensíveis e estruturantes.

A literatura moçambicana foi/é/será instrumento de combate através das complexificações 
de temas – como ancestralidade, maternidade, casamento, poligamia, aborto, privilégios de classe, 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021188

Dossiê/Dossier
erotismo e sexualidade, por exemplo – realizadas, especialmente, por mulheres conscientes de seu 
papel social. Essa literatura tem crescido e sua voz é essencial para aquela sociedade, para a sua 
[re]construção. No caso de Moçambique, essa edificação conta com o movimento da moçambica-
nidade, “liderado por mulheres moçambicanas ativistas e militantes, as quais veem nas artes e na 
literatura um caminho para pensar a nação moçambicana como um território africano em que as 
discussões sobre raça, classe e gênero precisam ser revisadas em prol de um humanitarismo coleti-
vo” (FREITAS, 2020, p. 47).

Esse movimento ecoa os sonhos de um mundo melhor de milhares de mulheres africanas in-
visibilizadas, violentadas. As escritoras moçambicanas juntam suas vozes ao coletivo e contribuem 
para essa [re]invenção da Nação. Deusa D’África, nesse contexto,

observa o mundo com os seus olhos juvenis e nada lhe escapa. Cada uma 
das suas palavras tocam o coração e iluminam o espírito de quem a lê. Evocam 
todos eles a paz, a igualdade, a harmonia e o equilíbrio do mundo. [...] Ela mos-
tra que, a nova geração de esquebra os tabus que são impostos às mulheres. [...] 
Poesia de mulher não é um cacarejo a reprimir. A visão feminina do mundo não 
é exterior à essência humana. O feminino e o masculino não estão separados. [...] 
Neste momento de turbilhão humana, a poesia no feminino é a voz que embala, 
que equilibra e eleva as almas humanas em voos de esperança. (CHIZIANE, 
Paulina, 2014, p. 14-15)

O entrecho faz parte do Prefácio de A voz das minhas entranhas (2014). Paulina Chiziane, 
grande expoente da literatura moçambicana, recém-ganhadora do Prêmio Camões, para além de 
declarar o nascimento desta jovem escritora, pontua a importância da resistência das mulheres 
às imposições patriarcais e machistas e a de pensar, politicamente, a Nação a partir do feminino. 
A literatura moçambicana de autoria feminina é, portanto, um lugar de afetos e de afecções, ora 
utópicos, ora distópicos, mas fundados na história de sua Nação e, por conseguinte, das mulheres.

Sobre isso, Carmen Secco (2014, p. 13) investiga como os afetos e as afecções, “alegria, espe-
rança, amor, ódio, tristeza, melancolia, etc.”, estão retratados em obras africanas a partir de entre-
vistas de autores angolanos e moçambicanos, levando em conta a correlação com seus contextos. 
Secco (2014, p. 13-14) aponta que um afeto “sucede concomitantemente, no corpo e na mente, 
abalando tanto a matéria como o espírito [...] integram a natureza do homem e não podem ser 
julgados como imperfeições; são concebidos como ações e reações humanas a determinadas afec-
ções”, enquanto estas são “modos de sentir que afetam, principalmente o corpo; são imagens ou 
ideias que se manifestam como emoções, sentimentos provocados por causas externas, sensações”. 

Concordamos com Secco (2014, p. 21), ainda, quando ela afirma que pensar sobre os afetos 
indica “repensar o mundo, apreendendo sentidos inusitados que a linguagem da poesia e da arte 
são capazes de formular. Afetando histórica, social, política, filosófica, existencial e esteticamente 
quem as admira, lê e/ou interpreta”.

A voz das minhas entranhas (2014) é, pois, uma encarnação, uma demonstração do feminino, 
ao tempo que problematiza e reivindica demandas importantes para o feminino moçambicano e 
para a autoria feminina. Destacamos, então, alguns de seus poemas, a começar por “São e Vão” 
(2014, p. 19):



Jéssica Férrer; Joranaide Ramos; Thamires de VasconcelosPoética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas Entranhas, de... 189

Os olhos do poeta são um mar, 
ondas consecutivas vão tecendo o luar, 
conchas e mariscos vão decorando o espaço lunar, 
em todas manhãs o sol e seus filhos a raiar, 
tsunamis e outros sismos vão construindo o epicentro e seu lar,
ventos e brisas vão se confundindo na arte de amar, 
postais e cartas são recebidos mesmo sem selar, 
homens bons e maus vão jogando o lixo mesmo respirando esse ar, 
casas vão se erguendo na paridade territorial a desmoronar, 
gotas de água vão salgando vidas para o homem saborear, 
e essas vidas vão esmorecendo com o nascer da cegueira do mar; 
Cardiologistas vão se afogando tentando animar 
o coração marítimo desalentado por se explorar 
seus bens, em prol de remédios para remediar, 
a dor pelos mesmos causada, sem intenção de consciencializar, 
os outros matadores deste inocente e puro olhar.

Banhada e movida pelas águas do Oceano Índico, a voz lírica de Deusa D’África diz que 
os olhos do poeta são o mar que, segundo Jean Chevalier e Alain Gheerbrant (2008, p. 592), é 
“símbolo de dinâmica da vida. Tudo sai do mar e tudo retorna a ele: lugar dos nascimentos, das 
transformações e dos renascimentos”. As simbologias apontadas neste Dicionário se relacionam 
perfeitamente com os sentidos extraídos da leitura deste poema: a vida é tecida, é transfeita pelos 
olhos do poeta.

Se os olhos do poeta são o mar, os elementos que o compõem vão constituindo as múltiplas 
existências, um “lar” harmonioso, a “arte de amar”. Com profunda consciência ecológica, o eu líri-
co chama a atenção para a presença de “homens bons e maus [que] vão jogando o lixo mesmo res-
pirando esse ar”, matando este “inocente e puro olhar”. Ou seja, enquanto matadores quebrantam 
o olhar/mar, em sinal de resistência às afecções, “gotas de água vão salgando vidas para o homem 
saborear”, numa tentativa de agir contrariamente às suas experiências.

A poesia de Deusa D’África é, pois, muito lúcida sobre o importante papel que a Literatura 
de autoria feminina exerce sobre o seu contexto tão atravessado por imputações patriarcais e ma-
chistas. Nesse sentido, A voz das minhas entranhas funciona como uma espécie de tratado feminista 
afro-moçambicano, como aponta Freitas (2020), dividido em duas partes: “Masmorra” e “Fórmula 
da morte”. Na primeira, com extensão maior, encontramos poemas que tratam sobre as prisões 
que encerram ações, sentimentos e vidas humanas, em especial, de mulheres e de escritoras. Na 
segunda, há uma reflexão sobre vida e morte de pessoas, da poesia, do amor, sobre céu, inferno e 
eternidade, sendo a morte, às vezes, uma libertação do encarceramento da “Masmorra”. O poema 
homônimo, “A voz das minhas entranhas” (2014, p. 71-72):

Gritam o sim e o não 
As vezes o yes and no 
Sem hora nem espaço 
Sem critério nem consideração 
Do que as vezes faço 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021190

Dossiê/Dossier
Um idioma ainda não descoberto 
Uma guerra ainda não vencida 
Uma guerra entre corpo e alma 
Ressuscitando Tchakas em mim 
Que expulsam Nduandes das minhas entranhas 
E vingam-se da morte de Dinguiswayo. 

Não tem nenhuma cor 
Mas resplandece como a dor 
Segmentando este território 
Por subculturas 
Pelas quais, nenhuma bandeira se iça 
No espelho da minha alma 
Para extinguir a sofreguidão 
Neste solo cujo sangue alimentara terras. 

Há em mim uma terra mais agressiva 
Violentando outra por vezes 
Mesmo a outra sendo mansa em meses 
Determinados, que ela deriva.

Uma é verdadeira 
E a outra é hipócrita 
Mas vence quem é mais forte 
E sobrevive da guerra da morte.

Antes de tudo, é importante olhar para a segunda estrofe do poema, na qual há uma retoma-
da à história do Reino Zulu, grupo étnico originário da África do Sul, respeitado pela habilidade de 
caça e de batalha e pela resistência às colonizações portuguesa, britânica e bôeres, entre os séculos 
XIV e XX. Esse reino viveu sob a liderança de Tchaka, um chefe supremo, astuto militar, dito pro-
prietário das terras, das vidas e das mortes dos membros da tribo; com a morte de seu pai, Tchaka, 
apoiado por Dinguiswayo, líder de um exército poderoso, tomou o trono de sua tribo. Em batalha 
contra Zwide, da tribo de Ndwandwa, o aliado de Tchaka é assassinado e, depois de duras batalhas 
por meio de uma poderosa investida militar, o líder Zulu submete Ndwandwa ao seu comando, 
vigando a morte de seu aliado, Dinguiswayo (PITTA, Valter, 2010).

Os zulus, graças à sua resistência, são sobreviventes que vivem em Lesoto, Essuatíni, Zimbá-
bue e Moçambique, este atravessado pela colonização de Portugal e os demais pelo Reino Unido. 
Tal fato permite retomar os versos 1 e 2 do poema e a consequente imposição dos idiomas euro-
peus e avançar para terceira estrofe, na qual o eu lírico reafirma o doloroso processo de segmen-
tação do seu povo e de sua terra e sua insatisfação diante dos resultados catastróficos. O canto de 
lamento e de dor se arrasta por todo o poema ao tempo que aponta avidamente para a ancestrali-
dade africana singrada. A voz de minhas entranhas chama a atenção do povo para a necessidade de 
[re]constituição de sua identidade.

Ou seja, a voz lírica do poema que está na segunda parte do livro critica a colonização e os 
seus efeitos sobre África. A segmentação do território, ocasionada por sua dominação capitalista, 



Jéssica Férrer; Joranaide Ramos; Thamires de VasconcelosPoética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas Entranhas, de... 191

secciona laços fraternos e dá continuidade à política desumana de exploração das pessoas e da terra. 
As entranhas, neste caso, correspondem ao ventre e à terra, fazendo da voz um som que ressoa rei-
vindicações das deusas, as mulheres e a terra. Como em quaisquer sociedades patriarcais, coloniais 
e capitalistas, ambas são subjugadas e o “sim” e o “não” apresentados na primeira estrofe também 
representam a permissão para a existência das mulheres nessas sociedades. Vale observar, também, 
“A Escravatura” (2014, p. 45):

Sou escrava 
Sim, não me agrava 
Saber que sou colonizada 
Pelas minhas entranhas 

Vou ao xibalo 
Mas em vez 
de plantar sisal 
em vez de construir 
pontes e estradas 
o meu patronato 
manda-me encher rios 

Carrego baldes 
e baldes de água
todo o dia e noite 
quando sozinha fico
até o patronato tornar-se rico. 

No dia e noite 
em que eu encher o rio 
terei a minha liberdade 
e nunca mais serei 
de nenhum colono, escrava.

Desde a conquista de sua independência, à Moçambique têm sido impostas diversas trans-
formações políticas, econômicas e sociais que exigiram a implantação de vários modelos de pro-
dução, entre eles, o xibalo, trabalho forçado, implementado, segundo Malomalo, Bernardo e Nerua 
(2018), a partir de 1930, depois da instalação do Estado Novo. Tal regime era baseado na violência 
e apropriação das pessoas e se assemelhava a uma nova escravização. 

O poema destacado parte da discussão sobre estratégias políticas e ideológicas que justifi-
caram as colonizações, neste caso, a portuguesa, em busca da acumulação de bens. O processo de 
colonização se sustentou na escravidão de pessoas, transformadas em objetos, e não precisamos 
dizer o quanto isso foi devastador, principalmente para as mulheres que, além de serem forçadas ao 
trabalho braçal, tiveram suas entranhas tomadas para a reprodução obrigatória. O tema é retoma-
do: mulheres e terra foram apropriadas e expropriadas.

“A escravatura” inscreve as colonizações externa e interna de mulheres, o xibalo interminável 
a que muitas mulheres foram submetidas, aqui comparado ao processo de “encher rios”. Há, ainda, 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021192

Dossiê/Dossier
na última estrofe, o sonho de libertação. Trata-se, pois, de um sonho apenas. A voz poemática será 
livre quando “encher o rio” e esta é uma tarefa impossível. Registra-se uma crítica, entre as outras, 
às colonizações existentes até hoje que subjugam mulheres e as relegam ao claustro. 

Os poemas registrados até aqui, produtos de uma voz feminina, consentem a reflexão sobre 
a tomada de África bem como sobre a conscientização de sua independência ideológica e isso é 
confirmado por Deusa D’África em entrevista realizada pelo professor e pesquisador Sílvio Luiz 
Paradiso, da UFRB (2020, p. 5):

A minha escrita é Metamiserista 2, que traduz as falas silenciadas pelos pran-
tos que irrompem as madrugadas, traduz as desonestidades de oligarquias que 
fomentam as leis injustas para impor a justiça, traduz a linguagem dos objectos 
definidos e indefinidos pelas incertezas, traduz a miséria humana enquanto pe-
queno for o espírito, traduz as obscenidades dos homens desta época, seus desa-
tinos e incoerências. Uma escrita de luta, desconstrução, irreverência e acima de 
tudo, uma escrita de intervenção social. [sic]

Ou seja, os afetos e afecções da poesia de Deusa D’África vêm da história de seu povo e de 
sua terra e estão atentos à sua existência, em prol de um mundo mais humanizado e equalizado, [re]
agindo contra as imposições coloniais, o que é uma atitude política de pertencimento àquele lugar, 
repleto de incertezas sociais e marcado pela suposta superioridade dos homens.

Também por isso, é importante reconhecer o lugar de Deusa D’África na literatura moçam-
bicana. Ao poetizar sua “africanidade, defender a multiculturalidade de seu povo” (PARADISO, 
2020) e inscrever vidas de mulheres e seus corpos erotizados ou rasgados, Deusa D’África trans-
grede os ditos discursos hegemônicos e vence os obstáculos determinados pela exclusão de gênero, 
abrindo caminhos para autorrepresentação e representação de seus pares, ao tempo que cria es-
paços para ser/em ouvida/as. Sua Poesia emancipa, visibiliza e valida saberes, raízes e histórias de 
grupos subalternizados e, aqui, destacamos, especialmente, a marginalização das mulheres. Sobre 
esse contexto, Djamila Ribeiro (2017, p. 25), baseando-se em Ana Lima, afirma que:

seria urgente o deslocamento do pensamento hegemônico e a ressignifica-
ção das identidades, sejam de raça, gênero, classe para que se pudesse construir 
novos lugares de fala com o objetivo de possibilitar voz e visibilidade a sujeitos 
que foram considerados implícitos dentro dessa normatização hegemônica.

Esta Poesia admite, pois, pensar sobre outros e novos lugares de fala, explorando as diver-
sas identidades e individualidades segregadas, como classe, gênero, raça, religião, orientação sexu-
al, intersecções que, juntas ou separadas, forjam opressões variadas. Contrário a isso, é essencial, 
consoante Ribeiro (2017), criar uma conjuntura social que permita aos grupos excluídos alcançar 
cidadania através de experiências diversificadas e coletivas e que rompam com visões essencialistas 
e universalistas.

Ou seja, Deusa D’África contribui com estas reflexões a partir do momento que conquista o 
seu lugar de fala, por intermédio de sua Poesia e sua fala, vai muito além do ato de emitir de sons. 

2 Segundo a poetisa, na mesma entrevista a Paradiso (2020), o termo é originário de um de seus projetos literários que 
está em fase de revisão, Metamiserismo: uma nova escola literária, livro escrito em parceria com Dom Midó das Dores.



Jéssica Férrer; Joranaide Ramos; Thamires de VasconcelosPoética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas Entranhas, de... 193

“O falar não se restringe ao ato de emitir palavras, mas de poder existir” (RIBEIRO, 2017, p. 36). 
Sua fala representa e traz à tona a necessidade do lugar de fala de milhares de mulheres silenciadas, 
postergadas aos espaços privados, sem poder de decisão, destinadas aos cuidados domésticos, sem 
reconhecimento político, científico ou artístico. A poesia moçambicana de autoria feminina viabili-
za refletir sobre as relações humanas, sobre a essencialidade de elos comunitários e irmanados, ao 
passo que contesta a “historiografia tradicional e a hierarquização de saberes consequente[s] da hie-
rarquia social”, rompendo “com o regime de autorização discursiva” (RIBEIRO, 2017, p. 36/39). 
Sobre isso, destacamos “Fina (a Fina)” (2014, p. 30-31):

Vós que sois deusa 
menina dos sonhos meus enfeitiçados
pela beldade e vossa voz que fez meus olhos encantados. 

Vossos cabelos curtos, 
pretos resplandecentes e que não perdoam 
rodeados pelos insectos voadores 
que revelam que vós sois deusa 
mãe das águas, ao vivo e a cores 
vós que fostes dado o poder 
de governar o trono de ser bela. 

Mas, quem sou eu! 
para vo-la admirar! 
O vosso olhar que desperta 
e alerta as pestanas que sorriem 
como dentes pela deslumbrância 
dos vossos olhos que cintilam 
e ao mundo atilam. 

A vossa cor da pele 
que a noite repele 
às estrelas não resiste, 
vossas mãos ao que tocam 
a tranquilidade coloniza 
will you be the lost angel 
mas eles eram cruéis e vós sois fiéis 
Em vossos calcanhares 
as serpentes se arrastam 
como numa monarquia de servos 
que à monarca respeitam. 
Sois deusa! De florestas não desvendadas, 
dos mares enigmáticos onde repousam os vossos nervos, 
que libertam o mundo dos maremotos 
e terramotos, só por pisardes a terra que é nossa. [sic]

Trata-se de um poema no qual percebemos a constituição da deusa. Aqui, interessa destacar 
o que disse a escritora na mesma entrevista a Paradiso (2020, p. 3) sobre o seu nome artístico:



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021194

Dossiê/Dossier
porque todo o poder de criação e procriação está assente a uma divindade, 

se existe Deus há que existir uma Deusa com poder de ser o que o pensamento se 
oferece a ser, porque todos nós queremos ser deuses, basta que haja fé em nossos 
desígnios... Porque se não és capaz de amar a ti próprio não podes amar ao outro 
e se não és capaz de ser a divindade de ti mesmo não és capaz de crer em alguma 
coisa... Sê tu a tua própria sombra e deixe o sol transpor-se a ti e cobrir com a 
sua luz à tua cabeça para o que o teu corpo ganhe forma às mãos do tempo, que 
é teu criador.

Adiante, Deusa D’África explica que o seu nome é extraído de uma de suas personagens do 
romance Equidade no reino celestial (2016), uma mulher eleita a lutar pela africanidade destruída pela 
colonização e, por encontrar semelhanças com a mulher ficcional, Deusa decidiu dar vida a ela. 
Associamos a isto, esta voz lírica que, na contramão da cultura patriarcal e monoteísta, propondo 
uma nova organização do mundo, reprimiu e excluiu o princípio feminino do Universo, se encontra 
com uma deusa “de florestas não desvendadas”, “dos mares enigmáticos, “que liberta o mundo dos 
maremotos e terrematos”, bela, encantada, deslumbrante, “mãe das águas”, que governa o mundo, 
tranquiliza e domina serpentes. Humilde, este eu lírico reconhece a grandiosidade deste encontro 
e encantamento de seus olhos pela voz da deusa que faz dela a deusa de sua poesia e [re]criadora 
do mundo.

As deusas se levantam e nos permitem pensar na recuperação de algo que foi desprezado, 
o princípio feminino, consentindo-nos a refletir sobre a recuperação da feminidade dos seres hu-
manos, algo potencialmente transformador. Trata-se de uma contraposição às estruturas violentas, 
decorrentes, em parte, das colonizações que instituíram o masculino e a cultura como superiores 
ao feminino e à natureza, dando àqueles o direito sobre estes.

Nesse contexto, algumas/alguns artistas optaram, ainda, segundo Secco (2014, p. 68), “ero-
tizar Moçambique, fazendo pulsarem os desejos silenciados por séculos de violência e autoritaris-
mo”, levantando um Poética que buscava liberdade espiritual. Deusa D’África contribui com este 
projeto e inscreve mulheres sexualizadas e erotizadas que podem representar muitas outras mulhe-
res, como em “Hoje apetece-me” (2014, p. 22-23):

Hoje apetece-me 
Pintar os teus lábios, 
Com a tinta da minha boca, 
E este pincel nela mergulhado 
até ela ficar oca. 

Hoje apetece-me 
Soletrar em surdina 
Tudo o quererias ouvir 
Como o sopro que deu a vida a Adão 
E ulteriormente tornar-me 
Tuas vestes 
Desse corpo despido 
Pelo meu desejo 
E os deuses dando-me um ensejo 



Jéssica Férrer; Joranaide Ramos; Thamires de VasconcelosPoética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas Entranhas, de... 195

De alcançar a carreira de estilista 
Só para te vestir 
Com a tua nudez que almejo. 

Hoje apetece-me 
Fazer sem cunhas 
Mas sim, usando minhas unhas 
na textura da tua tez. 

Hoje apetece-me 
Fumar as tuas mágoas
E aliviar os pulmões 
Com um charuto. 

Hoje apetece-me 
Ao altar, levar-te, 
E casar-te 
Só e só por hoje, 
Ter a lua-de-mel, 
E esquecer a acerbidade 
Desse coração fel 
Na escolha de homem, cheio de sumptuosidade. 

Hoje apetece-me 
Nas tuas entranhas, arquejar 
Nelas manejar 
Mergulhar no mar da incerteza, só para te ter.

O corpo feminino retratado no poema é erotizado e liberado. Erotizado porque, segundo 
Elódia Xavier (2007, p. 157), é um “corpo que vive sua sensualidade plenamente e que busca 
usufruir desse prazer”; liberado porque é fluido, livre de “esquemas predeterminados, coerciti-
vos e repressores” (XAVIER, 2007, p. 179). Sobrepondo-se às características frequentemente 
impostas/conferidas às mulheres, a mulher do poema é sedutora, empoderada, ativa e busca 
realizar-se, deseja a nudez do homem eleito por ela, levá-lo ao altar e, diferente do esperado, sub-
verte a lógica social em que tem a mulher como objeto de desejo e não como sujeito desejante. 
Inscreve-se o desejo de penetrar nas entranhas do amado, manejá-las e alcançar o prazer através 
da consolidação do ato sexual.

As imagens construídas são altamente sinestésicas, libidinais e traduzem poder. Os sentidos 
do corpo são retomados, enquanto o desejo feminino é descrito e realizado. Esta crítica social aos 
colonialismos dos corpos femininos e de suas relações somente é possível por meio do autoco-
nhecimento das mulheres, da tomada de sua própria história. Xavier (2007) aponta que os corpos 
sempre foram colocados em segundo plano em relação à mente; a desvalorização do corpo é co-
nivente à opressão das mulheres que, por sua vez, institui misoginia, hierarquizações e dualismos 
que criam mecanismos desconstrutores e controladores destes corpos, definidos como vulneráveis 
e reprodutores.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021196

Dossiê/Dossier
Nesta esteira, pensar e abordar o erótico requer o zelo ante às reduções e marginalizações 

deste lugar entre a “incipiente consciência de nosso próprio ser e o caos de nossos sentimentos 
mais fortes” (LORDE, Audre 1984, p. 10). Este senso íntimo de satisfação e completude, uma vez 
experienciado, descortina a potência criadora e impede qualquer forma de existência sem a sua in-
tegração. Ou seja, o erótico deve ser lido e compreendido como sentimento, desejo e busca eman-
cipatória frente às vivências. O que nos permite conceituar, essencialmente, o erótico como poder.

Todavia, os usos do erótico como constituinte da feminilidade e recurso de poder fora, no 
curso da história, destituído de sua potência revolucionária ao ser sistematicamente reduzido e 
atacado pela sociedade ocidental em suas modalizações de gênero, relegando às mulheres que ou-
saram – e que na atualidade ousam – a utilizar-se deste recurso como atributo individual e político. 
Conforme aponta Lorde (1984, p. 9):

O erótico tem sido freqüentemente difamado pelos homens, e usado con-
tra as mulheres. Tem sido tomado como uma sensação confusa, trivial, psicótica 
e plastificada. É por isso que temos muitas vezes nos afastado da exploração e 
consideração do erótico como uma fonte de poder e informação, confundindo 
isso com seu oposto, o pornográfico. Mas a pornografia é uma negação direta do 
poder do erótico, uma vez que representa a supressão do sentimento verdadeiro. 
A pornografia enfatiza a sensação sem sentimento [sic].

Neste sentido, acrescenta ainda que:

Fomos ensinadas a desconfiar desse recurso, que foi caluniado, insultado 
e desvalorizado por pela sociedade ocidental. De um lado, a superficialidade do 
erótico foi fomentada como símbolo da inferioridade feminina; de outro lado, 
as mulheres foram induzidas a sofrer e se sentirem desprezíveis e suspeitas em 
virtude de sua existência. Daí é um pequeno passo até a falsa crença de que, só 
pela supressão do erótico de nossas vidas e consciências, podemos ser verdadei-
ramente fortes. Mas tal força é ilusória, porque vem maquiada no contexto dos 
modelos masculinos de poder. (LORDE, 1984, p. 9)

Destarte, se o corpo é político, o corpo feminino e a feminilidade podem ser lidos como 
espaços de interdição, dominação e silenciamento. A apropriação do erótico, pela poetisa, como 
elemento estético, transcende os limites da versificação e assenta-se no enfrentamento às políticas 
de gênero do universo heteronormativo e sua colonidade do poder, posto que propõe ao feminino 
um caminho de empoderamento através da subversão da erotização que objetifica, pelo erotismo 
que concede à mulher consciência sobre si.

A interseccionalidade provocada pela cultura, pela raça, pela classe, pelo sexo, pelas subjetivi-
dades ao corpo feminino nos incita a questionar os modelos dominadores e suas implicaturas. No 
poema, há, pois, uma proposta de corpo e subjetividade empoderada, sexualizada, erotizada, liber-
ta, uma dura crítica às relações de gênero; um desencarceramento de uma mulher que pode amar, 
desejar e se realizar. A representação desses corpos aponta para a reflexão sobre as práticas sociais 
correntes, visto serem as ações dos corpos orientadas, segundo Xavier (2007, p. 25), “pelos e para 
os contextos institucionais”, marcadamente patriarcais, coloniais e capitalistas, sendo o domínio da 
eroticidade pela mulher uma ferramenta política de contestação e abalo às estruturas sociais. 



Jéssica Férrer; Joranaide Ramos; Thamires de VasconcelosPoética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas Entranhas, de... 197

Quando mulheres escrevem, imediatamente registram suas vidas, seus corpos, bem como, 
de seus pares, afirmando suas existências, suplantando disposições patriarcais e machistas, [re]sin-
gularizando as experiências, subjetividades e socialidades humanas, o que nos remete aos registros 
ecológicos guattarrianos (2012, p. 8). O posicionamento poético de Deusa D'África é de autorre-
conhecimento e isso, segundo Joice Berth (2019, p. 18) é,

autoafirmação, autovalorização, autorreconhecimento e autoconhecimen-
to de si mesmo e de suas mais variadas habilidades humanas, de sua história, e 
principalmente de um entendimento quanto a sua posição social e política e, por 
sua vez, um estado psicológico perceptivo do que se passa ao seu redor.

Esta consciência permite a quaisquer pessoas falar e agir pela comunidade. O empoderamento 
individual é, neste caso, também coletivo. Essa proposta origina-se do conceito de empoderamento 
descrito por Berth (2019), como um expediente que proporciona emancipação política e social, bem 
como insubordinação aos padrões e poderes hegemônicos que engendram desigualdades e segregam 
mulheres, a fim de equalizar experiências e existências sociais. Nesta esteira, o poema supramenciona-
do nos permite adotar a escrita poética de Deusa D’África como um manifesto sócio-político que visa 
desestruturar as engrenagens patriarcais, através da subversão do lugar de gênero destinado à mulher.

Ademais, ainda, da perspectiva de empoderamento, a feminista negra (2019) aponta para a 
necessidade de [re]conhecimento de suas realidades por parte das mulheres, oportunizando o em-
poderamento cognitivo, psicológico, político e econômico, libertando-as globalmente, em tese pelo 
menos. É claro que se trata de um processo complexo, longo, fundamentalmente político, que dene-
gue a instituição do patriarcado branco, ocidental, heterocêntrico e do capitalismo que outorgou o 
aniquilamento das sociedades, entre outras, africanas.

Berth (2019, p. 35) diz, também, que o empoderar deve ser um conjunto de “estratégias ne-
cessariamente antirracistas, antissexistas e anticapitalistas e [transcender] as articulações políticas de 
dominação que essas condições representam”, partindo de perspectivas individuais que se juntam e 
coletivizam a causa, transformando grupos historicamente oprimidos. Consoante Berth, os empo-
deramentos individual e coletivo são profundamente complementares, visto que as subjetividades e 
individualidades que formam uma coletividade empoderada dizem respeito àquela comunidade. 

O lugar de fala de Deusa D’África e os processos revolucionários de empoderamento indivi-
dual e coletivo que sua Poesia parece representar são matérias importantes que asseguram discussão 
efetiva sobre as desigualdades de gênero e sociais, relações de poder ao tempo que permitem uma 
transformação social local e externa. Nesse sentido, destacamos o que afirma Secco (2010, p. 153) 
sobre as poetisas e os poetas moçambicanas/os:

tais artistas transformam, desse modo, suas composições poéticas em lo-
cais políticos, onde o amor, os sonhos e os afetos surgem como alternativas 
políticas para libertar o pensamento e os sentimentos de cada cidadão dos para-
digmas partidários utópicos e fechados, característicos dos tempos regidos por 
um ethos revolucionário.

A voz das minhas entranhas tem fundamento no afeto e nas afecções africanos com os quais 
podemos pensar ações que promovem empoderamentos individuais que, unidos, produzem coleti-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021198

Dossiê/Dossier
vidades empoderadas que reconhecem outrem e, a partir disso, agem humanitariamente. Tais ações 
criam a consciência de que todas as pessoas podem existir e possuir lugares de fala, quebrando os 
silêncios estruturais, violentos e instituídos para os grupos subalternizados, rompendo com hierar-
quias opressoras e permitindo a construção de um mundo equânime.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A colonização deixou um rastro de profunda violência onde foi instituída. Milhares de pes-
soas foram subalternizadas e exploradas com vista à acumulação de bens e expansão da cultura 
colonizadora. Esta ação foi ainda mais dura com as mulheres que, além de serem dominadas e usa-
das como mão-de-obra, também tiveram seus corpos e sua sexualidade tomados pelo patriarcado 
colonizador. Moçambique é uma das vítimas desse processo e que, recém saído desta condição, 
tem lutado pelo restabelecimento de sua ancestralidade, de sua pluralidade e [re]direcionamento de 
sua identidade cultural.

A literatura moçambicana de autoria feminina tem contribuído essencialmente com esta ta-
refa, bem como sobre o questionamento das condições das mulheres negras daquela Nação, à 
medida que as escritoras, por meio de um discurso humanizado, questionam regras patriarcais e 
coloniais que, por sua vez, sobrepõem homens em prejuízo das mulheres.

O lugar de fala de Deusa D’África e o processo de empoderamento individual e coletivo que 
sua Literatura inscreve e representa permitem uma discussão legítima sobre [des]igualdade de gê-
nero, estabelecimento do patriarcado e os poderes que dele advém, ao passo que possibilitam uma 
transformação social naquela sociedade, bem como fora dela, rompendo com hierarquias dualistas, 
violências estruturais e silêncios de grupos subalternizados, dando-lhes lugares de fala. 

Tais contemplações, originadas pelos poemas selecionados, foram possíveis através da refle-
xão feita sobre afetos e afecções na Poesia Moçambicana, em especial, da Obra de Deusa D’África, 
produção literária voltada para construção de sentidos e de sentimentos de humanidade e de liber-
tação das mulheres, sob um viés político e crítico que condiciona pensar sobre relações sociocultu-
rais e de gênero de um País que preserva tradições patriarcais muito severas. 

REFERÊNCIAS

BERTH, Joice. Empoderamento. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Rio de Janeiro: José 
Olympio, 2008.

D’ÁFRICA, Deusa da. A voz das minhas entranhas. Maputo: Ciedima, Ltda., 2014.

FREITAS, Sávio Roberto Fonseca de. Deusa D’África: uma voz feminista afro-moçambicana. In: 
Revista do NEPA/UFF. Niterói, v.12, n.25, p. 43-53, 2020.



Jéssica Férrer; Joranaide Ramos; Thamires de VasconcelosPoética dos Afetos: lugar de fala, erotismo e empoderamentos em A Voz das Minhas Entranhas, de... 199

LORDE, Audre. Os usos do erótico, o erótico como poder. In: Textos escolhidos de Audre Lorde. He-
retika, 2018. Disponível em <https://we.riseup.net/assets/483071/Audre+lorde+Textos+escolhi-
dos+2a+edi%C3%A7%C3%A3o-bklt.pdf>. Acesso em 01/11/21.

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque de (Org.). Pensamento 
feminista: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020.

MALOMALO, Bas’llele; BERNARDO, Edgar Manuel; NERUA, Lucas Alberto Essilamo. XIBALO: 
A ideologia do trabalho na era colonial em Moçambique no século XX. In: Cadernos de África Contem-
porânea. v.1, n.1, p. 58-71, 2018.

PARADISO, Sílvio Luiz. “Tudo que escrevo é fruto da possessão!” – Entrevista com Deusa D’África 
(Deusa Sara Feliciana). In: Revista África e Africanidades. Ano XIII, n.35, 2018.

PINHEIRO, Vanessa Neves Riambau. As representações do corpo feminino na poesia moçambicana: 
Dos grilhões à liberdade. In: Revista Criação & Crítica. n.27, p. 23-36, 2020.

PITTA, Valter. Império Zulu. In: O fascinante Universo da História, 2010. Disponível em <http://civili-
zacoesafricanas.blogspot.com/2010/02/zulus.html>. Acesso em 15/10/21.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala?. Belo Horizonte: Letramento: Justificando, 2017.

SECCO, Carmen Lúcia Tindó. De sonhos e afetos: percursos da poesia moçambicana. In: Revista 
Cerrados, v. 19. N. 30. 2010, p. 143-156.

_____. Afeto e Poesia: Ensaios e Entrevista: Angola e Moçambique. Rio de Janeiro: Oficina Raquel, 2014.





Dossiê/Dossier

Patrícia Torme de Oliveira − Mestra em Ciências Humanas pelo Programa de Pós-graduação Interdisciplinar 
em Ciências Humanas da Universidade do Estado do Amazonas/ PPGICH/UEA, Licenciada Plena em Educação 
Física pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul/PUC-RS. E-mail: patriciacancio@hotmail.com

Betânia de Assis Reis Matta − Mestra em Ciências Humanas pelo Programa de Pós-graduação  Interdisciplinar em Ciên-
cias Humanas da Universidade do Estado do Amazonas/ PPGICH/UEA, Bacharela em Serviço Social pela Universidade 
Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Especialista em Criança e adolescente em situação de risco social (UNIFRA/RS), 
Especialista em Gestão Pública pela Universidade do Estado do Amazonas (UEA). E-mail: betaniamatta@hotmail.com

A Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas 

La Performance en la Danza de las Yabas en el Festival Folclorico en el Municipio de Tefé en Amazonas

The Performance in the Dance of  the Yabás at the Folk Festival in the Municipality of  Tefé in Amazonas

Patrícia Torme de Oliveira
Betânia de Assis Reis Matta

Resumo: O estudo analisa o processo de criação e construção coreográfica da dança das Orixás femininas, 
as Yabás. A pesquisa de campo foi realizada durante do Festival Folclórico da cidade de Tefé, Amazonas, com 
base no método etnográfico. As análises foram fundamentadas com base nos estudos de Performance de Sche-
chner (2002), sobre comportamento restaurado, e Ligiéro (2011), criador do conceito de Motrizes Culturais 
aplicado às práticas performativas afro-brasileiras. Ainda que se trate de uma dança elaborada para o contexto 
do espetacular, evidenciamos que a dança das Yábas é marcada por movimentos e significados que revelam 
a plasticidade, a dramaticidade e a religiosidade inerentes às matrizes africanas. Os resultados revelaram que a 
linguagem dos gestos e dos movimentos são coreografados com movimentos e sinais específicos, exprimindo 
as características das divindades femininas, que são atravessadas por experiências corporais desenvolvidas pelas 
brincantes/dançantes no processo de performance, contemplando a diáspora negra na região Amazônica.

Palavras Chave: Dança. Performance. Tefé. Yábas.

Resumen: El estudio analiza el proceso de creación y construcción coreográfica de la danza de las Orixás 
femeninas, las Yabás.  La investigación de campo se llevó a cabo durante el Festival Folclórico de la ciudad de 
Tefé/Amazonas basado en el método etnográfico. Los análisis se basaron en los Estudios de Performance de 
Schechner (2002) sobre el comportamiento restaurado, y Ligiéro (2011), creador del concepto de Motrizes Cul-
turales aplicados a las prácticas de performance afrobrasileñas. Aunque es una danza elaborada para el contexto 
de la espectacular evidencia de que la danza de las Yábas está marcada por movimientos y significados que 
revelan la plasticidad, dramatismo y religiosidad inerentes a las matrices africanas. Los resultados revelaron que 
el lenguaje de los gestos y movimientos son coreografiados con movimientos y signos específicos, expresando 
las características de las deidades femeninas, que son atravesadas por experiencias corporales desarrolladas por 
los lúdicos/danzantes en el proceso del performance contemplando la diáspora negra en la región amazónica.

Palabras Claves: Danza; Performance. Tefé. Yabás.

Abstract: The study analyzes the process of  creating and choreographic construction of  the dance of  the 
female Orixás, such as Yabás.  The field research was carried out during the Folk Festival of  the city of  Tefé in 
the of  Amazonas based on the ethnographic method. The analyses were based on Schechner's Performance 
Studies (2002) on restored behavior, and Ligiéro (2011) creator of  the concept of  Cultural Motrizes applied to 
Afro-Brazilian performative practices. Although it is a dance elaborated for the context of  the spectacular evi-
dence that the dance of  the Yábas is marked by movements and meanings that reveal the plasticity, dramaticity 
and religiosity inherent to African matrices. The results revealed that the language of  gestures and movements 
are choreographed with specific movements and signs. In particular, expressing the characteristics of  female 
deities, through bodily experiences developed by the players/dancers in the performance process contempla-
ting the black diaspora in the Amazon region. 

Key-words: Dance; Performance. Tefé. Yabás.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021202

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

No município de Tefé, Estado do Amazonas, ocorre anualmente o Festival Folclórico consi-
derado pela população local como um dos maiores eventos da região. Nesta ocasião, inúmeros gru-
pos de danças folclóricas se apresentam após um longo período de preparação e ensaios. Em meio 
arena ou tablado1, contando com a presença de centenas de espectadores, os grupos de danças se 
apresentam e competem sob a mira atenta de jurados técnicos e artísticos durante três noites. Todas 
as danças são organizadas e classificadas para concorrer em categorias específicas, como de danças 
“populares”, “nordestinas”, “quadrilhas” e “tribais”, porém, a principal categoria e a mais esperada 
no evento é a de danças “tradicionais”, na qual destaca-se a Dança Africana de Tefé.

Esta dança de matrizes africanas foi criada há quase 40 anos, e, em sua configuração para 
o espetáculo, apresenta um enredo que envolve história, cultura e religiosidade. Cada quadro é 
apresentado separadamente, entretanto, há transições e interações que marcam a passagem de um 
quadro para outro. O primeiro quadro é denominado “Os Negros”, baseia-se e retrata o período 
da escravidão, contém uma dramaticidade e interpretação muito impactante. A transição para o 
quadro seguinte ocorre a partir de capoeiristas, que adentram o espaço cênico, representando a 
resistência do negro, e, em seguida apresentam coreografias muito dançantes protagonizadas por 
brincantes/dançantes2 denominados “Os Baianos”, que simbolizam a conexão com o último qua-
dro que é o mais aguardado, onde apresentam-se os destaques da dança denominados “Os Orixás”. 

Neste contexto, se originou a pesquisa da dissertação de mestrado “A Dança da Libertação”: Um 
Estudo sobre a Dança Africana de Tefé, defendida em junho de 2020, da qual extraímos este recorte que se 
concentra no universo da representação das Orixás femininas, através de uma perspectiva etnográfica. 
A pesquisa de campo ocorreu no período de abril a agosto de 2019, período em que transcorreu as mo-
vimentações de preparação, planejamento e realização do espetáculo para o Festival Folclórico de Tefé.

Face a este cenário, foi possível acompanhar desde o princípio as primeiras ações interpostas 
por ensaios com músicos, cantores, brincantes/dançantes, bem como a criação, construção e execu-
ção coreográfica das Orixás femininas, chamadas de Yabás3. Para uma compreensão do universo fe-
minino, a descrição e análise tiveram um foco ajustado nas cinco Yabás representadas na Dança Afri-
cana de Tefé, que são: Iansã, Oxum, Nanã, Obá e, por fim, Iemanjá, que é a mãe de todas as cabeças4.

As mulheres africanas quando aqui chegaram, em relação às mulheres eu-
ropeias que aqui estavam [...] tinham formas diferenciadas de condutas. Tal fato 
pode ser identificado nos mitos religiosos de origem ioruba, pelas deusas, as Ori-
xás femininas conhecidas como yabás. Nas religiões cristãs o feminino é primei-
ramente representado pela figura de Maria, a mãe de Jesus, cuja principal função 

1 Arena ou tablado é a referência que os participantes e tefeenses fazem ao palco estruturado e montado para a reali-
zação do Festival Folclórico de Tefé. No ano de 2019, um imenso tablado foi montado no Mirante das Mangueiras, 
localizado na orla do Lago Tefé; em anos anteriores, a praça Remanso do Boto foi arena (chão) dos festivais.
2 Optamos por utilizar ambos os termos para designar os participantes da dança, pois ambas as denominações são 
utilizadas frequentemente. Antigamente, utilizava-se mais o termo brincante, porém, atualmente, várias outras deno-
minações são utilizadas, o que demonstra o quanto o folclore e a cultura passam constantemente por um processo de 
dinamização.
3 Nas pesquisas bibliográficas, foram encontradas diversas formas de grafia da palavra, como a usada aqui, Yabá, ou 
Iabá, e variações como Iyabá ou Ayabá. Com o intuito de padronizar para a escrita presente, utilizamos a grafia Yabá.
4 Iemanjá é a mãe de todas as cabeças, é ela quem sustenta a humanidade. Seu nome deriva da expressão Iorubá Yèyé 
omo ejá, que significa Mãe cujos filhos são peixes. Disponível em: https://www.raizesespirituais.com.br/



Patrícia Torme de Oliveira; Betânia de Assis Reis MattaA Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas 203

teria sido dar à luz ao filho de Deus, Jesus. As demais seriam as santas da Igreja 
católica, todas figuras passivas e pacíficas. No universo iorubá, a representação 
das divindades femininas são, em sua maioria de mulheres guerreiras, batalhado-
ras, socialmente organizadas. As relações afetivas não são monogâmicas. As mães 
não necessariamente cuidam dos filhos, algumas vão para a guerra e os deixam 
para outras cuidarem. Com certeza uma visão muito diferenciada da visão con-
vencional da sociedade patriarcal. (MARIOSA, 2016, p.46)

O termo Yabá é utilizado para referir-se, no panteão dos Orixás, às representações femininas, 
como Nanã, Iansã, Oxum, Obá, Ewá e Iemanjá. De acordo com Rocha et al (2016, p.42,), “o lugar 
das Yabás na ativação da relação do Ayê com Orum (da terra com o céu), no controle e domínio 
do natural e sobrenatural, da vida e da morte, do estar e não estar no mundo, estão inscritos nas 
atribuições que possuem de acordo com a tradição”. Para tanto, enfatizamos que a Dança Africana 
de Tefé apresenta dez Orixás, em que cinco são as principais representações das Orixás femininas 
cultuadas no Brasil, e que, durante o espetáculo, personificam através da dança e performance 
estas expressões do poder feminino. Partindo deste pressuposto, nosso estudo se circunscreverá 
nas danças e representações das Yabás, que tem uma grande representatividade na religiosidade, 
cultura, dança e arte afro, assim como na Dança Africana de Tefé.

Sabino e Lody (2011) discorrem que as danças de Orixás integram e fazem parte do culto 
religioso do Candomblé, que evidencia e ilustra a ligação com as divindades, representando o mo-
vimento e as histórias de deuses/deusas em seu aspecto mais divino e sua conexão com o mundo 
humano. Para os africanos, “o corpo é, por excelência, o local da memória, o corpo em performan-
ce, o corpo que é performance” (CARDOZO, 2006, p. 26).

Nesta direção, as danças de matrizes africanas têm como características principais os movi-
mentos de quadril, que inclusive estão muito presentes nos movimentos da dança afro-brasileira, 
remetendo à sensualidade, e que também se mostrará presente especialmente na representação das 
Orixás/Yabás. Os movimentos de ombro também são muito utilizados na técnica de dança afro, 
estes trazidos por Mercedes Baptista5, a partir das pesquisas de Katherine Punham, que, como rela-
ta Lima (1995), são movimentos exógenos à dança afro que tem suas bases nos movimentos rituais 
do Candomblé. Katherine utilizava-se de movimentos de ombros em sua dança em função desta 
nuance de movimento estar muito presente nas danças locais do Caribe e do Haiti. (LIMA, 1995). 
O panteão de Orixás do Candomblé, no Brasil, conta com mais de 15 deuses que são aqui cultu-
ados, cada um deles com personalidades, lendas e histórias distintas, o que influencia diretamente 
em sua representação cênica através da dança.

No decorrer do espetáculo da Dança Africana, as Yabás constituem uma apresentação que, 
para além dos movimentos, é composta pela caracterização, uma vez que são trajadas com indu-
mentárias que incluem uma multiplicidade de elementos como ades6, paramentas, saias, xocotôs 
(calças), ababés7 e contas, permitindo, com isso, que o espetáculo transite entre os limites da arte e 
5 Bailarina e coreógrafa brasileira, a primeira negra a integrar o corpo de bailarinos do Teatro Municipal do Rio de 
Janeiro, e foi responsável pela criação do balé afro-brasileiro, inspirado nos terreiros de candomblé, elaborando uma 
codificação e vocabulário próprios para estas danças (OLIVEIRA, 2017).
6 Ades é semelhante a uma coroa utilizada como complemento da indumentária da orixá/Yabá.
7 Ababé ou Abebê é um instrumento da religiosidade iorubá nas religiões de matrizes africanas, que consiste em um 
emblema utilizado pela Oxum e pela Yemanjá. Trata-se de um acessório indispensável em sua indumentária cerimonial. 
São feitos de latão, o de Oxum costuma ser dourado e o de Yemanjá, prateado.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021204

Dossiê/Dossier
da performance, agregando aspectos culturais e religiosos de matrizes africanas.

Sabino e Lody (2011) discorrem sobre a distinção da dança religiosa para a dança artística:

[...] os pés de dança, como são chamados, representam características co-
reográficas detalhadas de cada Orixá. A representação do orixá torna-se então 
distinta no culto e no palco. No culto, ela é dançada pelos membros da comu-
nidade religiosa, com seus corpos acionados e não necessariamente com trei-
namento específico de dança, se direcionando ao enfoque religioso e ritual do 
movimento dançado. Para o palco, a movimentação de cada Orixá foi trabalhada 
por Mercedes Baptista durante sua pesquisa de construção da técnica da dança 
afro-brasileira, o que dá à movimentação singularidades específicas a serem de-
senvolvidas pelo corpo treinado do bailarino. (SABINO; LODY, 2011, p. 34)

A pesquisa de campo foi fundamental, pois observar a construção coreográfica associada ao 
trabalho de estudo das brincantes/dançantes que representaram as Orixás/Yabás permitiu com-
preender as etapas e o processo individual no universo de produção e criação. Importante estabe-
lecermos que a dança não é uma simples e fria repetição de gestos aleatórios, ao contrário, é uma 
simbiose entre corpo e alma que permite “sentir” e “perceber” a dramaticidade, a plasticidade e a 
religiosidade que é fluida através do gestual e da postura corporal, restaurando um comportamento.

Comportamento restaurado é simbólico e reflexivo. Seus significados têm que 
ser decodificados por aqueles que possuem conhecimento para tanto (...) tornar-se 
consciente do conhecimento restaurado é reconhecer o processo pelo qual processos 
sociais, em todas as suas formas, são transformados em teatro, fora do sentido limita-
do da encenação de dramas sobre um palco. (SCHECHNER, 2003, p. 35)

Mauss (1974, p. 405) evidencia que, “no processo da obtenção das técnicas corporais a imi-
tação exerce grande influência tanto em crianças quanto nos adultos que visam copiar atos, e 
conseguem obter bons resultados”. Já o conceito de Motrizes Culturais de Ligiéro contribuiu para 
compreensão desta capacidade de a dança das Orixás/Yabás “ultrapassar o espaço do sagrado e do 
teatral, e, se aproximar da comunidade e da prática artística possibilitando, portanto, uma análise 
estética e artística da performance” (LIGIÉRO, 2011, p.130).

Baseando-se nessa ideia, constatamos que a dança em celebração às Orixás/Yabás, além de 
ser um comportamento restaurado, é movida por Motrizes Culturais dinâmicas e interativas. Práti-
cas performativas que são agrupadas no espetáculo, dando-lhes vida e expressões que nos remete 
aos rituais do candomblé. O secular/sagrado é expresso por meio do canto, da dança, da música, 
do figurino, do espaço, do cenário, da indumentária entre outros.

Ressaltamos, que a dança das Orixás/Yabás, contém movimentos que têm relação aos sim-
bolismos e significados que são atribuídos a cada divindade, que transitam entre nuances que vão 
desde gestos suaves, lentos e contidos (muito utilizados nas danças de Oxum e Iemanjá, pois ambas 
têm a fluidez das águas e aspectos relacionados à fertilidade, vaidade e beleza), assim como movi-
mentos rápidos, ágeis e de força muito representados nas danças de Iansã e Obá, pois ambas têm 
temperamentos fortes e carregam as qualidades relacionadas à “guerra”. 

Os movimentos ondulatórios do tronco e dos braços, realizado conjuntamente com a incli-
nação do tronco para a frente, produzem um sutil tremular dos ombros. Dessa forma, a estética e 



Patrícia Torme de Oliveira; Betânia de Assis Reis MattaA Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas 205

dramaturgia-coreográfica presentes nessas coreografias desvelam a ternura, a fertilidade, a sedução, 
o ímpeto, dentre outros elementos que compõem o universo feminino. 

Por tudo isso, o estudo é uma proposta provocativa que visa despertar o interesse de pes-
quisadores de diferentes áreas do conhecimento, bem como os leitores de um modo geral, ao 
dar visibilidade ao universo cultural através das danças voltadas às matrizes negras que contém a 
representação do feminino no contexto Amazônico, enaltecendo a importância da temática e que 
envolvem a história, cultura e a arte.

1. A perspectiva Antropológica e a Performance nas Danças de Matrizes Africanas

Ao abordamos o tema sobre as danças de matrizes africanas, há um forte significado relacio-
nado à arte, símbolo, criação, memória, e, em especial, à identidade. Entretanto, os estudos refe-
rentes aos movimentos, canto, espaço, tempo e a música necessitam mais aprofundamento diante 
da complexidade dos elementos culturais e sociais envolvidos nesse contexto, principalmente na 
tessitura entre interação/comunicação, brincantes/dançantes e espectadores.

De acordo com Ligiéro (2011), quando os africanos vieram para o Brasil, trouxeram consigo 
várias formas de celebração originárias de suas etnias, e utilizaram a performance delas como for-
ma de “recuperar um comportamento”, o qual eles foram obrigados a silenciar em virtude da con-
dição de escravos, e por estarem distanciados geograficamente de sua cultura natal. Inicialmente, 
as formas de celebração (dança/canto/batuque) foram rigorosamente perseguidas e condenadas, 
contudo, relatos históricos denotam que a resistência e resiliência desses povos permitiu que esses 
ritos passassem a ser tolerados pelo poder local e da Igreja. Neste pensamento, Ligiéro (2011) ainda 
chama a atenção para o fato de que esse processo de transformação e negociação foi longo e gerou 
formas distintas de performances não somente pela grande quantidade de etnias provenientes do 
antigo continente como pela própria interação criada com o contexto local. Na ânsia de restaurar 
rituais e celebrações antigas, foram criadas vigorosas tradições, genuinamente africanas, mas misci-
genadas dentro do próprio processo formador do país, e, para que haja compreensão dessas múl-
tiplas transformações, além do conhecimento das matrizes culturais das principais etnias, se torna 
fundamental o estudo de seus elementos formadores.

Para Schechner (1985), primeiramente, determinadas porções do comportamento podem ser 
recombinadas em um número sem fim de variações. Segundo o autor, nenhum evento consegue 
copiar exatamente outro evento. Não apenas o próprio comportamento – nuances do humor, tom 
de voz, linguagem corporal, e daí por diante – mas também a ocasião específica e o contexto fazem 
com que cada caso seja único. Para o estudioso, a performance acontece enquanto ação, interação 
e relação, e ela não está “em”, mas “entre”. Um exemplo seria de um ator da vida cotidiana, em um 
ritual, em uma ação, ou em uma arte performática que faz/mostra algo, executa uma ação. Richard 
Schechner ainda destaca que performance não é um termo fácil de se definir, ela pode ser:

[...] étnica e intercultural, histórica e atemporal, estética e ritual, sociológica 
e política. Performance é um modo de comportamento, um tipo de abordagem à 
experiência humana, performance é exercício lúdico, esporte, estética, entreteni-
mento popular, teatro experimental, e muito mais. (SCHECHNER, 1982, apud 
LIGIERO, 2012, pág. 10)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021206

Dossiê/Dossier
Desta maneira, praticamente tudo que ocorre na vida social contemporânea pode ser con-

siderado como performance, já que inclui jogos e brincadeiras, esportes, atividades da vida co-
tidiana e rituais, além de também ser definida como a ritualização de sons e movimento, pois, 
mesmo que pensemos que estamos sendo originais e espontâneos, boa parte do tempo do que 
realizamos ou falamos já foi realizado e dito antes, por nós mesmos. 

O ritual pode ser considerado sagrado, quando estiver relacionado com a expressão de 
crenças religiosas, ou seculares, quando relacionado a qualquer outra atividade, não especifica-
mente de caráter religioso, entretanto, tais considerações não são puras, no sentido que algumas 
cerimônias misturam rituais sagrados com rituais seculares, sem haver uma separação definida 
entre um e outro, fato este que ocorre em inúmeras culturas. O mais comum, quando se refere 
ao ritual, é associá-lo à prática religiosa, entretanto, existem na realidade vários outros tipos de 
rituais, como aqueles relacionados à vida diária e de papéis sociais, profissionais, políticos dentre 
muitos outros. Para Schechner (2012), os rituais ainda podem ter outras variações. O “Ritual 
Social” refere-se aos eventos cotidianos e atividades diárias que praticamos de forma ritual, sem 
perceber; os “Rituais Religiosos” podem considerar celebrações como o casamento, batizado, 
ritos de passagem entre outros; por fim, os “Rituais Estéticos”, compreendem as formas codi-
ficadas como o teatro ou a dança, mesmo que não se esteja dentro do ritual religioso dançando 
durante o transe.

Utilizando como referência estas divisões e variações, a performance analisada na dança 
das Orixás/Yabás da Dança Africana de Tefé é a performance estética, cujo ritual envolvido é o 
secular, já que não existe uma associação com a expressão de crença religiosa, entretanto, como 
já mencionado, a separação entre secular e sagrado não é pura, e uma manifestação não exclui 
a outra, ou seja, o ritual aqui em questão também poderá ser interpretado como sagrado, pois a 
maior parte das coreografias e movimentos tem ligações diretas com os movimentos dessas re-
presentações do poder feminino na religiosidade, porém, a dança não é um ritual religioso já que 
se trata de uma performance ou representação, contudo, ainda assim, as brincantes/dançantes 
estarão recuperando no seu repertório corporal elementos de suas ancestralidades.

 Zeca Ligiéro (2011) elaborou um conceito próprio de performance. Para o autor, o termo 
“matriz africana”, que é amplamente utilizado para preservar e resguardar um passado africano 
no Brasil, em produções culturais de manifestações afro-brasileiras – dentre eles o candomblé, o 
jongo, a capoeira e outros –, como uma forma de legitimar a identidade africana na diáspora, não 
leva em consideração as diversidades nem multiplicidades culturais. Neste sentido, ele afirma que 
esse conceito de matriz cultural tem se mostrado insuficiente para conceituar a complexidade 
dos processos inter-étnicos e transitórios verificados nas práticas performativas ou performan-
ces culturais. O autor propõe uma nova definição/conceito, que, ao invés de “matriz”, utilize-se 
“motrizes”, no plural, para conceituar a complexidade das ações e dinâmicas das performances 
culturais afro-brasileiras.

O conceito de “Motrizes Culturais” pode ser utilizado para definir um conjunto de ações 
culturais usados na diáspora africana para recuperar comportamentos ancestrais africanos. A 
combinação de elementos como dança, canto, música, figurino, espaço, entre outros, são deno-
minadas práticas performativas, e a combinação destes elementos são agrupados em distintas 
manifestações do mundo afro-brasileiro. Apesar do autor pensar este conceito voltado princi-
palmente para o Candomblé ou Umbanda, no sentido de análise das performances da dança dos 



Patrícia Torme de Oliveira; Betânia de Assis Reis MattaA Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas 207

Orixás nas terreiras8, há a possibilidade de ser utilizada também no ambiente teatral de encena-
ção e na dança artística, onde estes elementos podem também ser analisados através da ótica de 
(re)significação da dança para o ambiente do contexto de representação, através da codificação 
corporal.

Quanto à construção da dança das Orixás/Yabás para a dança Africana de Tefé, a partir das 
observações, foi possível considerar que houve uma construção cênica, embora as brincantes/
dançantes não tivessem acesso a uma preparação voltada à construção de uma técnica artística9 

específica para o palco, porém, puderam contar com uma construção intuitiva e criativa a partir das 
informações absorvidas através de vários meios de pesquisa. 

Ainda nesse sentido, considerando a narrativa das brincantes/dançantes, nos últimos anos, 
observou-se uma tendência de introduzir no espetáculo uma dança mais condizente com os terrei-
ros de Candomblé, com movimentos mais próximos dos praticantes da religião iorubá. Esta forma 
de apresentação foi assentida por brincantes/dançantes que ingressaram a partir do ano de 2016. 
Apesar de não terem nenhum vínculo com religiões de matrizes africanas, a brincante/dançante 
que representou a Orixá Iansã destacou a importância de se apresentar no espetáculo, uma per-
formance de dança que elas consideram mais “original”, que é aquela dança que ocorre durante os 
ritos das religiões afro-brasileiras, pois a apresentação não é um ritual religioso, mas, inquestiona-
velmente, representa a religiosidade. Em seu relato, ela destaca:

A “Africana” tem que trazer a terreira para o espetáculo, porque a home-
nagem é ao negro e sua luta e resistência, e esta resistência veio através da religião 
[...] o catolicismo era imposto ao negro escravizado, só que através dos sincretis-
mos ele seguia cultuando suas divindades, é esta a história que a “Africana” tem 
que contar, nós temos que representar esta resistência através da capoeira, da 
dança e da religiosidade... Senão perde-se o objetivo. (Brincante/dançante que 
representou Iansã, Tefé, maio de 2019)

No fragmento citado, observamos que a brincante/dançante faz a relação da dança realizada 
no terreiro, no ambiente litúrgico de religiosidade, com a luta e resistência de negros e negras, e 
que a representação tem um objetivo e, até mesmo, uma mensagem que vai além do espetáculo, 
adentrando em questões que envolvem a ancestralidade, religiosidade e cultura africana. Podemos 
pensar, então, que o papel ocupado hoje pelas brincantes/dançantes no planejamento, criação e 
execução do espetáculo é resultado de um processo que se originou ao longo desses quarenta anos 
de existência, dessa maneira, propiciando um ambiente no qual as mulheres possuem voz e repre-
sentatividade em decisões pertinentes em todas as etapas do processo criativo e coreográfico da 
“Dança”.

8 É importante frisarmos que, nas religiões de matriz africana, em geral, os Orixás dançam dentro dos terreiros, assim, 
pessoas leigas em dança, quando tomadas em transe pelo Orixá, vivenciam uma experiência que mistura rito e dança 
que em nada se assemelha com o palco, ou espetáculo. Todavia, o foco dessa pesquisa é a danças dos Orixás fora do 
contexto de terreiros, que, independentes da religião, assumem um caráter artístico, espetacular, desse modo, analisado 
sob um viés performático.
9 Estudo que realiza a descrição da técnica artística teatral de Augusto Omolu: FERREIRA JUNIOR, Antonio Marcos. 
A dança dos orixás de Augusto Omolu e suas confluências com a antropologia teatral. 2011. 138 f. Dissertação (Mes-
trado em Linguística, Letras e Artes) - Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2011. Disponível em: https://
repositorio.ufu.br/handle/123456789/12287



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021208

Dossiê/Dossier
2. O Significado e o Simbólico da Dança das “Yabás”

A partir dos dados coletados na realização da pesquisa e considerando as narrativas das brin-
cantes/dançantes, os pontos ecoados e as imagens e vídeos registrados, foi possível a construção 
ou “reconstrução” da dança e performance das Orixás femininas, e estes aspectos tornaram-se 
fundamentais, pois, enquanto brincantes/dançantes, seus corpos foram instrumentos passíveis de 
transmitir e expressar estes símbolos e significados traduzidos nas inúmeras possibilidades da dan-
ça. Sobre a composição coreográfica para as danças de Orixás, Sabino e Lody afirmam:

As danças dos Orixás são realizadas e executadas sob um ritmo específico, 
chamados também de pontos, cada divindade do panteão africano terá música 
e traços coreográficos próprios. As coreografias das danças estão associadas à 
mitologia de cada orixá, representando seus feitos, suas características individu-
ais, suas histórias. Esses 131 Deuses são comumente representados cenicamente, 
portanto a dança se torna uma ferramenta, uma espécie de insígnia que “identi-
fica o caráter, a função e a história dos Orixás”. (SABINO; LODY, 2011, p. 21)

Durante o espetáculo, cada Orixá/Yabá é apresentada individualmente, e, neste momento, os 
brincantes/dançantes movimentam-se no ritmo evocando a memória e a cultura afro. Nesse con-
texto, são descritas as cores que representa cada Orixá/Yabá, os símbolos que carrega nas mãos, os 
elementos da natureza a que estão ligadas, dentre outros aspectos de sua personalidade, e também 
suas respectivas saudações, na língua iorubá.

A primeira Orixá a se apresentar é Iansã, também conhecida como Oyá. É a guerreira, au-
daciosa e fogosa. Por sua inclinação para a guerra e tudo que está fora dos espaços domésticos 
em geral, relacionam sua ação às práticas tipicamente masculinas. Todavia, a relação com práticas 
socialmente “vistas como masculinas não afasta Iansã das características próprias de uma mulher 
sensual, fogosa, ardente. Ela é extremamente feminina e seu grande número de paixões mostra a 
forte atração que sente pelo sexo oposto”. (REIS, 2000, p.166). Nos terreiros, quando Iansã se ma-
nifesta em seus filhos, aparece com postura altiva, imponente, majestosa e desafiadora. Sua dança 
e performance é a mais veloz de todas as Yabás, cujo movimentos são típicos de seus domínios: o 
fogo e a tempestade.

Figura 01: Orixá Iansã

Fonte: Perfil oficial Dança Africana de Tefé (2021)



Patrícia Torme de Oliveira; Betânia de Assis Reis MattaA Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas 209

Na figura acima, temos o registro da brincante/dançante que interpreta Iansã. Durante as 
observações, foi possível verificar que, além da dança, a brincante/dançante constituiu sua perfor-
mance através do vermelho de sua indumentária e dos elementos que, na imagem, segura em ambas 
as mãos: o chicote e a espada em forma de raio. No espetáculo, a dança desta Orixá feminina foi 
marcada por giros rápidos e dinâmicos, pois a brincante/dançante teve uma percepção de que este 
movimento de certa forma performatiza a “incorporação”. 

Em outros momentos da dança, ela utilizou os movimentos dos braços, como se estivesse 
afastando alguma coisa de si com seu chicote, também empregou movimentos que se fusionaram 
ao balanço dos ombros, do tronco e quadril, valendo-se de flexões e extensões. Com o tronco, 
realizou movimentos para frente e para trás em diferentes direções, demostrando toda a energia 
que emana dos elementos que representa, uma vez que é considerada a deusa do vento e das 
tempestades. Nesse sentido, ainda que sendo uma Orixá feminina, traz a energia típica das forças 
da natureza. Outro traço marcante foi o posicionamento altivo interpretado com caminhadas e 
movimentação de quadril e braços flexionados com o dorso das mãos posicionados na cintura. 
Um conjunto de movimentos característicos de guerreira, embalado pelos pontos cantados e pelas 
várias saudações entoadas pelo apresentador, “Eparrêi Oyá”!

A composição da brincante/dançante para a dança de Oxum foi personificada pela sensua-
lidade, feminilidade e a vaidade característicos da Orixá. A energia dela advém das águas doces do 
rio, assim, sua personalidade reflete a fluidez das águas. Os elementos da Oxum são as joias, anéis 
as pulseiras, as maquiagens e o cuidado com o cabelo, e, logicamente, o inseparável espelho; é con-
siderada a Orixá mais charmosa dentre as Yabás e, com seu charme, riqueza e elegância, exerce o 
fascínio e o poder em sua dimensão sagrada; seus poderes estão associados à fecundidade, graças 
aos laços com Yámi-Àje. Segundo Verger (1981),

“Oxum é chamada de Iyálóòde, título conferido à pessoa que ocupa o lu-
gar mais importante entre todas as mulheres da cidade. Além disso, ela é a rainha 
de todos os rios e exerce seu poder sobre a água doce, sem qual a vida na terra 
seria impossível” (VERGER, 1981, p.174).

Figura 02: Orixá Oxum

Fonte: Orange Cavalcanti (2019)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021210

Dossiê/Dossier
A representação que a brincante/dançante realizou para Oxum foi com uma dança miúda, 

sensual, curvilínea, graciosa, e teve a manutenção de movimentos e/ou poses nos níveis alto e baixo10 
(chão), como a exemplo da figura 02. Ela trouxe esta concepção de deusa da beleza, uma mulher que 
dança muito elegante, trajada ricamente em amarelo ouro, muitos adornos na cor ouro e o símbolo 
muito característico de Oxum, que é o espelho, mencionado por Carneiro e Cury (2008):

Entre os símbolos rituais de Oxum está o abebê, leque espelhado por 
Oxum e Iemanjá, que no caso de Oxum simboliza sua relação com a beleza e a 
faceirice, qualidades que lhe são próprias. Dizem que na África, são oferecidos 
dotes às filhas de Oxum, pois sua identificação com o ouro é garantida de rique-
za aos pretendentes; além disso, essas mulheres são comumente as mais belas e, 
por Oxum estar relacionada a filhos perfeitos e sadios, a continuação do clã está 
assegurada por ela. (CARNEIRO; CURY. 2008, p. 127)

Através das observações, ficou perceptível que a brincante/dançante elaborou sua apresen-
tação muito alinhada aos pontos cantados, um deles fazia alusão à “mamãe Oxum nas águas da ca-
choeira”. A imagem em questão registra esta passagem, onde, ajoelhada nas águas, a Orixá se banha, 
exalando toda a sua beleza e formosidade. A saudação a Oxum também foi em vários momentos 
evocada, “Ora iê, iê, ô mamãe Oxum”.

Para a performance de Nanã, a brincante/dançante fez uma construção muito diferenciada, 
pois, apesar de já ter interpretado outras Orixás em anos anteriores, ela conseguiu captar e internalizar 
movimentos que exigiram muito a flexão do tronco para frente, uma vez que representa ser uma figu-
ra mais idosa e com uma ligação a um elemento menos fluído que é a lama.  Foi a primeira vez que a 
Orixá Nanã compôs o quadro “Os Orixás” na Dança Africana de Tefé. Na figura, podemos observar 
o tronco erguido, entretanto, durante toda a dança de Nanã, a brincante/dançante manteve a posição 
do tronco sempre bem flexionado para a frente, já que esta é uma característica específica da divin-
dade mais idosa do Panteão, e seu passo é levemente mais lento, entretanto, os giros são dinâmicos.

Figura 03: Orixá Nãna

Fonte: Orange Cavalcanti (2019)
10 LABAN, Rudolf. Domínio do movimento. São Paulo: Sumus, 1978. Disponível em: Rudolf  Laban - Domínio do 
Movimento.PDF.PDF (archive.org)  Acesso em: 10/02/2022.



Patrícia Torme de Oliveira; Betânia de Assis Reis MattaA Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas 211

Em suas mãos, manteve o ibiri11, movimentando-o nas laterais do corpo, “varrendo” os ma-
les e a lama. Para a entrada de Nanã, a brincante/dançante optou por trazer um agbé, instrumento 
muito usado nas manifestações do Afoxé12, que logo foi deixado ao solo para seguir com sua per-
formance. Sua indumentária foi elaborada com as cores características desta divindade, que é lilás 
e roxo, com rodado volumoso e bem amplo, o que complementou sua movimentação e dança no 
palco. Durante sua apresentação, sua representação foi saudada por “Salubá Nãna”!

Nanã é considerada a Yabá mais velha, e, de acordo com a mitologia, detém o poder sobre a 
vida e a morte; na natureza, controla a lama que repousa nos rios, e é justamente desse barro que a 
vida acontece e é para esse barro que o corpo retorna quando finda o tempo de existência na terra, 
concepção esta que, inclusive, fundamenta o mito da criação do homem, existente no cristianismo. 
Em Reis (2000), Nanã é descrita inúmeras vezes como um orixá masculino, o autor ainda destaca 
que esta afirmação pode indicar para o fato de que, mesmo diante de toda sua importância, ainda 
há, em alguns casos, a tentativa de pensar o masculino como superior em relação ao feminino. A 
maternidade é um fator muito relevante dentre as atribuições desempenhadas pelas Yabás. Na 
mitologia iorubá, Nãna é mãe de dois filhos e, sob este aspecto, se apresenta uma contradição: o 
primeiro filho, Omulu, nasceu coberto de chagas, foi abandonado à sua própria sorte, porém, foi 
curado e criado por Iemanjá. O segundo filho, Oxumaré, dono de beleza fascinante, foi amado e 
exaltado. Santos (2010) destaca:

Nanã Buruku assume como outros orixás femininos o conceito de mater-
nidade como função principal. No entanto, o caráter possessivo de Nanã faz com 
que suas relações com os filhos sejam produzidas numa teia tensa de amor e ódio, 
em que num momento mostra pelos mesmos, profundo carinho, exaltação, prote-
ção, em outro, emerge a rejeição, a repressão e o abandono. (SANTOS, 2010, p.04)

 Rocha et al (2016) discorrem que esta Yabá representa superioridade em relação aos homens, 
o que os intimida e causa medo. Além disso, na condição de detentora da sabedoria e da justiça, afasta 
os homens, que, por este motivo, não conseguem impor suas vontades e controlar o poder de Nanã.

Na sequência, tem-se a Orixá feminina Obá, com uma dança construída e restaurada baseada 
em suas características mais marcantes; é conhecida como guerreira e Orixá de força muito gran-
de, além disso, existe um mito que a relaciona ao Orixá Xangô, que, baseado na mitologia, traz o 
episódio de cortar a própria orelha por amor. Na composição da dança, a brincante/dançante, que 
já interpreta a Orixá desde 2016, apresenta o gesto de “esconder” uma das orelhas, recurso recor-
rentemente utilizado na apresentação desta Orixá:

A característica da mão cobrindo a orelha denota um ita no qual Oxum, 
com ciúmes de Xangô com sua nova esposa, induz Obá a cortar a própria orelha 
e servi-la numa sopa. Xangô, horrorizado, expulsa Obá de casa a banindo tam-

11 Ibiri é um apetrecho da cultura afro-brasileira, inerente ao Orixá Nanã, indispensável em sua indumentária, geral-
mente visto no ibá de Nanã.
12 O Afoxé, também chamado agbé, é um instrumento musical formado por uma cabaça pequena redonda, recoberta com 
uma rede de bolinhas de plástico semelhante com o Xequerê, sendo que o afoxé é menor. Mas a palavra “Afoxé” pode ser 
traduzida como “o enunciado que faz acontecer”, é conhecida também como caracterização de um cortejo de rua que sai du-
rante o carnaval chamado de Candomblé de Rua e Negreiro Pernambucano, que, por sua vez, também utiliza o instrumento 
em suas manifestações culturais. Disponível em: https://novaescola.org.br/conteudo/3097/o-afoxe . Acesso: 09/02/2022. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021212

Dossiê/Dossier
bém seu reino. O ato de cobrir a orelha faz referência à vergonha de Obá por ter 
se deixado enganar. (MORAES, 2017, p.138)

Os movimentos de defesa são realizados com o escudo à frente do rosto, e o de ataque, com 
a espada de Obá. Também são utilizados passos que se intercalam com estas poses como avanços 
e recuos, porém com um caráter leve e suave, já que se trata de uma divindade feminina. Neste 
sentido, a brincante/dançante utiliza estes símbolos de Obá, a espada e o escudo, para compor a 
principal característica dessa Orixá guerreira. Sua apresentação e performance explorou muito es-
tes dois elementos, e sua movimentação em palco se compôs de muitos giros rápidos, quebrando 
a suavidade, além de deslocamentos e posições característicos desta Yabá. Para a indumentária da 
Orixá, as cores utilizadas foram rosa e amarelo, com aplicações de bordados no corpete e saia, ga-
rantindo ainda mais beleza à performance.

Figura 04: Orixá Obá

Fonte: Orange Cavalcante (2019)

Ressaltamos que Obá também é chamada de rainha do Rio Níger, e, nas narrativas mitológi-
cas, ela aparece sempre com a sua espada em uma mão e o seu escudo na outra, munida do que é 
necessário para lutar pelo que se acredita. Devido a essas características, é conhecida por fornecer a 
força para que as mulheres consigam vencer obstáculos, pois também é vista como a mãe que con-
segue entender todas as dores do coração e sempre está disposta a ajudar. Durante a apresentação, 
esta Orixá também foi saudada com o termo, “Akirô Oba Yê”.

A última Yabá adentrar na arena e encerrar as apresentações da Dança Africana foi Ieman-
já, a mãe de todas as cabeças. A indumentária foi concebida no tom azul, e com um estilo sereia, 
fazendo alusão à imagem mais associada e mais próxima do que vislumbramos em imagens e 
representações desta divindade na Umbanda. No caso específico da orixá Iemanjá, a brincante/
dançante, que interpreta a Orixá desde 2017, optou por uma construção da dança com criatividade, 
pois esta divindade, no contexto do folclore Amazônico, tem forte semelhança com a figura da Iara 
Mãe D’água, como também acontece no Umbandismo, que vincula sua imagem à Sereia do Mar. 
Seus movimentos foram inspirados nas ondas e nos fluídos do mar, transpondo para a dança estas 
percepções, e o tronco permaneceu mais ereto, pois ela, assim como Oxalá, é a mãe de todos os 
Orixás – desempenha o papel e atributos de mãe –, portanto, não se curva.



Patrícia Torme de Oliveira; Betânia de Assis Reis MattaA Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas 213

Figura 05: Orixá Iemanjá

Fonte: Orange Cavalcante (2019)

Levando em consideração todas as informações apreendidas para a performance de Iemanjá, 
a brincante/dançante se utilizou de frequentes transformações de movimentos como ondas, gestos 
olhando no espelho e alisando os cabelos. Nos giros como um turbilhão para baixo, se utilizou do 
corpo flexionado para frente, girando velozmente, assim como momentos mais suaves e leves com 
giros, procurando fazer com graça e, sobretudo, explorando a feminilidade. A interpretação de Ie-
manjá foi recebida com a saudação “Odoyá, Odociaba!”.

Compreendemos, através das Orixás/Yabás representadas na Dança Africana de Tefé, que 
a construção para o espetáculo vai para além de dançar, permitindo emanar o que representa e 
significa na religiosidade e cultura. Cada Orixá representa uma força ou um elemento da natureza, 
bem como características emocionais, temperamento e manifestação de vontade. A este trabalho, 
interessam os atributos associados às Yabás Iansã, Oxum, Nanã, Obá, Iemanjá e, principalmente, o 
que representam com relação ao poder do feminino. E, nesta direção, foram aqui retratadas as per-
cepções das Yabás com base nas observações e diálogos em relação à performance das brincantes/
dançantes no que tange à consolidação da apresentação da dança, dos destaques e do quadro “Os 
Orixás” da Dança Africana de Tefé. A preparação, ainda que contasse com contribuições coletivas 
e trocas de experiências, em caráter singular e independentemente de os brincantes/dançantes se-
rem antigos ou novatos, todos pesquisaram e buscaram ferramentas para elaboração da dança ou 
performance, sendo que a maior parte dos processos ocorreu através de observações de vídeos, 
leitura de textos e apropriação de informações específicas.

Ainda de acordo com as narrativas das brincantes/dançantes, os vídeos mais utilizados para 
pesquisa no âmbito artístico foram do grupo Sergipano “Um quê de Negritude”, com os espetácu-
los Ayeye e Omió Miró, que tem como objetivo divulgar a cultura afro-brasileira através da dança, 
principalmente da dança teatral das Orixás. Outros vídeos13 citados foram de casas de religião de 
Candomblé, Batuque, Tambor de Mina e Catimbó mais visualizados na rede.

Para Moraes (2017), independentemente da trajetória ou dos acessos às expressões da religio-
sidade ancestral afro-ameríndia, na construção da performance, existe algo que ajuda a acessar os 
gestos ancestrais, seja pela música, seja pela sugestão das imagens, ou pela repetição do movimento. 
Seja qual for o caminho, ele restaura o que foi incorporado e mobilizado por essas motrizes/matri-
13 Para uma maior compreensão da performance inerente à dança de cada orixá/Yabá em terreiro de candomblé, 
recomendamos os vídeos: https://youtu.be/zR83XI007UA, https://youtube.com/c/UmQu%C3%AAdeNegritude,  
https://youtu.be/max7iylis9A, http://youtu.be/onsQurH6HEQ e Sandro Luiz - YouTube.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021214

Dossiê/Dossier
zes de um corpo afro-ameríndio, de ser e estar no contexto que é brasileiro, ancestral e contempo-
râneo. O papel das mulheres no contexto da dança resgata as experiências vivenciadas por mulheres 
negras que chegaram ao Brasil escravizadas, (re)afirmando um contexto marcado pela superação 
dessas mulheres diante de um passado escravista decorrente de um processo de colonização euro-
peia que subjugava as mulheres, sobretudo as negras, sentenciando-as a uma vida sobre-humana, 
permeada por maus tratos e exploração sexual.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Os estudos discorridos nesse artigo constituem valioso instrumento de aprendizado e valo-
rização da cultura africana. No que tange à construção de uma dança ou performance, é possível 
avultarmos que os brincantes/dançantes não possuem um contato próximo com as técnicas tea-
trais de danças Afro, bem como não eram praticantes da religião de matriz africana, e, possivel-
mente, não possuíam nenhum tipo de referência mais aprofundada da performance das danças de 
terreiro. Assim, identificamos que os atores sociais não compartilhavam de uma proximidade com 
os aspectos religiosos da dança dos Orixás. Mas o que os aproximou dessa prática performativa? 

Em outras palavras, a pesquisa apontou que os dançantes/brincantes, na sua maioria, não são 
iniciados na religião africana, ou seja, não possuem qualquer intimidade com os rituais dos Orixás 
desenvolvidos em terreiros, bem como não dominam as técnicas de dança teatral dos Orixás, con-
tudo, conseguiram construir uma performance tendo por base as percepções extraídas de textos, 
imagens, vídeos e outros meios de informação audiovisual.

Mauss (1974) evidencia que, no processo da obtenção das técnicas corporais, a imitação 
exerce grande influência tanto em crianças quanto nos adultos que visam copiar atos e conseguem 
obter bons resultados. “O ato se impõe de fora, do alto, mesmo um ato exclusivamente biológico, 
relativo ao corpo. O indivíduo assimila a série dos movimentos de que é composto o ato executado 
diante dele ou com ele pelos outros” (MAUSS, 1974, p. 405).

Já o conceito de Motrizes Culturais de Ligiéro (2011) contribuiu para compreensão desta 
capacidade da dança do Orixás da Dança Africana ultrapassar o espaço do sagrado e do teatral e 
se aproximar da comunidade e da prática artística, neste contexto artístico folclórico. Este conceito 
é uma forma de compreensão do processo de entendimento da continuidade de performances 
africanas no Brasil. O comportamento restaurado, de acordo com Schchner (2003), é a chave para 
toda a performance no cotidiano, nos rituais sagrados, na arte, nas brincadeiras e jogos. É algo 
existente na vida real, mas separado e independente do “eu”, seria se comportar como se fosse uma 
outra pessoa, ou como alguém mandou ou, ainda, se comportando como foi aprendido. Portanto, 
quando dançamos ou representamos os Orixás na Dança Africana de Tefé, trata-se de um compor-
tamento aprendido, encenado ou solicitado para aquele momento, àquela ocasião do espetáculo. O 
estudo buscou dar visibilidade à dança das Yabás, sob um olhar mais atento às questões que abar-
cam gênero e religiosidade, o que representou um grande desafio para as pesquisadoras perante a 
complexidade inerente à temática, desse modo, desvelando os papéis atribuídos às mulheres dentro 
do espaço religioso, tendo como base de análise a cultura das divindades africanas (Yabás). 

As brincantes/dançantes imprimiram na dança africana de Tefé uma nova leitura no que 
tange à cultura africana, emudecida na história contada pelos colonizadores; além disso, somou à 
dança das Orixás novos conhecimentos e saberes advindos dos povos originais, sobretudo indíge-



Patrícia Torme de Oliveira; Betânia de Assis Reis MattaA Performance na Dança das Yabás no Festival Folclórico no Município de Tefé no Amazonas 215

na. Nesse contexto, as brincantes/dançantes, ao interpretarem as Yabás, despertaram o respeito e 
a admiração não somente de todos os envolvidos com a dança como também dos expectadores do 
evento.

Desse modo, valorizou-se os aspectos presentes na cultura de matriz africana, dando vozes às 
protagonistas do espetáculo – as Yabás –, tanto em relação ao espetáculo em si, quanto à valoriza-
ção social da cultura negra amazônica. Neste sentido, a performance ultrapassa o espetacular, pois, 
ao apropriar-se das características e elementos das divindades para uma construção cênica, suas 
identidades são afetadas, no sentido de força e empoderamento feminino. Para Conrado e Biriba 
(2021, p. 05), “ancoradas ao transe [...], as danças africanas são o reflexo (imagem) do passado que 
nos reconhece como memória e devir. Um trânsito de encontros com instantes antepassados, que 
nos transportam e nos reportam para um ser-eu”.

Conclui-se, portanto, que na Dança Africana de Tefé, a dança das Yabás, além de ser um com-
portamento restaurado, constituem-se por motrizes culturais dinâmicas e interativas. Práticas perfor-
mativas que são agrupadas no espetáculo, dando-lhes vida. O secular/sagrado é, portanto, expresso 
por meio do canto, da dança, da música, do espaço, do cenário, da indumentária entre tantos outros 
elementos utilizados. Nesse espaço, as danças das Orixás/Yabás estão intensamente marcadas por 
uma linguagem dramática de gestos e movimentos, que são restauradas, recriadas e transformadas a 
partir do conhecimento direcionado pela noção que cada um concebe e performatiza.

REFERÊNCIAS

CARDOZO, Kelly, A. Dança Afro: O que é e Como se Faz! Minas Gerais, 2006. 15 f. Monografia (Espe-
cialização em Estudos Africanos e Afro-Brasileiros) Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, 
2006.

CARNEIRO, Sueli, CURY, Cristiane. O candomblé. In: NASCIMENTO, Elisa Larkin (org.). Guerrei-
ras de natureza: mulher negra, religiosidade e ambiente. São Paulo: Selo Negro, 2008.

CONRADO, Amélia Vitória de Souza; BIRIBA Raissa Conrado. Danças Africanas e as reconfigu-
rações de identidades em territórios da afrodiáspora. In: Anais do XVII Enecult – Encontro de Estudos 
Multidisciplinares em Cultura, Salvador (BA), 2021. Disponível em: <http://www.enecult.ufa.br/modu-
los/submissao/Upload-568/132338.pdf>. Acesso em: 08/02/2022 21:08

LIGIÉRO, Zeca. O conceito de “Motrizes Culturais” aplicado às praticas performativas Afro-brasi-
leira. In: Revista Pós Ciências Sociais, Maranhão – v.8, n. 16, 2011. 

LIMA, Nelson. Dando conta do recado - A dança afro no Rio de Janeiro e suas influências. Rio de Janeiro, 1995. 
Dissertação (Mestrado em Sociologia e Antropologia) Universidade Federal do Rio de Janeiro, 1995.

MARIOSA, Gilmara Santos, et al. O reino das Yabás: participação de mulheres negras no candomblé. 2016. 
Disponível em: <https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/33194/1/TCC-GILMARA-MA-
RIOSA-3.pdf>

MAUSS, Marcel. As técnicas corporais in. Sociologia e Antropologia, vol II. São Paulo: EDUSP, 1974.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021216

Dossiê/Dossier
MORAES, Daniela Beny Polito. Gestualidade ancestral: o trânsito entre o Candomblé e o teatro. Natal: UFRN. 
IFRN, 2017. Disponível em: <https://www.publionline.iar.unicamp.br/index.php/abrace/article/
download/1043/1256>. 

Acesso em: 30 de novembro de 2020.

__________________.Iyabás em Cena: o Trânsito e as Representações das Divindades Femininas 
do Candomblé. Revista Arte da Cena, Goiânia, v.3 n.1, 128-142, Jan-jun/2017. Disponível em: <http://
www.revistas.ufg.br/index.php/artce>

OLIVEIRA, Nadir Nóbrega. Tentando definir a estética negra em dança. São Paulo: Revista Aspas – 
PPAC- USP. DOI: 10.11606/issn.2238-3999.v7i1p.34-50, 2017. 

REIS, Alcides Manoel dos. Candomblé: a panela do segredo. São Paulo: Madarim, 2000.

ROCHA, Geraldo; DA ROCHA, Alessandro Rodrigues; OLIVEIRA, Rosane Cristina. O protago-
nismo feminino nas religiões de Matrizes Africanas. Revista Eletrônica do Instituto de Humanidades, v. 16, 
n. 42, p. 38-53, 2016

SABINO, Jorge. LODY, Raul. Danças de matriz africana antropologia do movimento. Rio de Janeiro: Pallas, 
2011.

SANTOS, Nágila Oliveira dos. Orixás no divã: uma análise psicanalítica dos mitos de Nanã Bu-
ruku, Obaluaê, Oxumarê e Euá. Revista África e Africanidades – Ano 3 – n. 9, maio, 2010. Disponí-
vel em: <http://www.africaeafricanidades.com.br/documentos/Orixas_no_diva.pdf>. Acesso em 
13/10/2021.

SCHECHNER, Richard. “Restoration of  behavior” Between theater and anhropology: 35-116. Philadelphia, 
Pa.: University of  Pennsylvania Press, 1985.  Disponível em: <https://files.cercomp.ufg.br/weby/
up/378/o/O_QUE_EH_PERF_SCHECHNER.pdf>. Acesso em: 24 de agosto de 2020.

__________________. O que é performance? In: O Percevejo, ano 11, 2002, n. 12, p. 25 a 50.

___________________. (Org. de Zeca Ligiéro). Performance e Antropologia de Richard Schechner. Rio de 
Janeiro: Mauad X Editora, 2013.

VERGER, Pierre Fatumbi. ORIXAS: Deuses Iorubas na África e no Novo Mundo. Salvador: Corrupio 
Edições e Promoções Culturais, 1981.



Dossiê/Dossier

Joyce Cristina Farias de Amorim − Dranda em Comunicação, linguagens e cultura (PPGCLC) da Universida-
de da Amazônia (UNAMA). Mestra em Comunicação, linguagens e cultura. Graduação em Letras. E-mail: joyce.

crisamorim@hotmail.com
José Guilherme de Oliveira Castro − Professor permanente do Programa de Pós-graduação em Comunicação, 
linguagens e cultura (PPGCLC) da Universidade da Amazônia (UNAMA). E-mail: jgpsico.letras@gmail.com

Voz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz 
do pensamento feminista 

Voz Silenciosa, Escritura Insurgente: una mirada a la literatura de Carolina de Jesús a la luz del pensamiento 
feminista

Silent Voice, Insurgent Writing: a look at the literature of  Carolina de Jesus in the light of  feminist thought

Joyce Cristina Farias de Amorim
José Guilherme de Oliveira Castro

Resumo: O presente artigo realizou um estudo da narrativa literária Quarto de Despejo (1960), de autoria de 
Carolina Maria de Jesus (1914-1977), na perspectiva do pensamento feminista. Considerando ser esta uma obra 
plural e que permite discussões/análises sob as mais diversas óticas e a partir de diferentes áreas do conheci-
mento, é que o presente estudo teve o intuito de analisar as produções de sentido que se revelam e se desvelam 
por entre os fios da tecitura literária da escritora em questão. A análise se constrói e se constituiu a partir do 
entrecruzamento de fios epistemológicos sobre o feminismo, bem como o feminismo negro, com base em 
pressupostos teóricos como Ribeiro (2018) (2019), Berth (2019), Akotirene (2019), Hooks (2019) (2020), Davis 
(2016), além das considerações de Rago (1995) (2013), Carneiro (2011), Piscitelli (2001) e Perrot (1992).

Palavras Chave: Feminismo. Literatura. Negritude. Silêncio. Resistência.

Resumen: Este trabajo realiza un estudio de la narrativa literaria Quarto de Despejo (1960) de Carolina María 
de Jesús (1914-1977), desde la perspectiva del pensamiento feminista. Teniendo en cuenta que se trata de una 
obra plural y que admite discusiones/análisis desde las más diversas perspectivas y desde diferentes áreas de 
conocimiento, es que este estudio se propuso analizar las producciones de sentido que se revelan y develan por 
los hilos del tejido literario del escritor en cuestión. El análisis se construye y constituye a partir del cruce de 
hilos epistemológicos sobre el feminismo, así como del feminismo negro, a partir de supuestos teóricos como 
Ribeiro (2018) (2019), Berth (2019), Akotirene (2019), Hooks (2019) (2020), Davis (2016), además de las con-
sideraciones de Rago (1995) (2013), Carneiro (2011), Piscitelli (2001) y Perrot (1992).

Palabras Claves: Feminismo. Literatura. La negritud. El silencio. La resistencia.

Abstract: This paper conducted a study of  the literary narrative Quarto de Despejo (1960) by Carolina Maria de 
Jesus (1914-1977), from the perspective of  feminist thought. Considering that this is a plural work that allows 
discussions/analysis from the most diverse perspectives and from different areas of  knowledge, this study 
aimed to analyze the productions of  meaning that are revealed and unveiled through the threads of  the literary 
weaving of  the writer in question. The analysis is built and constituted from the intersection of  epistemological 
threads about feminism, as well as black feminism, based on theoretical assumptions such as Ribeiro (2018) 
(2019), Berth (2019), Akotirene (2019), Hooks (2019) (2020), Davis (2016), in addition to the considerations 
of  Rago (1995) (2013), Carneiro (2011), Piscitelli (2001) and Perrot (1992).

Key-words: Feminism. Literature. Negritude. Silence. Resistance.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021218

Dossiê/Dossier
INTRODUÇÃO

O livro intitulado Quarto de Despejo (1960) é uma narrativa literária de caráter testemunhal de 
Carolina Maria de Jesus, que narra sobre a sua vida na favela. A escritora nasceu no dia 14 de março 
de 1914, em Sacramento, Minas Gerais. Era filha de uma lavadeira, e tinha outros sete irmãos. Não 
concluiu o ensino formal, mas considerá-la como uma mulher de pouca instrução é de todo modo 
uma afirmação muito simplista, considerando o alto nível de conhecimento e de formalidade do 
vocabulário expressos em seus escritos, os possíveis equívocos ortográficos não diminui a obra 
em hipótese alguma, pelo contrário. Carolina teve ao longo de sua vida um significativo gosto pela 
leitura e pela arte de escrever. “Tenho apenas dois anos de grupo escolar, mas procurei formar o 
meu caráter” (JESUS, 1963, p.31). 

Carolina de Jesus é uma mineira que se mudou para São Paulo, como muitos brasileiros que, his-
tórica e culturalmente, foram em busca de oportunidades. Trabalhou como empregada doméstica, mas 
logo passou a morar na rua e a se sustentar como catadora de lixo. Tempos depois, foi ‘despejada’ na 
Favela do Canindé. E é neste lugar que Carolina, de um modo tortuoso e doloroso, encontra inspiração 
para produzir seus escritos. Escritos estes que revelam os traumas e o sofrimento de viver naquele lugar, 
em condições subumanas, e encontrara na escrita a motivação para sonhar e manter viva a esperança 
dentro de si. Uma mulher que teve três filhos, de relacionamentos diferentes, mas se manteve solteira, 
por opção, o que já se caracteriza como traços subversivos para a sociedade patriarcal na época.

Carolina escreveu sobre o seu cotidiano de uma forma única, inclusive revelando em detalhes 
as injustiças sociais que a acompanhava, como ela bem relatava, “esquentei o arroz e os peixes e dei 
para os filhos. Depois fui catar lenha. Parece que vim ao mundo predestinada a catar. Só não cato 
felicidade” (JESUS, 1963, p. 72). Esta já se considerava escritora, antes mesmo do encontro com 
Audálio Dantas. Praticamente todos os dias, ela escrevia em cadernos velhos que encontrava em 
meio ao lixo. O jornalista Audálio Dantas tinha o intuito de realizar uma reportagem sobre a favela 
do Canindé, pois o lugar e as condições de vida das pessoas que residiam nele despertava interesse 
e curiosidade da imprensa local naquele período. E foi visitando a Favela que Audálio conheceu 
Carolina, e, tempos depois desse encontro, se publicou o livro Quarto de Despejo, que foi um verda-
deiro sucesso de vendas no Brasil e em outros países.

Algumas polêmicas envolviam o lançamento da obra de Carolina que não foi muito bem 
aceita pela crítica da época, inclusive se questionou a veracidade de sua autoria. O que sugeriu o 
sentimento de preconceito ao considerar que Carolina era uma mulher negra, pobre, residente de 
favela e não havia concluído os estudos. Mas houve grandes nomes da Literatura Brasileira que 
saíram em sua defesa, como Manuel Bandeira e Clarice Lispector, além de outros. Mas toda essa 
polêmica não ofuscou o sucesso de Carolina, inclusive internacional.

No auge do sucesso, ela deixa a favela e vai morar no Alto de Santana. Recebe homenagem 
da Academia Paulista de Letras e da Academia de Letras da Faculdade de Direito de São Paulo. E 
também foi agraciada com a Orden Caballero Del Tornillo, na Argentina. Nos anos seguintes, com 
recursos próprios, ela publica Casa de Alvenaria: Diário de uma Ex-favelada (1961), Pedaços da Fome 
(1963) e Provérbios (1965). Mas Carolina não alcança o êxito esperado, e não demorou muito para 
voltar à condição de vida de antes, com problemas financeiros e ignorada.

Em 1969, mudou-se com os três filhos para um sítio no bairro de Parelheiros, em São Paulo, 
período em que ela foi praticamente esquecida pelo mercado editorial e pela imprensa. Carolina 



Joyce Cristina de Amorim; José Guilherme CastroVoz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz do... 219

de Jesus faleceu no dia 13 de fevereiro de 1977. E, após a sua morte, se forma um novo hiato de 
esquecimento durante muitos anos.

Retomado o interesse pelos seus escritos, tem-se hoje um quantitativo considerável de pes-
quisas e livros publicados sobre a vida e a obra dela, não o suficiente. Dessa forma, por considerar 
a importância de Carolina de Jesus e de suas obras para o contexto da Literatura Brasileira, além de 
seu nome e de sua obra representarem a luta e a resistência da mulher negra, num país em que as 
desigualdades de raça, classe e gênero ainda persiste, o presente artigo se propôs a realizar reflexões 
e discussões relacionadas a estas questões, à luz do pensamento feminista, principalmente negro, 
tomando como objeto de estudo o livro Quarto de Despejo.

1. O Feminismo Negro em Quarto de Despejo: atravessamentos

No período do movimento sufragista, muitas mulheres brancas e negras lutaram pelo direito 
ao voto, mas sufragistas negras acabaram percebendo que o voto tinha um impacto muito menor 
em seu status social (HOOKS, 2020, p.271), elas identificaram atos de racismo dentro do próprio 
movimento. O que mais tarde, em meio à luta do século XX, segundo hooks (2020, p. 270), raça e 
sexo acabaram se tornando questões interligadas, com o surgimento de um novo movimento que 
atendessem a essa dupla opressão: o movimento feminista negro. 

De acordo com Ribeiro (2018, p. 51), “o feminismo negro começou a ganhar força a partir 
da segunda onda do feminismo, entre 1960 e 1980”, principalmente por causa “da fundação da 
National Black Feminist, nos Estados Unidos, em 1973, e porque feministas negras passaram a es-
crever sobre o tema”. Já no Brasil, começou a ganhar força nos anos 1980 (RIBEIRO, 2018, p.52).

Carolina, no auge do sucesso na década de sessenta, como escritora, se tornara um dos 
nomes mais comentados no país; a sua grande recepção e admiração por parte de muitos países 
não impediu que ela fosse alvo de discursos e comentários preconceituosos, mas, segundo Ribeiro 
(2018), isso ocorre porque “uma mulher negra empoderada incomoda muita gente – basta perceber 
os olhares e os comentários de algumas pessoas quando vêem uma que não se curva às exigências 
de uma sociedade racista e misógina” (RIBEIRO, 2018, p.58).

A história de Carolina também muito lembra a de um grande ícone da história estadunidense, 
a de Sojourner Truth, que até hoje é lembrada pela frase ‘e não sou eu uma mulher?’ (HOOKS, 
2020, p.251 a 254). Segundo a história,

Sozinha, Sojourner Truth salvou o encontro de mulheres em Akron, 
Ohio, em 1951. Tratava-se da primeira Convenção Nacional pelos Direitos das 
Mulheres, e continua sendo uma das mais citadas. A frase “E não sou eu uma 
mulher?” continua sendo uma das mais citadas palavras de ordem do movimento 
de mulheres do século XIX. (DAVIS, 2016, p. 70)

Sojourner não só discursou como respondeu aos questionamentos misóginos durante a con-
venção, num momento em que mulheres negras jamais teriam autorização para se pronunciar. E 
Carolina também foi uma mulher que enfrentara muitos discursos/comportamentos misóginos e 
racistas. Como, por exemplo

Nunca vi uma preta gostar tanto de livros como você.
– todos tem um ideal. O meu é gostar de ler. (JESUS, p. 23)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021220

Dossiê/Dossier
eu escrevia peças e apresentava aos diretores de circos. Eles respondia-me:
– é pena você ser preta! (JESUS, p. 58)

Mas Carolina não se curvava, e respondia

esquecendo eles que eu adoro a minha pele negra, e o meu cabelo rústico. 
[...] se é que existe reincarnações, eu quero voltar sempre preta. (JESUS, p. 58)

o branco é que diz é superior, mas que superioridade apresenta o branco? 
[...] a enfermidade que atinge o preto, atinge o branco. [...] a natureza não selecio-
na ninguém. (JESUS, p. 58)

Carolina desde sempre questionava a supremacia masculina, e sonhava

Quando eu era menina o meu sonho era ser homem para defender o Bra-
sil [...] só lia nomes masculinos como defensor da pátria. Então eu dizia para a 
minha mãe:

– porque a senhora não me faz virar homem?
Ela dizia:
– se você passar por debaixo do arco-íris você vira homem.
Quando saia o arco-íris eu ia correndo na sua direção. Mas o arco-íris 

estava sempre distanciando igual os políticos distante do seu povo. Eu caçava e 
sentava. Depois começava chorar. Mas o povo não deve caçar. Não deve chorar. 
Deve lutar para melhorar o Brasil para os nossos filhos não sofrer o que estamos 
sofrendo. Eu voltava e dizia para a mamãe.

– o arco-íris foge de mim. (JESUS, p. 48)

Carolina foi uma mulher que questionava os padrões. Especialmente a do casamento. Mesmo 
entendendo como “não ter sorte com homens”, ela apresenta traços claros de uma mulher inde-
pendente. E assim queria continuar. Denunciava o machismo. Mesmo talvez de maneira incons-
ciente, ela já se revelava e se inclinava, por meio de seus escritos, sobre a ideia de equidade entre os 
gêneros, sobre a equidade dos direitos entre homens e mulheres.

Elas alude que não sou casada. Mas eu sou mais feliz do que elas. Elas 
tem marido. E elas tem que mendigar e ainda apanhar. Não invejo as mulheres 
casadas da favela. (JESUS, 1963, p. 14)

mas eu sou forte. Não me abato. (JESUS, 1963, p. 18)
seu marido trabalha onde?
– Não tenho marido, e nem quero! (JESUS, 1963, p. 20)

Portanto, Carolina foge do padrão do sistema patriarcal, com três filhos de relacionamentos 
diferentes e por preferir continuar solteira. Entretanto, dentro do sistema de opressão patriarcal, 
sofreu as consequências das dores e dos traumas das condições em que vivia com os seus filhos. 
Mas questionava e não aceitava aquela situação. Sonhava em sair daquele lugar.

Quando eu vou na cidade tenho a impressão que estou no paraizo. Acho 
sublime ver aquelas mulheres e crianças tão bem vestidas. Tão diferentes da 



Joyce Cristina de Amorim; José Guilherme CastroVoz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz do... 221

favela. As casas com seus vasos de flores e cores variadas. Aquelas paisagens 
há de encantar os olhos dos visitantes de São Paulo, que ignoram que a cidade 
mais afamada da América do Sul está enferma. Com as suas úlceras. As favelas. 
(JESUS, 1963, p. 76)

Ao observar estes dois espaços tão distintos, compreende-se que a comparação denota senti-
mentos de indignação, tristeza, sofrimento, preconceito, miséria, injustiça, impunidade, segregação, 
dentre outros, estas características marcam o lugar e seus habitantes.

Diante de tantas mazelas, a fome era algo que perturbava e incomodava Carolina, e é uma das 
palavras que mais se revela na narrativa, direta ou indiretamente; inclusive, para a escritora, a fome 
tinha cor, a fome era amarela.

Que efeito surpreendente faz a comida no nosso organismo! Eu que antes 
de comer via o céu, as árvores, as aves tudo amarelo, depois que comi, tudo nor-
malizou aos meus olhos.

A comida no estômago é como combustível nas máquinas. Passei a traba-
lhar mais depressa. Meu corpo deixou de pesar. […] Eu tinha a impressão que 
eu deslizava no espaço. Comecei a sorrir como se eu estivesse presenciando um 
lindo espetáculo. E haverá espetáculo mais lindo do que ter o que comer? Parece 
que eu estava comendo pela primeira vez na minha vida. (JESUS, 1963, p. 36)

É quatro horas. Eu já fiz almoço – hoje foi almoço. Tinha arroz, feijão e 
reponho e linguiça. Quando eu faço quatro pratos penso que sou alguém. Quan-
do vejo meus filhos comendo arroz e feijão, o alimento que não está no alcance 
do favelado, fico sorrindo atôa. Como se eu estivesse assistindo um espetáculo 
deslumbrante. (JESUS, 1963, p.44)

E assim no dia 13 de maio de 1958 eu lutava contra a escravatura atual – a 
fome! (JESUS, 1963, p. 27)

Choveu, esfriou. É o inverno que chega. E no inverno a gente come mais. 
A vera começou pedir comida. E eu não tinha. [...]

A tontura da fome é pior do que a do álcool. A tontura do álcool nos im-
pele a cantar. A da fome nos faz tremer. (JESUS, 1963, p. 39)

Como bem se vê nos trechos acima, a fome era uma das questões mais recorrentes. Carolina 
vai descrevendo inúmeras vezes a sensação de antes e depois de comer, de quem raramente conseguia 
realizar uma refeição mínima. Inclusive ela compreendia a fome como uma nova forma de escravidão.

O fardo pesado que sobrecarrega muitas mulheres no Brasil também pesava sobre Carolina, 
afinal, ser mãe e ser a única a ser responsável pelo sustento dos filhos representa inúmeras dificul-
dades. Pode-se dizer que essa imagem representa a verdadeira família tradicional brasileira:

Suporto o peso do saco na cabeça e suporto o peso da Vera Eunice nos 
braços. Tem hora que revolto-me. Depois domino-me. [...] preciso ser tolerante 
com os meus filhos. Eles não tem ninguém no mundo a não ser eu. (JESUS, 
1963, p. 19)

Tem hora que me revolto com a vida atribulada que levo. E tem hora que 
me conformo. (JESUS, 1963, p. 22)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021222

Dossiê/Dossier
Ao longo da narrativa, Carolina também denunciava o racismo estrutural, citando a violência 

policial.

Eu estava pagando o sapateiro e conversando com um preto que estava 
lendo um jornal. Ele estava revoltado com um guarda civil que espancou um 
preto e amarrou numa árvore. O guarda civil é branco. E há certos brancos que 
transforma preto em bode expiatório. Quem sabe se guarda civil ignora que já foi 
extinta a escravidão e ainda estamos no regime da chibata? (JESUS, 1963, p. 96)

Enfim, Carolina vai relatando sobre situações de racismo e, (in)diretamente, denuncia a ques-
tão do racismo estrutural que se constituía e se instituía na cidade de São Paulo na época e da con-
dição de marginalização em que negros estavam condicionados socialmente, até os dias atuais, mas 
Carolina revela forte resistência contra o preconceito.

Esquecendo eles que eu adoro a minha pele negra, e o meu cabelo rustico. 
Eu até acho o cabelo de negro mais educado do que o cabelo de branco. Porque 
o cabelo de preto onde põe fica. É obediente. E o cabelo de branco, é só dar um 
movimento na cabeça ele já sai do lugar. É indisciplinado. Se é que existe reencar-
nações, eu quero voltar sempre preta […] O branco é que diz que é superior. Mas 
que superioridade apresenta o branco? Se o negro bebe pinga, o branco bebe. A 
enfermidade que atinge o preto, atinge o branco. Se o branco sente fome, o negro 
também. A natureza não seleciona ninguém. (JESUS, 1963, p. 58)

Carolina, por ser mulher, negra e com filhos, solteira por opção, sofrera todos os tipos de 
preconceitos e julgamentos sociais da época. Mas Carolina não se deixava abater, resistia. Caro-
lina era consciente de que ser mulher se tornava cada vez mais desafiador, pois, numa sociedade 
patriarcal, a explicação quanto “à origem da justificativa social dos papéis atribuídos ao homem e 
à mulher, e esta se encontra na naturalização da diferença entre dois sexos” (BORRILLO, 2010, 
p.30), ou seja, o discurso de ordem natural dos sexos é o que determina uma ordem social em que 
o feminino deve ser complementar a do masculino, inclusive pela lógica da subordinação, tanto 
psicológica quanto cultural. Carolina não via a necessidade de ter um marido, um companheiro, 
era uma mulher que questionava o comportamento machista normatizado/normalizado da época.

Carolina questionava as mazelas sociais que sofrera, e, sem medo, desafiava os políticos:

O que eu aviso aos pretendentes a política, é que o povo não tolera a 
fome. É preciso conhecer a fome para saber descrevê-la. (JESUS, 1963, p. 26)

O Brasil precisa ser dirigido por uma pessoa que já passou fome. A fome 
também é professora. (JESUS, 1963, p. 26)

Quando foi à delegacia, o tenente o lhe disse o seguinte:
Disse-me que a favela é um ambiente propenso, que as pessoas tem mais 

possibilidades de delinquir do que tornar-se útil à pátria e ao país. Pensei: se 
ele sabe disso, porque não faz um relatório e envia para os políticos? [...] agora 
falar para mim, que sou uma pobre lixeira. (JESUS, 1963, p. 26)

Os políticos só aparecem aqui nas épocas eleitorais. (JESUS, 1963, p. 28)
Eu classifico São Paulo assim: o palácio, é a sala de visita. A prefeitura é 

a sala de jantar e a cidade é o jardim. E a favela é o quintal onde jogam os lixos. 
(JESUS, 1963, p. 28)



Joyce Cristina de Amorim; José Guilherme CastroVoz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz do... 223

Os políticos sabem que sou poetisa. E que o poeta enfrenta a morte 
quando vê seu povo oprimido. (JESUS, 1963, p. 35)

De quatro em quatro anos muda-se os políticos e não soluciona a fome. 
(JESUS, 1963, p. 36)

Duro é o pão que nós comemos. Dura é a cama que dormimos. Dura é 
a vida do favelado. (JESUS, 1963, p. 37)

Como já fora dito, a obra de Carolina revela e desvela muitas questões que propiciam as mais 
diferentes discussões e reflexões, como por exemplo: como se constrói o plurisentido do que é ser 
mulher, e, mais ainda, do que é ser mulher negra.

Carolina sempre acreditou que um dia publicaria um livro, inclusive encontrava na escrita 
uma forma de aliviar suas dores, traumas, sofrimento e a fome, como se, de alguma maneira, se 
apegasse a uma esperança de vencer, mudar de vida. Para Seligmann-Silva (2008, p. 66), narrar o 
trauma, portanto, tem em primeiro lugar este sentido primário de desejo de renascer. E o livro 
Quarto de Despejo representa o renascimento de Carolina, quiçá a sua imortalidade.

De acordo com Berth (2019), mulheres negras escritoras não tiveram espaços semelhantes 
ao universal branco masculino. Com Carolina não foi diferente, tendo a autoria dos seus escritos, a 
sua capacidade intelectual e a sua literariedade questionados. Carolina foi, de acordo com os pres-
supostos de Berth, uma mulher empoderada, porque questionava e não aceitava as condições nas 
quais (sobre)vivia.

A obra de Carolina, questionada e criticada pelo cânone, salvo alguns que saíram em sua 
defesa, foi classificada como Literatura marginal, mas sendo compreendida aqui enquanto Lite-
ratura de testemunho, com base no que diz Salgueiro (2012, p. 291), que esclarece que “a noção 
fundadora de testemunho vem da chamada ‘literatura do Holocausto’, emblematizada pelos relatos 
de sobreviventes da Segunda Guerra Mundial”, e, ainda para Seligmann-Silva (2008, p.71), “ocorre 
uma revisão da noção de literatura justamente porque do ponto de vista do testemunho ela passa 
a ser vista como indissociável da vida, a saber, como tendo um compromisso com o real”. O que 
contribui para justificar a classificação de Quarto de Despejo como Literatura de testemunho. 

Segundo Fernandez (2020), Quarto de despejo é um livro de autoficção, que, literariamente, re-
lata a história real da vida sofrida de uma mulher negra que criava seus três filhos, sozinha, em meio 
a tantas dificuldades, em cadernos reutilizados. Quando se revisita a história de Carolina, é possível 
enxergá-la nesses traços, porque Quarto de Despejo representa denúncia social e resistência, afinal, era 
necessário e urgente, pois, segundo a própria Carolina, o Estado está presente apenas para reprimir.

Carolina foi uma mulher consciente das opressões que vivia e do quanto se revoltava e 
questionava todo o sistema de opressão que sofria. Ela não foi uma militante feminista, mas foi a 
própria representação do pensamento feminista negro, quando se concebe Carolina enquanto uma 
mulher que não aceitou a posição na qual a sociedade a colocava, pelo contrário, lutava pelos seus 
sonhos e tentava se fazer ouvida, ainda que, algumas vezes, as forças lhe faltassem. 

Por meio da leitura e análise da obra, observou-se fatores que revelam características próprias 
do pensamento feminista negro, fatores estes que se desenrolam e se mesclam à tecitura deste ar-
tigo, e que reforçam a importância de Carolina enquanto símbolo de representatividade da mulher 
negra, da mulher mãe, da mulher escritora, enfim, enquanto uma mulher consciente politicamente 
e também de seus direitos, e que fez de seus escritos uma grande arma de denúncia e maior ato de 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021224

Dossiê/Dossier
resistência contra todas as opressões vividas, além de marcar o seu lugar na história da Literatura 
Brasileira, quiçá na história de uma sociedade que tanto invisibilizou e silenciou mulheres negras.

Os movimentos de mulheres, quando se iniciaram, não consideravam as diferentes opres-
sões, como as que oprimem mulheres negras, por exemplo. Pois, em termos de linhas gerais, segun-
do Rago (2013), “uma das principais finalidades dos feminismos é libertar as mulheres da figura da 
Mulher, modelo universal construído pelos discursos científicos e religiosos, desde o século XIX” 
(RAGO, 2013, p.28), e, mesmo excluindo ou ignorando outras pautas, ainda se faz importante con-
siderar que “o movimento feminista continua sendo uma das frentes mais poderosas de luta por 
justiça social no mundo de hoje” (HOOKS, 2019, p. 15).

Segundo Piscitelli (2001, p. 5)

Considerando que as mulheres eram oprimidas enquanto mulheres e que 
suas experiências eram prova de sua opressão, se chegou à conclusão de que a 
opressão feminina devia ser mapeada no espaço em que as mulheres viviam, isto 
é, nas suas vidas cotidianas. A conhecida ideia ‘o pessoal é político’ foi implemen-
tada para mapear um sistema de dominação que operava no nível da relação mais 
íntima de cada homem com cada mulher.

Piscitelli (2001, p. 5) ainda acrescenta que, “em termos de prática política, as feministas 
pretendiam desvendar a multiplicidade de relações de poder presentes em todos os aspectos da 
vida social”, o que é possível pensar, inclusive, as diferentes formas de opressão que mulheres 
enfrentavam/enfrentam. Se por um lado se pode dizer que mulheres são oprimidas por serem 
mulheres, por outro há de se pensar que essa não é a única forma de opressão, as diferentes formas 
de opressão não oprimem mulheres da mesma forma. Para Carneiro (2011), “as mulheres negras 
tiveram uma experiência histórica diferenciada que o discurso clássico sobre a opressão da mulher 
não reconhece”. É neste sentido que mulheres negras não se sentiram representadas dentro do mo-
vimento, por entender que as pautas do movimento feminista, no início, se resumiam à de gênero. 

Uma outra questão que se faz importante refletir, considerando o contexto da pós abolição 
da escravatura, é que

Depois de um quarto de século de “liberdade”, um grande número de 
mulheres negras ainda trabalhava no campo. Aquelas que conseguiram ir para 
a casa-grande encontraram a porta trancada para novas oportunidades – a me-
nos que preferissem, por exemplo, lavar roupas em casa para diversas famílias 
brancas em vez de realizar serviços domésticos variados para uma única família 
branca. Apenas um número infinitesimal de mulheres negras conseguiu escapar 
do campo, da cozinha ou da lavanderia. (DAVIS, 2016, p.95)

Nas palavras de Davis (2016), é possível enxergar a realidade de Carolina, ainda que a es-
critora estadunidense esteja descrevendo a partir de sua realidade, mas é possível dizer que muito 
embora as opressões de certo modo sejam semelhantes, não se pode dizer que no Brasil ocorresse/
ocorra da mesma maneira. Aqui no Brasil, segundo Lélia González, as opressões ocorrem de for-
mas outras, por se tratar de uma cultura diferente, inclusive demandas diferentes (RATTS, RIOS, 
2010). Inclusive é importante enfatizar que “a importância de Lélia Gonzalez na produção de um 



Joyce Cristina de Amorim; José Guilherme CastroVoz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz do... 225

discurso crítico sobre a posição subalterna da mulher negra na sociedade brasileira é consenso no 
interior da militância feminista e negra em todo o país” (RATTS, RIOS, 2010, p. 100).

Dessa forma, com base em Davis e Gonzalez, em relação à história de vida de Carolina, esta 
foi e continua sendo a realidade de muitas mulheres negras, pois Carolina trabalhou como empre-
gada doméstica, e, “conforme o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE (2014), o 
trabalho doméstico ‘[...] é essencialmente feminino no Brasil, o contingente de mulheres corres-
ponde a 92% (5.973 milhões) sendo 62% negras e pardas com pouca escolaridade’. Estes dados nos 
motivam a pesquisar porque o trabalho doméstico no Brasil tem a cara da mulher e aparece como 
lugar de mulher negra e pobre” (INÁCIO, COSTA, 2017, p. 2). E é importante salientar que este 
trabalho somente passou a ser reconhecido no Brasil por meio da Lei complementar 150 de 1º de 
junho de 2015, que passou a assegurar novos direitos aos trabalhadores da categoria. E há casos, 
como o de Carolina, em que muitas mulheres migrantes não são aceitas no local de trabalho pelos 
seus patrões, devido à gravidez, dessa forma, ela se viu obrigada a viver nas ruas e, tempos depois, 
por causa de um projeto político da prefeitura de São de Paulo na época, ela foi morar numa favela 
chamada Canindé. E, como tantas outras, ela viveu muitos desafios para sustentar seus três filhos.

No livro que completou 60 anos em 2020, Quarto de Despejo revela a interseccionalidade 
de uma mulher, negra, mãe e pobre que, segundo Akotirene (2019, p. 21), indo ao encontro da 
reflexão epistemológica de patrícia Hill Collins, feminista negra estadunidense, é um “sistema de 
opressão interligado”.

Historicamente, no período que corresponde ao nascimento e partida de Carolina, ocorrera 
a primeira e a segunda onda feminista aqui no país. Na segunda onda, com a máxima “o pessoal é 
político”, vivia-se o auge do movimento feminista, e, neste período, ocorre paralelamente o nasci-
mento da Carolina enquanto escritora. Uma mulher que obtém grande reconhecimento, uma mu-
lher com plena consciência política e firme em/de suas convicções, considerando que ela viveu os 
maiores desafios impostos por uma sociedade misógina, sexista, racista e classista, mesmo durante 
o sucesso e o reconhecimento internacional de sua obra.

2. O (Não) Lugar de Carolina(s) numa Sociedade Opressora

Em termos de linhas gerais, o que bem se sabe é que, historicamente, a “diversidade da for-
mação da população brasileira tem sido negligenciada” (BERTH, 2019, pág. 58) nos mais diferentes 
espaços e discursos. E, nos dias atuais, “o reforço do protagonismo dos movimentos sociais, espe-
cialmente do Feminismo Negro”, estão conseguindo fazer “com que outros discursos e demandas 
venham para o centro da discussão”. Dessa forma, “conceitos como lugar de fala e representativi-
dade passaram a ganhar espaço e força” (BERTH, 2019, p. 59-60).

Lugar é talvez uma das palavras-chave da narrativa e de Carolina enquanto escritora e mulher 
negra. Tudo gira em torno do lugar, seja ele geográfico, literário, de gênero, de raça, de classe, entre 
outros. Inclusive, o título dado à narrativa metaforicamente se refere tanto ao lugar onde Carolina 
morou, a favela do Canindé, como também sugere a forma como chegou até ele e como era morar 
neste lugar.

As oito e meia da noite eu já estava na favela respirando o odor dos excre-
mentos que mescla com barro podre. Quando estou na cidade tenho a impressão 
que estou na sala de visita com seus lustres de cristais, seus tapetes de viludos, 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021226

Dossiê/Dossier
almofadas de sitim. E quanto estou na favela tenho a impressão que sou um 
objeto fora de uso, digno de estar num quarto de despejo. (JESUS, 1963, p. 33)

Observar a descrição do lugar e do que representa morar nele, compreende-se e se pressu-
põe o lugar social de Carolina. O lugar em que está uma mulher negra, pobre e mãe solo de três 
filhos. Entende-se, também, que tão importante quanto discutir o lugar é discutir o não lugar, que 
vai desde à invisibilidade da realidade de muitas mulheres brasileiras, as quais Carolina representa, 
até à tentativa de apagamento de mulheres negras escritoras ao longo da história, como no caso 
de Carolina, no início de sua carreira, pouco antes e muitos anos após sua morte também. Mes-
mo com o sucesso de sua primeira obra, Carolina morrera ignorada. Além de ter sido, por muito 
tempo, silenciada por ser mulher, negra e pobre, enquanto escritora; a autoria de seus escritos fora 
questionada. E, hoje, a voz de Carolina se faz ouvir, e, na voz dela, a de muitas outras Carolinas. 

Neste sentido, é muito importante questionar quem por muito tempo deteve o direito à voz, 
e de quem sempre precisou/precisa de autorização para falar. Quando se trata de discutir/pensar 
sobre o lugar de fala e o empoderamento, individual e/ou coletivo, da mulher negra, faz-se necessá-
rio ampliar a discussão em muitos pontos, a começar pela necessidade de levantar questionamentos 
como esse. Como bem defendem Berth (2019) e Ribeiro (2019), lugar de fala tem a ver com saberes 
situados. E, neste sentido, Carolina foi uma mulher subversiva, que não se calava, que questionava, 
que não aceitava a condição de não lugar ao qual insistiam em colocá-la. 

Há de se considerar que Carolina viveu no auge da Ditadura Militar e que falecera em 1977. 
Ela nasceu num momento da história em que as opressões contra as mulheres eram muito mais 
intensas. Segundo Rago (2013, p. 24),

Desde os anos 1970, em meio à violenta ditadura militar que se estabele-
ceu no país entre 1964 e 1985, muitas mulheres se uniram e passaram progres-
sivamente a criar novos modos de existir, ocupando os espaços públicos, desen-
volvendo novas formas de sociabilidade, reivindicando direitos e transformando 
a vida social, política e cultural.

Assim como Carolina, é importante, também, considerar e reconhecer que muitas mulheres 
negras vêm deixando o seu legado ao longo da história; narrativas e autoras que estiveram num não 
lugar durante tanto tempo, mas que somente agora vêm sendo retiradas do silêncio e da invisibili-
dade. Pois muitas mulheres negras

vêm historicamente produzindo saberes e insurgências. Colocá-las num 
lugar de quem nunca rompe o silêncio, mesmo com todos os limites impostos 
estruturalmente, seria confiná-las à mesma lógica que vem se combatendo? Seria 
confiná-las a um beco sem saída, sem qualquer possibilidade de transcendência. 
Os saberes produzidos pelos indivíduos de grupos historicamente discrimina-
dos, para além de serem contradiscursos importantes, são lugares de potência e 
configuração do mundo por outros olhares e geografias. (RIBEIRO, 2019, p.75)

Tais questionamentos levantados na citação acima, dentre outros que poderiam ser acrescen-
tados, são essenciais para que se possa melhor compreender o que é lugar de fala, e, a partir dele, 
perceber, dentro desse projeto de colonização, quem sempre foram os sujeitos autorizados a falar 



Joyce Cristina de Amorim; José Guilherme CastroVoz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz do... 227

(RIBEIRO, 2019, p. 77). Outro ponto importante é o que alerta Spivak (Apud RIBEIRO, 2019, p. 
75) sobre o cuidado de não romantizar os sujeitos que resistem, pois mulheres negras que vivem 
em situação de pobreza, que trabalham arduamente para sustentar os filhos, sozinhas, não podem 
se reduzir a uma simples história de superação, a se considerar que muitas mulheres no Brasil vi-
vem em condições semelhantes ao de Carolina, e que só é possível classificar essa questão como 
um retrato cruel da desigualdade social no país, fruto da má distribuição de renda e ausência de 
políticas públicas.

Outro termo muito utilizado é o empoderamento, porém, esta palavra não tem sido ex-
plorada e compreendida na sua essência, como nos alerta Berth (2019). Na maioria das vezes se 
restringindo a uma questão puramente estética, o que, na verdade, não a exclui, mas também não 
a prioriza. Berth (2019) anuncia que, embora seja um termo muito atual, para defini-lo, faz-se 
necessário voltar um pouco no tempo e (re)lembrar que Paulo Freire (apud BERTH, 2019), uma 
das maiores referências na/da educação, já utilizava a concepção de empoderamento, pois, para 
ele, empoderar-se é um processo que se inicia com a consciência crítica da realidade aliada a uma 
prática transformadora, e ainda acrescenta que a consciência crítica é condição indissociável do 
empoderamento, algo que Berth (2019) concorda e defende; enfim, empoderamento é instrumento 
de emancipação política e social (BERTH, 2019, p. 45-54). O que possibilita compreender Carolina 
e sua escrita como empoderadas.

É importante considerar que há uma série de equívocos sobre o entendimento de empodera-
mento, como, por exemplo, a ideia de compreendê-lo apenas como sendo um processo individual. 
Segundo Berth (2019), o empoderamento pode ser individual e pode ser coletivo, e que são

duas faces indissociáveis do mesmo processo, pois o empoderamento in-
dividual está fadado ao empoderamento coletivo, uma vez que uma coletivida-
de empoderada não pode ser formada por individualidades e subjetividades que 
não estejam conscientemente atuantes dentro de processos de empoderamento. 
(BERTH, 2019, p. 54)

Dessa forma, compreende-se então que empoderamento, na verdade, é um fator que resulta 
da junção de indivíduos que se desconstroem e se reconstroem num processo contínuo, como res-
posta às transformações sociais que beneficiarão a coletividade (BERTH, 2019, p. 54).

Quando se trata de pontos de partida, Ribeiro (2019, pág. 60) – baseada em Collins – afirma 
que não se está falando, necessariamente, somente de experiências individuais, mas das condições 
sociais que permitem ou não que grupos subalternizados acessem lugares de cidadania. E reforça 
que a intenção maior é promover um debate estrutural, no sentido de entender como o lugar social 
ocupado por determinados grupos limita oportunidades.

Segundo Collins, a teoria do ponto de vista feminista precisa ser discuti-
da a partir da localização social dos grupos nas relações de poder. Seria preciso 
entender as categorias de raça, gênero, classe e sexualidade como elementos da 
estrutura social que emergem como dispositivos fundamentais que favorecem as 
desigualdades e criam grupos em vez de pensar essas categorias como descritivas 
da identidade aplicada aos indivíduos. (RIBEIRO, 2019, p. 60-61)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021228

Dossiê/Dossier
A partir disso, se compreende a necessidade de se discutir e analisar questões que envolvem 

sujeitos subalternizados à luz da interseccionalidade, e não se pensar na universalização do sujeito 
somente sob uma única categoria, por exemplo. 

Não bastasse tudo o que lhe fora negado, houve quem questionasse e negasse Carolina de Je-
sus como escritora, inclusive que seus escritos pudessem ser considerados Literatura, e, muito antes 
de ser publicada, Carolina já previa: “Há de existir alguém que lendo o que eu escrevo dirá... isso é 
mentira! Mas, as misérias são reais” (JESUS, 1963, p. 41). Carolina foi vista como não pertencente a 
muitos lugares, e na Literatura não foi diferente. Mas isso não a fez desistir; Carolina não se calou, 
questionava e refutava discursos e pensamentos que a negavam. E, neste sentido, Ribeiro (2019) 
é incisiva e assertiva em dizer que lugar de fala é questionar, é “refutar a historiografia tradicional 
e a hierarquização de saberes consequente da hierarquia social” (RIBEIRO, 2019, p. 64). Ribeiro 
(2019, p. 63) também acrescenta que “não poder acessar certos espaços acarreta a não existência 
de produções e epistemologias desses grupos nesses espaços”. Eis o não lugar, ao qual muitos são 
relegados. Carolina é um exemplo disso.

3. Uma Mulher Negra: voz silenciada, escrita insurgente

Segundo Rago (1995, p. 81), “a história conta somente sobre homens e suas façanhas, à 
margem da história era possível perceber as mulheres, ou mesmo a existência de um universo femi-
nino expressivo”, o que Perrot (1992, p.185) diria que as mulheres foram consideradas nada mais 
nada menos do que meras coadjuvantes da história. Mesmo à sombra da historiografia, somente 
por meio das “pressões e demandas do movimento feminista, nos anos 70, assim como a imersão 
das mulheres no mercado de trabalho e no meio acadêmico é que forçaram a quebra do silêncio” 
(RAGO, 1995, p. 81).

Como já fora dito, Carolina foi uma mulher que não completou o ensino formal, mas foi 
uma mulher com um vasto conhecimento da vida e de seu lugar no mundo. Sua escrita subversiva 
revela(va) uma mulher consciente e crítica.

Tenho apenas dois anos de grupo escolar, mas procurei formar meu 
caráter. (JESUS, 1963, p. 13)

Vou escrever um livro referente a favela. Hei de citar tudo que aqui se 
passa. (JESUS, 1963, p. 17)

O desgosto que tenho é residir em favela. (JESUS, 1963, p. 19)

Uma mulher com muito conhecimento que adquiria tanto dos livros – que lia na casa dos 
patrões e no lixo – como das experiências da vida; pois o que Carolina amava fazer, e fazia sempre 
que tinha oportunidade, era escrever, era ler. Ela encontrou na leitura e na escrita uma forma de 
fuga da realidade, de esquecer um pouco a fome, de denunciar opressões/opressores:

Cheguei em casa, fiz o almoço. Enquanto as panelas ferviam eu escrevo 
um pouco. (JESUS, 1963, p. 16)

Deixei o leito às 4 horas para escrever. Abri a porta e contemplei o céu 
estrelado. (JESUS, 1963, p. 18)

Quando fico nervosa não gosto de discutir. Prefiro escrever. Todos os dias 
eu escrevo. (JESUS, 1963, p. 19)



Joyce Cristina de Amorim; José Guilherme CastroVoz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz do... 229

Enquanto as roupas coravam eu sentei na calçada para escrever. (JESUS, 
1963, p. 20)

Liguei o rádio. Tomei banho. Esquentei a comida. Li um pouco. Não sei 
dormir sem ler. Gosto de manusear um livro. O livro é a melhor invenção do 
homem. (JESUS, 1963, p. 22)

A Literatura se faz presente na vida e nos escritos de Carolina em diferentes formas. Como 
questionar ou duvidar da literariedade presente na sua forma de escrever, na sua forma de ver o 
mundo, na sua forma de falar de si, bem como de ver os problemas à sua volta? Carolina possuía 
uma forma muito singular de escrever, e isso era/é a sua principal marca. Segundo Fernandez 
(apud JESUS, 2019), Carolina de Jesus,

Em seu processo criativo, [...] parece estar sempre organizando sua 
escrita para iniciar uma nova viagem, criar novos territórios e engendrar no-
vas formas. Nessa feitura, parece mais importar o atingir algum espaço para 
tecer suas narrativas do que, necessariamente, afinar formatos e temáticas. 
Deficiência? Espelho de uma condição de vida marginal? Fratura estilística? 
Inovação? Ou, uma possibilidade levando à outra? Consideremos todas as 
opções. (JESUS, 2019, p. 7)

São muitos os questionamentos que giram em torno de sua escrita e de sua maneira parti-
cular de escrever. Mas é importante considerar todas as opções levantadas por Fernandez. 

Relacionado a esta questão, quando Spivak (2010) constrói seus escritos em torno do 
questionamento que intitula o seu livro, “Pode o subalterno falar?”, e discute várias questões de 
opressão de sujeitos em situação de subalternidade, em diferentes culturas, ela contribui com a 
presente discussão quando responde que

O subalterno não pode falar. Não há valor algum atribuído à mulher 
negra e pobre como um item respeitoso na lista de prioridades globais. A re-
presentação não definhou. A mulher como uma intelectual tem uma tarefa 
circunscrita que ela não deve rejeitar com um floreio. (SPIVAK, 2010, p. 126)

Ribeiro (2019, p. 74) acrescenta que o discurso de Spivak ensina o quanto grupos subalter-
nizados não têm direito à voz, principalmente, por estarem num lugar onde não se reconhece as 
suas humanidades. Isso significa que

[...] Falar, muitas vezes, implica receber castigos e represálias, e justa-
mente por isso, muitas vezes, prefere-se concordar com o discurso hegemô-
nico como modo de sobrevivência? E, se falamos, podemos falar sobre tudo 
ou somente sobre o que nos é permitido falar? [...] Existe o mesmo espaço de 
legitimidade? (RIBEIRO, 2019, p.77)

Para que uma fala/voz como a de Carolina seja legitimada, é necessário que se tenha uma 
escuta. Sabe-se que há muitas vozes ecoando socialmente, mas nem todos estão disponíveis e 
dispostos a escutar. Mas, ainda assim,



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021230

Dossiê/Dossier
[...] mesmo diante dos limites impostos, vozes dissonantes têm conseguido 

produzir ruídos e rachaduras na narrativa hegemônica, o que muitas vezes, deso-
nestamente, faz com que essas vozes sejam acusadas de agressivas por lutarem 
contra a violência do silêncio imposto. O grupo que sempre teve o poder, numa 
inversão lógica e falsa simetria causada pelo medo de não ser único, incomoda-se 
com os levantes de vozes. Entretanto, mesmo com essas rachaduras, torna-se es-
sencial o prosseguimento do debate estrutural, uma vez que uma coisa não anula 
a outra, definitivamente. (RIBEIRO, 2019, p. 86)

Sendo assim, pensar lugar de fala é tentar romper com o silêncio instituído para sujeitos 
subalternizados, é um movimento com o intuito de romper com a hierarquia, classificada por 
Derrida como violenta, segundo afirma Ribeiro (2019, p.89). É importante considerar que esse 
movimento/pensamento vem ganhando forças nos dias atuais, pois 

O reforço do protagonismo dos movimentos sociais, especialmente do 
Feminismo Negro, que se deu por uma disputa maior de narrativas desses movi-
mentos com a expansão da internet, fez com que outros discursos e demandas 
viessem para o centro da discussão. (BERTH, 2019, p. 59-60)

É neste sentido que “conceitos como lugar de fala e representatividade passaram a ganhar 
espaço e força, ao mesmo tempo em que o contradiscurso, que almeja desestruturar essa evolução, 
passa a esvaziar e/ou tirar a legitimidade deles, pela distorção ou cooptação” (BERTH, 2019, p. 
59-60). Por isso, é tão importante considerar que 

A população negra foi confinada, entre outras práticas, à desumanização 
de escravizados de ontem e de hoje – ainda que a escravização de hoje seja oculta 
e consequente de séculos de escravização de fato, já que a abolição completa 
da escravização de pessoas negras nem foi processada de maneira correta pela 
sociedade e avançou pouco mais do que algumas mudanças de legislação, muito 
devido à negação de saberes, produção e potencial intelectual negra que foi, é e 
tem sido mais um caminho eficiente para mantê-la no lugar da subalternidade. 
(BERTH, 2019, p. 60)

Compreender tudo isso é compreender a importância dos movimentos atuantes contra toda 
e qualquer forma de opressão de gênero, raça e classe. Mas

No caso de mulheres negras e seu peculiar posicionamento na encruzilhada 
das opressões que construíram nossa sociedade, para lembrar da interseccionali-
dade cunhada por Kimberlé Crenshaw, há uma invisibilidade que é consequência 
da articulação dos grupos subalternizados dentro da pirâmide social: afinal, sofre 
racismo o homem negro e sofre machismo a mulher branca. E onde fica a mulher 
negra? Não fica em lugar algum, ou fica em um não lugar. Ou como brilhantemen-
te define kilomba, ocupa o lugar de “o outro do outro” [...] (BERTH, 2019, p. 60)

De acordo com o feminismo negro, a mulher negra é oprimida pela condição de gênero e de 
raça, mas também de classe, como ocorrera com Carolina. Foi uma mulher que também enfrentou 



Joyce Cristina de Amorim; José Guilherme CastroVoz Silenciada, Escrita Insurgente: um olhar sobre a literatura de Carolina de Jesus à luz do... 231

dificuldades para ser aceita e reconhecida como escritora no país. Mas o que merece maior destaque 
não é a tentativa de silenciamento de Carolina, mas a força de uma mulher que se faz ouvir, que 
se faz ecoar e que se tornou necessária e importante até hoje, principalmente hoje. Faz-se viva e 
ocupa, atualmente, espaços que sempre sonhou ocupar, é atualmente um dos grandes nomes da 
Literatura Brasileira. Inclusive está entre os/as escritores/as mais lidos da atualidade. Dessa forma, 
tão importante quanto compreender a importância de Carolina de Jesus é compreender a identida-
de dos sujeitos subalternizados a partir de suas interseccionalidades, e entender o sistema opressor, 
e questioná-lo. Carolina de Jesus foi uma mulher, negra, pobre, mãe e escritora, não era menos ou 
mais uma ou outra, tudo isso fazia parte de sua identidade.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Carolina de Jesus é atualmente um dos nomes mais citados e pesquisados, mas se faz im-
portante enfatizar que nem sempre foi assim. Inclusive, após o sucesso da primeira obra, Carolina 
não conseguiu obter o mesmo êxito em suas outras publicações, e permaneceu esquecida após a 
sua morte durante muito tempo. E, somente nos últimos anos, o interesse pela vida e a obra de 
Carolina passou a ganhar fôlego. 

Quarto de Despejo é uma obra que continua atual, e possibilita (re)pensar sobre os (pré)con-
ceitos e os estereótipos estruturais que se instituíram historicamente, é uma escrita de resistência 
e de empoderamento. É o retrato da favela vista por dentro e por fora por quem viveu de fato lá.

Em suma, a narrativa literária e pessoal de Carolina é a própria representação de muitas 
mulheres em situação de desigualdade de gênero, raça e classe, é a representação de mulheres que 
criam filhos, sozinhas. É, enfim, um livro de caráter testemunhal, que detalha com certa sutileza de 
esperança misturada à persistência e à insistente dor cotidiana, visível da desigualdade socioeconô-
mica; sem dúvida, seus escritos passaram a representar uma arma crítica e de denúncia contra toda 
e qualquer forma de opressão.

Encerra-se este artigo considerando o final do livro Quarto de Despejo, em que Carolina encer-
ra seus escritos com a esperança de que o próximo ano seja melhor do que o outro que termina. 
Mas mal inicia o ano e se tem um prenúncio de que a mesma história começa outra vez.

REFERÊNCIAS

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. Coleção Feminismos Plurais. Org. Djamila Ribeiro. São Paulo: 
Sueli Carneiro; Pólen, 2019.

BERTH, Joice. Empoderamento. Coleção Feminismos Plurais. Org. Djamila Ribeiro. São Paulo: Sueli Car-
neiro; Pólen, 2019. 

BORRILLO, Daniel. Homofobia: história e crítica de um preconceito. Trad. Guilherme João de Freitas Tei-
xeira. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2010.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021232

Dossiê/Dossier
BRASIL. Lei complementar nº 150 de 1º de junho de 2015. Disponível em: <http://www.planalto.
gov.br/ccivil_03/leis/lcp/lcp150.htm>. Acesso em: 05 dez. 2022.

CARNEIRO, Suely. Enegrecer o feminismo: A situação da mulher negra na América latina a partir de uma perspec-
tiva de gênero. 2011. Disponível em: Enegrecer o Feminismo: A Situação da Mulher Negra na América 
Latina a partir de uma perspectiva de gênero - Geledés (geledes.org.br). Acesso em: 12 set 2021.

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Heci Regina Candiani (Trad.). 1ª ed. São Paulo: Boitempo, 2016.

FRAZÃO, Dilva. Biografia de Carolina de Jesus. Disponível em: <https://www.ebiografia.com/caroli-
na_maria_de_jesus/>. Acesso em: 10 jul 2019.

HOOKS, bell. E eu não sou uma mulher? Mulheres negras e feminismo. Bhuvi Libanio (Trad.). 6ª ed. Rio de 
Janeiro: Rosa dos tempos, 2020.

HOOKS, bell. Teoria Feminista: Da margem ao centro. Rainer Patriota (Trad.). São Paulo: Perspectiva, 2019.

INÁCIO, Sueley Luana Silva. COSTA, Carmem Lucia. Uma Reflexão Sobre O Emprego Doméstico 
no Brasil: Relações desiguais no mundo do trabalho a partir do gênero. Revista eletrônica da gradua-
ção/pós-graduação em Educação. Itinerário Reflectionis. Volume 13, n. 2, ano 2017.

JESUS, Carolina Maria. Meu sonho é escrever... contos inéditos e outros escritos. Raffaela Fernandez (Org.). 2ª 
edição. São Paulo: Ciclo Contínuo Editorial, 2019.

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de Despejo. Edição Popular, 1963.

PERROT, Michele. Os excluídos da história: Operários, mulheres e prisioneiros. Trad. Denise Bottmann. 2ª 
edição. Rio de Janeiro: Paz e terra, 1988.

PISCITELLI, Adriana. Re-criando a categoria mulher? Campinas, 2001.

RAGO, Margareth. As mulheres na historiografia brasileira. In: SILVA, Zélia Lopes (Org.). Cultura 
histórica em debate. São Paulo: UNESP, 1995.

RAGO, Margareth. A aventura de contar-se: Feminismos, escrita de si e invenções da subejtividade. 
Campinas, São Paulo: Editora Unicamp, 2013.

RATTS, Alex; RIOS, Flavia (Org.). Lélia Gonzalez. Retratos do Brasil Negro. São Paulo: Selo Negro, 2010. 

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro? 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2018.

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. Coleção Feminismos Plurais. Org. Djamila Ribeiro. São Paulo: Sueli 
Carneiro; Pólen, 2019. 

SALGUEIRO, Wilbert. O que é literatura de testemunho (e considerações em torno de Graciliano Ra-
mos, Alex Polari e André Du Rap). Matraga, Rio de Janeiro, v. 19, n.31, jul./dez. 2012. Disponível: 
<https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/matraga/article/view/22610>. Acesso: 01 jul 2019.

SELIGMANN-SILVA, Márcio. Narrar o trauma – A questão dos testemunhos de catástrofes histó-
ricas. Psic. Clínica, Rio de Janeiro. v. 20, n. 1, p. 65-82, 2008. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Trad. Sandra Regina Goulart Almeida et al. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2010.



		
E

Seção 

Relatos de Experiência





Dossiê/Dossier

Denise Letícia do Nascimento Teixeira − Professora dos anos iniciais, formada pela Universidade Federal do 
Pará, no curso de licenciatura integrada em ciências, matemática e linguagens. E-mail: denise.leticia23@gmail.com

Do Feio ao Belo: desembaraçando os fios e tecendo considerações sobre o empoderamento 
capilar feminino negro

Denise Letícia do Nascimento Teixeira

1 Utilizo aspas e grifo para falas que foram ditas sobre meu cabelo.

CONSIDERAÇÕES INICIAIS

O que é que o cabelo fez pra ser chamado de ruim?
O que é que o cabelo fez pra ser tão mal falado assim?
O que é que o cabelo fez pra ser chamado de ruim?
Ele lhe traiu ou lhe enganou, lhe magoou ou algo assim?
Cabelo é tudo igual
Cabelo é tudo diferente
Olha só que paradoxo
O cabelo dessa gente
Não seja tão ortodoxo
Ao julgar coisas de etnia
Cada um com suas minhoca
Cada qual com suas mania

Iniciar este relato com a epígrafe referente à música 'Cabelo', de Dom Pepo, é emergir nas 
diversas dúvidas que sempre se acompanhavam, "por quê meu cabelo é feio?" 1, "por que não nasci com um 
cabelo normal?"; perguntas que carregavam sofrimento, choros e, principalmente, raiva por ter um 
cabelo denominado por muitos de "cheio". Discorrer sobre essa questão é relatar anos de experiên-
cias, principalmente mal sucedidas, em tentativas de "domar um cabelo tão rebelde".

Para tanto, apresento o relato de algumas memórias relacionadas às questões capilares e 
ao processo contínuo de afirmação e aceitação desse cabelo. E em paralelo com tais narrativas, 
discorro sobre uma atividade de representatividade com alunos de uma escola pública da região 
metropolitana de Belém do Pará.

Memórias

Desde a mais tenra idade, soube que meu cabelo era "diferente" e não podia usá-lo solto, pois 
sempre haveria comentários para uma possível intervenção à melhorá-lo, com um creme milagroso 
ou uma técnica nova de alisamento. Por esta razão, meu cabelo sempre estava trançado. Assim, 
hooks (2005) afirma que mulheres negras têm “várias histórias para contar sobre os conselhos 
recebidos de todo o mundo, até mesmo de pessoas completamente estranhas, que se sentem gaba-
ritadas para atestar que parecemos mais bonitas se “arrumamos” (alisamos) o cabelo.”.

Diante a tais comentários, com 10 anos de idade, foi iniciado um processo de concretizar 
o uso de receitas milagrosas, alisamentos naturais, produtos para reduzir volumes; todavia, quan-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021236

Dossiê/Dossier
do percebo que nenhum desses artifícios produz o efeito desejado, inicio a tentativa de utilizar a 
chapinha, todo dia, para reduzir o volume capilar. Recordo, nitidamente, da minha mãe fazendo 
chapinha no meu cabelo, com luvas de pano, pois a temperatura do objeto era alta e queimava as 
mãos dela. Para bell hooks (2005), esse momento de usar a chapinha como artifício para "domar" 
o cabelo é a simbologia que a menina cresceu e não pode usar as tranças de antes, além de ser um 
momento de intimidade entre as mulheres.

Concomitante a isso, para “encaixar-me’’ com meus colegas de classe, coloria meu cabelo 
constantemente, o que dificultava mais as tentativas de ‘controlá-lo’. Em relação a esse aspecto, hooks 
(2005) menciona que “essas escolhas de cabelo pintado e alisado estavam diretamente relacionadas 
com sentimentos de baixa auto-estima. Ela não gosta dos seus traços e acredita que o estilo de 
cabelo transforma a sua fisionomia.”. Através dessas mudanças, acreditava que seria aceita pelos 
grupos escolares mais facilmente.

Dessa forma, criava um descontentamento profundo. Lembro-me perfeitamente de dois 
episódios que me marcaram dolorosamente: um no ensino médio, onde uma pessoa da minha sala 
de aula pediu à outra aluna da classe um objeto para prender meu cabelo, pois "cabelo feio tem que ficar 
preso", sem sequer perguntar se eu gostaria de prendê-lo, um discurso carregado por uma violência 
simbólica tão naturalizada em nossa sociedade. O outro caso relaciona-se a um alisamento mal 
sucedido, que, quando meu cabelo ficava molhado, o mesmo exalava um odor, visto que o produto 
era feito para o cabelo sempre ficar seco ou com chapinha.

E, assim, fui crescendo e renegando minhas características, até que em 2017 resolvi fazer um 
alisamento profissional, que demorou um período de 6 horas no salão, do início do processo até à 
finalização; e, diante desse novo cabelo, percebi que o desejo mais almejado – um cabelo bonito, 
bom e mais fácil de cuidar – não representava quem sou, aquela que via na frente do espelho não 
era eu. E, nesse momento, pela primeira vez, senti falta de um cabelo volumoso.

Com o passar do tempo, e o alisamento enfraquecendo, observei, somente aos meus 23 anos, 
que meu cabelo formava cachos e comecei a achá-los bonitos e resolvi deixar ao natural. Logo,

iniciou-se o processo de transição capilar e, nesse momento, soube que meu cabelo possui 
diversas texturas e os comentários maldosos que sempre ouvi não eram verdade.

Afirmação

Quando compreendi essas diversas texturas capilares, entendi que meu cabelo não era feio 
ou ruim e que este nem era tão volumoso como diziam. A partir desse momento, começo a estudar 
sobre o processo de transição capilar, empoderamento feminino, questões relacionadas à classe so-
cial e cor. Ressalto que, somente após deixar meu cabelo natural, há questionamentos relacionados 
à cor da minha pele, pois “não estava associado na minha mente ao esforço de parecermos bran-
cas, de colocar em prática os padrões de beleza estabelecidos pela supremacia branca.” (HOOKS, 
2005), apenas gostaria de ser aceita pelos grupos e não notava que a característica que buscava são 
traços que podemos correlacionar com a questão racial.

Diante dos estudos, percebo que "o cabelo se mostra como elemento/instrumento social, 
cultural e político capaz de alterar, influenciar e construir identidades" (ANDRADE, RIBEIRO 
e SALES, 2017, pág. 92), principalmente em nossa sociedade ocidental, e assim compreendo com 
mais ênfase a colocação de Carol Hanisch: “o pessoal também é político”, visto que afirmar e acei-



Denise Letícia do Nascimento TeixeiraDo Feio ao Belo: desembaraçando os fios e tecendo considerações sobre o empoderamento capilar... 237

tar meu cabelo se refere a entender um processo histórico e político, que por vezes é negado, para 
adequar-se a uma classe dominante.

Durante esse período de transição, que não foi simples, houve alguns comentários inconve-
nientes, porém, através de conversas com outras mulheres e estudos, aprendi a não carregar mais 
sentimentos tão negativos em relação ao meu cabelo, e que as inseguranças sempre vão existir. 
Assim, compreendo este como a parte mais singular do meu ser, que constitui a minha história e 
sempre carregará minhas marcas.

Oficina Boneca Abayomi

Sou professora e, em um dos meus estágios obrigatórios, juntamente com uma colega de 
classe, desenvolvemos uma oficina sobre a história da boneca Abayomi2, em uma escola Estadual 
de Belém-PA, com uma classe do 5°ano3, com o objetivo de incluir conteúdos da temática étnico-
-racial em sala de aula, e que não fosse referente a datas comemorativas, logo, proporcionando a 
valorização e reconhecimento identitário de crianças negras.

Para essa ação no ambiente escolar, houve a contação da história com a ilustração da narrati-
va através das cenas em E.V.A. Assim, os discentes observaram as paisagens, animais, transportes, 
a personagem principal e sua família, nos cenários em que a história transcorre.

A contação de história da boneca Abayomi trabalha com a representatividade cultural e 
oportuniza momentos de formação e socialização de saberes entre os alunos. Haja vista que a 
simbologia da boneca representa uma importância significativa na constituição do povo brasileiro, 
ao identificar o elo entre nosso país e o continente africano e, consequentemente, exercendo ativi-
dades pedagógicas relacionadas com a lei nº 10.639/03.

E ao realizar esse trabalho, as meninas negras que estavam com o cabelo preso o soltaram, 
pois, naquele momento, identificaram-se com os personagens do conto e estavam sendo repre-
sentadas, logo, “Construir uma identidade negra positiva em uma sociedade que, historicamente, 
ensina ao negro, desde muito cedo, que para ser aceito é preciso negar-se a si mesmo, é um desafio 
enfrentado pelos negros brasileiros" (GOMES, 2003, pág.171).

Ao final da contação de história, foi iniciado uma roda de conversa com o alunado sobre os 
entendimentos, questionamentos e aprendizados sobre o conto. Posteriormente, houve a oficina 
de confecção das bonecas Abayomis, através de retalhos de panos, como foi ensinado na história.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Os corpos femininos há séculos são subjugados, oprimidos, calados de forma velada ou 
explicitamente; Engels, em seu livro A Origem da Família, da Propriedade Privada e do Estado, explica a 
origem da opressão da mulher e conclui que esta surge do mesmo processo que instituiu a proprie-
2 Para acalentar seus filhos durante as terríveis viagens a bordo dos tumbeiros – navio de pequeno porte que realizava o 
transporte de escravos entre África e Brasil –, as mães africanas rasgavam retalhos de suas saias e, a partir deles, criavam 
pequenas bonecas, feitas de tranças ou nós, que serviam como amuleto de proteção. As bonecas, símbolo de resistên-
cia, ficaram conhecidas como Abayomi, termo que significa ‘Encontro precioso’, em Iorubá, uma das maiores etnias 
do continente africano, cuja população habita parte da Nigéria, Benin, Togo e Costa do Marfim. Afreaka:
(http://www.afreaka.com.br/notas/bonecas-abayomi-simbolo-de-resistencia-tradicao-e-poder-feminino/)
3 Essa ação foi elaborada para uma turma do 2° ano, na qual acompanhava a alguns meses. No entanto, no dia da ofi-
cina, a coordenação pedagógica solicitou que ficasse em outra turma.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021238

Dossiê/Dossier
dade privada e a divisão das classes. Assim, temos que os silenciamentos sobre os corpos femininos 
constitui um processo histórico que está desde os primórdios da sociedade capitalista.

E o silenciamento, neste relato apresentado pela falta de representatividade ou pelas violên-
cias naturalizadas, através do “poder simbólico” (BOURDIEU, 1989) que predomina em socieda-
de, encontra-se em frente ao institucionalizado "mito da beleza" que até hoje é imposto a muitas 
mulheres. Assim, ao sermos silenciadas, lucram financeiramente à custa de nossas inseguranças.

No livro Mulheres que correm com os lobos, a autora Clarissa Estés, ao estudar o arquétipo da 
história do Patinho Feio, nos apresenta a colocação "na realidade, ele não é feio. Só não combina 
com os outros” (ESTÉS, 2018, pág.200), frase que podemos interpretar para nossos traços, carac-
terísticas e origens, pois nenhuma dessas características são feias.

REFERÊNCIAS

ANDRADE, G. L. dos	S. P.; RIBEIRO, C. S.V.; MAGALHÃES, M. S.; SALES, A. T. B. Empode-
ramento feminino através da  valorização do cabelo crespo/cacheado. Revista Formadores - Vivências e  
Estudos, Cachoeira - Bahia, v. 10, n. 6, p. 90 - 95, nov. 2017.

BOURDIEU, P. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand:1989

ESTÉS, C.P. Mulheres que correm com os lobos. Rio de Janeiro: Rocco, 2018.

GOMES, N. L. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um olhar sobre o corpo 
negro e o cabelo crespo. Revista e Pesquisa, São Paulo, v.29, n.1, p.167-182, jan./jun. 2003.

HOOKS, b. Alisando o nosso cabelo. 2005. Acesso:https://www.geledes.org.br/alisando-o-nosso-cabe-
lo-por-bell-hooks/

HANISCH,C. The Personal is Political. 2006. Acesso: <http://www.carolhanisch.org/CHwritin-
gs/PIP.html>



		
F

Seção 

Saúde e Violências 
Institucionalizadas





Temática Livre

Eveny da Rocha Teixeira − Psicóloga. Especialista em Controle, Prevenção e Intervenção na Violência pela 
Universidade Federal do Pará. Mestra em Psicologia (Teoria e Pesquisa do Comportamento) pela Universidade 
Federal do Pará. E-mail: teixeiraeveny@gmail.com

Lilian Lameira Silva − Psicóloga. Especialista em Saúde da Mulher e da Criança pela Universidade do Estado do 
Pará/ Fundação Santa Casa de Misericórdia do Pará. E-mail: sslilianlameira@gmail.com
George Heverton Moraes Pontes − Psicólogo. Especialista em sexualidade humana e em saúde mental pela 
Fundação Hospital de Clínicas Gaspar Vianna. Especialista em Saúde da Mulher e da Criança pela Universidade 
do Estado do Pará/ Fundação Santa Casa de Misericórdia do Pará. E-mail: georgepontes09@gmail.com

Práticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências 
Institucionais Contra Pessoas com Capacidade Gestativa

Prácticas Circulares en la Sensibilización de los Profesionales de la Salud Sobre la Violencia Institucional Contra 
das Personas con Capacidad Gestacional

Circular Practices in Raising Awareness Among Health Professionals About Institutional Violence Against 
People with Childbearing Capacity

Eveny da Rocha Teixeira
Lilian Lameira Silva

George Heverton Moraes Pontes

Resumo: Para transformar atitudes no contexto de violência obstétrica cometida contra pessoas com capacida-
de gestativa cis ou transgêneres que parem ou abortam, foram conduzidas seis práticas circulares nos moldes dos 
Círculos de Construção de Paz com profissionais de saúde envolvidos na assistência a pacientes da Fundação 
Santa Casa de Misericórdia do Pará, entre 2019 e 2020. Os efeitos da intervenção foram avaliados por meio de 
questionário de satisfação, a partir dos quais foram elaboradas categorias de análise, que evidenciaram a efetivi-
dade da prática em possibilitar a emersão de sentimentos e subjetividades no processo dialógico e ratificaram o 
impacto da prática na transformação de realidades adversas a partir da interrogação da branquitude, dos privilé-
gios, da lógica cisheteronormativa e binária da qual está imbuído o modelo médico de atendimento no Estado.

Palavras Chave: Violência Obstétrica. Práticas Circulares. Aborto. Transgêneres.

Resumen: Con el fin de transformar actitudes en el contexto de violencia obstétrica cometida contra personas 
con capacidad gestacional cis o transgénero que dan a luz o abortan, se realizaron seis prácticas circulares basadas 
nos Círculos de Construcción de Paz con profesionales de la salud involucrados en la atención al paciente en Fun-
dação Santa Casa de Misericórdia de Pará, entre 2019 y 2020. Los efectos de la intervención se evaluaron a través 
de un cuestionario de satisfacción, a partir del cual se crearon categorías de análisis, que mostraron la efectividad 
de la práctica para posibilitar la emergencia de sentimientos y subjetividades en el proceso dialógico y ratificó el 
impacto de la práctica en la transformación de realidades adversas a partir del interrogatorio de la blancura, los 
privilegios, dela lógica cisheteronormativa. cuyo modelo médico de atención en el Estado está imbuida.

Palabras Claves: Violencia Obstétrica. Prácticas Circulares. Aborto. Transgéneres.

Abstract: In order to transform behaviors in the context of  obstetric violence that occurs against people with 
gestational capacity, cis or transgenders, who give birth or abort, six circular practices based on the Peace-
making Circles model, were used with health professionals involved in patients care at Fundação Santa Casa de 
Misericórdia do Pará, between 2019 and 2020. The effects of  the intervention were assessed by a satisfaction 
questionnaire, from which analysis categories were created, which showed the effectiveness of  the practice in 
enabling the emergence of  feelings and subjectivities in the dialogic process and ratified the impact of  practice 
on the transformation of  adverse realities based on the interrogation of  whiteness, privileges, the binary and 
cis-heteronormative logic in everyday enactments of  the medical care model took place in this State.

Key-words: Obstetric Violence. Circular Practices. Abortion. Transgenders.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021242

Temática Livre
INTRODUÇÃO

A Fundação Santa Casa de Misericórdia do Pará (FSCMP), a mais antiga instituição de saú-
de do Norte do Brasil, iniciou suas atividades como um albergue de taipa de propriedade de uma 
irmandade religiosa no centro de Belém, em meados do século XVII. Durante o período colonial, 
a Santa Casa desempenhava papel central em cuidados em saúde na Amazônia, atuando nas epi-
demias de cholera-morbus, varíola e febre-amarela, além de administrar o Leprosário do Tucunduba, 
o Cemitério da Soledade e o Hospício dos Alienados. Somente em 1900, mudou para o endereço 
atual, no largo de Santa Luzia, com a inauguração de um prédio suntuoso com influências do 
“classicismo imperial brasileiro”. Tendo se tornado Fundação em 1990, hoje, a FSCMP é um hos-
pital 100% do Sistema Único de Saúde (SUS), a maior maternidade neo-natal do norte do Estado, 
referência na atenção à gestante de alto risco e ao recém-nascido, que atua tanto na Assistência, no 
Ensino, quanto na Pesquisa1.

Atualmente, a FSCMP ainda atende diversas outras demandas de saúde – tendo, inclusi-
ve, dado amplo suporte ao Estado durante a pandemia de Covid-19 –, internando pacientes por 
meio da Central Regional de Regulação. Para urgências e emergências em ginecologia e obstetrícia, 
contudo, presta atendimento “porta aberta”, recebendo usuárias de todas as regiões do Pará e, in-
clusive, de fora do Estado, e está sempre atuando acima de sua capacidade. Um fator que causa a 
superlotação do hospital é que, apesar da referência em gravidez de médio e alto risco, a Fundação 
atende também uma demanda de risco habitual, que deveria ser atendida por maternidades de baixa 
complexidade ou casas de parto.

	 A superlotação impacta no estado de tensão da equipe de saúde, das pacientes e de seus 
acompanhantes, e frequentemente gera atritos e muito desconforto para todos os envolvidos. 
Ocorre que, mesmo tendo um corpo funcional composto em sua maioria por profissionais da área 
da saúde do gênero feminino, por estar inserida em um contexto cultural de violência baseada no 
gênero, a FSCMP não está isenta de ser palco para a prática de atos de violência ou ameaças que 
resultem em danos físicos ou psicológicos ou sofrimento para as mulheres atendidas.

1. A Violência Obstétrica

A “crueldade em maternidades” começou a ser documentada nos Estados Unidos e Rei-
no Unido na década de 50 do século passado, ganhando visibilidade gradativa com as lutas dos 
movimentos de mulheres, sendo incluída na agenda política mundial nos últimos anos, passou a 
ser conhecida como “Violência Obstétrica” em toda a América Latina. Esse termo é usado para 
“descrever as diversas formas de violência ocorridas na assistência à gravidez, ao parto, ao pósparto 
e ao abortamento” (DINIZ et al, 2015, p.3), incluindo abusos físicos, verbais, cuidado indigno e 
discriminatório, uso de intervenções não consentidas, abandono, negligência e detenção, nas quais 
os corpos e os processos reprodutivos das mulheres são apropriados por profissionais de saúde, 
gerando sofrimento e perda de autonomia para as usuárias dos serviços prestados nesse modelo 
hospitalocêntrico de assistência obstétrica.

Psicólogas e assistentes sociais da FSCMP, por fazerem diariamente a escuta de usuárias e 
usuários do serviço prestado pela instituição, reconhecem e denunciam a reprodução de práticas 
violentas no modelo assistencial que se desenha enquanto perpetuador de violência institucional, 

1 Informações disponíveis em https://santacasa.pa.gov.br/historia/



Eveny Teixeira; Lilian Silva; George PontesPráticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências Institucionais... 243

a medida em que “concretiza formas de opressão [...] e o cuidado, em vez de cumprir a função 
social de empoderar e gerar autonomia às mulheres, acaba oprimindo e ressaltando as iniquidades 
de gênero” (PEDROSA & SPINK, 2011, p.130). Essa “rede” de perpetuação de práticas violentas 
está condicionada a um modelo de assistência em saúde fundado na apropriação e medicalização 
dos corpos femininos, que reproduz iniquidades de gênero, classe e raça, reafirmando o cotidiano 
de violência existente na vida de mulheres negras e pobres.

Ativistas feministas da saúde, especialmente quando a agenda é a saúde reprodutiva e o 
abortamento no Brasil, estão à frente das discussões para o desenvolvimento de uma política 
interseccional de saúde, denunciando a presença constante das mulheres negras e periféricas 
como as principais vítimas das insuficiências institucionais do sistema de saúde público no país  
(CALDWELL, 2017).

	 No contexto amazônico, a mobilização para a saúde sexual e reprodutiva leva em conta 
a diversidade de demandas de assistência à saúde da mulher e da criança em comunidades rurais, 
ribeirinhas, de florestas, povos indígenas, quilombolas e outras comunidades que residem em locais 
de difícil acesso aos serviços de saúde. O movimento de humanização do parto propõe um mode-
lo de atenção que respeite a fisiologia do parto e estimule o parto normal e vertical, resgatando a 
importância do parto domiciliar e o valor de atores não médicos na assistência ao parto, como as 
parteiras tradicionais indígenas (DINIZ, 2005).

	 Organizações feministas amazônidas, como o Grupo Curumim2, desenvolvem projetos em 
áreas de baixo Índice de Desenvolvimento Humano (IDH) como Melgaço, no arquipélago do Ma-
rajó, oferecendo capacitações para parteiras tradicionais dessa região, ação vital se considerarmos 
que, nesse município, quase 100% dos partos são assistidos por parteiras tradicionais (BRASIL, 
2010). A concepção de Bem Viver dos povos originários da Amazônia vai de encontro ao modelo 
tecnocrático eurocentrado, que, em um contexto marcadamente assimétrico como o dos hospitais, 
transforma o partejar em um ato médico.

A luta organizada das mulheres para acesso aos seus direitos no ciclo gravídico puerperal, 
desde a adequação do pré-natal, orientações sobre o início do trabalho de parto, orientação sobre 
complicações na gravidez, vinculação à maternidade onde o parto é realizado, a peregrinação para 
o parto, a presença de acompanhante durante a hospitalização, o tipo de parto (se vaginal ou ce-
sariano), a realização de episiotomia, o uso de anestesia para realização da episiotomia, o uso de 
ocitocina, administração de anestesia peridural, até a idade gestacional com que o parto é realizado 
(se pré-termo, a termo ou pós-termo) precisa considerar que, no Brasil, existe um padrão de cuida-
do diferenciado que pode se relacionar à ocorrência de discriminação pelo recorte de raça/cor, de 
maneira perversa e reveladora (LEAL et al, 2017).

O modelo de assistência obstétrica adotado no Brasil é intervencionista e os profis-
sionais de saúde em larga medida não somente identificam essas práticas como adequadas, 
mas também como indicativas de um “bom cuidado” (LEAL et al, 2014). A satisfação com 
o atendimento é tida como menos importante em momentos em que há divergência entre 
a conduta médica e o desejo da pessoa em trabalho de parto, mesmo quando a decisão do 
profissional de saúde contraria preceitos da Medicina Baseada em Evidências, como, por 
2 O Grupo Curumim é uma organização não governamental feminista que desenvolve projetos de fortalecimento da 
cidadania das mulheres em todas as fases de suas vidas. A ONG atua, principalmente, nas áreas de direitos humanos, 
saúde integral, direitos sexuais e reprodutivos, lutando pela igualdade étnico-racial e de gênero, pela justiça social e a 
democracia, fundado em 11 de Agosto de 1989.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021244

Temática Livre
exemplo, no uso indiscriminado da episiotomia ou pelo alto índice de partos cesarianos por 
conveniência médica.

Desde 1998, a FSCMP está inserida no contexto da Iniciativa Hospital Amigo da Criança 
(Ministério da Saúde/Fundo das Nações Unidas para a Infância e Adolescência), buscando cum-
prir o critério global Cuidado Amigo da Mulher (presença de acompanhante, livre oferta de líqui-
dos e alimentos leves durante o parto, incentivo à movimentação durante o parto, ambiente priva-
tivo para o parto, métodos não farmacológicos de alívio da dor, assegurar cuidados que reduzam 
procedimentos invasivos, tais como rupturas de membranas, episiotomias, aceleração ou indução 
do parto, partos instrumentais ou cesarianas, a menos que sejam necessários em virtude de compli-
cações – sendo tal fato devidamente explicado à mulher –, a presença de doula).3

As diretrizes de humanização do parto vêm mudando gradativamente as práticas obstétricas 
em todo o país, especialmente em maternidades públicas. Contudo, categorias sociais/identitárias 
definem ou ajudam muito na decisão do profissional de como serão tratadas as pessoas que aces-
sam os serviços de saúde. Mulheres negras, lésbicas, empobrecidas, prostitutas, homens trans estão 
mais sujeitos à violência obstétrica que mulheres cis, brancas de classe média (GOES, 2016). A 
maior parte dos médicos no Brasil são brancos, do gênero masculino e provenientes de camadas 
mais abastadas da população, ocupando um lugar simbólico de poder e de reprodução da relação 
de forças desiguais que este poder médico exerce sobre os corpos racializados com capacidade 
gestativa, sejam estes de mulheres cis ou homens trans.

2. Pessoas com Capacidade Gestativa

O poder médico sobre os corpos trans durante a gestação obedece a uma lógica binarista, 
que resume a noção de gênero à diferença anatômica e os hierarquiza. “Garantir os direitos sexu-
ais e direitos reprodutivos de lésbicas, gays, bissexuais, travestis e transexuais no âmbito do SUS” 
(Brasil, 2010b, p. 17) implica compreender e enfrentar os mecanismos de opressão que carregam 
consigo consequências materiais e subjetivas de subjugação de pessoas que subvertem a hegemonia 
da colonialidade de gênero (LUGONES, 2014).

Movimentos ligados à causa LGBTTQIA+, como o Coletivo Sapato Preto - Lésbicas Negras 
da Amazônia, Mães pelo Arco-Íris, Grupo Homossexual do Pará (GHP), Núcleo de Defesa dos 
Direitos Humanos e Ações Estratégicas, Coletiva LesboAmazônidas, Movimento LGBTI Pará, 
Themonias, Trans Amazonies, ONG Olivia, ONG Rede Paraense de Pessoas Trans e Grupo de 
Resistência de Travestis e Transexuais da Amazônia - GRETTA, aliados a órgãos governamentais 
como a Comissão de Direitos Humanos e Defesa do Consumidor da Assembleia Legislativa do 
Pará (Alepa), a Coordenadoria de Diversidade Sexual (CDS) e Gênero da Prefeitura de Belém, e 
Comissão da Diversidade Sexual e População LGBTI da OAB-PA, são presenças constantes nas 
discussões sobre as diversas violações de direitos a que estão submetidas as pessoas transgêneros.

No âmbito da saúde, o Plano Nacional de Promoção da Cidadania e Direitos Humanos de 
LGBT há mais de 10 anos prevê a “Qualificação da atenção no que concerne aos direitos sexuais 
e direitos reprodutivos em todas as fases de vida para Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis e Tran-
sexuais, no âmbito do SUS” (BRASIL, 2009), que, somado às iniciativas de prevenção da violência 
obstétrica – como a da Câmara de Vereadores de Belém, que, em outubro de 2021, aprovou o 
Projeto de Lei (PL) que protege gestantes e parturientes contra a violência obstétrica na capital –, 
3 https://agenciapara.com.br/noticia/10275/



Eveny Teixeira; Lilian Silva; George PontesPráticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências Institucionais... 245

vem provocando as maternidades brasileiras para que se insiram no debate da proteção dos direitos 
sexuais e reprodutivos de pessoas com capacidade gestativa, sejam elas cis ou transgêneros.

3. As Rodas de Conversa

Com o suporte do Projeto Apice On (Aprimoramento e Inovação no Cuidado e Ensino 
em Obstetrícia e Neonatologia), por iniciativa do Ministério da Saúde, que propõe a qualificação 
de hospitais que compõem a Rede Cegonha, uma série de Rodas de Conversa e capacitações vêm 
sendo realizadas na FSCMP, desde a assinatura do convênio entre o Ministério da Saúde, a Secre-
taria de Estado de Saúde Pública (SESPA) e a FSCMP, em setembro de 2017. Merece destaque, 
dentre as atividades realizadas desde então, a iniciativa da psicóloga Crissia Cruz, que, no escopo da 
pesquisa de mestrado intitulada “Atenção à Saúde da Mulher que sofreu violência sexual” – con-
duzida no período de outubro de 2018 a junho de 2019, com o objetivo de implementar atenção 
humanizada às mulheres em situação de violência sexual e em situação de abortamento e aborto 
legal e contribuir para a reestruturação da rede de atenção em saúde à mulher que sofreu violência 
sexual –, identificou fragilidades no atendimento prestado e indicou, dentre as soluções propostas 
em um plano de ação apresentado à FSCMP ao final de sua pesquisa, a realização de atividades de 
sensibilização de profissionais envolvidos no atendimento à mulher que sofreu violência sexual.

4. As Práticas Restaurativas

Um projeto com este fim foi apresentado na conclusão da Especialização em Controle, 
Prevenção e Intervenção na Violência, na Universidade Federal do Pará (UFPA), em setembro de 
2019, intitulado “Práticas restaurativas na garantia de direitos de mulheres que sofreram violência 
sexual”, visando facilitar a transformação de atitudes violentas por parte da FSCMP e dos profis-
sionais de saúde em atitudes resolutivas, acolhedoras e empáticas, por meio da troca de experiência 
entre profissionais do serviço de saúde em um espaço de diálogo seguro e respeitoso.

Em um esforço de ajudar a Instituição a fortalecer boas práticas de saúde, por meio da sen-
sibilização dos profissionais de saúde envolvidos nos cuidados em obstetrícia para as temáticas de 
violência de gênero e violência institucional contra pessoas com capacidade gestativa, cis ou trans, 
em situação de violência sexual ou não, apresentou-se à Diretoria de Ensino, Pesquisa e Extensão 
(DEPE/FSCMP), responsável pela condução das atividades do Projeto Apice On, a possibilidade 
de agregar às rodas de conversa já realizadas mensalmente a experiência dos Círculos de Constru-
ção de Paz (CCP), uma das manifestações da Justiça Restaurativa utilizada no Brasil há quase 20 
anos. As práticas restaurativas, no contexto hospitalar, poderiam permitir à Instituição alçar um 
conceito ampliado de justiça, ao oportunizar o diálogo e a garantia de direitos, ao mesmo tempo 
em que as demandas de escuta, capacitação, sensibilização e resolução de problemas dos atores ins-
titucionais fossem acolhidas e cuidadas pela direção do Hospital Santa Casa e pela rede de atenção 
em saúde voltada às pessoas com capacidade gestativa.

Os CCP ofereceriam aos participantes a chance de reconhecer seus próprios recursos no en-
frentamento dos problemas vivenciados no cotidiano da assistência, por meio do diálogo entre os 
interessados, compreensões mútuas e comprometimento, conferindo maior dignidade e consciên-
cia de seu papel na sociedade. Conforme descrito no primeiro delineamento do projeto de extensão 
escrito ainda em 2019, as “práticas restaurativas terão como foco a satisfação das necessidades de 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021246

Temática Livre
todos os envolvidos, a responsabilização ativa daqueles que contribuíram direta ou indiretamente 
para a ocorrência do fato danoso e o empoderamento da comunidade, destacando a necessidade da 
reparação do dano e da recomposição do tecido social rompido pelo conflito e as suas implicações 
para o futuro” (TEIXEIRA, 2019, p.20).

Resumidamente, a aplicação do procedimento restaurativo envolve 12 passos, quais sejam: 
1) Receber os participantes e convidá-los a sentar em círculo; 2) Orientar a confecção de crachás 
com os nomes com que os participantes querem ser chamados durante a condução do círculo; 3) 
Apresentar a composição e modo de funcionamento do círculo (objeto da palavra e peça de centro, 
respeito à fala dos participantes e compromisso de sigilo); 4) Apresentar a cerimônia de abertura 
(leitura de texto, apresentação de música, vídeo ou facilitação de dinâmica); 5) Apresentar partici-
pantes; 6) Fazer o Check in (sondagem sobre o estado emocional com que os participantes chegam 
para o círculo); 7) Fomentar compartilhamento de valores entre os participantes; 8) Acordar dire-
trizes para funcionamento do círculo; 9) Apresentar perguntas norteadoras (perguntas empáticas, 
perguntas de transição e perguntas transformativas) que possibilitem a troca de experiências pesso-
ais; 10) Registrar, de forma verbal ou por escrito, eventuais consensos que o círculo tenha atingido; 
11) Fazer o Check out (sondagem sobre o estado emocional com que os participantes se despedem 
do círculo); e 12) Conduzir a cerimônia de encerramento (leitura de texto, apresentação de música, 
vídeo ou facilitação de dinâmica).

Foram realizadas inicialmente três práticas circulares com profissionais da Gerência do Biop-
sicossocial e residentes envolvidos na assistência a pacientes, uma intervenção ainda fora do con-
texto da pesquisa que viria a ser estruturada logo depois. A primeira atividade, ocorrida em 22 de 
outubro de 2019, contou com a presença de 10 participantes, entre psicólogas e residentes de tera-
pia ocupacional, serviço social e psicologia, e teve como tema “discussões sobre violência de gêne-
ro”, com a utilização do “Círculo da Tabela de Gêneros” contido no “Guia de Práticas Circulares 
no Coração da Esperança: O uso de Círculos de Construção de Paz para Desenvolver a Inteligência 
Emocional, Promover a Cura e Construir Relacionamentos Saudáveis”, de Carolyn Boyes-Watson 
e Kay Pranis (2010), cujo objetivo foi “explorar os estereótipos masculino e feminino, e a pressão 
dessas mensagens sociais na imagem que alguém tem de si mesmo” (p.163).

A segunda prática circular ocorreu em 03 de dezembro de 2019, com o tema “Violência de 
Gênero na Saúde e os Determinantes Sociais”, e utilizou o “Círculo das Hierarquias Sociais”, do 
mesmo manual, que tinha o objetivo de “Criar consciência das hierarquias sociais com base nos as-
pectos da identidade; reconhecer o dano causado por essas hierarquias e aumentar a consciência de 
que a maioria das pessoas experimenta tanto a posição de privilégio como a posição sem privilégio 
em diferentes partes de suas vidas” (BOYES-WATSON & PRANIS, 2010, p.155).

O terceiro círculo, o mais emocionante da primeira tríade de CCP realizados, denominado 
“Discussões sobre racismo e violência institucional”, ocorreu em 12 de março de 2020, utilizando-
-se o modelo do “Círculo do Privilégio Branco”, também do “No Coração da Esperança” (2010), 
contou com a participação de 18 profissionais de saúde, dentre residentes da FSCMP, uma repre-
sentante da Coordenação Estadual de Saúde da Mulher e uma assistente social da FSCMP e do 
TJPA, atuante na área de violência de gênero, negra e militante, de origem periférica, que partilhou 
vivências que ajudaram a “criar consciência quanto à natureza e ao impacto do privilégio branco e 
reconhecer o dano de uma estrutura de privilégio tanto para aqueles que têm como para os que não 
têm privilégios” (BOYES-WATSON & PRANIS, 2010, p.160).



Eveny Teixeira; Lilian Silva; George PontesPráticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências Institucionais... 247

5. O Projeto Integrado

Já no escopo do Projeto integrado “Práticas circulares na sensibilização dos profissionais de 
saúde para a prevenção da violência de gênero nos cuidados em obstetrícia” submetido à Gerência 
de Pesquisa da FSCMP e ao Comitê de Ética em Pesquisa em junho de 2020, que passou a abarcar 
outros dois planos de trabalho dos psicólogos da Residência Multiprofissional em saúde da Mulher 
e da Criança da FSCMPA, Lilian Lameira e George Pontes, foram conduzidos outros três Círculos 
de Diálogo voltados para profissionais da área da saúde nos meses de agosto, setembro e outubro de 
2020. Os encontros ainda ocorreram nos moldes dos Círculos de Construção de Paz - CPP (PRANIS, 
2010), embora adaptados ao contexto pandêmico, incluindo máscaras, álcool-gel, maior distancia-
mento entre os participantes e a substituição da circulação do “objeto da palavra” por um simbólico 
toque de cotovelo. Os três Círculos abordaram as temáticas: 1) Aborto Legal e Violência Institucional; 
2) Transexualidade e Capacidade Gestativa; e 3) Violência Obstétrica e Interseccionalidade.

O primeiro círculo desta tríade ocorreu em 25 de agosto de 2020 e utilizou, conforme pre-
visto no projeto submetido (TEIXEIRA, 2020), perguntas norteadoras sobre as necessidades emo-
cionais que se criam nas pessoas que foram vítimas de violência sexual e como se pode mostrar 
respeito e acolhimento a uma pessoa que tenha sido vítima de violência sexual, com o objetivo de 
fomentar uma prevenção secundária dos danos causados às pessoas vítimas de violência sexual 
durante o atendimento hospitalar, sem olvidar em acolher os sentimentos dos profissionais envol-
vidos neste atendimento, obedecendo os princípios e valores da Justiça Restaurativa.

Um ganho relevante da prática realizada decorreu da presença de residentes de farmácia no 
grupo, que, embora não lidem diretamente com pacientes em situação de abortamento na Triagem 
Obstétrica da FSCMP, contribuíram para a discussão sobre o uso do Misoprostol, o que se cons-
tituiu momento propício para o acolhimento das emoções dos participantes sobre um tema tão 
mobilizador quanto o aborto, seja no contexto da violência sexual e, portanto, garantido por lei, 
como enquanto um direito sexual e reprodutivo sistematicamente negado pelo Estado brasileiro.

Para os dois círculos seguintes, que ocorreriam em 30 de setembro de 2020 e 28 de outubro 
de 2020, Teixeira, Lameira e Pontes (2021) viram-se diante do desafio de sistematizar os resultados 
dos dois planos de trabalho vinculados ao Projeto de Pesquisa integrado para apresentá-los como 
Trabalhos de Conclusão da Residência Multiprofissional, sem ferir o princípio da confidenciali-
dade da Justiça Restaurativa. A confidencialidade é essencial para que os interessados sintam-se 
confiantes para exporem suas experiências, seus sentimentos e como a relação conflituosa afetou 
suas vidas. Dividiram então a execução dos planos de trabalho em duas etapas: (1) aplicação da prá-
tica circular, cujas falas dos participantes estariam protegidas pelo compromisso de sigilo, visando 
responder ao objetivo de propiciar espaço seguro e acolhedor para a livre circulação de crenças e 
valores sobre os temas propostos; e, posteriormente, (2) analisar os efeitos da intervenção por meio 
de questionário de satisfação, cuja utilização para fins de pesquisa restou autorizada por cada parti-
cipante em um Termo de Consentimento Livre e Esclarecido. A partir do conteúdo das respostas 
escritas pelos participantes, foram elaboradas categorias de análise, apresentadas a seguir.

Pontes e Teixeira (2020) explicam que, por meio do “instrumento utilizado para entender 
o que os [oito] participantes pensam sobre a atividade realizada [Questionário de satisfação do 
círculo restaurativo], foram destacados os conceitos novos aprendidos, termos nos quais os parti-
cipantes ouviram, porém não conheciam o significado (...). Equívocos conceituais entre identidade 
de gênero e orientação sexual mostraram-se recorrentes durante o processo, sendo na maioria das 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021248

Temática Livre
vezes as travestilidades e transexualidades entendidas como orientação sexual e não como da or-
dem de gênero. (…) Desta forma, destaca-se o potencial pedagógico dos círculos de construção de 
paz” (p.25-26, colchetes acrescentados).

As categorias de análise encontradas por Pontes e Teixeira (2020) a partir da sistematização 
dos dados encontrados nas respostas aos “Questionários de satisfação do círculo restaurativo” fo-
ram: 1) Emersão de sentimentos: as falas dos participantes evocaram sentimentos de acolhimento, 
segurança, respeito, empatia, conforto e entusiasmo, segundo as respostas obtidas – também um 
participante referiu sentimento de insegurança com o tema da transexualidade –; 2) Repensan-
do as práticas profissionais; 3) Percepção como sujeito ativamente participante: as respostas ao 
questionário sugerem que os participantes passariam a se responsabilizar mais pela qualidade da 
assistência a pessoas transexuais; e 4) Contribuições acadêmicas e profissionais – novos conceitos e 
informações: os participantes relataram compreender melhor os conceitos de identidade de gênero, 
orientação sexual, cisgeneridade, transexualidade.

Já quanto aos resultados obtidos após a condução do último círculo, Lameira e Teixeira 
(2020) esclareceram que “A análise dos dados evidenciou a efetividade da prática em possibilitar a 
emersão de sentimentos e subjetividades no processo dialógico; a importância da compreensão do 
que compõe o discurso profissional e ratificou o impacto da prática circular em posicionamentos 
profissionais. Desta forma, este trabalho demonstrou a potencialidade da utilização de abordagens 
sensíveis para a transformação da assistência obstétrica” (p.2).

As categorias de análise elencadas por Lameira e Teixeira (2020) foram:

1) Mobilização emocional no contato com a discussão sobre a violência: a avaliação da 
atividade revelou que alguns elementos do círculo propiciam a mobilização de um trajeto de 
sentimentos durante a atividade. Observou-se o relato de sentimentos diversos e conflitantes 
acompanhados de uma postura reflexiva, enquanto se tratava das respostas que remeteram 
ao tema da violência obstétrica e seus determinantes sociais. Compreende-se que a interven-
ção contrasta com o cotidiano de instituições de saúde em que a expressão de sentimentos 
é pouco valorizada e que a mobilização emocional obtida precede a efetivação de outros 
objetivos da intervenção circular. Segundo Lameira e Teixeira (2020),

O surgimento de tais sentimentos pode estar relacionado tanto a um es-
tranhamento inicial, relacionado à escassez de espaços, nas instituições de saúde, 
que abordem a questão relacional da violência institucional, quanto dada a na-
tureza sensível das relações intersubjetivas vivenciadas por cada pessoa em sua 
história de vida com a violência. Portanto, o contato com discussões sobre vio-
lência invisibilizadas no cotidiano, possibilitado dentro de um espaço acolhedor 
e sigiloso, produz efeitos como a mobilização de sentimentos, que costumam 
estar escamoteados pelas rotinas institucionais e, ao mesmo tempo, propicia o 
acolhimento necessário ao impacto que se tem ao entrar em contato com um 
tema tão sensível. (p.13)

2) A linguagem social da profissão e o contato com a polissemia: O desconhecimento e 
a invisibilização da violência obstétrica é o que se observa nas falas em que as/os participan-
tes expressam o desconhecimento prévio da dimensão da problemática. Observou-se uma 
ruptura com o habitual [em] que se torna possível dar visibilidade aos sentidos, que se deu 



Eveny Teixeira; Lilian Silva; George PontesPráticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências Institucionais... 249

principalmente pela possibilidade da circulação de experiências e saberes. Com a intervenção 
da prática circular, foi possível, em alguma medida, facilitar a entrada nesse processo, por 
meio do contato dos/as profissionais de diferentes áreas. Os participantes puderam elaborar 
repertórios para questionar os discursos cristalizados e que aparentavam possuir poucas pos-
sibilidades de mudanças do tempo longo (SPINK, 2013/1999), mas que, articulados, produzem 
rupturas.

3) Impactos sobre o posicionamento profissional: Por se tratar de uma abordagem sen-
sível, em que sentimentos, histórias e experiências são compartilhados, foi possível observar 
as transformações em nível de posturas subjetivas mais reflexivas. Também foram relatados 
ganhos quanto aos saberes adquiridos durante a intervenção, que se mostram fundamentais 
para o enriquecimento do repertório de profissionais que diariamente se deparam com um 
público em situação de vulnerabilidade socioeconômica. Algumas respostas referiram-se aos 
impactos em práticas profissionais futuras, em que as/os participantes conseguem descrever, 
de forma mais concreta, as transformações possíveis na sua prática a partir do que foi vivido 
no círculo.

6. Outros Paradigmas

Aquele trabalho revelou, antes de tudo, o desejo de romper com silêncios erguidos nas estru-
turas de poder (LAMEIRA & TEIXEIRA, 2020) e, nesse percurso, mobilizou sentimentos e en-
tendimentos que o arcabouço teórico adotado pelos pesquisadores até então não permitia elaborar. 
No presente artigo, a pesquisadora se propõe a um exercício de “descentralizar o olhar” e “criar 
outros paradigmas” (CASTRO, 2019) por sobre as experiências vivenciadas, com base nos artigos 
discutidos no âmbito da disciplina “Teorias interdisciplinares de gênero na perspectiva feminista”, 
primeira parte do módulo “Fundamentos das teorias de gênero e feminismos” do Curso de Espe-
cialização Análise das Teorias de Gênero e Feminismos na América Latina/GEPEM/UFPA, mi-
nistrada nos meses de agosto e setembro de 2021 pelas professoras Maria Luzia Miranda Álvares, 
Telma Amaral e Edna Castro.

Uma primeira reflexão se dá sobre a escolha do método de intervenção e coleta de dados. O 
uso do Círculo de Construção de Paz subverte toda pretensão de objetividade e hierarquia entre 
pesquisador e pesquisado, haja vista que “O processo está baseado na suposição de que cada parti-
cipante do círculo tem igual valor e dignidade, dando então voz igual a todos os participantes. Cada 
participante tem dons a oferecer na busca para encontrar uma boa solução para o problema” (PRA-
NIS, 2011, p.11). No círculo, o facilitador-pesquisador não detém as soluções para os problemas 
levantados, portanto, não direciona os participantes para um resultado. O pesquisador-facilitador 
se imbuiu da responsabilidade de deslindar os conflitos não manejados pela Instituição, convidar 
as pessoas interessadas a se sentarem em um círculo, que traz o princípio da horizontalidade desde 
seu formato espacial, formular perguntas norteadoras, e, a partir daí, zelar pelas “pequenas vozes” 
que traziam em si toda a sabedoria da comunidade, possibilitando que todes tivessem igual oportu-
nidade de ouvir e falar por si durante a atividade, com “foco nos sentimentos e impactos ao invés 
de nos fatos” (p.19).

	 A adoção das práticas restaurativas representam um retorno ao saber ainda vigente em 
diversos sistemas sociais e comunitários, como do povo Nambikwara no Brasil (KONZEN, 2007), 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021250

Temática Livre
os povos das primeiras nações do Canadá e dos Estados Unidos e o povo maori da Nova Zelândia 
(ZEHR, 2008), em que conflitos individuais e grupais são dirimidos por meio de práticas dialógicas 
de negociação e pacificação, em que não há a divisão entre indivíduos de maior valor e indivíduos 
irrelevantes, mas em que todos são igualmente importantes no tecido social.

Os círculos realizados trouxeram a participação de profissionais que já fazem parte da Insti-
tuição há 15 anos e residentes recém-formados, colocando-os em pé de igualdade para falar de suas 
próprias experiências ao se depararem com eventos de violência e negação de direitos no contexto 
de assistência hospitalar, bem como para se reconhecerem como parte do problema e da solução 
na prestação de um atendimento verdadeiramente humanizado. E todas as práticas restaurativas, 
em alguma medida, favoreceram uma ruptura de perspectivas, uma “insurreição da perspectiva 
dominante” (CASTRO, p.56), quando o tratamento horizontal do círculo rompeu com a relação 
hierárquica entre profissional de saúde e usuário, que preconiza que aquele e não este detém o sa-
ber; e uma “uma inversão do olhar” (CASTRO, p.56) quando possibilitaram que seus participantes 
se abrissem à alteridade, seja diante da assistente social negra de origem periférica, da residente 
grávida, do rapaz trans que foram convidados a expor suas vivências e a tirarem da invisibilidade 
personagens diuturnamente silenciados nos serviços de saúde.

Ora, a sociedade vista de suas margens, significa uma inversão do olhar, uma 
insurreição da perspectiva dominante, que é incapaz de perceber a complexidade e 
as questões novas, postas justamente pela cidade na sua diversidade, incluindo a da 
periferia urbana, com suas escalas de intermediação da vida. (CASTRO, 2019, p.56)

Para se atingir plenamente o princípio da equidade do SUS, garantindo o atendimento aos 
indivíduos de acordo com suas necessidades, primeiro há que se superar a subnotificação ou a no-
tificação incompleta de raça/cor/etnia, identidade de gênero, orientação sexual, classe social, terri-
tório de origem. Ao mesmo tempo, dar visibilidade à flagrante diferença de tratamento, expressos 
por meio da negligência e a omissão de socorro nos serviços de saúde, tanto em nível interpessoal 
quanto institucional, endereçados às pessoas lidas como tendo menor valor social no ordenamento 
hierárquico de pacientes (DINIZ, 2015). Explica a autora:

A banalização da violência contra as usuárias relaciona-se com estereóti-
pos de gênero presentes na formação dos profissionais de saúde e na organização 
dos serviços. As frequentes violações dos direitos humanos e reprodutivos das 
mulheres são, desse modo, incorporadas como parte de rotinas e sequer causam 
estranhamento. (DINIZ et al., 2015, p.4)

	 Sueli Carneiro denuncia que “o racismo estabelece a inferioridade social dos segmentos 
negros da população e das mulheres negras em particular” (2003, p.3), negada e invisibilizada no 
cotidiano dos serviços de saúde, que

torna desnecessário o registro de cor dos pacientes nos formulários de 
saúde pública, informação que seria indispensável para avaliarmos as condições 
de saúde das mulheres negras no Brasil, pois sabemos, por dados de outros pa-
íses, que as mulheres negras e brancas apresentam diferenças significativas em 
termos de saúde. (CARNEIRO, 2003, p.2)



Eveny Teixeira; Lilian Silva; George PontesPráticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências Institucionais... 251

	 Quando se estabelece um espaço seguro e acolhedor para que uma mulher negra fale por 
si, exponha suas dores e seu protagonismo no enfrentamento de uma sociedade que viola direitos 
e violenta corpos e denuncie a existência de vantagens sistemáticas para a branquitude, algo se 
transforma para aquela que fala e tem suas experiências validadas, mas, principalmente, para quem 
escuta compassivamente e assume responsabilidades, se implica na dor da outra e assume uma 
postura de reparação.

Também para discutir a temática do abortamento, o Círculo de Construção de Paz se mos-
trou um espaço protegido e fértil tanto para o surgimento de novas concepções quanto para o 
desfazimento de preconceitos acerca da interrupção voluntária da gravidez. O tema se torna con-
troverso quando o profissional de saúde deixa suas “objeções de consciência”, seja de motivações 
morais ou religiosas, se sobreporem aos sentimentos e direitos sexuais a reprodutivos da mulher 
que deseja abortar. Na nossa sociedade, predominantemente marcada por uma lógica cisheteronor-
mativa, patriarcal, branca, cristã e conservadora, o corpo e o desejo da mulher preta e/ou periférica 
parecem desimportantes frente ao óvulo fecundado imediatamente transformado em “nascituro”. 
Martin (1991) nos dá uma pista sobre o imaginário acerca do embrião, responsável por fazer a exis-
tência da mulher atingir enfim um “estado interessante”, em que se torna “servidora e mãe” (p.9).

O óvulo é também passivo, o que significa que ele depende do esperma 
para ser salvo. Gerald Schatten e Helen Schatten comparam o papel do óvulo 
ao da Bela Adormecida: “uma noiva adormecida aguardando o beijo mágico de 
seu companheiro”. O esperma, ao contrário tem uma “missão”, que é “se mover 
através do trato genital feminino em busca do óvulo”. Um relato popular diz que 
o esperma executa uma “jornada arriscada” na “escuridão ardente” onde alguns 
tombam “exaustos”. “Os sobreviventes” “assaltam” o óvulo, os candidatos bem 
sucedidos “cercando o prêmio”. Parte da urgência dessa jornada, em termos mais 
científicos, é devida ao fato que “uma vez liberto do ambiente protetor do ová-
rio, um óvulo morrerá dentro de horas a menos que seja salvo por um esperma. 
(MARTIN, 1991, p.4)

Como enfatiza a autora, esse imaginário está presente inclusive no discurso científico, não 
oferecendo risco à “harmonia das ilusões” (p.5). Mesmo que as descobertas biológicas apontem 
para o fato de que a vida começaria quando o feto passasse a apresentar atividade cerebral igual à de 
uma pessoa, depois da 12a semana de gestação, embora ainda incapaz de sobreviver fora do útero, 
o que só seria possível em caso de nascimento prematuro, entre a 20a e a 24a semana, ainda assim 
vamos ver conservadores se opondo à ampliação dos excludentes de ilicitudes penais em caso de 
aborto realizado até a 12a semana de gestação. Como defende a autora,

As imagens estereotípicas podem também encorajar pessoas a imaginar 
que o que resulta da interação entre o óvulo e o esperma – um óvulo fertilizado 
– é o resultado de uma ação “humana” deliberada no nível celular. Independente-
mente das intenções do casal humano, nesta “cultura” microscópica uma “noiva” 
celular (ou fêmea fatal) e um “noivo” celular (sua vítima) fazem um bebê celular. 
Rosalind Petchesky aponta que através de representações visuais tais como os 
as imagens ultrassônicas, temos acesso a “imagens de fetos cada vez mais no-
vos e cada vez menores sendo ‘salvos’.” Isto leva ao “ponto de visibilidade ser 
‘empurrado para trás’ indefinidamente”. Dotar os óvulos e espermas de ação 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021252

Temática Livre
intencional, um aspecto chave da pessoalidade em nossa cultura, estabelece as 
fundações para o ponto de visibilidade ser empurrado para trás até o momento 
da fertilização. Isto, provavelmente, levará a uma maior aceitação dos desenvol-
vimentos tecnológicos e a novas formas de investigação e manipulação, para o 
benefício dessas “pessoas” internas: restrições legais às atividades de mulheres 
grávidas para proteger seus fetos, cirurgia fetal, amniocentesis, e revogação dos 
direitos de aborto, para citar uns poucos exemplos. (MARTIN, 1991, p.11-12)

Depois que essas imagens são cristalizadas em um sistema de crenças, o profissional de 
saúde, o religioso e o político podem fazer uso do discurso científico para embasarem as decisões 
sobre o corpo da mulher que deseja abortar, porquanto “Os modelos que os biólogos usam para 
descrever seus dados podem ter importantes efeitos sociais” (MARTIN, 1991, p.11). A oportuni-
dade de fazer circular crenças diferentes sobre um mesmo tema em um espaço respeitoso e iguali-
tário ajuda a transformar convicções em dúvidas, antipatias em respeito às diferenças, reprodução 
irrefletida de violências em defesas das garantias de direitos sexuais e reprodutivos das mulheres.

A “apropriação indevida dos processos corporais e reprodutivos das mulheres”, como des-
crito na primeira lei latino-americana sobre violência obstétrica, afetam não só as mulheres que 
abortam ou desejam abortar, mas também aquelas que buscam assistência para parir. A assistência 
à saúde é um campo atravessado por relações de poder, em que mulheres em uma condição de 
vulnerabilidade pela falta de informação se rendem a argumentos pífios de profissionais de saúde 
que ocupam o lugar do “sujeito suposto saber” (LACAN, 1964) e têm seus corpos violados por 
práticas muitas vezes contrárias a uma medicina baseada em evidências.

Quando uma atividade grupal junta muitos profissionais de saúde e uma única grávida para 
refletirem juntos sobre violência obstétrica, até poder-se-ia supor que esta pudesse ser silenciada 
e sua subjetividade fosse desqualificada (SUÁREZ, 1997), contudo, quando a fala não é utilizada 
para interromper ou julgar o falante, cria-se um espaço seguro para que emerjam sentimentos e 
necessidades; a interconexão e o exercício de uma escuta transformadora possibilitam a reflexão e 
a remodelação dos espaços relacionais tradicionais.

Uma outra experiência de escuta transformadora foi alcançada no círculo em que se eviden-
ciou o desconhecimento da realidade de homens trans enquanto pessoas com capacidade gestativa. 
Afirma Segato (2012) que as “transitividades de gênero [são] bloqueadas pelo sistema de gênero 
absolutamente engessado da colonial / modernidade” (p.117), dada a presença renitente de uma 
matriz binarista que sotopõe tudo o que se afasta da norma. Contudo, pondera Segato (2012):

as lutas por direitos e políticas públicas inclusivas e inclinadas à equidade 
são próprias do mundo moderno, naturalmente, e não se trata de nos opormos 
a elas, mas sim de compreender a que paradigma pertencem e, especialmente, 
entender que viver de forma descolonial é tentar procurar brechas em um 
território totalizado pelo esquema binário, que consiste possivelmente no 
instrumento mais eficiente do poder. (p.126, grifos acrescentados)

	 Em um grupo em que a maior parte dos participantes eram residentes de diversos cursos 
da área da saúde, mesmo que não se possa afirmar que tenham sofrido os efeitos de um discurso 
patologizante em sua formação, todos afirmaram pouco ou nenhum conhecimento sobre as dife-



Eveny Teixeira; Lilian Silva; George PontesPráticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências Institucionais... 253

rentes expressões das identidades de gênero, expressando satisfação com os aprendizados obtidos 
no grupo.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As transformações do olhar cisheteronormativo diante da transexualidade restou facilitada 
por uma prática dialógica em que cada participante fala de si e de suas vivências e a escuta dos da-
nos sofridos; sentimentos que emergem e responsabilidades de cada um com o tema possibilita a 
construção coletiva de significados para uma nova narrativa. Como apontou Lugones,

Estou interessada na proliferação relacional subjetiva/intersubjetiva de liber-
tação, tanto adaptativa e criativamente opositiva. A resistência é a tensão entre a su-
jeitificação (a formação/informação do sujeito) e a subjetividade ativa, aquela noção 
mínima de agenciamento necessária para que a relação opressão ← → resistência seja 
uma relação ativa. (2014, p.940)

	 Estima-se que, em busca de uma práxis feminista decolonial de resistência política, teórica, 
epistemológica, tantas outras práticas como as apresentadas no presente trabalho poderão ainda 
fazer circular a voz insurgente de mulheres indígenas, mulheres encarceradas, putas, mulheres trans 
com neovaginas desacolhidas por ginecologistas, e, assim, fazer ciência subvertendo a hierarquia 
de saberes, investindo na visibilidade de “grupos, culturas, etnias, valores e ethos” outrora inferio-
rizados, apagados e postos à margem (CASTRO, 2019, p.38) e transformando realidades adversas 
a partir da interrogação da branquitude (HOOKS, 1989), dos privilégios, da lógica capitalista, de 
colonialidade dos corpos, patriarcal, binária e heteronormativa da qual está imbuído o modelo mé-
dico de atendimento em nosso Estado.

REFERÊNCIAS

BOYES-WATSON, Carolyn & PRANIS, Kay. No coração da esperança: guia de práticas circulares. Tra-
dução: Fátima de Bastiani. Porto Alegre: Tribunal de Justiça do Estado do Rio Grande do Sul, 
Departamento de Artes Gráficas. 2011.

BRASIL. Secretaria Especial dos Direitos Humanos da Presidência da República. Plano Nacional de 
Promoção da Cidadania e Direitos Humanos de LGBT. Brasília, DF: SEDH/PR, 2009.

_______. Ministério da Saúde. Parto e Nascimento domiciliar assistido por parteiras tradicionais, Brasília, 
DF: Ministério da Saúde, 2010.

_______. Ministério da Saúde. Política Nacional de Saúde Integral de Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis e 
Transexuais. Brasília, DF: Ministério da Saúde, 2010b

CALDWELL, Kia Lilly. Health Equity in Brazil: Intersections of  Gender, Race, and Policy. Urbana: Uni-
versity of  Illinois Press, 2017. 242 p.

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a partir 
de uma perspectiva de gênero. In: ASHOKA EMPREENDIMENTOS SOCIAIS; TAKANO CI-
DADANIA (Org.). Racismos contemporâneos. Rio de Janeiro: Takano Editora. 2003.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021254

Temática Livre
CASTRO, Edna. Razão decolonial, experiência social e fronteiras epistemológicas. In: CASTRO, E. 
Pensamento crítico latino-americano. São Paulo, Editora Annabume, pp. 35-62. 2019.

DINIZ, Carmem Simone Grilo. Humanização da assistência ao parto no Brasil: os muitos sentidos 
de um movimento. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 10, n. 3, p. 627-637, jul./set. 2005

DINIZ, Carmem Simone Grilo ET AL. Violência obstétrica como questão para a saúde pública no 
Brasil: origens, definições, tipologia, impactos sobre a saúde materna, e propostas para sua preven-
ção. J. Hum. Growth Dev., São Paulo, v. 25, n. 3, p. 377-384. 2015.

GOES, E. Violência obstétrica e o viés racial. Observatório de análise política em saúde. 2016.

HOOKS, bell. Critical Interrogation: Talking Race, Resisting Racism. In Travelling Theories Travelling 
Theorists, Inscriptions 5. 1989.

KONZEN, Afonso Armando. Justiça restaurativa e ato infracional: desvelando sentidos no itinerário da alte-
ridade. Porto Alegre: Livr. do Advogado. 2007.

LAMEIRA, Lilian & TEIXEIRA, Eveny. Círculos de Construção de Paz na sensibilização de pro-
fissionais de saúde sobre a violência obstétrica e seus determinantes sociais. Artigo submetido à 
Revista Saúde em Redes em janeiro de 2021.

LEAL MC, PEREIRA APE, DOMINGUES RMSM, THEME FILHA MM, DIAS MAB, 
NAKAMURA-PEREIRA M, et al. Intervenções obstétricas durante o trabalho de parto e parto em 
mulheres brasileiras de risco habitual. Cad Saúde Pública 2014; 30 Suppl: S17-47.

LEAL, M.C.; GAMA, S.G.N.; PEREIRA, A.P.E.; PACHECO, V.E.; CARMO, C.N; SANTOS, R.V. A 
cor da dor: iniquidades raciais na atenção pré-natal e ao parto no Brasil. Caderno de Saúde Pública. V.33, 
(Suppl. 1), p.1–17, 2017.

LEY ORGÁNICA SOBRE EL DERECHO DE LAS MUJERES A UNA VIDA LIBRE DE VIO-
LENCIA [Internet]. Gaceta Oficial 38.647. [Acesso em 2015 Jun 17]. Disponível em: <http://venezue-
la.unfpa.org/doumentos/Ley_mujer.pdf>.

LUGONES, María (2014). Hacia un feminismo descolonial. Binghampton University.

MARTIN, Emily. O óvulo e o esperma: como a ciência construiu um romance baseado em papéis 
estereotípicos macho – fêmea. Signs, Vol. 16, No. 3 (Spring, 1991), pp. 485-501. 

PEDROSA, C. M. & SPINK, Mary Jane P. A violência contra mulher no cotidiano dos serviços de 
saúde: desafios para a formação médica. Saúde soc., São Paulo, v. 20, n. 1, p. 124-135, 2011.

PONTES, George & TEIXEIRA, Eveny. Práticas circulares na sensibilização dos profissionais de 
saúde para prevenção da violência: discussões sobre transexualidade e capacidade gestativa. Artigo 
submetido à Revista Saúde em Redes em janeiro de 2021.

PRANIS, Kay. Círculos de Justiça Restaurativa e de Construção de Paz: guia do facilitador. Tradução de Fá-
tima de Bastiani. Porto Alegre: Tribunal de Justiça do Rio Grande do Sul, Departamento de artes 
gráficas. 2011.

SEGATO, Rita Laura. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um vocabulário 
estratégico descolonial. In: e-cadernos CES 18 | 2012 Epistemologias feministas: ao encontro da crítica 
radical. 2012.

SPINK, Mary Jane (Ed.). Práticas discursivas e produção de sentidos no cotidiano: Aproximações 
teóricas e metodológicas. São Paulo, SP: Cortez. 2013/1999.



Eveny Teixeira; Lilian Silva; George PontesPráticas Circulares na Sensibilização de Profissionais de Saúde Sobre Violências Institucionais... 255

TEIXEIRA, Eveny da Rocha. Práticas circulares na sensibilização dos profissionais de saúde para a prevenção 
da violência de gênero nos cuidados em obstetrícia. Projeto de pesquisa apresentado ao comitê de ética em 
pesquisa da Fundação Santa Casa de Misericórdia. 2020.

ZEHR, Howard. Trocando as lentes: um novo foco sobre o crime e a justiça. Tradução de Tônia Van Acker. São 
Paulo: Palas Athenas, 2008.





Temática Livre

Paola Damascena Possari  − Bacharela em Humanidades - Universidade Federal do Sul da Bahia. Graduanda 
em Psicologia (UFSB). E-mail: p.possari@hotmail.com
Paula Rita Bacellar Gonzaga − Professora do departamento de Psicologia da Universidade Federal de Minas 
Gerais (UFMG). E-mail: paularitagonzaga@gmail.com

“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo 
interseccional de caso de violência obstétrica no extremo sul da Bahia em meio à Pandemia 
de COVID-19

“No Quería Ser Esa Mujer En Ese Hospital Ese Día”: estudio interseccional de un caso de violencia obstétrica en 
el extremo sur de Bahia en medio de la Pandemia de COVID-19. 

“I Didn't Want To Be That Woman In That Hospital That Day”: an intersectional study of  a case of  obstetric 
violence in the extrem south of  Bahia in the middle of  the Pandemic of  COVID-19

Paola Damascena Possari 
Paula Rita Bacellar Gonzaga

Resumo: A pandemia de Covid-19 tem se configurado como a maior crise sanitária do Brasil e seus impac-
tos se capilarizam para além dos sintomas respiratórios. No âmbito dos direitos sexuais e dos direitos repro-
dutivos, violações que já eram institucionalizadas ganham contornos ainda mais delicados e preocupantes. 
Nesse trabalho, tecemos algumas análises acerca da experiência de mulheres em situação de parturição em 
meio à pandemia a partir do estudo de caso da narrativa de uma usuária do Sistema Único de Saúde numa 
cidade do interior da Bahia. Os resultados apontam para o caráter estrutural das violências racistas e sexistas 
e para a necessidade de se pensar a justiça reprodutiva como marco conceitual de análise e intervenção no 
que tange aos índices de mortalidade materna no Brasil.

Palavras Chave: Violência Obstétrica. Pandemia. Justiça reprodutiva. Direitos reprodutivos. Narrativas.

Resumen: La pandemia de Covid-19 se ha configurado como la mayor crisis de salud en Brasil y sus im-
pactos se capilarizan más allá de los síntomas respiratorios. En el campo de los derechos sexuales y repro-
ductivos, las violaciones ya institucionalizadas adquieren contornos aún más delicados y preocupantes. En 
este trabajo realizamos algunos análisis sobre la vivencia de mujeres en situaciones de parto en medio de 
una pandemia a partir del estudio de caso de la narrativa de una usuaria del Sistema Único de Salud en una 
ciudad del interior de Bahía. Los resultados señalan el carácter estructural de la violencia racista y sexista 
y la necesidad de pensar en la justicia reproductiva como marco conceptual de análisis e intervención con 
respecto a las tasas de mortalidad materna en Brasil.

Palabras Claves: Violencia obstétrica. Pandemia. Justicia reproductiva. Derechos reproductivos. Narrativas.

Abstract: The Covid-19 pandemic has been configured as the biggest health crisis in Brazil and its impacts 
are beyond respiratory symptoms. In the scope of  sexual and reproductive rights, violations that were alre-
ady institutionalized take on even more delicate and worrying contours. In this work we make some analy-
zes about the experience of  women in parturition in the midst of  a pandemic from the case study of  the 
narrative of  a user of  the Unified Health System in a city in the interior of  Bahia. The results point to the 
structural character of  racist and sexist violence and the need to think of  reproductive justice as a concep-
tual framework for analysis and intervention with respect to maternal mortality rates in Brazil.

Key-words: Obstetric violence. Pandemic. Reproductive justice. Reproductive rights. Narratives.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021258

Temática Livre
INTRODUÇÃO

Das pautas da segunda onda feminista no norte global à realidade das mulheres negras e 
indígenas na América Latina, o controle sobre a sexualidade e a potencialidade reprodutiva de 
corpos femininos tem sido tópico central nas relações de poder que estruturam as sociedades a 
partir do marco civilizatório colonial (GONZAGA & MAYORGA, 2019). Nesse sentido, a articu-
lação política das mulheres em torno dessas pautas tem sido uma constante e tem logrado alguns 
avanços significativos. A definição dos conceitos de saúde sexual e saúde reprodutiva e  de direitos 
sexuais e direitos reprodutivos na Conferência Internacional sobre População e Desenvolvimento, 
realizada no Cairo em 1994, e reafirmados na Conferência Mundial sobre a Mulher, que ocorreu 
no ano seguinte em Beijing, se consolidam como um passo fundamental para solidificar muitas rei-
vindicações e denúncias sobre a recorrente instrumentalização da sexualidade e da potencialidade 
reprodutiva das mulheres ao redor do mundo.

De acordo com Ventura (2009), os direitos reprodutivos consistem no direito de cada sujeito 
poder deliberar sobre ter ou não filhos, em que intervalo temporal e ter acesso aos meios funda-
mentais para exercer sua autonomia e liberdade reprodutiva sem sofrer qualquer tipo de coerção, 
violência, discriminação e restrição. Saúde reprodutiva, por sua vez, consiste no bem-estar físico, 
mental e social na completude das experiências concernentes às funções e processos reprodutivos, 
sendo, para tanto, imprescindível a garantia do pleno exercício da vida sexual, sem medo, coerção e 
riscos e, ainda, que seja assegurada a livre deliberação sobre a potencialidade reprodutiva de todos 
os indivíduos, independente de gênero, geração, raça, territorialidade; isso inclui a promoção de 
meios para ter, adiar e/ou evitar gravidezes (UNFPA, 2008).

Ainda que sejam conquistas irrefutáveis, segue premente no contexto latino-americano a de-
fesa desses direitos, sua incorporação nas leis e políticas públicas, bem como nos serviços de saúde 
e nas equipes profissionais que devem ser, em última instância, garantidoras de que seja o cuidado, 
e não a violência, o principal marcador das experiências das usuárias. A criminalização do aborto, 
que é predominante na região; os elevados índices de violência sexual e doméstica; a precariedade 
das políticas de educação sexual e contracepção; a esterilização compulsória de mulheres negras, 
indígenas e soropositivas; além dos altos índices de violência obstétrica e mortalidade materna 
são algumas das problemáticas que explicitam a distância entre as mulheres latino-americanas e os 
direitos propostos nas supracitadas conferências internacionais e das quais a maior parte dos Esta-
do-Nação na América Latina são signatários, inclusive o Brasil. 

Para Carla Akotirene (2019), um dos aspectos que contribui para a baixa efetividade das po-
líticas públicas voltadas para os direitos das mulheres no cenário brasileiro é a assunção da noção 
universal de mulher produzida pelos feminismos hegemônicos, noção que desconsidera os atra-
vessamentos de classe, raça, territorialidade e geração e que é basilar na formulação e avaliação das 
políticas públicas que temos em vigor atualmente. Assim, essas produções estariam absortas no que 
Kimberlé Crenshaw (2002) denominou de super inclusão, isso é, quando uma circunstância im-
posta contundentemente a um grupo de mulheres é vista como um problema de mulheres de modo 
geral. Ou seja, um problema que é substancialmente estruturado por múltiplas estruturas de poder 
é absorvido pela estrutura de gênero sem problematizar o papel de outras formas de discriminação 
que podem existir ali. Assim, os esforços pra remediar a situação são pouco efetivos (CRENSHAW, 
2002). A formação dos Estados-Nação a partir do marco civilizatório colonial torna necessário que 
reconheçamos a hierarquização racial como um aspecto estrutural na realidade das mulheres bra-



Paola Damascena Possari; Paula Rita Bacellar Gonzaga“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo interseccional de caso... 259

sileiras, como indica Maria Lugones (2008), somente ao conceber a indissociabilidade de gênero e 
raça poderemos enxergar efetivamente as mulheres que são corpos alijados da humanidade forjada 
a partir e para a branquitude.

Nesse sentido, é necessário compreender o caráter interseccional das problemáticas con-
cernentes ao campo dos direitos reprodutivos, inclusive porque isso vem sendo determinante na 
experiência das mulheres ao buscar e acessar os serviços de saúde. Em sua tese de doutorado, Ema-
nuelle Góes (2018) identifica prevalências epidemiológicas de racismo institucional nos itinerários 
abortivos de mulheres negras. Desde a demora a buscar o serviço de saúde por receio de possíveis 
constrangimentos e humilhações – o que implica em agravamento das complicações – até a condu-
ção de cuidados, ou ausência destes, no que tange ao tempo de espera, analgesia para procedimen-
tos e negação de atendimento. Também é significativo os marcadores do racismo nas experiências 
de pré-natal, parto e puerpério analisadas por Leal e Colaboradoras (2005; 2017), onde, apesar de 
não terem como objeto inicial da pesquisa o racismo nos itinerários gravídicos, constataram que 
mulheres pretas e pardas têm índices de menor cuidado em relação às mulheres brancas, o que fica 
evidenciado pela disparidade nos casos de ausência de analgesia, partos pós-termo, peregrinação 
entre serviços, ausência de uma maternidade de referência, além de um número menor de consul-
tas de pré-natal. Esses dados, ainda que recentes, remontam a um passado não muito distante: as 
esterilizações em massa perpetradas nos anos 1980 e 1990 em mulheres negras de classe popular 
no Brasil, estratégia eugenista de redução da população negra no território nacional (DAMASCO, 
MAIO & MONTEIRO, 2012).

Assim, admitimos que o estudo dos direitos reprodutivos no Brasil demanda uma aborda-
gem interseccional das problemáticas que têm se manifestado incisivamente como supressora dos 
direitos de mulheres e meninas negras brasileiras. Akotirene (2019) indica a potencialidade de ad-
mitir a interseccionalidade como um exercício de sensibilidade analítica ou ainda: “A intersecciona-
lidade permite às feministas criticidade política a fim de compreenderem a fluidez das identidades 
subalternas impostas a preconceitos, subordinações de gênero, de classe e raça e às opressões estru-
turantes da matriz colonial moderna da qual saem” (AKOTIRENE, 2019, P. 24). Essas opressões 
estruturantes são centrais para entendermos o ocultamento histórico das denúncias produzidas por 
mulheres negras em 1993 no Seminário Nacional Políticas e Direitos Reprodutivos das Mulheres 
Negras, onde 55 lideranças pertencentes a organizações de mulheres negras, organizações do movi-
mento negro, organizações feministas, universidades, serviços de saúde, Parlamento, produziram a 
Declaração de Itapecerica da Serra (GELEDÉS, 1993), documento que foi levado no ano seguinte 
à Conferência Internacional sobre População e Desenvolvimento no Cairo e que já indicava como 
as desigualdades estruturais eram um impeditivo substancial à consolidação dos direitos reprodu-
tivos das mulheres negras. Nessa declaração reivindicavam o registro de raça/cor nos serviços de 
saúde, o fortalecimento das políticas públicas de habitação, emprego, saneamento básico, assistên-
cia e saúde como fundamentais para se garantir a liberdade reprodutiva para as etnias discrimina-
das,  bem como a necessidade do Estado se comprometer com a garantia de condições necessárias 
para isso (GELEDÉS, 1993).

Em consonância com essas proposições, feministas negras norte americanas propõem em 
1994, logo após a Conferência do Cairo, o conceito de justiça reprodutiva, que aborda as limitações 
de se compreender os direitos individuais – como os direitos reprodutivos – sem considerar a in-
viabilidade desses num contexto de injustiça social estrutural. Assim, indicam que, para viver o livre 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021260

Temática Livre
exercício da sexualidade e da potencialidade reprodutiva, é fundamental que as mulheres tenham 
outros direitos, muitos dos quais básicos, garantidos. Isso inclui o enfrentamento e a eliminação 
das formas de discriminação de raça, gênero, sexualidade, território e geração (GÓES, 2018). 

Nesse sentido, assim como se faz necessário considerar as estruturas de opressão e as 
formas de discriminação que inviabilizam a efetivação dessas propostas teórico-políticas, é fun-
damental também compreender o contexto de acirramento político que o Brasil tem vivenciado 
desde o golpe político-legislativo-midiático de 2016, que, além de interromper o mandato da pri-
meira presidenta eleita, se caracterizou por uma significativa supressão das mulheres dos espaços 
de poder formal, seguida de inúmeros ataques e sucateamento das políticas públicas, o que foi 
ainda mais agudizado com a aprovação do Proposta de Emenda Constitucional Nº55/2016, que 
estabelece um teto para os gastos com áreas essenciais como saúde, educação e assistência. De 
acordo com Marques et. al. (2019), propostas como a PEC N°55/2016 flertam com a eliminação 
direta e simbólica de determinados sujeitos, grupos e segmentos sociais, consolidando um proje-
to de aniquilação física e subjetiva a partir da instrumentalização do poder público. 

A pandemia do novo agente do coronavírus encontra o Brasil nesse momento de aguda 
fragilidade dos direitos e afeta de modo desproporcional aqueles grupos que estão historicamen-
te submetidos a processos discriminatórios e excludentes dos espaços de decisão e representação 
política e social. No contexto Brasileiro, as pessoas negras são as que mais são afetadas pela 
Covid-19. Desde condições adequadas de subsistência; como ter acesso à alimentação, moradia, 
trabalho e saneamento básicos (GÓES, RAMOS & FERREIRA, 2020), até a morte, já que, a 
partir de boletins epidemiológicos do Ministério da Saúde, são 392 mil mortes por COVID no 
Brasil, 18.087 mil mortes na Bahia; desses, pessoas negras morreram 5 vezes mais quando com-
parado ao número de mortes de pessoas brancas (PINA, 2020).

Desde o início da pandemia do SARS-CoV-2 a Organização Mundial de Saúde tem indi-
cado que os serviços de saúde sexual e saúde reprodutiva devem ser considerados serviços es-
senciais e não deveriam ser interrompidos. No entanto, em continuidade aos sucessivos ataques 
que já vinham sofrendo, esses serviços têm sido descontinuados ou reduzidos em todo território 
brasileiro, com singular agravante para cidades afastadas dos centros urbanos onde a oferta já era 
precária. De acordo com Góes, Ramos e Ferreira (2020), a distribuição do território geográfico 
brasileiro tem sido um demarcador de segregação racial, onde a população negra é relegada a 
regiões muitas vezes insalubres, sem saneamento básico, equipamentos de assistência, saúde e 
educação. Apartadas dos centros onde se localizam serviços de saúde sexual e de saúde repro-
dutiva, inclusive os serviços de aborto legal, meninas e mulheres negras, pobres, moradoras das 
zonas rurais do país, no momento da pandemia, vivenciam interdições a direitos que deveriam 
ser inegociáveis.

A partir dessas interpelações, foi construído o projeto de pesquisa que produziu as re-
flexões apresentadas nesse artigo. Ambientadas no Extremo Sul da Bahia, numa cidade situ-
ada na tríplice fronteira Bahia, Minas Gerais e Espírito Santo, iniciamos em 2018 a pesquisa 
“Mapeamento diagnóstico dos serviços de saúde reprodutiva em Teixeira de Freitas: um olhar 
da psicologia a partir das narrativas de usuárias”, aprovada no Comitê de Ética de Pesquisa da 
Universidade Federal do Sul da Bahia no Parecer nº:3.086.320 em 2018. A pesquisa objetivou re-
alizar um mapeamento diagnóstico das potencialidades e fragilidades nos serviços reprodutivos 
locais a partir das experiências de mulheres usuárias e das questões que as levavam a buscar esses 



Paola Damascena Possari; Paula Rita Bacellar Gonzaga“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo interseccional de caso... 261

serviços (gravidez, pré-natal, parto, puerpério, esterilização, perda gestacional e interrupção  vo-
luntária da gravidez) considerando as especificidades dessa região. 

O Extremo sul da Bahia totaliza 416.859 habitantes, abarcando 13 municípios: Alcobaça, 
Caravelas, Ibirapuã, Itamaraju, Itanhém, Jucuruçu, Lajedão, Medeiros Neto, Mucuri, Nova Viçosa, 
Prado e Vereda e tem como polo o município de Teixeira de Freitas que é Centro Sub-Regional e 
abriga a maior população com 138.341 habitantes. O território do extremo sul possui uma extensa 
diversidade étnica entre remanescentes de quilombos; comunidades indígenas e ciganas que viven-
ciam em suas trajetórias os atravessamentos da colonialidade da história nacional ainda na atualida-
de. No entorno da cidade de Teixeira de Freitas, foram identificadas 6 comunidades quilombolas 
e 19 grupos ciganos, segundo os dados do Plano Estadual de Habitação e Regularização Fundiária 
do Estado da Bahia (2012).

Esses grupos populacionais têm como referência de atenção ginecológica e obstétrica a Uni-
dade Municipal Materno Infantil - UMMI, que se trata de uma maternidade municipal com 88 
leitos, vinculado ao sistema único de saúde em Teixeira de Freitas, que fornece atendimentos de 
baixo e alto risco para a toda região do extremo sul – atualmente são 13 municípios em acordo, 
os acessos são efetuados por demanda espontânea do município e encaminhamentos dos municí-
pios credenciados, via complexo regulador. Em seu quadro de atendimento estão Anestesiologia, 
Ginecologia, obstetrícia, Neurologia e Pediatria, realizando atendimento de Urgência, Emergência 
e Ambulatorial Pediátrico e Obstétrico; Unidade de Terapia Intensiva Neonatal - UTIN, Cirurgia 
Ginecológica e obstétrica; Fisioterapia; Radiodiagnostico; Ultrassonografia; Laboratório de análises 
clínicas. Neste artigo, apresentamos um estudo de caso a partir da narrativa de uma das interlocu-
toras da supracitada pesquisa. Por razões éticas utilizaremos um nome fictício, Janaína, de modo 
a preservar a confidencialidade acordada entre pesquisadoras e participante. Janaína nos narra o 
seu processo de pré-parto, parto e puerpério ocorrido em agosto de 2020, em meio a pandemia de 
Covid-19, no serviço de saúde reprodutiva descrito acima. A partir de sua narrativa, objetivamos 
refletir sobre as continuidades históricas da violência obstétrica, bem como os atravessamentos de 
raça, gênero, classe e territorialidade em seus modos de manifestação.

1. Percurso Metodológico:

De acordo com Freitas e Jabbour (2011), os estudos de caso consistem em um importante 
instrumento de pesquisa, no qual a dinâmica consiste em apresentar um fenômeno a partir da ex-
ploração intensa de uma representação empírica. Para Ventura (2007), estes podem ser divididos 
em: particular, quando o objetivo é a investigação intrínseca do caso em si;  instrumental, quando 
usamos a investigação de um caso para a compreensão de outros cenários que transcende o caso 
em questão; e o coletivo, que é quando a junção de vários casos compreendem as variações, simi-
laridades dos fenômenos, geralmente objetivando alguma constatação. Nesse sentido, este estudo é 
de cunho instrumental, já que propõe análises para além dos acontecimentos individuais biológicos, 
visto que a experiência de gerar, parir e maternar também perpassa uma gestão social, bem como 
compreende o caso em análise como um dispositivo reflexo da realidade brasileira nos serviços de 
saúde reprodutiva e não como uma experiência isolada.

O caso aqui em análise foi selecionado a partir de 13 entrevistas narrativas realizadas entre os 
meses de Agosto e Setembro de 2020. A identificação das interlocutoras se deu a partir da técnica 
conhecida como snow ball (bola de neve), na qual as participantes foram indicadas e indicam umas 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021262

Temática Livre
às outras, tecendo uma rede de reconhecimento sobre o acesso e os serviços de saúde reprodutiva 
(GONZAGA, 2015). A narrativa selecionada para análise nesse artigo se deu a partir de uma denún-
cia de violência obstétrica realizada publicamente em agosto de 2020 pela usuária a um dispositivo de 
saúde reprodutiva da região no período em que estávamos realizando as entrevistas da pesquisa. Uma 
das nossas interlocutoras mencionou o caso que veio ao público por meio da mídia e nos passou o 
contato da usuária em questão. A entrevista foi realizada por aparelho telefônico, visto as orientações 
de distanciamento social decorrente da pandemia da Covid-19. Através do termo de consentimento 
livre e esclarecido, a interlocutora consentiu com a participação livre, voluntária e autônoma na pes-
quisa, e nos autorizou a publicização dos resultados sem identificação do seu nome.

A entrevista narrativa, a partir dos indicativos de Bauer e Jovchelovitch (2002), deve ser 
desenvolvida em etapas; são estas: 1) apresentar um tópico disparador que desperte o interesse 
da participante em falar; 2) a interlocução, que não deve ser interrompida pela entrevistadora, até 
perceber que a linha de raciocínio da participante foi finalizada; 3) Momento de questionamentos 
a lacunas que não tenham sido sanadas na narrativa central; 4) a retomada de assuntos a partir de 
questionamentos que venham interessar a pesquisadora. Por fim, a fase conclusiva, onde podem ser 
feitas perguntas mais específicas e direcionadas, também é um espaço para que a participante possa 
retomar alguma questão pertinente que ela não tenha socializado anteriormente. Coadunamos com 
Bauer e Jovchelovitch (2002) que o fundamental da narrativa é tecer a história de quem nos narra a 
partir da sua experiência psicossocial. Concordamos ainda com as contribuições de Rocha-Couti-
nho (2006), que compreende o uso da narrativa como uma ferramenta de pesquisa potente, pois é 
possível acessar fatos para além das atividades, mas também as emoções, sentimentos e interpela-
ções das participantes, o que é extremamente valioso quando abordamos mulheres em situação de 
violência, inclusive violência obstétrica.

2. Uma História em Três Atos: pré-parto, parto e puerpério:

Havíamos iniciado o campo da pesquisa quando os protocolos de distanciamento social em 
razão dos primeiros casos de Covid-19 foram implementados, o que nos levou a realizar as entre-
vistas narrativas por telefone ou chamada de vídeo. Pouco tempo depois, em meio a primeira onda 
da pandemia, foi divulgada uma grave denúncia de violência obstétrica com repercussão nacional 
em Teixeira de Freitas, campo de nossa pesquisa. A denúncia ocorreu por familiares de uma jovem 
de 18 anos, desempregada e que se autoidentifica como uma mulher parda e que nos relatou ter in-
terrompido os estudos no ensino fundamental. Janaína, nome fictício adotado neste trabalho com 
objetivo de garantir a confidencialidade, estava em processo de parturição do seu segundo filho, 
com 41 semanas e 5 dias de gestação, quando procurou a Unidade Municipal Materno Infantil. O 
parto ocorreu entre os dias 15 e 16 de agosto e durou 17 horas entre a internação (13h da tarde) e 
o parto (6h da manhã). A usuária relata diversas situações de negligência médica, violência institu-
cional, violência psicológica, violência física, entre outras formas de constrangimento e omissão. 

3. A Sala do Pré-Parto, do Anseio pelo Nascimento ao Medo da Violência: “A médica falava 
pra ter calma, calar a boca e ficar quieta [...] a gente tá assustada, a gente não fica calma”

De acordo com Leal (2019), a violência obstétrica é definida como qualquer ato praticado 
contra o exercício da saúde sexual e reprodutiva de mulheres, que podem ser cometidos por profis-



Paola Damascena Possari; Paula Rita Bacellar Gonzaga“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo interseccional de caso... 263

sionais de saúde, servidores públicos, instituições, bem como civis, e que pode ocorrer em diversas 
modalidades (PRINCIPIO, 2012). 

Também se observa na narrativa da interlocutora a tentativa de descumprimento da Lei 
11.108/2005, que institui como direito a presença do/a acompanhante no pré parto, parto e puer-
pério (BRASIL, 2005) e que, ainda que na pandemia, segue sendo válida desde que o/a acompa-
nhante esteja assintomático, tenha entre 18 e 59 anos e esteja sem contato com pessoas com sín-
drome gripal ou com infecção comprovada para SARS-CoV-2 (BRASIL,2020). Janaína nos conta 
que só conseguiu a presença a partir de muita insistência dela para a instituição: “No pré-parto e 
parto ela (a cunhada) me acompanhou porque eu implorei, implorei a médica pra deixar ela entrar”. O relato 
de Janaína não é exceção. De acordo com análises produzidas por Leal et al. (2017), no Brasil, as 
mulheres negras – grupo compreendido por aquelas que se declaram pretas e pardas, conforme 
indica o IBGE – recorrentemente são as que mais peregrinam em busca de assistência, as que mais 
recorrentemente têm partos retardados para além do período considerado ideal, assim como são 
as que mais parem sozinhas.

A ausência de uma acompanhante reverbera na perpetração de violências invisíveis, como 
é o caso da violência psicológica. O dossiê Parto do Princípio (2012, pg. 60) compreende como vio-
lência obstétrica de cunho psicológico “Toda ação verbal ou comportamental que cause na mulher 
sentimentos de inferioridade, vulnerabilidade, abandono, instabilidade emocional, medo, acuação, 
insegurança, dissuasão, ludibriamento, alienação, perda de integridade, dignidade e prestígio.”. No 
caso de Janaína, ainda que estivesse acompanhada de familiares, isso não inibiu condutas violadoras 
que deslegitimavam sua dor e ameaçavam puní-la com privação de atendimento:

Eu dizia: “doutora, eu tô sentindo muita dor”. Aí ela dizia: “é assim mes-
mo”. Mandava ficar calma e quando a gente tá assustada a gente não fica calma, 
mandava a gente ficar quieta se a gente gritar demais ela deixa sofrendo dor, 
porque elas não gostam que a gente grita, não gosta que faz escândalo, quanto 
mais a gente faz escândalo elas deixa a gente lá e falava pra ter calma, calar a boca 
e ficar quieta. Aí comecei a sentir muita dor, muita dor mesmo.

A narrativa de Janaína ecoa junto a relatos similares. Em dossiê elaborado pela Rede Parto 
do Princípio para a CPMI da Violência Contra as Mulheres em 2012, as mulheres relatam ameaças, 
humilhações e outros modos de violência psicológica, como nos seguintes exemplos: “Se você con-
tinuar com essa frescura, eu não vou te atender.”; “Cala a boca! Fica quieta, senão vou te furar to-
dinha.” (DO PRINCÍPIO, 2012, pg.2). Essas histórias ratificam o caráter estrutural da penalização 
ao corpo feminino pelo exercício da reprodução e a naturalização da dor, produzindo sensações de 
inferioridade, abandono, vulnerabilidade, perda de dignidade entre outros.

Constatações de Leal (2017) indicam que mulheres negras tendem a ser submetidas a um 
fluxo e tempo maior de dor, inclusive com negação de analgesia, sob a reprodução da ficção racista 
de que mulheres negras seriam naturalmente mais tolerantes a dor e sofrimento físico, ficção insti-
tucionalizada em dispositivos de saúde e eficaz na reprodução de violações físicas e psíquicas. Esse 
cenário nos remete à colonialidade e às novas formas de violação a direitos reprodutivos e à de-
sumanização que mulheres negras atravessam. Se compreendemos o que propõe Lugones (2008), 
de que mulheres negras e indígenas são vítimas da colonialidade do poder e da colonialidade de 
gênero, alijadas da noção de humanidade por serem animalizadas e violentamente reprimidas ainda 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021264

Temática Livre
nos dias atuais, compreendemos também porque essas mulheres são maioria entre as vítimas da 
violência de gênero no Brasil em todas as suas manifestações, inclusive no âmbito obstétrico. 

Para Diniz (2005), desde que o protagonismo e gestão da saúde reprodutiva foi atribuída 
como sinônimo ao saber médico, existe uma enorme interferência médica que inibe o desenvol-
vimento de parturição natural do corpo, transformando o parto em equivalente a patologia e so-
mente possível de resolução a partir da intervenção e estrutura médica, tornando a experiência 
sofrida, alienante e impotente à mulher. Nessa perspectiva, Jimenez-Lucena (2014) observa como 
a colonialidade institui para as mulheres de grupos étnicos discriminados um lugar de objeto de 
políticas e intervenções que, sem um parâmetro protocolar de acolhimento, oscilam entre cuidado, 
informalidade e violação. As constatações também estão presentes da narrativa de Janaína:

No turno da tarde, as profissionais que eram mulheres e estavam lá eram 
maravilhosas. Eu não sei falar tanto assim, porque foi, eu não conheço as pessoas, 
mas são... foram maravilhosas. Conversavam comigo, não só comigo, mas todas 
as meninas que estavam lá... agora da noite as meninas eram mais assim, deixava a 
gente sozinha, saía toda hora da sala do pré parto e o que eu achei humilhante que 
foi o pior de todos foi o médico homem que fez meu parto muito agressivo sei lá 
um parto que não foi bom, uma coisa que a gente espera que vai ser um momento 
maravilhoso pra gente ver um filho pela primeira vez e passar uma situação dessa e 
nem vai curtir direito por que passa um filme pela cabeça e é isso.

Como fica evidenciado no relato de Janaína, o atendimento oscila conforme profissionais 
distintos assumem o serviço. O que, num primeiro momento, ela vivencia como cuidado e confian-
ça se torna ausência e, depois, violência. Aguiar e Oliveira (2011) indicam que a naturalização de al-
gumas violências produz sentimentos ambíguos, e, por vezes, até incoerentes no parto; a felicidade 
com a chegada do recém-nascido e/ou o medo de morrer; a confiança na equipe, mas também o 
constante medo de ser violentada. A associação de um momento que, em suas palavras, espera-se 
que seja maravilhoso, com a experiência de humilhação perpetrada por quem deveria proporcionar 
assistência e cuidado, priva a mulher de sua integridade física e psíquica e também do gozo de um 
momento singular que é o nascimento do seu filho, convertido em um momento de dor, como 
ela mesmo nos descreve: “Aí, sei lá foi horrível demais o meu parto, não gostei não. Foi bom porque tive meu 
primeiro filho e foi lindo e maravilhoso; agora... sofri bastante, quase morri... é isso aí”. 

 4. O Parto como um Encontro entre a Vida e a Morte: “Não quero passar por isso mais 
não, eu fiquei com medo de ter filho”

Janaína relembra o nascimento do filho como um momento de quase morte e essa é uma 
definição precisa do que viveu. A ONU Mulher vem destacando desde o início da pandemia a 
necessidade de atenção em relação a oferta dos serviços de saúde reprodutiva em razão de crises 
sanitárias, visto que tanto no surto do Ebola (de 2014/2016) nos países da África Ocidental da Gui-
né, Libéria e Serra, e Zica-Vírus (2015/2016) na América Latina, as demandas das mulheres foram 
negligenciadas, culminando numa agudização das infecções em mulheres grávidas, ocasionando um 
aumento significativo da mortalidade materna, sem que houvesse um posicionamento consistente 
dos serviços de planejamento familiar (ONU Mulher, 2020), problemática que parece se repetir 
diante da crise atual. De acordo com análises produzidas pelo Grupo Brasileiro de Estudos de Co-



Paola Damascena Possari; Paula Rita Bacellar Gonzaga“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo interseccional de caso... 265

vid-19 e Gravidez, articulação científica composta por doze universidades e instituições públicas de 
pesquisa, constatou-se que, no intervalo da primeira notificação de doença e 18 de junho de 2020, 
77% dos casos de mortalidade materna em razão de Covid-19 do mundo ocorreram no Brasil.

A precariedade dos nossos serviços de saúde, agravada nos últimos anos pelos incisivos 
ataques ao Sistema Único de Saúde, bem como a naturalização do racismo institucional e da relati-
vização da dor das mulheres pavimentaram o cenário para que a pandemia de uma doença respira-
tória colocasse nosso país em destaque por casos de mortalidade materna. Mulheres como Janaína 
vivenciam itinerários gravídicos marcados pela ausência de atenção qualificada e pela reprodução 
de condutas violentas. 

Em descompasso com a orientação de atenção ao parto humanizado, Janaína esperou mais 
de 17 horas para parir, enquanto sentia dor e medo de morrer, de perder seu filho e de se contami-
nar com a doença que se alastrava rapidamente pelo país. É ainda madrugada quando uma enfer-
meira entende que já não é mais possível esperar e chama o médico para fazer o parto:

Ele veio e perguntou: “O que está acontecendo aí?” Com a cara fechada, 
veio sem máscara, sem o uniforme né? E chegou na sala de pré-parto, ele que 
colocou as luvas lá, então ele não tava adequado para uma sala de parto né? E ela 
(a enfermeira) dava a ideia de me levar pra sala de parto, mas ele não deixou. E a 
dor vinha, o bebê vinha, mas não dava ponto de sair, aí ele falou que não ia me 
levar pra sala de parto, mandou eu abrir as pernas e fazer força ali mesmo. Aí ele 
puxou meu bebê com muita força pela cabeça, foi quando machucou o bracinho 
dele né? Deu uma lesãozinha no braço dele.

Importante frisar que a cena do relato acima ocorreu em um momento de crescimento 
vertiginoso dos casos de Covid-19 no Brasil e na cidade em questão, sendo obrigatório o uso de 
equipamentos de proteção individual, os EPI´S, principalmente as máscaras de proteção, principal 
instrumento de contenção da transmissão do novo agente do coronavírus. Ainda que o próprio 
Estado brasileiro reconheça os direitos sexuais e os direitos reprodutivos como direitos humanos 
invioláveis (BRASIL, 2013), o que Janaína nos relata é uma experiência vexatória, impositiva, vio-
lenta e constrangedora que atrelou ao nascimento de seu filho sequelas físicas e psíquicas. “Foi um 
parto muito sofrido assim eu achei, eu fiquei chorando uns três dias assim chorando só sabia chorar eu não recomendo 
não… fica aquele traumazinho na cabeça né, fiquei inchada demais as partes íntimas andava devagar porque doía 
foi horrível pra mim”. Enquanto algumas perspectivas feministas naturalizam o parto como experiên-
cia biológica para a qual o corpo feminino é preparado a priori (BADINTER, 2011), o sofrimento 
psíquico de mulheres como Janaína ficam sem lugar e sem acolhimento, ou esbarram em leituras 
patologizantes de uma dor que não é individual, mas construída a partir de uma violência ainda 
invisível, mesmo quando deixa marcas no corpo. Para Leal et al (2017) e Andrade et al (2016), 
quanto maior o grau de vulnerabilização social da mulher em processo de parturição, maiores são 
as chances de sofrer alguma agressão. Nas pesquisas de Andrade et al (2016), foi apresentado índi-
ces maiores de violência obstétrica em mulheres com ensino médio incompleto e menor instrução, 
como é o caso de Janaína. Similares as reflexões de Leal et al (2017), que sinalizam que, para além 
de questões socioeconômicas, a cor/raça também é um fator decisivo, visto que mulheres negras 
têm maiores chances de sofrer descaso, violência e desassistência pela equipe médica no momento 
do pré-natal, parto e puerpério. O caráter estrutural dessas violências é perceptível quando obser-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021266

Temática Livre
vamos que mulheres negras também são maioria nos casos de violência institucional e nos casos de 
atenção ao aborto legal (GONZAGA, 2015; GÓES, 2013), como alvo de projetos de esterelização 
em massa com fins eugenistas (DAMASCO, MAIO E MONTEIRO, 2012; WERNECK, 2004) e 
no acesso a serviços preventivos (GÓES, 2018)

De acordo com Souza e Amorim (2021), pré-natal deficitário, violência obstétrica, proble-
mas em conseguir acesso aos serviços, problemas crônicos na assistência à saúde da mulher no 
Brasil, escassez de recursos e leitos e ainda o que denominam de disparidades raciais, mas que aqui 
entendemos como reverberações no racismo institucional, são aspectos basilares na vulnerabili-
zação de mulheres negras no que tange ao fato de que estas estão morrendo duas vezes mais do 
que mulheres brancas em razão de covid-19 na gravidez e puerpério. Diante disso,  é fundamental 
compreender narrativas como a de Janaína a partir de uma perspectiva de justiça reprodutiva, onde 
as desigualdades estruturais já operam de modo a interferir nos itinerários gravídicos e abortivos, 
dificultando acesso a serviços de atenção primária de saúde, produzindo e/ou agravando comorbi-
dades e definindo modos de nascer e morrer no Brasil.

De acordo com a mais recente edição do manual de vigilância sanitária, existe uma significati-
va discrepância entre as probabilidades de óbito infantil e fetal a depender da região de nascimento 
(BRASIL, 2009). Os maiores índices de mortalidade infantil foram localizados na região Nordeste 
e Norte, 27,2 para cada 1000 nascidos, representando 40% a mais que os índices nacionais e 2,1 
% que a região Sul do país. Neste mesmo mapeamento, foi constatado também maiores probabili-
dades em crianças pobres, negras e indígenas, 40% a mais comparado a crianças brancas. Ainda é 
lacunar dados que apresentem um mapeamento dos casos como o do filho de Janaína, cuja mobili-
dade de um dos braços foi afetada logo ao nascer e que, por ser de uma família de poucos recursos 
financeiros, pode não ter acesso ao acompanhamento terapêutico adequado para sua reabilitação. 
Crianças como o filho de Janaína são vítimas colaterais dos casos de violência obstétrica, ocultos 
na sombra que se estende sobre as dores de suas mães.

5. O Puerpério e a Agência do Inegociável: “Ai ele veio puxou um pedaço do resto da 
placenta com a mão [...] eu chorei porque doeu demais, e me disse: tá liberada!” 

Ainda que as correlações de prejuízos à saúde física da mulher grávida e do neonato em 
alguma proporção estejam sendo mapeadas, os impactos psicossociais de vivenciar um parto atra-
vessado pela violência obstétrica nesse contexto são inúmeros e se agravam diante das desigualda-
des sociais e raciais que muitas vezes impossibilitam assistência adequada. Jimenez-Lucena (2014) 
defende que as políticas coloniais são forjadas a partir da tensão entre uma pressuposta universa-
lidade e a valorização desigual das vozes de colonizadores e colonizados. De acordo com a autora 
os serviços de saúde revivem relações coloniais onde mulheres são lidas como o OUTRO da razão 
e da ciência, corpos reduzidos a imperativos biológicos, ao passo que os profissionais de saúde 
seriam detentores da verdade e da legitimidade sobre os processos de saúde e doença que se desen-
rolam para além desses espaços (JIMENEZ-LUCENA, 2014). No dia seguinte ao parto, o filho de 
Janaína teve alta e foi para casa. Nesse mesmo dia, um domingo, recebeu ameaças de que sofreria 
penalizações por descumprimento de ações que são de obrigação institucional: 

Ela (a enfermeira) só pegou meu filho pra tirar sangue do braço e da mão-
zinha dele e depois liberou pra vim pra casa e não fez nenhum dos exames nele e 



Paola Damascena Possari; Paula Rita Bacellar Gonzaga“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo interseccional de caso... 267

nem deu o cartão de vacina, nem nada, aí eu vim pra casa tomei um banho e fui 
dormir um pouco. Aí a enfermeira chega aqui correndo, vindo me buscar porque 
eu não tinha feito os exames no meu neném e que podia ligar para o conselho 
tutelar porque eu podia tá fugindo com meu neném.

A Portaria nº 822, e Lei 12.303/10, dispõe que hospitais e maternidades são obrigados a 
realizar gratuitamente testes neonatais (BRASIL, 2010). O ideal é que seja realizado antes da alta 
hospitalar, e, quando ocorridas após a alta, a usuária deve contar com um documento que a oriente 
sobre o dia e local. De todo modo, a instituição deve ser responsabilizada pelos exames no prazo 
de 30 dias e não a usuária, como fez parecer (BRASIL, 2010; 2001). Fica explícito, mais uma vez, 
o descumprimento das normativas nacionais ao longo da experiência de Janaína. Privada, ela e 
seu filho, de informações, orientações, procedimentos e imunização que lhe são garantidos por 
lei, ela se vê mais uma vez sob constrangimento e ameaça de um profissional que deveria ser um 
garantidor e não violador de seus direitos. A responsabilização das mulheres pelas vulnerabilidades 
produzidas pelas desigualdades estruturais e pela ineficiência do Estado é uma forma perniciosa de 
constrangê-las e garantir que se silenciem por medo de serem repreendidas e não protegidas pelas 
políticas públicas.

Marques e colaboradoras (2019) apontam como o discurso médico-sanitário tem operado 
em prol de ações punitivistas e institucionalizantes, ações como a que Janaína vivenciou, susten-
tados na legitimação de uma leitura socialmente estabelecida da vulnerabilidade como risco. Essa 
leitura legitima, por exemplo, os incisivos cortes nos orçamentos da atenção primária de saúde nos 
últimos anos, centralmente voltados para bairros periféricos e regiões interioranas, ao passo que 
se aumenta os investimentos em segurança pública, que tem como alvo essas mesmas regiões. De 
acordo com as autoras, os cortes em saúde e assistência nesses territórios fere o princípio de equi-
dade do SUS, enquanto o reforço da segurança como primordial oculta o projeto de aniquilação de 
grupos sociais pobres e marcados pela discriminação racial.

Nesse sentido, Jimenez-Lucena (2014) destaca que, para analisar o projeto colonial e seus 
modos capilarizados de hierarquização dos indivíduos, é essencial que nos debrucemos sobre os 
discursos científicos e seu potencial de criação de verdades sobre corpos e subjetividades, verdades 
com efeito de poder para além dos muros institucionais. Janaína, após ser ameaçada por uma 
profissional de saúde e precisar retornar à unidade no domingo em que teve alta, precisa retornar 
novamente na segunda ao sentir dores intensas decorrentes de restos de placenta que ficaram em 
seu útero, situação que desvela a continuidade da violência que se iniciou no pré-parto: 

Quando fui fazer xixi descobri que tinha um pedaço de pele nas minhas 
partes íntimas aí voltei ao hospital, olhou e viu que tinha realmente resto de parto 
aí ela tirou com a mão e tinha bastante pus e contração que ela me contou que 
tinha mais resto de parto, eu chorei porque doeu demais e parecia que era tratado 
como animal, aí ela me liberou como eu não estava tendo sangramento nem nada 
e pediu pra voltar na terça-feira para fazer a curetagem

Ao mencionar que se sentiu tratada como um animal, Janaína revela o que Lugones (2008) 
denominou de lado oculto/escuro do sistema de gênero moderno/colonial, o lado profundamente 
violento da redução de pessoas negras e indígenas a condição animalizada que se instaurou a partir 
do marco civilizatório colonial e que continua operando nos modos de subjetivação das sociedades 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021268

Temática Livre
hierarquizadas racialmente. A introjeção subjetiva da desumanização de pessoas negras e indígenas 
legitima desde a exploração laboral crônica até a aniquilação corporal de mulheres pela violação 
sexual, pelo feminicídio e pela violência no contexto da reprodução. Janaína, entre idas e vindas ao 
serviço de saúde em plena pandemia de Covid-19, onde violências se repetiam em diversas modali-
dades, precisou retornar mais uma vez para realizar um procedimento de curetagem que poderia ter 
sido evitado se seu parto tivesse sido concluído com a atenção e os cuidados necessários ou, ainda, 
que poderia ter sido feito no momento que a médica identificou os restos de parto em seu corpo.

A continuidade de violências que acompanhou a saga de Janaína implicou na falta de confian-
ça no serviço e na equipe de saúde, bem como num medo de estar sozinha à mercê da intervenção 
destes que deveriam ser responsáveis por seu bem-estar. Janaína reiterou na entrevista que sentiu 
muito medo de entrar sozinha e, mesmo a equipe tentando impedir a entrada de sua acompa-
nhante, ela se negou a realizar o processo sozinha, o que implicou na autorização de que sua mãe 
pudesse permanecer com ela. Curi (2016, pg. 2) nos ajuda a entender melhor sobre o momento de 
curetagem: segundo ela, “A chamada “medicina da mulher” tende a excluir do organismo os efeitos, 
nos corpos, dos significantes e da subjetividade”, reflete que o corpo feminino não é linear como 
a medicina espera, e como em muitas instâncias ignora, deste modo, a curetagem não é um fenô-
meno simplista, mas complexo, cheio de significados que podem reverberar no campo psíquico e 
físico a longo prazo, provocando traumas. No caso de Janaína, esse procedimento ocorre após um 
continuum de violações que não foram consideradas pela equipe na condução desse momento em 
que ela já se encontrava com medo, chorando e vivendo um puerpério cheio de intercorrências. 
Sobre a curetagem, ela nos relata que: “Eu fiz e foi uma coisa horrível, porque eu estava vendo tudo através 
do espelho lá. [...] Ela retirou com a mão um pedaço e me pediu pra não pegar no seu braço, eu chorei porque doeu 
demais e parecia que era tratado como animal, aliás nem um animal merece ser tratado assim”. Ainda que o 
procedimento realizado estivesse ocorrendo devido a uma falha do serviço, Janaína se viu mais uma 
vez sendo exposta e “tratada como um animal”. O medo de Janaína, assim como sua leitura sobre o 
tratamento que lhe foi dispensado, se repetem em outras narrativas, o que denota o caráter institu-
cionalizado das práticas violentas nos serviços de saúde reprodutiva.

Pesquisas realizadas por Rocha e Grisi (2017) a partir do grupo Cirandeiras - Apoio ao Parto 
Humanizado e Maternidade Ativa, no Município de Vitória da Conquista, localizado no Sudoeste 
da Bahia, analisam narrativas de 7 mulheres que também relatam o medo após a experiência de 
violência obstétrica, bem como raiva, impotência e frustração. Duas das entrevistadas apontaram 
traumas posteriores em suas vidas cotidianas como: “o corte do períneo por muito tempo eu tive 
esse trauma, eu tinha relações sexuais e tinha medo literalmente de rasgar de novo aquele mesmo 
lugar. (M4)”; “ficou uma baixa estima às vezes eu lembro do meu parto eu choro [...] penso e já até 
deveria procurar ajuda psicológica pra resolver contar tudo aquilo que nem eu mesmo consigo por 
pra fora, mas está dentro de mim sufocando (M5)” (ROCHA & GRISI, 2017, pg. 10).

Dados similares às pesquisas mencionadas e à experiência de Janaína aparecem na investi-
gação de Silva (2017) acerca dos sentimentos de 20 mulheres que sofreram violência obstétrica 
em uma cidade do Nordeste Brasileiro, onde medo, angústia e desespero são centrais na descrição 
da experiência de parto. Muitos relatos versam sobre o caráter multifacetado do sofrimento após 
sobreviver a essas violências, assim como no caso de Janaína: “(E14) Fiquei com muito medo de 
engravidar novamente. Pois a gente nunca esquece. Muito humilhante ser tratada como se fosse um 
animal.”; “(E7) Sinto vergonha porque fiquei com marcas de queloide na vagina.” (SILVA, 2017, 



Paola Damascena Possari; Paula Rita Bacellar Gonzaga“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo interseccional de caso... 269

pg. 4). Além do que apontamos aqui, outras questões podem ser desencadeadas, como transtornos 
pós-traumáticos, fobias, problemas de autoestima, insegurança sexual por conta dos cortes na re-
gião vaginal, além de dores no ato sexual (ROCHA & GRISI, 2017; SILVA, 2017).

Ainda que sua narrativa nos traga tantos elementos de violação, dor e descaso, a história de 
Janaína difere positivamente do que a literatura indica em dois aspectos: o primeiro é a insistente 
tentativa de apoio de sua família ao longo do processo; o segundo é a decisão de denunciar a vio-
lência na Delegacia Especializada de Atendimento à Mulher da cidade. 

Eu tava chorando, eu chorava no hospital, eu chorava em casa fiquei três 
dias em casa da minha mãe chorando. Aí fui na delegacia para denunciar o mé-
dico chorei também. Aí tudo que fica é aquele trauma na cabeça né. [...] A de-
legada da DEAM me recebeu super bem, ela é um amor de pessoa, são ótimos, 
não tenho nada para dizer sobre eles. Ela me passou pra psicóloga, me passou o 
remédio pra passar no meu filho e essas coisas.

A iniciativa de denunciar formalmente as recorrentes violências que vivenciou produzem um 
efeito significativo em Janaína que é o de ser acolhida em um equipamento público, isso revela como o 
aparato das políticas públicas tem efeitos de negação ou legitimação da condição de cidadania dos su-
jeitos em situação de vulnerabilidade. É grave que ainda não exista no Brasil uma legislação específica 
que norteie as discussões a respeito da violência obstétrica a nível nacional. E em contexto municipal 
o cenário não é diferente, embora instaurada a Lei Nº1016.2018 – que Institui o dia Municipal de 
Ação pela Saúde da Mulher e pela Redução da Mortalidade Materna – no município, reconhecendo 
as problemáticas que perpassa o parto, nada é localizado a respeito sobre a violência obstétrica, pelo 
contrário, em 2017 um vereador levou um projeto de Lei que reconhecia a importância de estabelecer 
diretrizes de atenção humanizada ao parto no município, mas teve parecer desfavorável pela maioria 
dos membros votantes. Isso reforça a urgência do reconhecimento em instâncias federais, visto que, 
segundo a constituição Federal Brasileira no art 5º inciso XXXIX, nenhum cidadão pode ser acusado 
de um crime se não há menção, descrição e/ou definição do ato como criminoso. 

Um dos esforços para enfrentar violações no âmbito da atenção ao pré-parto, parto e puer-
pério se deu em 1993 com a implementação da Rede pela Humanização do Parto e Nascimento, 
que objetivava reestruturar a atenção obstétrica no país, otimizando os serviços, mas, principal-
mente, garantindo às usuárias um atendimento de acordo com os princípios do Sistema Único de 
Saúde. Narrativas como a de Janaína explicitam como ainda há um longo caminho a ser percorrido 
para que esses princípios sejam respeitados e garantidos nos itinerários gravídicos e abortivos das 
usuárias do SUS.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As mulheres brasileiras são um alvo contínuo das políticas coloniais de saúde e atualmente, 
além de serem afetadas pela pandemia em si, também têm suas vidas marcadas pelas tentativas de 
contingência do vírus, a preocupação com a manutenção da vida em termos de subsistência, os cui-
dados com o neonato, os cuidados com seus próprios corpos, além das expectativas e frustrações 
muitas vezes vivenciadas solitariamente. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021270

Temática Livre
Em meio ao luto, ao medo e à insegurança que o crescimento vertiginoso de casos e óbitos 

de Covid-19 promove no Brasil, histórias como a de Janaína e seu filho se perdem no cotidiano 
como queixas inaudíveis. Tornando-se violentos e omissos para mulheres como Janaína e tantas 
outras mencionadas ao longo da pesquisa. É necessário interseccionar a formulação e as avaliações 
das políticas públicas, que considerem especificidades raciais, de classe, geração e territorialidade. 
Quem são as mulheres a quem se destina nossas políticas? Quais rostos, histórias, medos, cores, 
sonhos, violências as constituem? Quais territórios, disputas, potências e dificuldades marcam suas 
possibilidades de acesso à saúde?

Outro ponto que demanda atenção é a formação ético-política de profissionais atuantes em 
diferentes setores da saúde pública. Quando mulheres nos revelam se sentirem como animais ao 
serem alvo das intervenções de profissionais de saúde, elas nos revelam que esses profissionais 
contribuem para a continuidade da animalização de seus corpos e suas experiências, que acreditam 
e agem em torno de hierarquizações estruturais em nossa sociedade. Assim, é necessário reconhe-
cer o caráter racista e sexista que formaram as bases das instituições brasileiras, inclusive de nossas 
universidades, e assumir um compromisso com a eliminação da violência de gênero e a violência 
racista em todas as suas modalidades, inclusive na violência obstétrica. 

REFERÊNCIAS

ANDRADE, Priscyla de Oliveira Nascimento et al. Fatores associados à violência obstétrica na 
assistência ao parto vaginal em uma maternidade de alta complexidade em Recife, Pernambuco. 
Revista Brasileira de Saúde Materno Infantil, v. 16, n. 1, p. 29-37, 2016.

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. Pólen Produção Editorial LTDA, 2019.

BADINTER, Elisabeth. O conflito: a mulher e a mãe. Editora Record, 2011.

BAHIA, Governo do Estado da Bahia. (2012). Plano Estadual de Habitação e Regularização Fundiária 
do Estado da Bahia. Salvador.

BAUER, Martin W. & Jovchelovitch, Sandra. “Entrevista narrativa”. In: Pesquisa qualitativa com texto, 
imagem e som. Um manual prático. Martin W.Bauer e George Gaskell (orgs.), São Paulo: Vozes, 2002, 
pp.90-113.

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Vigilância em Saúde. Departamento de Análise de Si-
tuação de Saúde. Coordenação Geral de Informação e Análise Epidemiológica. Manual de vigilância 
do óbito infantil e fetal e do comitê de prevenção do óbito infantil e fetal. Brasília: Ministério da Saúde; 2009

BRASIL, Portaria nº 822, e Lei 12.303/10  – Brasilia: Ministério da Saúde, 2010. 

BRASIL. Ministério da Saúde. Saúde sexual e saúde reprodutiva/Ministério da Saúde, Secretaria de 
Atenção à Saúde, Departamento de Atenção Básica. – 1. ed., 1. reimpr. – Brasília : Ministério da 
Saúde, 2013. 300 p.: il. (Cadernos de Atenção Básica, n. 26) ISBN 978-85-334-1698-7 

BRASIL, Ministério da Saúde. NOTA TÉCNICA Nº 10/2020-COCAM/CGCIVI/DAPES/
SAPS/MS, 2020. 



Paola Damascena Possari; Paula Rita Bacellar Gonzaga“Eu Não Queria Ser Aquela Mulher Naquele Hospital Naquele Dia”: um estudo interseccional de caso... 271

CURI, Paula Land. Da curetagem aos restos psíquicos. Cadernos de Psicanálise-SPCRJ, v. 32, n. 1, p. 
52-59, 2017.

CRENSHAW, KIMBERLÉ. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero. Rev. Estud. Fem., Florianópolis, v. 10, n.1, p.171-
188, Jan. 2002. Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S0104-026X2002000100011&lng=en&nrm=iso>.

DAMASCO, Mariana S.; MAIO, Marcos Chor; MONTEIRO, Simone. Feminismo negro: raça, 
identidade e saúde reprodutiva no Brasil (1975-1993). Rev. Estud. Fem., Florianópolis, v. 20, n. 1, p. 
133-151, 2012. 

DECLARAÇÃO de Itapecerica da Serra das Mulheres Negras Brasileiras. Geledés, 1993.

DO PRINCÍPIO, Rede Parto. Violência obstétrica “parirás com dor”. 2012.

GOES, Emanuelle Freitas. Racismo, aborto e atenção à saúde: uma perspectiva interseccional. 
2018. Tese Universidade Federal da Bahia, Faculdade de Instituto de Saúde Coletiva. Salvador 

GOES, Emanuelle Freitas; RAMOS, Dandara de Oliveira; FERREIRA, Andrea Jacqueline Fortes. 
Desigualdades raciais em saúde e a pandemia da Covid-19. Trab. educ. saúde, Rio de Janeiro, v. 18, n. 3, 
e00278110, 2020.

GOES, Emanuelle Freitas; NASCIMENTO, Enilda Rosendo do. Mulheres negras e brancas e os 
níveis de acesso aos serviços preventivos de saúde: uma análise sobre as desigualdades. Saúde em 
Debate, v. 37, p. 571-579, 2013.

GONZAGA, Paula Rita Bacellar; MAYORGA, Claudia. Violências e Instituição Ma-
ternidade: uma Reflexão Feminista Decolonial. Psicol. cienc. prof., Brasília, v. 39, n. spe2, 
e225712, 2019. Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1414-98932019000600307&lng=en&nrm=iso>. 

GONZAGA, Paula Rita Bacellar. Eu quero ter esse direito a escolha: formações discursivas e itinerários abor-
tivos em Salvador. 2015. 150 f. 2015. Dissertação (título de Mestre) Universidade Federal da Bahia, 
Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Salvador.

JIMENEZ-LUCENA, Isabel. Género, Sanidad Y Colonialidad: La ‘mujer Marroquí’ Y La ‘mujer 
Española’ En La Política Sanitaria De España En Marruecos. In: Género y Descolonialidad. Org: Wal-
ter Mignolo, Buenos Aires. Del signo, 2014, 94 p.

LEAL, Maria do Carmo; GAMA, Silvana G. N. da; CUNHA, Cynthia B. da. Racial, sociodemo-
graphic, and prenatal and childbirth care inequalities in Brazil, 1999-2001. Revista de Saúde Pública, 
v. 39, p. 100-107, 2005.

LEAL, Maria do Carmo et al. A cor da dor: iniquidades raciais na atenção pré-natal e ao parto no 
Brasil. Cad. Saúde Pública [online]. 2017.

LEAL, Maria do Carmo et al. Os percursos do parto nas políticas de saúde no Brasil por suas tes-
temunhas: entrevista com Maria do Carmo Leal e Marcos Dias. História, Ciências, Saúde-Manguinhos, 
v. 26, n. 1, p. 319-334, 2019.

LEI n. 11.108. Altera a Lei 8.080, de 19 de setembro de 1990, para garantir às parturientes o direito 
à presença de acompanhante durante o trabalho de parto, parto e pós-parto imediato, no âmbito 
do Sistema Único de Saúde - SUS. Diário Oficial da União, Brasília (DF), 8 abr 2005.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021272

Temática Livre
LUGONES, MARÍA. Colonialidad y Género. Tabula Rasa, Bogotá, n.9, p.73-102, Dec. 2008.

MARQUES, Camilla Fernandes et al. O que Significa o Desmonte? Desmonte Do que e Para 
Quem? Psicol. cienc. prof., Brasília, v. 39, n. spe2, e225552, 2019.

ONU MULHER - Organização das Nações Unidas Mulher, COVID-19: Mulheres à frente e no centro. 
2020. Disponivel em:<http://www.onumulheres.org.br/noticias/covid-19-mulheres-a-frente-e-
-no-centro/> 

PINA, et al. "Em duas semanas, número de negros mortos por coronavírus é cinco vezes maior 
no Brasil"; Publica Agencia de Jornalismo Investigativo. 2020. Disponível em: <https://apublica.
org/2020/05/em-duas-semanas-numero-de-negros-mortos-por-coronavirus-e-cinco-vezes-
-maior-no-brasil/>

ROCHA-COUTINHO, Maria Lúcia. Novas opções, antigos dilemas: mulher, família, carreira e 
relacionamento no Brasil. 

ROCHA, Mágda Jardim; GRISI, Erika Porto. Violência obstétrica e suas influências na vida de 
mulheres que vivenciaram essa realidade. ID on line REVISTA DE PSICOLOGIA, v. 11, n. 38, p. 
623-635, 2017.

SILVA, Francisca Martins; DE LIMA SILVA, Milécyo; DE ARAÚJO, Flávia Nunes Ferreira. Senti-
mentos causados pela violência obstétrica em mulheres de município do nordeste brasileiro. Revista 
Prevenção de Infecção e Saúde, v. 3, n. 4, 2017.

SOUZA, Alex Sandro Rolland; AMORIM, Melania Maria Ramos. Mortalidade materna pela CO-
VID-19 no Brasil. Rev. Bras. Saude Mater. Infant., Recife, v. 21, supl. 1, p. 253-256, fev. 2021.

UNFPA. FUNDO DAS NAÇÕES UNIDAS PARA A POPULAÇÃO. Saúde sexual e saúde re-
produtiva das mulheres adultas, adolescentes e jovens vivendo com HIV e AIDS: subsídios para 
gestores, profissionais de saúde e ativistas, Brasília, 2008. 

VENTURA, Magda Maria. O estudo de caso como modalidade de pesquisa. Revista SoCERJ, v. 20, 
n. 5, p. 383-386, 2007.

VENTURA, Miriam. Direitos reprodutivos no Brasil. In: Direitos reprodutivos no Brasil. UNFPA, 2009.

WERNECK, Jurema. “O belo ou o puro? Racismo, eugenia e novas (bio)tec-nologias.” In: Sob o 
Signo das Bios. Vozes Críticas da Sociedade Civil, editado por Alejandra Ana Rotania, e Jurema Wer-
neck, 49-62. Rio de Janeiro: E-papers Serviços Editoriais, 2004.



Temática Livre

Nara Cristina Moura Pessoa − Doutoranda do Programa de Pós-Graduação Comunicação, Cultura e Amazô-
nia da Universidade Federal do Pará (PPGCOM/UFPA), integrante do Grupo de pesquisa Mídias Alternativas 
na Amazônia - CNPq/UFPA e do projeto Cidadania Comunicativa: Desafios, lutas e direitos compartilhados na 
Amazônia (UFPA). E-mail: narapessoa1@hotmail.com

Célia Regina Trindade Chagas Amorim − Doutora e Mestre em Comunicação e Semiótica pela Pontifícia Uni-
versidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Pós-doutora pelo Centro de Estudos Sociais da Universidade de Coim-
bra. Professora Associada do Programa de Pós-Graduação Comunicação, Cultura e Amazônia (PPGCOM) e da 
Faculdade de Comunicação (Facom) da Universidade Federal do Pará – UFPA, Brasil. Coordenadora do Grupo e 
Projetos de Pesquisa Mídias Alternativas na Amazônia – CNPq/UFPA e Cidadania Comunicativa: Desafios, lutas 
e direitos compartilhados na Amazônia. (UFPa). E-mail: celia.trindade.amorim@gmail.com

Mulheres em Situação de Prisão e a Colonialidade de Gênero, Raça e Classe

Las Mujeres en Prisión y la Colonialidad de Género, Raza y Clase

Women in Prison and the Coloniality of  Gender, Race and Class

Nara Cristina Moura Pessoa 
Célia Regina Trindade Chagas Amorim

Resumo: Este artigo apresenta uma reflexão a respeito da colonialidade das prisões femininas por meio 
do processo de comunicabilidade estabelecido com cinco mulheres que cumpriram parte da sentença no 
Centro de Reeducação Feminino do Pará (CRF), localizado no município de Ananindeua, no Estado do 
Pará, e a outra parte da pena em prisão domiciliar, no município de Belém, Estado do Pará. Os resultados 
apontam que o processo de aprisionamento feminino, ao longo da história, foi pautado por interesses capi-
talistas heteropatriarcais, raciais e de classe, fato que trouxe consequências, como silenciamentos, controle, 
exploração e violência, para as mulheres presas, majoritariamente negras, mães, moradoras de periferia, com 
baixa escolaridade, cenário que extrapola o cotidiano das prisões.

Palavras Chave: Mulheres. Prisão. Colonialidade.

Resumen: Este artículo presenta una reflexión sobre la colonialidad de prisiones de mujeres a través del 
proceso de comunicabilidad establecido con cinco mujeres que cumplieron parte de su condena en el Cen-
tro de Reeducação Feminino do Pará (CRF), ubicado en el condado de Ananindeua, en el Estado de Pará, 
y la otra parte de la sentencia bajo arresto domiciliario, en el condado de Belém, Estado de Pará. Los resul-
tados indican que el proceso de encarcelamiento femenino, a lo largo de la historia, estuvo guiado por inte-
reses capitalistas heteropatriarcales, raciales y de clase, hecho que trajo consecuencias, como silenciamiento, 
control, explotación y violencia, para las mujeres encarceladas, en su mayoría negras, madres, residentes. de 
la periferia, con baja escolaridad, un escenario que extrapola la vida cotidiana de las prisiones.

Palabras Claves: Mujeres. Prisión. Colonialidad.

Abstract: This article presents a reflection on the coloniality of  women's prisons through the communica-
bility process established with five women who served part of  their sentence at the Centro de Reeducação 
Feminino do Pará (CRF), located in the municipality of  Ananindeua, in the State of  Pará, and the other part 
of  the sentence under house arrest, in the municipality of  Belém, State of  Pará. The results indicate that 
the process of  female imprisonment, throughout history, was guided by heteropatriarchal, racial and class 
capitalist interests, a fact that brought consequences, such as silencing, control, exploitation and violence, 
for imprisoned women, mostly black, mothers, residents of  the periphery, with low education, a scenario 
that extrapolates the daily life of  prisons.

Key-words: Women. Prison. Coloniality.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021274

Temática Livre
INTRODUÇÃO

Ao longo dos anos, desde o surgimento das prisões no Brasil no século XVII, o sistema pe-
nitenciário vem invisibilizando e silenciando a problemática e o debate das questões de gênero, de 
raça e de classe nos cárceres femininos, cuja maioria da população é composta de mulheres negras, 
jovens, mães, com ensino fundamental incompleto, com ocupações informais, fato que contribui 
para a ampliação da desigualdade social em uma sociedade injusta e patriarcal, formada a partir de 
identidades eurocêntricas impostas pelo processo de colonização do nosso país.

Diante desse contexto, este artigo1 pretende propor uma reflexão sobre a colonialidade das 
prisões femininas e a comunicabilidade gerada a partir dessa relação com cinco mulheres em situ-
ação de prisão domiciliar, mas que, antes dessa fase, cumpriram parte da sentença no Centro de 
Reeducação Feminino do Pará (CRF), localizado no município de Ananindeua, no Estado do Pará.

Ao adentrar o tema da colonialidade, avançamos nas reflexões para aprofundar esse deba-
te tão urgente e necessário, que é o processo de aprisionamento feminino ao longo da história, 
pautado por interesses heteropatriarcais, racistas, de classe, o qual trouxe consequências, como 
silenciamentos, controle e violência para as mulheres presas, negras, em sua maioria. Esse quadro 
caracteriza relações de colonialidade.

A opressão de gênero – que inclui as mulheres em situação de prisão – não é uma simples 
consequência da economia, nem será resolvida urgentemente; por isso, é necessário problematizá-
-la, ampliar os leques temáticos de debates e aproximar pesquisas sobre o tema (ÁLVARES, 2010).

É necessário falar da violência contra a mulher também a partir da perspectiva das relações 
no cárcere e trazer à discussão as questões que envolvem esse contexto, pois “a violência tem 
enfoques variados e se instala num âmbito onde o constrangimento físico ou moral estabelece as 
formas de submissão e poder sobre outrem, obrigando-o à sua vontade” (ÁLVARES, 2017, p. 12).

Nesse sentido, a colonialidade é um sistema de dominação política formal, um padrão de 
poder, que está entrelaçado com raça, gênero, classe e trabalho. Essas categorias constituem a 
formação colonial/moderna em que estão ordenadas as instâncias das relações de exploração/
dominação no Sul Global (QUIJANO, 2005).

Dessa forma, nesse contexto, a mulher é alvo, um objeto a ser domado e silenciado, pois o 
poder é do masculino. Nossa sociedade ainda funciona com as heranças da colonização, limitando 
a liberdade de ser e de existir das mulheres. “Às Américas chegou o homem heterossexual/branco/
patriarcal/cristão/militar/capitalista europeu” e, com ele, a reprodução dos padrões hierárquicos 
globais já existentes (GROSFOGUEL, 2008, p. 113).

Assim, partimos das reflexões sobre a colonialidade das prisões femininas, dando ênfase 
ao seu surgimento, e, em seguida, tentamos compreender esse contexto relacionado às questões 
de raça, gênero e classe, a partir dos diálogos estabelecidos com as cinco mulheres que cumpriam 
pena em prisão domiciliar2: Catarina3, Margarida, Rafaela, Emília e Karolina. As conversas foram 
materializadas por meio de entrevistas dialogadas.
1 Este artigo é um aprofundamento da pesquisa de mestrado que realizamos em 2019, sob a orientação da Prof.ª Dr.ª Célia 
Trindade Amorim, intitulada Interações comunicativas de mulheres em prisão domiciliar: entre sociabilidades, aprisionamentos e resistências.
2 Durante a prisão domiciliar, as mulheres – sujeitos desta pesquisa – trabalhavam por meio do projeto “Começar de Novo”, 
cuja finalidade era ajudar no processo de reinserção social de presas e presos. A partir desse projeto, as mulheres participantes 
desta pesquisa iniciaram o trabalho no Tribunal de Justiça do Estado do Pará (TJPA), junto ao setor de digitalização.
3 Para preservação de suas identidades, os nomes das mulheres sujeitos desta pesquisa são fictícios..



Nara Cristina Pessoa; Célia Chagas AmorimMulheres em Situação de Prisão e a Colonialidade de Gênero, Raça e Classe 275

Segundo Gil (2012, p. 110-111), o método da entrevista permite uma comunicação parti-
cipativa e horizontal e proporciona uma “visão aproximativa ao problema pesquisado e é uma 
forma de interação social [...] muito eficiente para a obtenção de dados em profundidade acerca 
do comportamento humano”.

Para garantir a análise qualitativa da pesquisa, o resultado da entrevista foi transcrito de 
forma a captar não só palavras, mas também sentimentos, gestos e emoções que ocorreram du-
rante o processo, pois esses elementos não verbais mostram muito sobre os interlocutores e o 
contexto no qual estão inseridos (BOURDIEU, 1999).

Dito isso, abordamos a comunicação à luz de Sodré (2014) e Buber (2001), autores que 
pensam a comunicação numa relação de reciprocidade, de ser com o outro, na qual o diálogo 
não é como mero intercâmbio de palavras, “mas como ação de fazer ponte entre as diferenças, 
que concretiza a abertura da existência em todas as suas dimensões e constitui ecologicamente 
o homem no seu espaço de habitação – portanto, diálogo como categoria ética” (SODRÉ, 
2014, p. 187).

Esse processo de abertura é necessário porque ajuda os indivíduos a se perceberem como 
sujeitos, e a falta dessas relações exclui, limita ou aprisiona, pois estamos a todo tempo sob o 
olhar do outro, que também comunica e que, portanto, afeta quem está sendo olhado, o que po-
derá dificultar a ação de ser no mundo.

Faz-se importante destacar que, entre as mulheres sujeitos desta pesquisa, está Rafaela, 
que se autodeclara mulher trans. Acerca dessa inserção, concordamos com Butler (2003, p. 24), 
quando diz que “por mais que o sexo seja intratável em termos biológicos, o gênero é cultural-
mente construído: consequentemente não é, nem o resultado causal do sexo, nem tão pouco tão 
aparentemente quanto ao sexo”. Isso porque o gênero é uma intenção e requer performatividade 
insistente, gestos, sentimentos, vocábulos, formas de vestir, os quais formam o “eu” de cada in-
divíduo (BUTLER, 2003, p. 30). Além disso, concordamos com Amorim, Castro e Costa (2021, 
p. 89) quando destacam, a partir dos trabalhos de Chantal Mouffe, que “a categoria mulher não 
corresponde ao âmbito de uma identidade essencial, unitária e unificadora”.

No que concerne às prisões, estas foram pensadas e criadas para a punição masculina (AR-
TUR, 2011), uma vez que a criminalidade masculina é vista como mais normal que a feminina. 
Homens que cometem crime rompem o contrato social e mulheres que cometem crime rompem 
o contrato sexual, o poder dos homens sobre as mulheres (PATEMAN, 1993), e saem do “bom 
lugar de mulher” – dona de casa, mãe, esposa, cuidadora da família e guardiã dos bons costumes. 
O fato de essas mulheres romperem com os dogmas desse “bom lugar” constitui situação inad-
missível para uma sociedade machista.

1. Nascimento da Prisão Feminina e as Interações e Não Interações Comunicativas

Escrever sobre o nascimento da prisão no Brasil necessariamente nos remete à nossa história 
de colonização, uma vez que não podemos negar que as prisões nasceram sob a ideologia machista 
e preconceituosa advinda do processo colonizador.

Nesse sentido, é necessário conhecermos um pouco do contexto histórico das penitenciá-
rias femininas no país desde a criação do primeiro cárcere, que passa pelas discussões de gênero, 
raça e classe; entendermos como esses fatores foram atravessados pelo contexto de comunicação 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021276

Temática Livre
numa perspectiva de construção desses sujeitos, bem como observarmos as consequências des-
se processo para as mulheres que estão encarceradas, incluindo as mulheres participantes desta 
pesquisa.

Dessa maneira, desde o início do século XVII, a legislação responsável pelas práticas puni-
tivas na colônia eram as Ordenações Filipinas4. Assim, como forma de punição, os portugueses 
trouxeram para o Brasil Colônia pessoas expulsas de Portugal por infringirem as normas jurídicas; 
as mulheres5 eram trazidas para serem punidas por serem amantes de indivíduos ligados à igreja, 
por serem consideradas alcoviteiras, por fingirem prenhez ou por atribuírem parto alheio como seu 
(SOARES; ILGENFRITZ, 2002).

Já no século XIX, o Conselho Penitenciário do Distrito Federal aponta os primeiros registros 
de uma penitenciária no Brasil, que era uma prisão exclusiva para escravos, onde também ficavam 
as mulheres. Segundo registro da Casa de Correção da Corte, no período de 1869 a 1870, cerca de 
180 mulheres escravizadas passaram pelo cárcere, das quais 16 faleceram pelos castigos impostos 
pelos seus senhores. Nesse período, as escravizadas eram misturadas em geral com criminosos de 
outro sexo e com os próprios homens escravizados, por isso, não demoravam a ser reduzidas à 
mais lamentável miséria física e moral (SOARES; ILGENFRITZ, 2002).

Assim, até o ano de 1940, não havia nenhuma norma ou regulamento que determinasse a 
separação de homens e mulheres nas prisões, as normas que existiam versavam apenas sobre os 
castigos corporais e especificavam quais crimes deveriam ser punidos e como seria a punição. Por-
tanto, o surgimento da prisão tem suas raízes históricas na exclusão, na violência, no patriarcado, 
na falta de reconhecimento do outro como ser humano dotado da capacidade dialógica e de parti-
cipação no meio em que vive.

Diante disso, a situação da mulher presa não era vista como um problema de ordem pública 
pelos poderes executivo, legislativo e judiciário, uma vez que o número de mulheres presas con-
denadas nesse período era pequeno (em número de sete), por isso, na visão do Estado, não havia 
a necessidade de direcionar recursos para a construção de um presídio exclusivamente feminino, 
afastado do presídio masculino, além de ser considerado dispendioso e de difícil manutenção.

Quando a necessidade da construção de um presídio feminino veio à tona, não foi com a 
intenção de garantir a integridade física delas, mas sim para acalmar os homens, uma vez que a 
presença feminina nos presídios masculinos causava descontrole nos presos, o que ocasionava 
transtorno, indisciplina e intranquilidade. Logo, a prioridade era controlar os homens, e não olhar 
a mulher com todas as suas peculiaridades (ARTUR, 2011).

Após vários debates liderados apenas por homens, a primeira penitenciária feminina no Bra-
sil foi criada no Estado de São Paulo, em 23 de julho de 1942, para abrigar somente presas conde-
nadas (SOARES; ILGENFRITZ, 2002).

Consequentemente, o presídio de mulheres se limitou a ser um espaço físico para abrigar as 
condenadas, sem planejamento nem recursos necessários para uma custódia adequada que con-
templasse as ações direcionadas para o gênero, a educação, o trabalho, a família e os filhos. Aquelas 
que ainda não haviam sido condenadas continuaram espalhadas pelas cadeias públicas masculinas 
e delegacias dos Estados.
4 Sistema Jurídico de Portugal que vigorou durante todo o período do Brasil Colônia. Foi elaborado durante o reinado 
de Filipe I, em 1595, mas entrou efetivamente em vigor em 1603, no período do governo de Filipe II.
5 As autoras não esclarecem sobre os espaços em que essas mulheres ficavam.



Nara Cristina Pessoa; Célia Chagas AmorimMulheres em Situação de Prisão e a Colonialidade de Gênero, Raça e Classe 277

Mesmo diante das divergências, a primeira penitenciária feminina foi inaugurada. Assim, as 
discussões já não eram mais a quantidade de mulheres que iriam para o estabelecimento, mas sim 
quem executaria, na primeira prisão, em 1940, a tarefa de gerir a unidade. De acordo com Artur 
(2011), a primeira condição era que fossem mulheres que tivessem o mínimo de habilidade para 
lidar com mulheres infratoras, que seriam responsáveis pelas atividades internas do presídio.

Entre as discussões políticas e administrativas do Estado de São Paulo, foi aprovado um 
decreto-lei que determinava que o primeiro presídio de mulheres fosse administrado por freiras 
católicas, a exemplo da “Penitenciária de Mujeres” de Alcalá de Henares, na Espanha e na França, 
considerados pelas autoridades do Estado de São Paulo como exemplos de modelos de gestão de 
penitenciária feminina, cuja lógica da gestão reproduzia o trabalho doméstico, reforçando papéis 
sociais entre homens e mulheres.

As Irmãs da Congregação de Nossa Senhora de Caridade do Bom Pastor de Angers inicia-
ram a gestão da unidade (ARTUR, 2011). A justificativa para a contratação das freiras católicas era 
que elas exerceriam uma “maior influência sobre a regeneração das condenadas cumprindo dois 
papéis simultaneamente: aquele responsável por dar nova forma, moral e religiosa, às condenadas; 
e servir como a própria medida daquilo que ora se moldava” (ARTUR, 2011, p. 60).

É importante destacar que as freiras também estavam num processo de dominação e, con-
sequentemente, de aprisionamento pelas normas do convento do qual eram provenientes e da 
própria sociedade, porque são igualmente mulheres. Então, aceitar a missão de regenerar mulheres 
para o lar é não se ver parte de uma relação de poder, muito menos de reconhecimento do outro 
também na condição de mulher, negando o que Buber chama de relação EU-TU e estabelecendo 
uma relação EU-ISSO, que é a relação de objetificação do outro, em que é exercida ação sobre ele.

Dessa forma, contrataram mulheres para exercerem a dominação sobre o corpo de outras 
mulheres e, assim, naturalizar a violência, afinal, o homem não estava presencialmente na cena. 
Essa realidade é revelada no depoimento de Emília, uma das cinco mulheres desta pesquisa, que se 
esforça para estudar no cárcere, porém, as agentes prisionais, durante as revistas para a manuten-
ção e o controle da segurança no presídio, jogam as apostilas de Emília no lixo, tentando silenciar 
sua vontade de estudar e lutar pela dignidade. Mas, apesar da violência, Emília enfrenta o desafio e 
segue firme nos estudos:

Olha, eu passei muitas coisas. Minhas apostilas nas revistas, elas sabiam 
que eu fazia faculdade, elas sabiam que eu lutava pra pagar passagem, comprar 
apostila, me manter, quando eu chegava, tava tudo jogado lá fora, só terra, só lixo, 
água que caía. Eu perdi muita coisa lá dentro. Era motivo, sabe, elas sabiam. Eu 
pedia: “gente, quando forem fazer revista, por favor, não mexam no material de 
estudo porque eu não posso comprar”. Quer dizer, pegar minhas coisas e jogar 
tudo no chão 

[...]

Não precisava de muita violência. Mas, elas [as agentes prisionais] batem, 
elas cortam o cabelo. Então, muitas rebeliões que têm, nem toda vez somos cul-
padas [Informação verbal]6.

6 Entrevista concedida por Emília, 53 anos.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021278

Temática Livre
Apesar do pedido de Emília, não havia diálogo e reciprocidade no entendimento por parte 

das funcionárias para perceberem a importância que os estudos tinham naquele momento para ela: 
significado de resistir ao sistema de exclusão e de um recomeço.

Outro exemplo da domesticação das mulheres em penitenciárias é a arquitetura da primeira 
prisão feminina no Brasil – que foi em formato de uma casa –, mesma arquitetura adotada na cons-
trução do Centro de Reeducação Feminino do Pará (CRF). “As mulheres deveriam ser readaptadas 
ao seu habitat e para isso foram enclausuradas numa casa, porque a casa era habitat das mulheres e 
que é para lá que elas devem ir [voltar] [re]adaptadas” (ARTUR, 2011, p. 91).

Outro fator que direcionava para a domesticação feminina: a maioria das mulheres presas era 
prostituta, “vadia”, “embriagada” e, por isso, considerada “pecaminosa”; logo, teria de haver regras 
para educar aquelas mulheres de acordo com os bons costumes que uma mulher deveria seguir e, 
para isso, a casa seria o lugar necessário.

Logo, para transformar essas mulheres em pessoas dóceis e “convertê-las em caridosas bea-
tas, voltadas às prendas do lar, aos cuidados com os filhos, à sexualidade educada para a procriação 
e à satisfação do marido, nada melhor que invocar os ensinamentos religiosos para auxiliar nessa 
tarefa” (SOARES; ILGENFRITZ, 2002, p. 37).

Havia (e ainda há) um consenso social de que essas mulheres estavam cometendo crime por-
que não cumpriam com a sua função do lar, o que torna mais difícil ainda uma mudança dos papéis 
sociais de gênero. A punição e/ou recuperação das mulheres era para que elas retornassem aos seus 
lares para a realização das atividades domésticas.

Assim, a mulher presa não foi respeitada nas suas escolhas e no seu processo de sociabilidade 
por não ter sido estabelecido um diálogo horizontal, uma relação EU-TU, em que ela pudesse falar 
das suas motivações e melhorar o ambiente de reeducação, ao contrário, o que houve foi a sub-
missão efetivada e controlada pelas freiras, às quais o Estado delegou a domesticação e docilização 
dessa mulher (FOUCAULT, 2011).

Essa regulamentação, Foucault (2012, p. 21) chama de “poder disciplinar”, pois se trata de 
uma técnica que “permite o controle minucioso das operações do corpo”, uma vez que produz 
comportamentos de maneira a fabricar um indivíduo necessário para a manutenção e o funciona-
mento da sociedade capitalista e patriarcal.

Por isso, não se pode pensar em mulheres sem uma definição mais precisa das condições so-
ciais, econômicas, raciais, religiosas, políticas e culturais, porque ser mulher não corresponde a uma 
“categoria universal e a-histórica”. Além disso, não pode ser definida e pesquisada isoladamente de 
sua relação com a categoria histórica “homens”, nem vice-versa (PERROT, 1992).

2. Gênero, Classe e Raça: mecanismos de controle para o aprisionamento e negação da 
cidadania

Quando falamos de prisão, é preciso refletir sobre para quem elas foram criadas e quem atu-
almente as ocupa, pois há raízes históricas que vinculam as prisões à raça, à pobreza, ao preconceito 
e à invisibilidade, o que nos leva a inferir que elas estão para além da custódia do crime cometido.

Ressaltamos que não queremos justificar ou esvaziar a gravidade e os prejuízos do crime 
cometido pelas mulheres, mas sim revelar a desigualdade com que são tratadas as pessoas que 



Nara Cristina Pessoa; Célia Chagas AmorimMulheres em Situação de Prisão e a Colonialidade de Gênero, Raça e Classe 279

cometem crime e refletir acerca do fato de que essa desigualdade vem de um sistema construído a 
partir de pensamentos e ações coloniais eurocêntricas.

As estatísticas do Infopen Mulheres (BRASIL, 2017) mostram que há, no Brasil, um total de 
37.828 mulheres privadas de liberdade. As mulheres negras representam 63% desse total de detentas. 
Isso significa que, a cada três mulheres presas no Brasil, duas são negras. Qual seria o motivo? Será que as 
mulheres negras tiveram as mesmas oportunidades que as mulheres brancas? A história mostra que não.

A porcentagem de pessoas negras, incluindo homens e mulheres, no sistema prisional, é de 
67%, ao passo que, na população brasileira em geral, a proporção é de 55% (BRASIL, 2017), dados 
que mostram um desdobramento dos impactos coloniais.

O perfil das mulheres presas no Brasil reflete o mesmo perfil das mulheres presas no Estado 
do Pará: são jovens, com idade entre 18 e 29 anos, solteiras, negras, pobres, moradoras de bairros 
periféricos e com ensino fundamental incompleto.

No Estado do Pará, até julho de 2021, havia 15.670 presos; desse total, 637 são mulheres 
(PARÁ, 2021). Cerca de 80% dessas prisões foram por tráfico de entorpecentes, crime que talvez 
tenha se tornado uma alternativa de vida para essas mulheres diante das dificuldades.

O número de mulheres presas pode até ser baixo em relação ao de homens, porém, se fizer-
mos uma comparação com os números em 2007, quando havia 284 mulheres presas no CRF, con-
forme mostra Santana (2012), vamos perceber um crescimento de mais de 110%, nesse intervalo 
de catorze anos, na população carcerária feminina.

Vindas de famílias de classe baixa, bairros periféricos, com baixa escolaridade e marcadas 
pela desigualdade social, as cinco mulheres que são sujeitos desta pesquisa refletem esse mesmo 
perfil e revelam, em suas histórias de vida, uma infância e/ou adolescência conflituosa, dificuldades 
familiares e financeiras, de relacionamento, mas também enfrentamento do medo, do preconceito 
e dos desafios impostos pela sociedade, sem perder a esperança de uma vida melhor:

Quando eu era criança, assim, eu apanhava muito do meu pai. Ele era 
muito rígido pra eu não ir pra rua, mas coisa de pai mesmo, a gente pensa que é 
ruim. Minha mãe não era muito presente, nem ele. Ele por conta que tinha que 
trabalhar. Isso vai deixando a pessoa que vai crescendo sem amor, sem acompa-
nhamento familiar de amor paternal, maternal. Então, a gente vai ficando meio 
que sem o acompanhamento dos pais. [Informação verbal]7

Ao relatar a história da escravidão de mulheres no mundo, a filósofa Angela Davis (2016) 
denuncia o encarceramento da mulher negra como um mecanismo de controle e dominação vinda 
do racismo das sociedades escravocratas. Ela afirma que é impossível pensar num projeto de nação 
sem considerar a intersecção entre raça, classe e gênero para um novo projeto de sociedade.

Davis (2016) considera que não há como hierarquizar os sistemas de opressões, pois a raça 
e o gênero enformam a classe na qual o indivíduo está inserido. Observando as estatísticas apre-
sentadas e as contribuições de Davis (2016), percebemos que a situação histórica das mulheres no 
cárcere tenta ser a continuação histórica da escravidão da mulher negra.

A autora lembra que, apesar de, individualmente, pessoas negras conseguirem ascender eco-
nômica, social e politicamente, “a maioria da população negra está sujeita ao racismo econômico, 

7 Entrevista concedida por Margarida, 28 anos.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021280

Temática Livre
educacional e carcerário em uma proporção muito maior que no período anterior à era dos direitos 
civis” (DAVIS, 2016, p. 20).

Davis (2016, p. 23) declara que, por trás disso, há todo um complexo industrial prisional em 
contínua expansão que lucra com o racismo, pois, para ela, “o aprisionamento é cada vez mais usa-
do como uma estratégia para desviar dos problemas sociais subjacentes, como o racismo, pobreza, 
desemprego, corrupção, ausência de educação e assim por diante”. Um exemplo dessa situação se 
evidencia no relato de Karolina:

[...] a polícia todo final de semana já queria tá me pegando pro acerto. 
Então, ali eu pegava as drogas com meu dinheiro [pra revenda], sempre gostei 
de trabalhar com o meu dinheiro. Todo final de semana um [policial] passava pro 
outro. “Olha, ali uma mulher vende [droga], vai lá que se tu agarrar ela, ela vai 
te dar tanto [dinheiro]. Foi que chegou em uma época que eu já não tinha mais 
dinheiro pra mim me manter e comprar com meu próprio dinheiro [a droga]. Foi 
que apareceu esse rapaz perguntando se eu não queria viajar pra Manaus [trans-
portar drogas]. Cada viagem eu ia ganhar dois mil. Eu achava que tudo ia ser fácil, 
tudo ia ser maravilha. [Informação verbal]8

Decerto, as prisões não foram pensadas para serem espaços humanizados para diálogos e 
debates, de reflexões de acertos e erros, para se avançar na sociedade de escuta atenta das vozes das 
mulheres que estão lá precisando ser ouvidas. Então, punir é uma forma de silenciar, oprimir e não 
reconhecer as relações como um movimento de diálogo e reeducação, humanização, reciprocidade.

Sodré (2014) explica que a comunicação não se restringe a uma prática discursiva, também 
não é somente a transmissão de informações ou um diálogo verbal. Para ele, a comunicação é

uma forma modeladora (organização de trocas reais) e um processo (ação) 
de pôr diferenças em comum, sem que processo e ação possam ser considerados 
como arbitrários (de livre-escolha) por parte dos indivíduos, pois implicam a força 
de uma transcendência que, na Antiguidade, era o sagrado. (SODRÉ, 2014, p. 189)

Na visão de Sodré (2014), podemos entender que as relações ocorrem em espaços que de-
signam oportunidades para que os indivíduos possam pertencer, participar e interagir uns com os 
outros, a partir de suas falas, gestualidades, vestimentas, crenças, escolhas, sem ser rotulados ou 
julgados por sua origem, raça, sexualidade, história de vida ou por seu gênero. Dessa forma, pensa-
mos que é um ato de entregar-se e de disponibilizar-se a uma capacidade de se relacionar.

Para Carvalho (2014), o sistema de justiça criminal mantém uma profunda ambiguidade com a 
dignidade humana, uma vez que estabelece práticas punitivas destinadas a garantir a ordem social e banir 
o conflito, porém atua como um mecanismo de naturalização da desigualdade e de gestão da subcidada-
nia, à medida que não reconhece o indivíduo como igual, na sua singularidade e autenticidade.

Observamos essa realidade na fala de Catarina, que faz uma crítica ao modelo das leis de exe-
cução penal no Brasil, segundo o qual a pessoa presa, mesmo cumprindo toda a sentença, fica com 
antecedentes criminais ativos por vários anos após o cumprimento, impossibilitando um recomeço 
menos difícil:

8 Entrevista concedida por Karolina, 35 anos.



Nara Cristina Pessoa; Célia Chagas AmorimMulheres em Situação de Prisão e a Colonialidade de Gênero, Raça e Classe 281

Esse recomeço é péssimo. Eu acho que as políticas, as leis, elas não ajudam 
o detento não, porque tu sabes que nosso nome fica sujo, aí o que acontece? São 
cinco anos tu assinando e o teu nome continua lá. Quem é que vai dá trabalho? 
Hipocrisia essa história de estarem ajudando o povo a se ressocializar. [Informa-
ção verbal]9

A condição humana representa o conjunto de atividades que “permitem aos homens a luta 
por reconhecimento e a visibilidade pública” e a negação dessa condição é alimentar “as tramas 
subjetivas da violência” (CARVALHO, 2014 p. 29; 31). Nesses termos, se há invisibilidade e opres-
são, não há cidadania.

Os conceitos de Carvalho se encontram com o de Buber quando este afirma que o homem 
não é uma coisa, não é um Ele ou Ela, não é uma qualidade ou modo de experiência descritível. 
Para Bubber (2001, p. 10), o homem é o TU, que não pode ser definido. “Eu não experiencio o 
homem a quem digo TU. Eu entro em relação com ele no santuário da palavra-princípio [...]”.

No entanto, percebemos que o Sistema de Justiça no Brasil, o que inclui as prisões, escolhe o 
público que vai prender, ou seja, aqueles destinados à sua política de repressão, por meio das suas 
ações de segurança pública e penitenciária, e, a partir do que analisamos até aqui, nesse público está 
o(a) negro(a), pobre, com baixa escolaridade, porque esse sistema acredita que aí está a origem da 
criminalidade e não na histórica desigualdade social enfrentada por esse país.

3. Comunicação, Mulheres e a Colonialidade do Modelo Prisional

Não há como pensar em comunicação sem pensar numa relação, num encontro, e esse en-
contro, para Buber (2001, p. 14), ocorre em um estado de presença, no presente de algo que não é 
passageiro, mas que dura e que vincula o EU-TU: “Presença não é algo fugaz e passageiro, mas o 
que aguarda e permanece diante de nós. Objeto não é duração, mas estagnação, parada, interrup-
ção, enrijecimento, desvinculação, ausência de relação, ausência de presença. O essencial é vivido 
na presença, as objetividades no passado”.

Por isso, nas coisas, no ISSO, as pessoas não encontrarão a humanidade, porque nesta está rela-
ção com o TU, relação face a face do encontro, na qual, conforme Buber (2001), está o sentimento de 
amor. A partir desse amor, Buber diz que o homem pode educar, agir, ajudar, dialogar, ver no outro 
a sua totalidade e aceitá-lo. Quando não nos vemos no outro, passamos a julgá-lo e não o respeita-
mos. Nesse sentido, percebemos que as prisões não estabelecem a relação EU-ISSO, coisificando o 
ser. Não queremos justificar cometimento de nenhum crime, mas problematizar as hierarquizações 
segundo as quais uma sociedade trata e encarcera as pessoas por sua raça, sua classe e seu gênero.

Um exemplo desse tipo de discriminação, que leva a uma série de violências, foi relatado por 
uma das mulheres desta pesquisa – a Rafaela, uma mulher trans que foi colocada em celas com 
homens, porque não consideraram a identidade de gênero dela:

Fui pro masculino [presídio]. Quando cheguei lá fiquei muito assombrada, 
demais! Eu fiquei com os homens. Logo quando a gente chega passa por uma 
triagem de 10 dias. Depois desses 10 dias, eles te jogam pro bloco onde ficam os 
pessoal [outros presos].

9 Entrevista concedida por Catarina, 45 anos.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021282

Temática Livre
[...]

Logo no início quando cheguei fiquei com 14 internos, mas tinha um que 
atentava a minha vida. Quando eu ia me deitar, ele pegava o lençol e fazia um 
nó na rede e ficava me apertando. Aí um funcionário viu e disse: deixa o menino 
em paz. Aí eles [os internos] falaram: nós estamos só zoando ele, não estamos 
fazendo nada de maldade.

[...]

[...] mas sempre tinha: “Ah, um viado no meio da gente!”. Sempre eles 
falavam assim. [Informação verbal]10

No relato de Rafaela, observamos um tensionamento nas relações no cárcere. Ao mesmo 
tempo em que caçoam dela por ser uma mulher trans, chamam-na de “viado”, isso a afeta, mas ela 
mantém-se calada, percebendo que a grosseria ou exaltação seria mais prejudicial para sua integri-
dade. Então, aqui, a resistência se dá também no silêncio, pela adaptação ao lugar para sobreviver, 
porém sem mudar o posicionamento em relação à sua orientação sexual.

Mignolo (2008, p. 289) afirma que a política de identidade da América Latina habita na cons-
trução de uma identidade eurocêntrica, em que “ser branco, heterossexual e do sexo masculino são 
as principais características de uma política de identidade que denota identidades tanto similares 
quanto opostas, como essencialistas e fundamentalistas”, logo, nociva para qualquer cultura que 
não se adequa a esse padrão.

Diante desse fato, notamos que a homossexualidade, assim como a sexualidade dentro das pri-
sões, ainda é vista com muito preconceito e “hipocrisia”, pois é reprimida e ignorada como manifesta-
ção natural do ser humano. “Esta realidade faz com que a sexualidade, principalmente cuja população 
a maioria é jovem, se manifeste das maneiras mais contraditórias e criativas, acobertadas por falsos 
moralismos e formas veladas” (SOARES; ILGENFRITZ, 2002, p. 43). Diante disso, observamos 
que a questão de gênero nunca foi e ainda não é prioridade para os sistemas penitenciários do Brasil.

Historicamente, as prisões foram feitas para homens. Quando decidiram criar as prisões de 
mulheres, foi com o foco de recuperá-las para o retorno à domesticação dos lares e não para punir 
por um crime, o que levava as prisões a oferecerem trabalhos de cunho doméstico nas ações para 
“recuperação”, que tinham também como finalidade diminuir as tentações sexuais, uma vez que se 
acreditava que a sexualidade estaria na raiz da criminalidade feminina (DAVIS, 2018).

Frente à repressão da sexualidade feminina nas prisões e ao silenciamento dessa mulher, 
surgiram, nas prisões, movimentos feministas que reivindicavam a igualdade de gênero, o que mais 
uma vez foi distorcido, pois, segundo Davis (2018), essa abordagem foi aplicada de forma acrítica e 
resultou em ações mais repressivas às mulheres, com a finalidade de tornar as instalações femininas 
“iguais” às masculinas.

Para Davis (2018), à medida que aumentou o nível de repressão nas prisões femininas, as 
tarefas direcionadas às atividades domésticas diminuíram, porém, veio à tona o abuso sexual, que 
se tornou um componente institucionalizado, o que mostra mais uma face da punição privativa das 
mulheres: a da violência doméstica nas prisões, considerando “a continuidade de tratamento que 
recebem do mundo livre para as prisões” (DAVIS, 2018, p. 86).

10 Entrevista concedida por Rafaela, 28 anos



Nara Cristina Pessoa; Célia Chagas AmorimMulheres em Situação de Prisão e a Colonialidade de Gênero, Raça e Classe 283

Portanto, os discursos e as ideologias de dominação afetam o estar com o outro e para o 
outro, conforme coloca Simmel (2006), criando uma sociabilidade limitada e tensionando, dessa 
forma, as relações de poder no cárcere e fora dele. Percebe-se que a maior parte dos processos de 
mudança nas prisões silencia as mulheres presas, pois quase tudo é impositivo e se dá sem a parti-
cipação delas, sem o entendimento mútuo.

O Estado, que tem a obrigação de garantir os direitos de cidadania que foram conquistados ao 
longo dos anos, é um dos principais canais de negação desses mesmos direitos, uma vez que a sociedade 
ainda está imersa em um pensamento de desumanização de quem não se adequa aos padrões sociais 
impostos, ao longo dos anos, pelo patriarcado. Ser uma mulher trans, como a Rafaela, em uma sociedade 
machista, é considerado inadequado e, segundo a lógica de perpetuação das práticas repressoras, ela deve 
ser excluída, visão que representa um entrave no contexto das lutas por cidadania plena.

De acordo com Santos (2007), devemos incluir em nossos estudos que a pós-modernidade 
ocidental é fruto também de uma violência patriarcal, ou seja, uma violência colonial que tira a 
humanidade do outro, por isso não se pode entender a dominação, a opressão, a desigualdade, sem 
entender que tudo isso representa a soma de uma sociedade colonial.

 Dentre as diretrizes para uma inovação teórica, Santos (2007) também afirma que devemos 
promover uma democracia radical, agindo sobre todos os espaços. Para isso, ele sugere substituir 
relações de poder por autoridade compartilhada; estabelecer nova relação entre respeito à igualdade 
e princípio do reconhecimento das diferenças, em que os dois precisam estar presentes; ampliar os 
espaços-tempo, pois eles são reduzidos a dois sistemas hierarquizados pela desigualdade e exclusão, 
ou seja, quem está subordinado não existe. As principais formas de exclusão desse sistema são: o 
trabalho, o racismo e o sexismo.

	 Diante disso, é preciso refletir acerca das consequências dos padrões coloniais sobre as 
prisões, que são raciais, patriarcais e de classe; além disso, é necessário questionar e não naturalizar 
os silenciamentos das mulheres em situação de prisão justamente pela sua condição de privação de 
liberdade. Devemos sempre considerar o fato de que as prisões são extensões da sociedade e, por 
isso, refletem seus problemas sociais.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A relação das presas com o cárcere é uma relação entre colonizador-colonizado, pois é pau-
tada nas relações de poder, na tentativa de invisibilizar a mulher nessa condição como sujeito de 
sua história, sem uma identidade. Essa tentativa de silenciamento do gênero, entrelaçada com a de 
raça e com a de classe, pode ser vista desde o surgimento das prisões femininas no Brasil, no início 
do século XVII, quando a corte portuguesa começou a trazer mulheres de Portugal para serem 
punidas no Brasil.

Só a partir de 1940, as diretrizes e normas direcionadas para o cárcere feminino passaram a 
ser discutidas e definidas, todavia, em sua totalidade, por homens que viabilizaram a construção 
de uma prisão pelo quantitativo de presas e pela necessidade de mantê-las longe dos homens, pois 
elas eram acusadas de aguçar a sexualidade deles, caso ficassem próximas. Desse modo, observa-se 
que o cárcere, desde o seu surgimento, não possui espaços de sociabilidade pautados no diálogo, 
na participação coletiva e no reconhecimento da dimensão humana da mulher em suas múltiplas e 
diversas possibilidades para a sua reinserção numa vida pós-cárcere.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021284

Temática Livre
Para além dessa discussão, também vem à tona, na história das prisões femininas, a inade-

quação dos seus espaços, pois eram locais que reproduziam não só a estrutura de uma casa, mas 
também os afazeres domésticos, com o intuito de regenerar mulheres para o lar, considerado o 
lugar de onde não deveriam ter saído para o crime, situação que evidencia a diferença social entre 
o crime cometido pela mulher e o cometido pelo homem.

Para a missão de “recuperar” essas mulheres presas, foram designadas freiras que também 
estavam imersas num processo de dominação patriarcal: eram mulheres “docilizando” mulheres, 
numa clara reprodução de um sistema machista, no contexto do qual essas mulheres não se reco-
nheciam, não se entendiam nessa relação de gênero e, portanto, com ela não dialogavam, muito 
pelo contrário, era (e ainda é) uma relação em que ambos os lados se anulam para um processo de 
entendimento, emancipação e criticidade.

A partir da narrativa de uma das mulheres entrevistadas, é possível entrever que há agentes 
prisionais que trabalham no CRF que ainda agem com o mesmo propósito de controle e disciplina 
para ter a obediência das presas, sem olhar para a dimensão humana da mulher. No entanto, essa 
relação de poder é permeada de resistência a essa tentativa de dominação. Faz-se urgente e necessá-
rio ultrapassar o machismo de uma sociedade na qual a mulher sempre foi subjugada. Desse modo, 
as mulheres precisam olhar umas para as outras como mulheres que estão dentro de um sistema 
opressor, que precisam da ação coletiva para uma ruptura mais rápida com o patriarcado, um dos 
braços do capitalismo, para, consequentemente, promover uma verdadeira reinserção pós-cárcere.

REFERÊNCIAS

ÁLVARES, Maria Luzia Miranda. Histórias, saberes, práticas: os estudos sobre mulheres entre 
as paraenses. Revista do Nufen, Belém, a. 2, v. 1, n. 1, p. 105-133, jan./jun. 2010.

______. Apresentação. Revista Gênero na Amazônia. Dossiê: GEPEM/UFPA 20 Anos. Mulhe-
res, Gênero, Histórias e Saberes, Belém, n. 7, p. 9-13, jul./dez. 2017. Disponível em: <http://
www.generonaamazonia.com/edicoes/edicao-7/apresentacao.pdf>. Acesso em: 27 out. 2021.

AMORIM, C.élia Regina Trindade Chagas; CASTRO, Marina Ramos. Neves; COSTA, Alda. 
Cristina Silva. Visualidades sociopolíticas de resistência na Amazônia: uma etnografia on foot 
das lutas das mulheres e feministas nas ruas de Belém do Pará. In: PINTO-COELHO, Z.; 
BRANDÃO, A. M.; MOTA-RIBEIRO, S. (org.). Do poder político e discursivo das imagens de protes-
tos feministas. Minho: CECS Publicação, 2021. p. 87-115. Disponível em: <http://www.lasics.
uminho.pt/ojs/index.php/cecs_ebooks/issue/view/269>. Acesso em: 27 out. 2021.

ARTUR, Angela Teixeira. As origens do “Presídio de Mulheres” do Estado de São Paulo. 2011. 157 f. 
Dissertação (Mestrado em História Social) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. DOI: 10.11606/D.8.2011.tde-31052012-163121



Nara Cristina Pessoa; Célia Chagas AmorimMulheres em Situação de Prisão e a Colonialidade de Gênero, Raça e Classe 285

BOURDIEU, Pierre. A miséria do mundo. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999.

BRASIL. Ministério da Justiça. Departamento Penitenciário Nacional. Levantamento Nacional de 
Informações Penitenciárias. Infopen Mulheres - Junho 2017. Brasília, DF: Ministério da Justiça, 2017. 
Disponível em:<https://www.gov.br/depen/pt-br/sisdepen/mais-informacoes/relatorios-
-infopen/relatorios-sinteticos/infopen-jun-2017.pdf/view>. Acesso em: 31 jan. 2022.

BUBER, Martin. Eu e Tu. Introdução e notas por Newton Aquiles Von Zuben. 10. ed. São Paulo: 
Centauro, 2001.

BUTLER, J. Problemas de gênero. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

CARVALHO, Thiago Fabres de. Criminologia, invisibilidade, reconhecimento: controle penal da subcida-
dania no Brasil. Rio de Janeiro: Revan, 2014.

DAVIS, Angela. Estarão as prisões obsoletas? Rio de Janeiro: Difel, 2018.

______. Mulher, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016.

FOUCAULT, M. Vigiar e punir : nascimento da prisão. 39. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. 

______. Microfísica do poder. 25. ed. São Paulo: Graal, 2012.

GIL, A. C. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2012.

GROSFOGUEL, Ramon. La opción decolonial: desprendimiento y apertura. Un manifiesto y 
un caso. Tabula Rasa, n. 8, p. 243-282, 2008.

MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de iden-
tidade em política. In: ______. Cadernos de Letras da UFF: Dossiê: Literatura, língua e identidade, 
Rio de janeiro, n. 34, p. 287-324, 2008.

PARÁ. Seap em números: jul. 2021. Belém: Secretaria de Estado de Administração Penitenciária 
do Pará, 2021. Disponível em: <http://www.seap.pa.gov.br/sites/default/files/julho_21_2.
pdf>. Acesso em: 31 jan. 2022.

PATEMAN, Carole. O contrato sexual. Tradução: Marta Avancini. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1993.

PERROT, Michelle. A mulher popular rebelde. In: ______. Os excluídos da história: operários, 
mulheres e prisioneiros. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. p. 170-196. 

PESSOA, Nara Cristina Moura. Interações comunicativas de mulheres em prisão domiciliar : Entre so-
ciabilidades, aprisionamentos e resistências. 2019. 149 f. Orientadora: Célia Regina Trindade Chagas 
Amorim. Dissertação (Mestrado em Ciência da Comunicação) - Instituto de Letras e Comuni-
cação, Universidade Federal do Pará, Belém, 2019. Disponível em: <http://repositorio.ufpa.
br:8080/jspui/handle/2011/12775>. Acesso em: 05 fev. 2022.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
E. (coord.). A Colonialidade do saber : eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latino-americanas. 
Buenos Aires: Clacso, 2005. Disponível em: <http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/
sursur/20100624103322/12_Quijano.pdf>. Acesso em: 28 out. 2021.

SANTANA, Ana Paula Palheta. A casa dos Días: a vida no cárcere feminino. 2012. 200 f. Orientado-
ra: Maria Angélica Motta-Maués. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Instituto de Filoso-
fia e Ciências Humanas, Universidade Federal do Pará, Belém, 2012. Disponível em: <http://
repositorio.ufpa.br/jspui/handle/2011/4203>. Acesso em: 28 out. 2021.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021286

Temática Livre
SANTOS, Boaventura de Sousa. Renovar a teoria crítica e reinventar a emancipação social. Tradução: Mouzar 
Benedito. São Paulo: Boitempo, 2007.

SIMMEL, G. S. Questões fundamentais da Sociologia: indivíduo e sociedade. Rio de Janeiro: Zahar, 2006.

SOARES, Bárbara Musumeci; ILGENFRITZ, Iara. Prisioneiras: vida e violência atrás das grades. Rio de 
Janeiro: Garamond, 2002.

SODRÉ, Muniz. A ciência do comum: notas para o método comunicacional. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014.



Temática Livre

Bruno Henrique Lins Andrade − Mestre, formado e licenciado em Psicologia pela Universidade Federal de 
Rondônia (UNIR). Analista educacional na Secretaria de Estado da Educação de Rondônia (SEDUC/RO). 

E-mail: henriandradi@gmail.com
Maria Ivonete Barbosa Tamboril − Doutora em Psicologia Escolar e do Desenvolvimento Humano pela Uni-
versidade de São Paulo (USP). Professora do Programa de Pós-graduação em Psicologia da Universidade Federal 
de Rondônia (UNIR). E-mail: ivonetetamboril@unir.br

Violência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço 
psicossocial

Violencia Contra la Mujer en Porto Velho/RO: investigación documental en un servicio psicosocial

Violence Against Women in Porto Velho/RO: documentary research in a psychosocial service

Bruno Henrique Lins Andrade 
Maria Ivonete Barbosa Tamboril

Resumo: Desde 2006, o Brasil procura intervir em atos de violência contra mulheres e oferecer atendi-
mento multidisciplinar às pessoas envolvidas. Esta pesquisa descreve características do público atendido 
em um serviço psicossocial em Porto Velho, Rondônia. Por pesquisa documental, foram analisadas 469 
fichas de atendimentos do período de 2011 a março de 2015. Os resultados apontam baixa escolaridade e 
envolvimento com drogas por parte dos homens, alta incidência de violência psicológica, e baixa renda e 
permanência da união no tocante aos casais. A baixa reincidência dos casos no local corrobora que ativida-
des em grupo são importantes para prevenir a repetição da violência. Discute-se a relevância de uma leitura 
de gênero que considere as condições históricas da região e a perpetuação de suas consequências para as 
relações entre homens e mulheres.

Palavras Chave: Política pública. Violência contra as Mulheres. Violência por Parceiro Íntimo.

Resumen: Desde 2006, Brasil busca intervenir en actos de violencia contra las mujeres y ofrecer atención 
multidisciplinaria a personas en situaciones de violencia. Esta investigación describe las características del 
público atendido en un servicio psicosocial en Porto Velho, Rondônia. A través de la investigación docu-
mental se analizaron 469 formularios desde 2011 hasta marzo de 2015. Los resultados indican baja educa-
ción y vinculación con las drogas por parte de los hombres, alta incidencia de violencia psicológica, bajos 
ingresos y permanencia de la unión de las parejas. La baja recurrencia de casos en el servicio confirma que 
las actividades grupales son importantes para evitar la repetición de la violencia. Discutimos la pertinencia 
de un análisis de género que considere las condiciones históricas de la región y la perpetuación de sus con-
secuencias para las relaciones entre hombres y mujeres.

Palabras Claves: Política pública. Violencia contra la Mujer. Violência de Pareja.

Abstract: Since 2006, Brazil seeks to intervene in acts of  violence against women, as well as to provide mul-
tidisciplinary assistance for those in violence situation. This research describes characteristics of  the public 
cared for in a psychosocial service in Porto Velho, Rondonia. Through documentary research, 469 service 
sheets from 2011 to March 2015 were analyzed. The results show low education and involvement with 
drugs by men, high incidence of  psychological violence, low income and permanence of  union regarding 
to couples. The low recurrence of  violence in this study corroborates that group activities are important to 
prevent repeat attacks. We discuss the relevance of  a gender analysis that considers the historical conditions 
of  the region and the perpetuation of  its consequences for relations between men and women.

Key-words: Public Policy. Violence Against Women. Intimate Partner Violence. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021288

Temática Livre
INTRODUÇÃO

1. Um Problema de Todas e Todos

De acordo com a UN Women (2020), 35% das mulheres em todo o mundo já sofreram algum 
tipo de violência durante a vida e menos de 40% delas buscou algum tipo de ajuda. Aos episódios 
claramente relatados como violência, somam-se outros naturalizados no decorrer da história de 
alguns povos, como a mutilação da genitália feminina, que ainda acontece ao redor do mundo 
(ONTIVEROS, 2019). Diante destas situações, a Organização Mundial da Saúde (OMS, 2011) 
depreende que a falta de equidade entre os gêneros está expressa em diversos tipos de violências 
contra meninas e mulheres, documentadas e não documentadas; e enumera as consequências à 
saúde das mulheres: gravidezes indesejadas, depressão, ansiedade, abortos, dentre outras.

No Brasil, 3737 mulheres foram assassinadas em 2019, grande parte delas em episódios de 
violência doméstica (IPEA, 2021). Em 2006, a sanção da Lei Maria da Penha (LMP) representou 
um marco para as brasileiras e para os direitos femininos neste país marcado por desigualdades. 
Esta lei, além de buscar a punição do agressor, também previu serviços assistenciais aos envolvidos 
nos episódios de violência, procurando, além de punir, prevenir e coibir a violência contra as mu-
lheres no país (BRASIL, 2006).

Em 2015, foi estimado que a LMP contribuiu para diminuir a projeção no aumento da taxa 
de assassinato das mulheres. Porém, a redução foi mais consistente nos lugares onde a implemen-
tação da lei e de seus desdobramentos ocorreu com maior êxito. Esta informação incentiva a con-
tinuação do trabalho que vem sendo feito para conter a violência contra as mulheres e igualmente 
enfatiza a necessidade de melhoria na implantação e implementação dos serviços adjacentes à LMP 
(IPEA, 2015).

Ainda, as conclusões dos relatórios sobre violência no Brasil indicam que enquanto em al-
guns estados brasileiros a taxa de mortalidade feminina está diminuindo gradativamente, em outros, 
ela segue na contramão. Os assassinatos de mulheres negras são os que mais crescem, mostrando 
que a combinação entre machismo e racismo no país é cruel e que compreender essa relação é im-
portante para combater os números de feminicídio no país (IPEA, 2021).

Logo, ainda que a LMP tenha surtido algum efeito e contribuído para conter o aumento das 
taxas de violência contra as mulheres, elas ainda continuam sendo as maiores vítimas dos assas-
sinatos em residências (IPEA, 2015). Esta violência, entendida aqui como um dos resultados das 
desigualdades de poder entre homens e mulheres no país, proveniente de um processo histórico 
que busca dominar e explorar mulheres, o patriarcado, é prejudicial a todas as pessoas e relações, 
estendendo-se para muito além das relações de casais (SAFFIOTI, 2004).

Reiterando, as taxas de violência contra as mulheres no Brasil não estão distribuídas de for-
ma homogênea. Cada Estado apresenta particularidades quanto à incidência do fenômeno. Juntas, 
as Regiões Norte e Nordeste detêm os mais altos índices de assassinatos de mulheres. O Norte é 
ainda “destaque” no referente ao crescimento do número de mulheres assassinadas, atingindo um 
aumento de 53,7%, no hiato 2003-2013 (WAISELFISZ, 2015). Nesta região, todos os Estados 
estão acima da média de assassinatos de mulheres no país (IPEA, 2021).

No estado de Rondônia, 43 mulheres foram mortas em 2019, das quais 31 eram negras. 
Aliás, as mortes das negras aumentaram 10,7% entre 2018 e 2019 nesta unidade federativa (UF), 
enquanto, para as não negras, esse índice caiu 21,4% no mesmo período (IPEA, 2021). A capital 



Bruno Henrique Andrade; Maria Ivonete TamborilViolência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço psicossocial 289

desta UF, Porto Velho, ocupava em 2013 o sétimo lugar em assassinatos de mulheres dentre as ca-
pitais brasileiras (WAISELFISZ, 2015). O grande número de ocorrências registradas na Delegacia 
Especializada no Atendimento à Mulher (DEAM) da cidade mostra que as denúncias de ameaça 
figuram no topo dos incidentes, vindas de todos os bairros do município, especialmente no período 
noturno, no qual este aparato não funciona (RIBEIRO; SILVA, 2015).

Além da Delegacia, a Rede de Atendimento às Mulheres em Situação de Violência em Porto 
Velho conta com outros serviços especializados: uma Promotoria Pública, um Núcleo na Defenso-
ria Pública, um Juizado Especializado, um Centro de Referência e uma Casa Abrigo (MPRO, 2014). 
De implantação dificultosa, parte destes dispositivos ainda enfrenta dificuldades de funcionamento 
e articulação enquanto Rede; e a DEAM é apontada por profissionais e usuárias com falha em vá-
rios aspectos (NASCIMENTO, 2011; TAMBORIL et al., 2014; FERRO; SOUZA, 2019).

Em 2017, foi implantado um Segundo Juízo no Juizado de Violência Doméstica e Familiar 
Contra a Mulher da Comarca de Porto Velho, para aumentar a capacidade de solucionar os pro-
cessos judiciais relativos à LMP, os quais chegam a oito mil (TJRO, 2019). Com base na relevância 
social deste tema e tendo em vista a lacuna de pesquisas desse tipo em Porto Velho, este estudo 
tem por objetivo descrever as características das pessoas e da violência atendida em um serviço 
especializado na referida capital.

2. Caminhos Metodológicos

2.1. O local do estudo

O Núcleo de Perícia Psicossocial do Juizado de Violência Doméstica e Familiar Contra a Mu-
lher da Comarca de Porto Velho (PVHNPPS) recebe homens e mulheres envolvidas nos processos 
correlatos ao juízo. No local, à época desta pesquisa, prestavam serviço ao público duas psicólogas, 
um psicólogo e duas assistentes sociais, além de estagiárias em Psicologia e Serviço Social. As pro-
fissionais do PVHNPPS prestam atendimento psicossocial aos usuários do serviço, além de outras 
atribuições. 

Parte dos atendimentos pode ser descrita de forma simplificada como acolhimento do públi-
co atendido, as quais são especialmente necessárias quando existe a determinação judicial de estudo 
psicossocial. Neste caso, ocorrem investigações mais profundas, a fim de amparar as decisões ju-
diciais. Para tanto, os profissionais fazem uso de entrevistas e outras ferramentas como testes psi-
cológicos e visitas domiciliares. Realizados os procedimentos necessários, escrevem um relatório, 
apresentando elementos que contribuam à sentença do Juizado.

No mesmo local, também são realizadas revogações de medida protetiva, que consistem ge-
ralmente no afastamento do homem que agrediu a mulher. O pedido de distanciamento é realizado 
por ela na Delegacia da Mulher e encaminhado ao Juizado, onde é analisado. Após a vigência da 
medida, se a mulher assim decidir, será possível revogar essa decisão judicial em favor do acusado. 
No PVHNPPS, aquelas que optam pela revogação passam por uma escuta qualificada, originando 
uma informação encaminhada ao Juizado, contendo, além do pedido de revogação, os motivos que 
baseiam a decisão. 

Em adição aos anteriores, o trabalho mais conhecido no PVHNPPS consiste nos grupos 
reflexivos realizados com as mulheres e homens, para os quais eles podem ser encaminhados em 
sentença e elas em recomendação; desta forma, somente a participação deles é obrigatória. Pode ser 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021290

Temática Livre
encaminhado apenas o réu, apenas a vítima, ambos, e, ainda, outras pessoas envolvidas no processo 
judicial ou dinâmica familiar. Além dos grupos comuns para homens e mulheres, separadamente, 
há ainda um grupo específico para os homens envolvidos problematicamente com álcool e outras 
drogas.

2.2. Procedimentos, Instrumentos e Análise

De cunho quanti-qualitativo, este estudo aconteceu em 2015 no Núcleo de Perícia Psicosso-
cial do Juizado de Violência Doméstica e Familiar Contra a Mulher de Porto Velho (PVHNPPS). 
O referido juizado é órgão receptor dos processos remetidos pela 14ª Promotoria do Ministério 
Público de Rondônia (MPRO), a qual possui atribuições nas áreas extrajudicial e judicial nos feitos 
relacionados aos crimes contra mulheres, denunciados com base na Lei 11.340. A pesquisa foi re-
alizada por meio do Programa Institucional de Bolsas de Iniciação Científica (PIBIC), em parceria 
com a Universidade Federal de Rondônia (UNIR) e o Tribunal de Justiça de Rondônia (TJRO), e 
com apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq). Assim, 
previamente à realização da pesquisa, o projeto “Violência contra as mulheres em Porto Velho-RO 
e as políticas públicas de enfrentamento” foi aprovado pela Pró-Reitoria de Pós-Graduação e Pes-
quisa (PROPESQ) da universidade citada.

Foi realizada pesquisa documental (GIL, 2008), usando como fonte os protocolos de aten-
dimento do PVHNPPS. Os dados coletados cobrem o período de 2011 a março de 2015, fazendo 
deste um estudo retrospectivo. Foram analisadas 469 fichas de atendimento com informações das 
pessoas atendidas no local da pesquisa, visando descrever escolaridade e idade dos homens, bem 
como o uso de álcool/outras drogas por eles; a renda dos casais atendidos, os tipos de violência 
denunciados pelas mulheres, a permanência da união após a denúncia e o número de casos reinci-
dentes. Estes dados foram primeiramente organizados em planilhas no software Microsoft Excel e, 
posteriormente, transformados em duas tabelas, com as informações contabilizadas em frequência 
absoluta (n) e relativa (%).

2.3. Resultados

Em cada ficha de atendimento do PVHNPPS, constam dados do réu e da vítima: escolarida-
de, renda, tipo de violência denunciada, dentre outros. Segundo informado no local, nem sempre 
é possível preencher em completude as informações, pois há casos em que somente um dos lados 
do processo é encaminhado, como também há casos em que, para além do casal, são levados ao 
serviço outros familiares envolvidos na dinâmica da violência; além de outras situações em que o 
preenchimento dos dados é prejudicado. Na análise das fichas de atendimento, os dados das mu-
lheres estavam muitas vezes incompletos ou não preenchidos, conduzindo à escolha de trabalhar 
com os dados referentes aos homens e ao casal.

Na Tabela 1, constam características dos homens atendidos no PVHNPPS. Em sua maioria, 
cursaram o Ensino Fundamental, mas não concluíram (39,7%). Menos de 10% dos deles alcançou 
o Ensino Superior. Dentre as 469 fichas analisadas, em 10 (2,1%) eles informaram que não eram 
alfabetizados, sendo que nove destes tinham mais de 40 anos. Considerando a porcentagem total, 
a ordem geral foi: Ensino Fundamental (47,8%), Ensino Médio (41,8%) e Ensino Superior (8,1%). 
Estes dados diferem de pesquisas realizadas no sul do Brasil, que apontaram 80% dos agressores de 



Bruno Henrique Andrade; Maria Ivonete TamborilViolência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço psicossocial 291

mulheres como tendo alcançado o Ensino Fundamental (SILVA et al., 2013; MADUREIRA et al., 
2014), por outro lado, essas pesquisas e outras realizadas pelo Brasil (GOMES et al., 2012; GRIE-
BLER; BORGES, 2013; ROMAGNOLI; ABREU; SILVEIRA, 2013; SOUSA; NOGUEIRA; 
GRADIM, 2013;) também indicaram baixa porcentagem de analfabetos e concluintes do Ensino 
Superior entre homens que agrediram mulheres. A baixa qualificação traz problemas relacionados 
ao trabalho, o que pode funcionar como um fator desencadeador da violência, sendo importante 
investimentos em educação e oportunidades de trabalho na busca pela igualdade entre gêneros.

Tabela 1: Características dos homens atendidos no Núcleo de Perícia Psicossocial do Juizado 
de Violência Doméstica e Familiar Contra a Mulher da Comarca de Porto Velho (PVHNPPS), 

2011 a março de 2015.

Características
2011 2012 2013 2014 2015 Total
n=44 n=160 n=108 n=130 n=27 n=469

n % n % n % n % n % n %
Escolaridade

Fundamental Com-
pleto 3 6,8 15 9,4 12 11,1 8 6,1 - - 38 8,1

Fundamental In-
completo 12 27,3 54 33,7 47 43,6 58 44,7 15 55,5 186 39,7

Médio Completo 18 40,9 52 32,5 24 22,2 18 13,9 6 22,2 118 25,1
Médio 
Incompleto 4 9,1 31 19,4 12 11,1 26 20,0 5 18,5 78 16,7

Superior 
Completo 3 6,8 3 1,9 9 8,3 10 7,7 - - 25 5,3

Superior 
Incompleto 4 9,1 5 3,1 2 1,9 2 1,5 - - 13 2,8

Não Alfabetizado - - - - 1 0,9 8 6,1 1 3,8 10 2,1
Alfabetizado - - - - 1 0,9 - - - - 1 0,2

Idade
18 a 25 anos 3 6,8 21 13,2 17 15,7 14 10,8 2 7,4 57 12,1
26 a 32 anos 17 38,6 49 30,6 26 24,1 29 22,3 12 44,5 133 28,4
33 a 39 anos 8 18,2 46 28,8 25 23,1 35 26,9 9 33,3 123 26,2
40 a 46 anos 11 25,0 24 15,0 23 21,3 28 21,5 4 14,8 90 19,2
47 a 53 anos 3 6,8 14 8,8 10 9,2 11 8,5 - - 38 8,1
54 a 60 anos 2 4,6 4 2,4 4 3,8 9 6,9 - - 19 4,1
Acima de 60 anos - - 2 1,2 3 2,8 4 3,1 - - 9 1,9

Uso de álcool e/ou outras drogas
Sim 28 63,6 89 55,6 67 62,0 91 70,0 18 66,6 293 62,5

Álcool 28 63,6 82 51,2 60 55,5 82 63,0 17 62,9 269 57,3

Fonte: Protocolos de atendimento do PVHNPPS. Elaboração própria (2020).

No que tange à idade, a maioria dos homens estava entre 26 e 32 anos (28,4%), seguida de 
perto por aqueles de 33 a 39 anos (26,2%), concentrando mais da metade dos agressores entre 26 
e 39 anos (54,6%) (Tabela 1). Existem notáveis semelhanças destes dados com outros lugares do 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021292

Temática Livre
Brasil (LEÔNCIO et al., 2008; GRIEBLER; BORGES, 2013; SILVA et al., 2013). Alguns autores 
(VASCONCELOS; HOLANDA; ALBUQUERQUE, 2016) indicam correlação entre a violência 
cometida e a idade do agressor, relacionando as violências física e psicológica a homens entre 19 e 
40 anos, dado que esta pesquisa corrobora.

Este estudo vai de encontro a uma revisão sistemática de artigos em português, inglês e 
espanhol, que indicou baixa escolaridade e juventude dos agressores de parceiras íntimas (SILVA; 
COELHO; MORETTI-PIRES, 2014), todavia, não é seguro relacionar violência apenas aos casais 
jovens e adultos. Apesar da baixa porcentagem de homens acima de 60 anos indicados como agres-
sores em nosso estudo e outros no Brasil (ROMAGNOLI; ABREU; SILVEIRA, 2013; SILVA et 
al., 2013; SOUSA; NOGUEIRA; GRADIM, 2013; MADUREIRA et al., 2014; VASCONCELOS; 
HOLANDA; ALBUQUERQUE, 2016), a violência cometida por/contra pessoas idosas existe. 
Uma pesquisa em Recife sobre este assunto apontou as mulheres como principais vítimas, agredi-
das fisicamente pelos filhos homens, em ambiente doméstico (PARAÍBA; SILVA, 2015).

Chamou atenção a quantidade de agressores envolvidos com drogas, ocorrendo em 62,5% 
dos casos, o que justifica a existência, no local do estudo, de um grupo reflexivo específico para 
os homens que também têm problemas com estas substâncias. Conforme a Tabela 1, dos 469 
casos analisados, em 293 (62,5%) o uso de alguma droga foi confirmado pelo agressor ou pela 
agredida. Destes, 269 (91,8%) fizeram referência ao álcool. Outros estudos brasileiros (MARI-
NHEIRO; VIEIRA; SOUZA, 2006; VIEIRA et al., 2008; ROMAGNOLI; ABREU; SILVEIRA, 
2013; MADUREIRA et al., 2014; VIEIRA et al., 2014; ALBUQUERQUE et al., 2018) já indi-
caram o uso de drogas, sobretudo álcool, como fator de risco para a violência, especialmente 
contra mulheres.

Em outros estudos quantitativos (ROMAGNOLI; ABREU; SILVEIRA, et al., 2013; MA-
DUREIRA et al., 2014), a prevalência do uso de álcool por homens que agrediram mulheres 
também foi relativa a mais da metade deles. Ainda que esta substância esteja mais para desencade-
adora do que causa da violência, já foram apontadas relações entre seu consumo e a agressão de 
mulheres (RABELLO; CALDAS JÚNIOR, 2007). Diante disto, é possível estabelecer a necessi-
dade de articular ações de prevenção ao uso de álcool e outras drogas juntos às de enfrentamento 
à violência contra mulheres (VIEIRA et al., 2014), considerando que o uso muitas vezes envolve 
o casal, não só quem agride. Nesse âmbito, é preciso considerar que o uso de drogas é influen-
ciado por várias circunstâncias, ou seja, sozinho, ele revela pouco sobre a violência decorrente 
(MINAYO; DESLANDES, 1998).

Quanto à renda dos casais (Tabela 2), mais da metade dos entrevistados informou ser de até 
três salários (57,8%). Em todo o período analisado, a tendência foi nesse sentido. De forma similar, 
um estudo com mulheres vítimas de violência em município no Espírito Santo apontou renda fami-
liar de até três salários em 83,3% dos casos (LEITE et al., 2015). Ainda assim, há apontamentos da 
inexistência de diferenças significativas entre a renda familiar de mulheres agredidas e não agredidas 
(RABELLO; CALDAS JÚNIOR, 2007).

O que se sabe de fato é que a violência não escolhe mulheres pela renda; por outro lado, a 
falta dela, no caso dos homens, pode se relacionar ao tipo de violência que cometem, pois os com 
renda aparentemente cometem mais violência física, sexual e psicológica que os sem renda (VAS-
CONCELOS; HOLANDA; ALBUQUERQUE, 2016). A permanência da divisão de funções se-
gundo gênero frequentemente reserva às mulheres o confinamento ao lar e os afazeres domésticos, 



Bruno Henrique Andrade; Maria Ivonete TamborilViolência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço psicossocial 293

levando à dependência do agressor e à exposição à violência, intersecções dignas de nota para um 
melhor enfrentamento do problema (GOMES et al., 2012). 

Desta forma, renda, gênero e suas relações configuram fatores de risco à violência. Legisla-
ções como a Lei Maria da Penha portam uma mensagem social, contudo, é preciso que haja também 
políticas que favoreçam as mulheres em outros aspectos tais como o empoderamento econômico 
(OMS, 2014), para que este não configure um fator impeditivo ao rompimento com o agressor, ou 
ainda, um fator de incentivo à entrada e/ou permanência em relacionamentos abusivos.

Assim, a violência não é exclusiva para mulheres pobres, também atinge as mais abastadas 
e com alta escolaridade, as quais também tem medo de realizar a denúncia. Entre as mulheres de 
maior renda e escolaridade, aumenta a vergonha da agressão, sendo este um dos fatores que as leva 
a não realizarem a denúncia. Acontece também que, nos altos estratos sociais, denunciar a violência 
pode significar danos à imagem do casal perante a sociedade. Nessas classes, os recursos políticos 
e econômicos permitem ocultar a violência doméstica (ADEODATO et al., 2005), gerando baixas 
notificações de casais abastados, como neste estudo. De toda forma, a concepção de que a violência 
só acontece entre casais de baixa renda e escolaridade não passa de preconceito (CUNHA, 2007), 
compreensão que merece ser difundida para um melhor atendimento das mulheres, despido de 
julgamentos.

Aliás, dentre as brasileiras, a dependência financeira do agressor é a segunda principal razão 
para que não aconteça a denúncia, seguida pela preocupação com a criação dos filhos, ambas dire-
tamente relacionadas (BRASIL, 2021). Deste modo, é possível inferir que nos ambientes mais ricos 
bem como nos mais pobres, porém de formas diferentes, existe naturalização da violência contra as 
mulheres, silenciando-as. Estes processos contribuem para a dominação-exploração das mulheres 
(SAFFIOTI, 2004) e, consequentemente, perpetuação da violência contra elas.

Tabela 2: Informações sobre os casais e episódios de violência atendidos no Núcleo de 
Perícia Psicossocial do Juizado de Violência Doméstica e Familiar Contra a Mulher da 

Comarca de Porto Velho (PVHNPPS), 2011 a março de 2015.

Informações
2011 2012 2013 2014 2015 Total
n=44 n=160 n=108 n=130 n=27 n=469

n % n % n % n % n % n %
Renda*

Até 1 salário 8 18,2 22 13,7 11 10,2 20 15,4 7 25,9 68 14,5
1-2 salários 14 31,9 56 35,0 28 25,9 30 23,1 9 33,3 137 29,2
2-3 salários 5 11,3 24 15,0 18 16,7 15 11,5 4 14,9 66 14,1
3-4 salários 5 11,3 11 6,9 8 7,4 7 5,4 3 11,1 34 7,2
Mais de 4 
salários 4 9,1 8 5,0 12 11,1 6 4,6 1 3,7 31 6,7

Não informado 8 18,2 35 21,9 27 25,0 48 36,9 3 11,1 121 25,8
Sem renda fixa - - 4 2,5 4 3,7 4 3,1 - - 12 2,5

Tipo de violência**
Psicológica 26 44,9 85 40,3 64 45,4 113 58,9 24 58,5 312 48,5
Física 31 53,4 116 54,9 72 51,1 69 35,9 15 36,6 303 47,1
Patrimonial - - 9 4,3 5 3,5 8 4,2 2 4,9 24 3,7



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021294

Temática Livre
Sexual 1 1,7 1 0,5 - - 1 0,5 - - 3 0,5
Moral - - - - - - 1 0,5 - - 1 0,2

Permanecem juntos

Sim 31 70,5 87 54,4 49 45,4 53 40,8 10 37,0 230 49

Repetição de violência

Reincidentes 3 6,8 24 15,0 23 21,3 28 21,5 - - 78 16,6

Fonte: Protocolos de atendimento do PVHNPPS. Elaboração própria (2020).

Notas:
* Tendo como valor base o salário instituído em janeiro de 2015, ano da pesquisa: R$ 788,00.
** Dados tipificados segundo a Lei 11.340/2006. Total é maior que n, pois foram consideradas todas as 
violências relatadas em cada atendimento.

Os dados referentes aos tipos de violência registrados nos casos do PVHNPPS indicaram 
que as mulheres geralmente sofrem mais de um tipo de violência. Assim, na análise, foram levadas 
em conta todas as violências registradas, para chegar mais próximo da situação real. Os casos de 
violência física junto à psicológica somam quase a totalidade dos casos (95,6%), semelhante ao 
cenário nacional (BRASIL, 2021). Logo após, aparece a violência patrimonial (3,7%), sucedida por 
poucos casos de violência sexual e moral, que, juntas, somam menos de um por cento dos atendi-
mentos (Tabela 2).

Em cidades da Paraíba (BRASILEIRO; MELO, 2016), Pernambuco (VASCONCELOS; 
HOLANDA; ALBUQUERQUE, 2016), Rio Grande do Sul (GRIEBLER; BORGES, 2013; SIL-
VA et al., 2013), Espírito Santo (LEITE et al., 2015) e São Paulo (MARINHEIRO; VIEIRA; SOU-
ZA, 2006), e no Brasil como um todo (BRASIL, 2021), também foram encontradas altas taxas de 
violência física e psicológica contra mulheres. Em nossa pesquisa, a violência psicológica esteve 
representada principalmente pelos crimes de ameaça, confirmando um estudo local (RIBEIRO; 
SILVA, 2015). No México, este tipo de violência foi associado ao uso abusivo de álcool por homens 
e mulheres (FACUNDO et al., 2009), correlação também sugerida por nosso estudo, mas que ca-
rece de aprofundamentos. Apesar de configurar importante fator de risco para a violência contra 
mulheres (SHAW, 2019), o álcool em si não é motivo da violência, configurando-se como agravante 
e desencadeador da mesma, pois não existe relação comprovada de causa e efeito entre o seu uso e 
situações violentas (OMS, 2006; ADORNO, 2008). Ainda assim, medidas preventivas e específicas 
para agressores envolvidos com drogas são importantes neste contexto.

Antes mesmo da sanção da LMP, pesquisadoras já apontavam a precedência da ameaça nos 
episódios de agressão pelo parceiro íntimo (DAY et al., 2003). Este crime, apesar de sua aparente 
inocuidade, também precede feminicídios e merece atenção especial, que, na época da pesquisa, se 
resumia à tornozeleira eletrônica concedida em casos que, mesmo na vigência de medida protetiva, 
o agressor se aproximou da vítima e ela conseguiu denunciar. No entanto, algumas mulheres aten-
didas no PVHNPPS indicaram que houve momentos que a polícia não compareceu às denúncias 
de violação da medida protetiva. Desencontros como este reafirmam dificuldades de articulação na 
Rede de Atendimento às Mulheres em Situação de Violência em Porto Velho e indicam a necessi-
dade de revisão do seu funcionamento.

Quanto às violências sexual, moral e patrimonial, também apresentaram baixas taxas em ou-
tros estudos no centro-oeste (ROMAGNOLI; ABREU; SILVEIRA, 2013; SOUSA; NOGUEIRA; 



Bruno Henrique Andrade; Maria Ivonete TamborilViolência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço psicossocial 295

GRADIM, 2013), nordeste (VASCONCELOS; HOLANDA; ALBUQUERQUE, 2016) e sul do 
país (GRIEBLER; BORGES, 2013). No Espírito Santo (LEITE et al., 2015) e no Paraná (MADU-
REIRA et al., 2014), foi observada a violência patrimonial associada com os outros tipos, raramente 
aparecendo sozinha. A violência física, por ser a que geralmente deixa marcas, é a que leva muitas 
mulheres à denúncia. No entanto, costuma ser o auge de um ciclo iniciado por outras violências, 
sobretudo a psicológica (LEÔNCIO et al., 2008), o que explica as altas taxas de ambas pelo país. 

Inclusive, a exposição prolongada às violências é o que parece agravar a situação e levar à 
procura de serviços especializados (VIEIRA et al., 2013), como este onde foi realizada a pesquisa. 
No que toca à violência sexual, uma pesquisa na região amazônica indicou que este tipo foi perpe-
trado contra mulheres em diferentes fases da vida, não havendo faixa etária característica (LIMA 
et al., 2009), dado que difere da situação brasileira, na qual as principais vítimas de violência sexual 
são meninas de até 13 anos (COSTA, 2020). O reconhecimento da violência contra mulheres como 
um processo que se inicia por violências sutis que culminam em episódios graves sinaliza a impor-
tância de informar/educar sobre estas violências, na busca de desnaturalizar social e culturalmente 
o fenômeno.

Houve 78 casos de violência reincidente, considerando esta o retorno do acusado ao serviço 
especializado, número baixo se comparado ao total estudado. Para as profissionais do PVHNPPS, 
as reuniões em grupo com homens e mulheres colaboram para que o índice de repetição dos casos 
seja muito baixo, observação sustentada por estudo realizado no local (FERRO, 2019). Entretanto, 
em quase metade (49%) das fichas de atendimento, estava informado que o casal prosseguiu com 
a relação mesmo após a agressão (Tabela 2), contrariando as tendências nacionais (BRASIL, 2021). 
A metodologia de trabalho em grupo com homens autores de violência está em fase de aprimo-
ramento e expansão no país, recentemente legitimada em lei; contudo, os homens participantes 
apontam resultados positivos (NOTHAFT; BEIRAS, 2019; BRASIL, 2020). Assim, destaca-se a 
importância dos grupos e de sua expansão para outros serviços, o que requer especialização de 
profissionais para atuar com esta demanda.

2.4. Discussão

Scott explica que a categoria gênero deve ser utilizada “[...] como um conjunto de perguntas 
cujas respostas não sabemos de antemão” (LEMOS, 2013, p. 162). Tais questões abarcam a com-
plexidade das relações sociais construídas entre subjetividades, que, em última análise, são fruto e 
reflexo do meio material (SAFFIOTI, 2019). Por outro lado, não são um reflexo estático, podendo 
ser desconstruídas através do exercício consciente, uma vez que as plurais condições de vida são 
historicamente organizadas, seja qual for o gênero.

Desta forma, os resultados apresentados demonstram que, em Porto Velho, há aspectos 
sociohistóricos que desfavorecem as mulheres e os homens, e que as primeiras são muito mais 
afetadas. O contexto de espoliação de recursos naturais e exploração humana em que foi e ainda 
é construída a região expõem o quanto os projetos de colonizar, “desenvolver” e “modernizar” 
a Amazônia ainda são vigentes e até mesmo necessitam da violência contra mulheres para seu 
sustento (SEVÁ-FILHO, 2013; BARROSO, 2017). Aliás, como neste contexto as violações se 
estendem às crianças e adolescentes (BARROSO, 2017), entende-se que são expressões da vio-
lência de gênero, pois compactuam com o “poder do macho” instituído e disseminado social-
mente (SAFFIOTI, 1987).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021296

Temática Livre
Na formação do território de Porto Velho, o encontro entre pessoas de diferentes lugares 

remonta à composição mesma do Brasil, à dominação e exploração imposta pelos colonizadores 
aos colonizados e colonizadas. Neste bojo, a violência dos homens sobre outros homens e desses 
homens sobre as mulheres e crianças foi/é, além de um exercício de virilidade, um suporte ao pro-
jeto de colonização/modernização (SEGATO, 2012; TARAUD, 2013). 

Assim, não há de se separar o que acontece aqui e agora daquilo que aconteceu há séculos; 
ainda que a dominação já esteja “[...] inscrita no fluxo neuronal e em cada célula que compõe o nos-
so corpo mestiço” (DE PERRA, 2015, p. 291), e suas formas sejam cada vez mais sutis, embora tão 
desumanas como antes, ainda existem possibilidades de reconhecer e agir. Políticas públicas como 
as realizadas no local deste estudo são importantes e representam um avanço ao enfrentamento das 
violências contra mulheres, mas não são dissociáveis dos projetos políticos e econômicos vigentes 
no país e na região. Portanto, “[...] o Estado entrega aqui com uma mão aquilo que já retirou com a 
outra: cria uma lei que defende as mulheres da violência à qual estão expostas porque esse mesmo 
Estado já destruiu as instituições e o tecido comunitário que as protegia” (SEGATO, 2012, p. 110). 

Assim colocado, não há engano; se as taxas de violência contra as mulheres portovelhenses 
são altas e necessitam de dois juizados para seu atendimento, é também devido ao cenário político 
e econômico que as desfavorece. Quando posta em perspectiva histórica, a representação política 
feminina no país é escassa, e as políticas para mulheres, alvo de desmontes recentes (MIGUEL, 
2019). Nesta realidade, reitera-se: com raízes no passado colonial e na dominação-exploração que 
se estende aos nossos dias, as mulheres são as mais atingidas. Conforme Lugones (2014), persiste 
a colonialidade do gênero, uma dicotomia imposta pelos exploradores sobre as formas complexas 
de organização social que já existiam nas Américas. Lógica essa que ainda adentra em nosso meio 
geográfico/intersubjetivo por meio de teorias e modos de vida vendidos pelo capitalismo global 
(DE PERRA, 2015). 

 Destarte, mesmo que as questões enunciadas por Joan Scott (LEMOS, 2013) sejam impor-
tantes e indispensáveis, é preciso ir além do gênero, como lembra Saffioti (2001, 2004) ao defender 
a relevância de se voltar ao patriarcado. A compreensão da violência contra mulheres em nosso 
contexto requer epistemologias localizadas, assumindo outro lugar em relação aos conhecimentos 
eurocentrados/icos; demanda a retomada analítica do que/de como éramos e nos relacionávamos 
antes da intrusão europeia (SANTOS; MENESES, 2009; SEGATO, 2012). 

Isto posto, é quase automático perceber que desvelar as consequências perversas do proces-
so colonizatório brasileiro, dentre as quais a violência foco desta pesquisa, não é simples e requer 
tempo. Mesmo os grupos realizados com as mulheres e homens envolvidas/os nos processos da 
Lei Maria da Penha tem seus limites e apresentam durações, metodologias e perspectivas teóricas 
diversas, algumas mais próximas e outras mais distantes da crítica sociocultural (ANTEZANA, 
2012). 

Os grupos realizados pelo Projeto Abraço ficaram em pausa por quase dois anos devido 
às medidas de isolamento, e, ainda que suas atividades sejam avaliadas como positivas (FERRO, 
2019), bem como as de outros grupos para homens e mulheres, é preciso frisar que são medidas 
que não vão ao cerne da questão, pois sua proposta principal não é necessariamente educacional, 
afinal, acontece no meio jurídico, o qual também carrega as armadilhas patriarcais e nem sempre 
considera as dinâmicas de sobreposição dos marcadores sociais (CREENSHAW, 2012; BEIRAS; 
NASCIMENTO; INCROCCI, 2019; NOTHAFT; BEIRAS, 2019; NÚBIA, 2021).



Bruno Henrique Andrade; Maria Ivonete TamborilViolência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço psicossocial 297

	 Trata-se, portanto, de considerar que os dispositivos que regulam a vida social, inclusive 
e em especial no caso da violência, foram criados sob uma matriz enviesada pelo olhar branco, 
rico, patriarcal, masculino, racista, cristão (SAFFIOTI, 2004; SEGATO, 2012; LUGONES, 2014). 
Assim sendo, muitas vezes o que buscam por meio de seus agentes é reforçar essa organização, ou 
seja, atuam pelo “ajustamento das relações sociais ao sistema social vigente, ao mesmo tempo que 
o deixa intocado ou apenas o resvala” (SASS, 2012, p. 181). 

Nesse sentido, tão importante quanto realizar atendimentos psicossociais de homens em 
mulheres no âmbito da Lei Maria da Penha, é propor a análise dos serviços que os realizam. É um 
tanto inquietante que à época desta pesquisa os dados não fornecessem muitos detalhes sobre as 
mulheres recebidas, ponderando ser o local do estudo concebido como parte da rede de atendimento 
às mulheres em situação de violência.

Em suma, para que possa ocorrer algum avanço real na situação das mulheres, é preciso 
conhecimento sistematizado sobre gênero e suas manifestações na vida das pessoas (CONNELL; 
PEARSE, 2015). Como já dito, isso inclui ir mais adiante, descolonizando o conceito e atentan-
do-se às violências incluídas na sua proliferação teórica-analítica. Formações técnicas sobre a Lei 
Maria da Penha e serviços destinados aos atendimentos dessa seara não bastam; faz-se necessário 
que as pessoas que implementam as políticas reflitam sobre os significados da violência, do gênero 
e do patriarcado em suas vidas e no contexto em que vivem. Quem sabe, desta maneira, criem-se 
outras formas de atuação que visibilizem as mulheres que sofrem violência, quem são elas e em que 
condições vivem.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A realidade das mulheres brasileiras tem assumido um lugar de destaque nas últimas décadas 
devido a esforços da própria população feminina para conscientizar o país sobre o que represen-
ta sua condição. Apesar dos avanços, ainda há um longo caminho a percorrer. Muitas mulheres 
continuam sendo mortas por serem mulheres, e muitas tantas ainda nem chegam a reconhecer e 
denunciar a violência sofrida. 

Em 2021, a Lei Maria da Penha completou 15 anos, mas ainda que isso seja fruto de várias 
lutas, foi visto durante a pandemia de Covid-19 oficializada em março de 2020 que as mulheres 
continuam sendo vítimas de violência dentro dos lares. Em meio aos retrocessos nas políticas pú-
blicas e às medidas de isolamento social e proteção contra o vírus, o grande número de denúncias 
por canais informais confirmaram que o ambiente doméstico permanece não sendo seguro para 
muitas brasileiras. 

Logo, as taxas de violência contra mulheres continuam altas no país e apresentam particula-
ridades em cada local, as quais precisam ser consideradas no enfrentamento do fenômeno. Ainda, 
precisam ser considerados processos individuais, sociais e culturais, uma vez que a violência contra 
elas sofre influências múltiplas, das quais o empoderamento pela educação e trabalho para as mu-
lheres e o combate ao consumo abusivo de álcool e drogas para os homens podem ser destacados 
como fatores de prevenção. 

Os dados encontrados neste estudo sobre o público atendido em um serviço especializado 
da Rede de Atendimento às Mulheres em Situação de Violência em Porto Velho, região Norte do 
Brasil, revelam altas taxas de violência psicológica, superando a física. Neste contexto, promover o 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021298

Temática Livre
conhecimento de quais são e como ocorrem os abusos psicológicos de mulheres faz-se importante, 
podendo salvá-las da entrada em relacionamentos com violência.

Ademais, os apontamentos sobre escolaridade e renda informados nesta pesquisa reforçam 
que tais aspectos, se vistos de forma superficial, podem contribuir com o preconceito. Assim, é 
necessário reafirmar que a violência contra mulheres acontece em todas as classes. A baixa taxa 
de reincidência no local do estudo mostra que a realização dos grupos reflexivos com homens e 
mulheres têm contribuído no combate à repetição da violência, o que indica a necessidade de ativi-
dades similares em outros serviços da Rede.

Por fim, compreende-se que, embora os serviços destinados às mulheres em situação de 
violência sejam importantes, podem compactuar com uma lógica que privilegia os homens e in-
visibiliza as mulheres. Desta maneira, para avançar em direção a igualdade, é necessário que haja 
aprofundamento conceitual, especialmente por parte de quem implementa as políticas públicas. 
Em se tratando de gênero, isso inclui compreender sua origem, o que representa em termos reais 
e que possibilidades podem ser criadas para utilizá-lo de maneira a não aprofundar ainda mais as 
desigualdades construídas entre homens e mulheres.

REFERÊNCIAS

ADEODATO, V. G. et al. Qualidade de vida e depressão em mulheres vítimas de seus parceiros. 
Rev. Saúde Pública, São Paulo, v. 39, n. 1, p. 108-113, jan. 2005. <https://dx.doi.org/10.1590/
S0034-89102005000100014>

ADORNO, R. C. F. Uso de álcool e drogas e contextos sociais da violência. SMAD Revista 
Eletrônica Saúde Mental Álcool e Drogas (Edição em português), [S. l.], v. 4, n. 1, p. 01-10, 2008. 
<https://doi.org/10.11606/issn.1806-6976.v4i1p01-10>

ALBUQUERQUE, E. C. C. O perfil da mulher vítima de violência e o atendimento da casa 
abrigo Emanuelle Rendeiro Diniz. Gênero na Amazônia, Belém, n. 14, p. 76-88, jul./dez. 2018.

ANTEZANA, Á. P. Intervenção com homens que praticam violência contra seus cônjuges: re-
formulações teórico-conceituais para uma proposta de intervenção construtivista-narrativista 
com perspectiva de gênero. Nova Perspectiva Sistêmica, v. 21, n. 42, abr. 2012.

BARROSO, M. F. Violência contra mulheres em grandes projetos na Amazônia: mercadoriza-
cão da vida no capitalismo. Argum., Vitória, v. 9, n. 1, p. 89-102, jan./abr. 2017.

BEIRAS, A.; NASCIMENTO, M.; INCROCCI, C. Programas de atenção a homens autores de 
violência contra as mulheres: um panorama das intervenções no Brasil. Saúde Soc., São Paulo, v. 
28, n.1, p. 262-274, 2019. <http://doi.org/10.1590/S0104-12902019170995>

BRASIL. Pesquisa DataSenado: Violência doméstica e familiar contra a mulher, Novembro/2021. Bra-
sília: Instituto de Pesquisa DataSenado; Secretaria de Transparência, 2021. Disponível em: 
<https://www12.senado.leg.br/institucional/datasenado/arquivos/violencia-domestica-e-fa-
miliar-contra-a-mulher-2021>. Acesso em: 17 jan. 2022.



Bruno Henrique Andrade; Maria Ivonete TamborilViolência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço psicossocial 299

BRASIL. Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006. Cria mecanismos para coibir a violência do-
méstica e familiar contra a mulher... Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_
ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm>. Acesso em: 18 dez. 2020.

BRASIL. Lei nº 13.984, de 3 de abril de 2020. Altera o art. 22 da Lei nº 11.340, de 7 de agosto 
de 2006... Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/lei/
L13984.htm>. Acesso em: 03 set. 2021.

BRASILEIRO, A. E.; MELO, M. B. Agressores na violência doméstica: um estudo do perfil 
sóciojurídico. Rev de Gênero, Sexualidade e Direito, Curitiba, v. 2, n. 2, p. 189-208, jul./dez. 2016. 
<http://dx.doi.org/10.26668/2525-9849/Index_Law_Journals/2016.v2i2.1373>

CONNELL, R.; PEARSE, R. Gênero: uma perspectiva global. São Paulo: nVersos, 2015.

COSTA, G. Estupro bate recorde e maioria das vítimas são meninas de até 13 anos. Agên-
cia Brasil, Brasília, 09 mar. 2020. Disponível em: <https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/
noticia/2019-09/estupro-bate-recorde-e-maioria-das-vitimas-sao-meninas-de-ate-13-anos>. 
Acesso em: 18 dez. 2020.

CRENSHAW, Kimberlé. A interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. [S.l.]: UNIFEM, 
2012. Disponível em: <https://static.tumblr.com/7symefv/V6vmj45f5/kimberle-crenshaw.
pdf>. Acesso em: 15 jan. 2022.

CUNHA, T. R. A. O preço do silêncio: mulheres ricas também sofrem violência. Vitória da Conquista: 
Edições Uesb, 2007.

DAY, V. P. et al. Violência doméstica e suas diferentes manifestações. Rev. psiquiatr. Rio Gd. 
Sul, Porto Alegre, v. 25, supl. 1, p. 9-21, abr. 2003. <https://dx.doi.org/10.1590/S0101-
81082003000400003>

DE PERRA, H. Interpretações imundas de como a Teoria Queer coloniza nosso contexto su-
daca, pobre de aspirações e terceiro-mundista, perturbando com novas construções de gênero 
aos humanos encantados com a heteronorma. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 2, p. 291-298, 2015.

FACUNDO, F. R. G. et al. Consumo de alcohol en jovenes y su relacion con la violencia 
psicologica en el noviazgo. SMAD Revista Eletrônica Saúde Mental Álcool e Drogas (Edição em 
português), Ribeirão Preto, v. 5, n. 2, p. 1-14, ago. 2009.

FERRO, A. K. O Projeto Abraço e a violência contra a mulher : relevância de um olhar sobre o agressor para 
a desconstrução da violência de gênero. 2019. Dissertação (Mestrado Profissional Interdisciplinar em 
Direitos Humanos e Desenvolvimento da Justiça) – Universidade Federal de Rondônia, Porto 
Velho, Rondônia, 2019.

FERRO, A. K.; SOUZA, U. G. T. F. Violação de direitos humanos: atendimento policial à 
mulher vítima de violência doméstica. Revista da Escola da Magistratura do Estado de Rondônia, v. 
25, p. 13-31, 2019.

GIL, A. C. Métodos e técnicas de pesquisa social. São Paulo: Atlas, 2008.

GOMES, N. P. et al. Homens e mulheres em vivência de violência conjugal: características so-
cioeconômicas. Rev. Gaúcha Enferm., Porto Alegre, v. 33, n. 2, p. 109-116, jun. 2012. <https://
doi.org/10.1590/S1983-14472012000200016>



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021300

Temática Livre
GRIEBLER, C. N.; BORGES, J. L. Violência contra a mulher: perfil dos envolvidos em bole-
tins de ocorrência da Lei Maria da Penha. Psico, Porto Alegre, v. 44, n. 2, p. 215-225, jul. 2013.

IPEA. Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. Avaliando a efetividade da Lei Maria da Penha. 
Brasília: IPEA, 2015.

IPEA. Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. Atlas da violência 2021. Brasília: IPEA, 2021.

LEITE, F. M. C. et al. Violência contra a mulher: caracterizando a vítima, a agressão e o au-
tor. Revista de Pesquisa: Cuidado é Fundamental Online, v. 7, n. 1, p. 2181-2191, jan./mar. 2015. 
<http://dx.doi.org/10.9789/2175-5361.2015.v7i1.2181-2191>

LEMOS, F. Entrevista com Joan Scott. Mandrágora, v. 19, n. 19, p. 161-164, 2013. <https://
doi.org/10.15603/2176-0985/mandragora.v19n19p161-164>

LEÔNCIO, K. L. et al. O perfil de mulheres vitimizadas e de seus agressores. Rev enferm UERJ, 
v. 16, n. 3, p. 307-312, jul./set. 2008.

LIMA, V. L. A. et al. Violência contra mulheres amazônicas. Rev. Latino-Am. Enfermagem, Ri-
beirão Preto, v. 17, n. 6, p. 968-973, nov./dez. 2009. <https://dx.doi.org/10.1590/S0104-
11692009000600007>

LUGONES, M. Rumo a um feminismo descolonial. Rev. Estud. Fem., Florianópolis, v. 22, n. 3, 
p. 935-952, set./dez. 2014. 

MADUREIRA, A. B., et al. Perfil de homens autores de violência contra mulheres detidos em fla-
grante: contribuições para o enfrentamento. Esc Anna Nery, v. 18, n. 4, p. 600-606, out./dez. 2014.

MARINHEIRO, A. L. V.; VIEIRA, E. M.; SOUZA, L. Prevalência de violência contra a mu-
lher usuária de serviço de saúde. Rev Saúde Pública, São Paulo, v. 40, n. 4, p. 604-610, ago. 2006. 
<http://dx.doi.org/10.1590/S0034-89102006000500008>

MIGUEL, S. M. Políticas para as mulheres: um olhar sobre o desmonte em andamento. Gênero 
na Amazônia, Belém, n. 15, p. 12-32, jan./jun. 2019.

MINAYO, M. C. S.; DESLANDES, S. F. A complexidade das relações entre drogas, álcool e 
violência. Cad Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 14, n. 1, p. 35-42, jan./mar. 1998. <http://dx.
doi.org/10.1590/S0102-311X1998000100011>

MPRO. Ministério Público do Estado de Rondônia. Cartilha Lei Maria da Penha: diga não ao medo 
e à impunidade. Porto Velho: MPRO, 2014.

NASCIMENTO, J. S. A rede de enfrentamento à violência contra a mulher : a vulnerabilidade e o desenvol-
vimento no município de Porto Velho. 2011. Dissertação (Mestrado em Desenvolvimento Regional 
e Meio Ambiente) – Universidade Federal de Rondônia, Porto Velho, Rondônia, 2019.

NOTHAFT, R. J.; BEIRAS, A. O que sabemos sobre intervenções com autores de violência 
doméstica e familiar? Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 27, n. 3, e56070, 2019. <ht-
tps://doi.org/10.1590/1806-9584-2019v27n356070>

NÚBIA, J. Projeto Abraço trabalha na recuperação de condenados pelo crime de violência do-
méstica em RO. G1RO, 25 nov. 2021. Disponível em: <https://g1.globo.com/ro/rondonia/
noticia/2021/11/25/projeto-abraco-trabalha-na-recuperacao-de-condenados-pelo-crime-de-
-violencia-domestica-em-ro.ghtml>. Acesso em: 13 jan. 2022.

OMS. Organização Mundial da Saúde. Intimate partner violence and alcohol. Suíça: OMS, 2006.



Bruno Henrique Andrade; Maria Ivonete TamborilViolência Contra Mulheres em Porto Velho/RO: pesquisa documental em serviço psicossocial 301

OMS. Organização Mundial da Saúde. Mulheres e saúde: evidências de hoje, agenda de amanhã. Ge-
nebra, Suíça: OMS, 2011.

OMS. Organização Mundial da Saúde. Relatório mundial sobre a prevenção da violência 2014. São 
Paulo: OMS, 2014.

ONTIVEROS, E. Mutilação genital feminina: o que é e por que ocorre a prática que afeta ao 
menos 200 milhões de mulheres. BBC News Brasil, 6 fev. 2019. Disponível em: <https://www.
bbc.com/portuguese/internacional-47136842>. Acesso em: 16 dez. 2020.

PARAÍBA, P. M. F.; SILVA, M. C. M. Perfil da violência contra a pessoa idosa na cidade do 
Recife-PE. Rev. bras. geriatr. gerontol., Rio de Janeiro, v. 18, n. 2, p. 295-306, abr./jun. 2015. <ht-
tps://doi.org/10.1590/1809-9823.2015.14047>

RABELLO, P. M.; CALDAS JÚNIOR, A. F. Violência contra a mulher, coesão familiar e dro-
gas. Rev. Saúde Pública, São Paulo, v. 41, n. 6, p. 970-978, dez. 2007. <https://doi.org/10.1590/
S0034-89102007000600012>

RIBEIRO, M. I. C.; SILVA, M. G. S.N. Violência, vulnerabilidade e desigualdade socioespa-
cial: análise das dificuldades enfrentadas pelas mulheres vítimas de violência doméstica na área 
urbana de Porto Velho-RO. Rev. Lat.-Am. Geogr. Gên., Ponta Grossa, v. 6, n. 2, p. 92-104, dez. 
2015. Disponível em: <https://www.ufsm.br/app/uploads/sites/369/2019/10/artigo_3_
gracinha.pdf>. Acesso em: 16 dez. 2020.

ROMAGNOLI, R. C.; ABREU, L. L. G.; SILVEIRA, M. F. A violência contra a mulher em 
Montes Claros: análise estatística. Gerais: Revista Interinstitucional de Psicologia, v. 6, n. 2, p. 282-
297, jul./dez. 2013. Disponível em: <http://pepsic.bvsalud.org/pdf/gerais/v6n2/v6n2a10.
pdf>. Acesso em: 18 dez. 2020.

SAFFIOTI, H. O poder do macho. São Paulo: Moderna, 1987.

SAFFIOTI, H. Contribuições feministas para o estudo da violência de gênero. Cadernos Pagu, 
Campinas, n. 16, p. 115-136, 2001.

SAFFIOTI, H. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2004.

SAFFIOTI, H. Violência de gênero: o lugar da práxis na construção da subjetividade. In: 
HOLLANDA, H. B. (Org.). Pensamento feminista brasileiro: formação e contexto. E-book. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p. 175-204.

SANTOS, B. S.; MENESES, M. P. (Org.). Epistemologias do Sul. Coimbra: Edições Almedina, 2009.

SASS, O. Crítica do Direito: a perspectiva da Psicologia Social. PATTO, M. H. S. Formação de 
psicólogos e relações de poder : sobre a miséria da Psicologia. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2012. p. 
173-202.

SEGATO, R. L. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um vocabulá-
rio estratégico descolonial. e-cadernos ces [Online], v. 18, p. 106-131, dez. 2012. <https://doi.
org/10.4000/eces.1533>

SEVÁ-FILHO, O. Populações e territórios espoliados pela ampliação recente da infraestrutura 
industrial capitalista: focos de luta política e ideológica na América do Sul. In: RODRIGUES, 
F. C.; NOVAES, H. T.; BATISTA, E. L. (Org.). Movimentos sociais, trabalho associado e educação para 
além do capital. São Paulo: Outras Expressões, 2013. v. 2. p. 24-50.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021302

Temática Livre
SHAW, D. Men with alcohol problems ‘six times more likely to abuse partner’. BBC News, 23 dez. 
2019. Disponível em: <https://www.bbc.com/news/uk-50887893>. Acesso em: 18 dez. 2020.

SILVA, A. C. L. G.; COELHO, E. B. S.; MORETTI-PIRES, R. O. O que se sabe sobre o homem 
autor de violência contra a parceira íntima: uma revisão sistemática. Rev. Panam. Salud Publica, v. 
35, n. 4, p. 278-283, 2014. Disponível em: <https://scielosp.org/pdf/rpsp/2014.v35n4/278-
283/pt>. Acesso em: 18 dez. 2020.

SILVA, C. D. et al. Epidemiologia da violência contra a mulher: características do agressor e do 
ato violento. Rev enferm UFPE online, Recife, v. 7, n. 1, p. 8-14, 2013. Disponível em: <https://pe-
riodicos.ufpe.br/revistas/revistaenfermagem/article/view/10197/10756>. Acesso em: 18 dez. 
2020.

SOUSA, A. K. A; NOGUEIRA, D. A.; GRADIM, C. V. C. Perfil da violência doméstica e fami-
liar contra a mulher em um município de Minas Gerais, Brasil. Cad. saúde colet., Rio de Janeiro v. 
21, n. 4, p. 425-431, 2013. <http://dx.doi.org/10.1590/S1414-462X2013000400011>

TAMBORIL, M. I. B. et al. Políticas públicas de enfrentamento à violência contra as mulheres: 
“mire e veja”. In: URNAU, L. C.; PACÍFICO, J. M.; TAMBORIL, M. I. B. (Orgs.). Psicologia e 
políticas públicas na Amazônia: pesquisa, formação e atuação. Curitiba: CRV; Porto Velho: Edufro. p. 
125-141.

TARAUD, C. A virilidade em situação colonial: do final do século XVIII à Grande Guerra. In: 
CORBIN, A.; COURTINE, J. J.; VIGARELLO, G. História da virilidade: O triunfo da virilidade: o 
século XIX. Rio de Janeiro: Vozes, 2013. v. 2. p. 414-436.

TJRO. Tribunal de Justiça do Estado de Rondônia. 8 mil processos de violência doméstica tra-
mitam só em Porto Velho. TJRO, 11 mar. 2019. Disponível em: <https://tjro.jus.br/noticias/
item/10642-8-mil-processos-de-violencia-domestica-tramitam-so-em-porto-velho>. Acesso 
em: 18 dez. 2020.

UN WOMEN. The United Nations Entity for Gender Equality and the Empowerment of  Wo-
men. Facts and figures: Ending violence against women. UN Women, nov. 2020. Disponível em: 
<https://www.unwomen.org/en/what-we-do/ending-violence-against-women/facts-and-figu-
res>. Acesso em: 16 dez. 2020.

VASCONCELOS, M. S.; HOLANDA, V. R.; ALBUQUERQUE, T. T. Perfil do agressor e fato-
res associados à violência contra mulheres. Cogitare Enferm., v. 21, n. 1, p. 01-10, jan./mar. 2016. 
<http://dx.doi.org/10.5380/ce.v21i1.41960>

VIEIRA, L. B. et al. Abuso de álcool e drogas e violência contra as mulheres: denúncias 
de vividos. Rev. Bras. Enferm., Brasília, v. 67, n. 3, p. 366-372, mai./jun. 2014. <https://doi.
org/10.5935/0034-7167.20140048>

VIEIRA, L. J. E. S. et al. Fatores associados à sobreposição de tipos de violência contra a mulher 
notificada em serviços sentinela. Rev. Latino-Am. Enfermagem, Ribeirão Preto, v. 21, n. 4, p. 920-
927, jul./ago. 2013. <http://doi.org/10.1590/S0104-11692013000400013>

VIEIRA, L. J. E. S. et al. Fatores de risco para violência contra a mulher no contexto domés-
tico e coletivo. Saúde Soc., São Paulo, v. 17, n. 3, p. 113-125, jul./set. 2008. <https://dx.doi.
org/10.1590/S0104-12902008000300012>

WAISELFISZ, J. J. Mapa da violência 2015: homicídio de mulheres no Brasil. Rio de Janeiro: FLACSO 
Brasil, 2015.



Temática Livre

Bruna dos Santos − Historiadora. Mestranda em Gestão do Território junto ao Programa de Pós-Graduação 
em Geografia da Universidade Estadual de Ponta Grossa – UEPG. E-mail: brunasantos603@yahoo.com
Cíntia Cristina Lisboa da Silva − Geógrafa. Atualmente mestranda em Gestão do Território junto ao Programa de 
Pós-Graduação em Geografia da Universidade Estadual de Ponta Grossa – UEPG. E-mail: cintia.slisboa@gmail.com

O Parto Tradicional como Contraponto ao Controle Social do Corpo Feminino: contribuições 
das geografias feministas

El Parto Tradicional como Contrapunto al Control Social del Cuerpo Femenino: contribuciones de las geografías 
feministas

Traditional Childbirth as a Counterpoint to Social Control of  the Female Body: contributions of  feminist geographies

Bruna dos Santos
Cíntia Cristina Lisboa da Silva

Resumo: O presente trabalho apresenta reflexões em torno das relações de gênero atrelado às feminilida-
des, vistas por meio da perspectiva de ação feminista, ainda que em diferentes contextos. De um lado, o 
parto tradicional como um campo de significados e práticas que resistem às colonialidades e suas formas de 
controle, por outro lado, as reflexões sobre os corpos que fazem parte desse processo, em especial, corpos 
femininos e com útero, respeitando a diversidade do ser mulher. A partir de uma revisão de literatura recente 
sobre a temática, nas geografias feministas, em especial, observamos que tanto as parteiras como o parto tra-
dicional podem ser interpretados como um movimento de resistência às colonialidades e ao controle de cor-
pos, sobretudo o de mulheres, que experimentam uma vivência a partir de complexas e múltiplas hierarquias.

Palavras Chave: Geografia e gênero. Geografias feministas. Práticas feministas. Parto tradicional.

Resumen: Este trabajo presenta reflexiones en torno a las relaciones de género vinculadas a las feminida-
des, vistas desde la perspectiva de la acción feminista, aunque en contextos diferentes. Por un lado, el parto 
tradicional como campo de significados y prácticas que resisten a las colonialidades y sus formas de control, 
por otro lado, las reflexiones sobre los cuerpos que forman parte de este proceso, especialmente los cuer-
pos femeninos y con útero, respetando la diversidad del ser mujer. A partir de una revisión de la literatura 
reciente sobre el tema, en las geografías feministas, en particular, observamos que tanto las parteras como 
el parto tradicional pueden ser interpretados como un movimiento de resistencia a las colonialidades y al 
control de los cuerpos, especialmente el de las mujeres, que experimentan una vida basada en complejas y 
múltiples jerarquías.

Palabras Claves: Geografía y género. Geografías feministas. Prácticas feministas. Parto tradicional.

Abstract: This paper presents reflections around gender relations linked to femininities, seen through the 
perspective of  feminist action, although in different contexts. On one hand, traditional childbirth as a 
field of  meanings and practices that resist colonialities and their forms of  control, and on the other hand, 
reflections about the bodies that are part of  this process, especially female bodies and bodies with uterus, 
respecting the diversity of  being a woman. From a recent literature review on the theme, especially in femi-
nist geographies, we observe that both midwives and traditional birth can be interpreted as a movement of  
resistance to colonialities and to the control of  bodies, especially women's bodies, which experience an life 
based on complex and multiple hierarchies. 

Key-words: Geography and gender. Feminist geographies. Feminist practices. Traditional childbirth.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021304

Temática Livre
INTRODUÇÃO

Acreditando na necessidade e intencionalidade das pesquisas situadas (HARAWAY, 1995), 
pensamos ser importante nos apresentarmos na escrita deste trabalho, pois reconhecemos que 
influências externas e internas a partir de nossas corporalidades também irão refletir em nossas 
produções científicas, sendo assim: este trabalho surge por meio de reflexões de duas mulheres 
cis, sendo uma autora mãe, feminista, sulista, historiadora, entre outras tantas identidades políticas 
que não cabem aqui, enquanto a outra autora é amazônida, descendente de indígenas e geógrafa 
feminista, dentro do que convém aqui falar.

Ainda que tenhamos inúmeras diferenças, como modos de estarmos e agirmos no mundo, 
distintas percepções e vivências socioespaciais, sendo cada pessoa um universo inteiro de possi-
bilidades, algumas experiências e jogos sociais são sentidos de formas semelhantes, a exemplo do 
fato de sermos jovens mulheres cientistas em um meio androcêntrico portador de uma cegueira 
de gênero (MONK, HANSON, 2016 [1982]) que afeta a aceitação e legitimidade das mulheres na 
ciência (SILVA, CESAR, PINTO, 2020) e em especial na geografia, ciência ao qual estamos atual-
mente vinculadas.

Como estudantes de Pós-Graduação em geografia, ao trazermos inquietações pessoais – e 
coletivas – para nossa abordagem científica, praticamos e produzimos pesquisas consideradas in-
surgentes, submissas, e ainda muitas vezes vistas como “meio fora de mão” da ciência geográfica 
(SOUZA, RATTS, 2017), apenas por nos posicionarmos politicamente e por termos sujeitas em 
desvantagens sociais como centrais e com vozes ativas em nossos trabalhos, a exemplo das partei-
ras e de mulheres negras que produzem ciência na geografia, que são sujeitas ativas de construção 
de saberes em nossas dissertações, e não um “objeto de análise”.

Sendo assim, a escrita deste artigo surge após um diálogo inicial apresentado no VI Congresso 
de Cultura e Educação para a Integração da América Latina – CEPIAL. Ao conversarmos, refletirmos 
e escrevermos sobre como algumas práticas cotidianas e teorias, em especial as latino-americanas, 
podem nos ajudar a entender os imaginários sociais que cercam os valores sobre determinados sa-
beres e corpos, entendemos tais imaginários como resultado de uma série de imagens de controle 
(COLLINS, 2016).

Inicialmente, o conceito imagens de controle foi cunhado pela autora Patrícia Hill Collins ao te-
cer reflexões sobre os imaginários existentes em relação às mulheres negras, a exemplo da mulata, 
mãe preta e empregada doméstica ou mucama, no Brasil, de acordo com Lélia Gonzalez (1988) 
ao falar sobre os estereótipos e preconceitos com as mulheres negras. Contudo, também podemos 
pegar o cerne do pensamento da autora se ampliarmos as imagens de controle para outros imagi-
nários, também provenientes de diferentes colonialidades.

Deste modo, ao pensarmos o parto tradicional como uma ação feminista de resistência ao 
controle social do corpo feminino, seja o corpo que está parindo, seja o corpo das mulheres de-
tentoras de saberes subalternizados e tradicionais, podemos enxergar também o parto tradicional 
como um campo de significados que persistem as múltiplas colonialidades, em especial a de saber, 
ser e de gênero.

 Temos então o parto tradicional como uma ação feminista e como uma ruptura com as ima-
gens de controle projetadas sobre as mulheres, que, em um padrão moderno, passam de centrais 
e ativas para uma condição secundária e de pacientes, que necessitam ser tratadas, vendo majorita-



Bruna dos Santos; Cíntia Cristina Lisboa da SilvaO Parto Tradicional como Contraponto ao Controle Social do Corpo Feminino: contribuições das... 305

riamente o parto como um processo cirúrgico, e não “natural/instintivo” de mulheres com útero, 
representando uma nova tensão entre os discursos e práticas de controle de corpos.

Para tanto, neste trabalho, apresentamos a seguinte organização: após esta breve introdução 
para situar o contexto destas reflexões, há um levantamento bibliográfico em artigos, dissertações, 
capítulos de livros e anais de eventos sobre os temas/conceitos de: colonialidades, geografia e gê-
nero, geografias feministas, parteiras tradicionais, parto tradicional, e violência obstétrica.

Para finalizar, apresentamos as conclusões em andamento por entendermos que nossas in-
quietações iniciais, ao observamos as parteiras e o parto tradicional por outra perspectiva, não estão 
sanadas agora e, possivelmente, nunca estarão, tendo em vista que o conhecimento não é estático. 
Porém, gostaríamos de concluir indicando o quanto a geografia, sobretudo as geografias feministas, 
pode contribuir para um entendimento interseccional sobre a vivência das mulheres, que possuem 
inúmeras estratégias, saberes e práticas de resistência e existência.

1. O Controle Social do Corpo Feminino como uma das Práticas Coloniais de Violência 
(Obstétrica) Contra as Mulheres

No início de 2021, foi publicado um relatório, sob responsabilidade da Organização Mundial 
da Saúde – OMS e outras entidades, para o Grupo de Trabalho Interinstitucional das Nações Uni-
das sobre Violência contra a Mulher, Estimativas e Dados.

O relatório possui nome em inglês1, mas, aqui, trazemos uma tradução própria, onde po-
demos entender por: “Estimativas globais, regionais e nacionais de violência por parceiro íntimo 
contra mulheres e estimativas globais e regionais de violência sexual por não parceiros contra mu-
lheres”. A pesquisa apresenta dados relativos a 161 países e tem seu recorte temporal relativo ao 
intervalo entre os anos 2000-2018.

O relatório apresentado corresponde a maior pesquisa já feita sobre a prevalência da vio-
lência contra as mulheres a nível mundial (OPAS, 2021). Conforme dados da OMS e parceiros2, a 
violência começa cedo, com jovens de 15 a 24 anos, além de indicar que, ao longo da vida, uma em 
cada três mulheres, ou cerca de 736 milhões de pessoas no mundo, é submetida à violência física 
ou sexual por considerados parceiros ou não parceiros.

Em 2019, no lançamento de um relatório feito pela ONU Mulheres, intitulado: O Progresso 
das Mulheres no Mundo 2019-2020: Famílias em um mundo em mudança, os dados também demonstram 
como é recorrente a violência contra as mulheres, pois quase 18%, ou uma a cada cinco mulheres, 
relataram violências físicas ou sexuais nos últimos doze meses anteriores à pesquisa, ou seja, no 
ano de 2018.

Na análise regional sobre a América Latina e o Caribe, os resultados indicam que as mulheres 
estão se casando mais tarde e tendo menos filhos, contudo, algumas negativas ainda permanecem 
com altos índices, como o casamento infantil e a maternidade na adolescência. Outro dado im-
1 Nome em inglês: Global, regional and national estimates for intimate partner violence against women and global and regional estimates 
for non-partner sexual violence against women.
2 O relatório foi desenvolvido pela OMS e pelo Programa Especial de Pesquisa e Desenvolvimento do PNUD-UN-
FPA-UNICEF-OMS-Banco Mundial e Treinamento em Pesquisa em Reprodução Humana (HRP) para o Grupo de 
Trabalho Interinstitucional das Nações Unidas sobre Violência contra a Mulher, Estimativa e Dados. Este GT inclui 
representantes da OMS, ONU Mulheres, UNICEF, UNFPA, Escritório das Nações Unidas sobre Drogas e Crime 
(UNODC) e a Divisão de Estatísticas das Nações Unidas (UNSD). Vale ressaltar que o relatório teve apoio financeiro 
por parte do Foreign, Commonwealth and Development Office do Reino Unido.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021306

Temática Livre
portante diz respeito a região apresentar o maior número de famílias monoparentais chefiadas por 
mulheres em todo o mundo.

Quando falamos em acesso a bens e serviços públicos coletivos, como saúde, educação, 
cultura, etc, as mulheres possuem acesso restrito, sobretudo quando marcadores de raça, classe e 
moradia (rural-urbano) entram em diálogo. Notadamente, percebemos a necessidade de se avançar 
em políticas públicas e na efetivação de leis para o combate e erradicação da violência, que podem, 
infelizmente, ser múltiplas contra as mulheres (ONU MULHERES, 2019).

Precisamos deixar nítido que a violência contra as mulheres ocorre de diversas maneiras, pois 
até mesmo para pensarmos em dados e consequentemente em uma política de combate e preven-
ção, precisamos saber contra o que propriamente estamos lidando, e, neste trabalho, focamos na 
violência obstétrica, ou a violência que as mulheres sofrem durante o parto, como um resultado do 
controle social sob o corpo feminino. 

Primeiro precisamos saber que o combate à violência contra as mulheres diz respeito a todas 
as mulheres! Sem distinção de cor, sexualidade, religião, classe, idade, identidade de gênero, etc, ou 
pelo menos é assim que deveria ser. Uma leitura que também é apresentada se dá no entendimento 
que essa violência é uma violência de gênero, articulando a violência obstétrica a outras violências 
estruturais que as mulheres travestis, trans e cis sofrem apenas pelo fato de serem mulheres em uma 
sociedade que as coloca em um lugar desigual se comparada aos homens, em especial os homens 
brancos.

Letícia Andrada (2018) indica que, apesar do esforço de diversas entidades e do movimento 
feminista para que sejam erradicados os casos de violência contra as mulheres, ainda é possível 
identificá-las em inúmeras esferas da vida da mulher, e um dos exemplos que a autora traz é o caso 
da violência obstétrica. Para a autora, neste momento, além da romantização e emoção, também 
devemos pensar de forma política, abordando questões voltadas aos direitos sexuais e reproduti-
vos, abrangendo realidades além do íntimo e do privado, afetando a saúde da mulher parturiente e 
do feto, pois:

No Brasil, a ocorrência da violência obstétrica não é considerada como 
crime. Apesar disso, a Lei 13.257/2016 assegura a todas as mulheres o acesso 
aos programas e às políticas de saúde da mulher e de planejamento reprodutivo 
e, às gestantes, nutrição adequada, atenção humanizada à gravidez, ao parto e ao 
puerpério com atendimento pré-natal, perinatal e pós-natal integral no âmbito 
do Sistema Único de Saúde (SUS). A Lei nº 13.257/2016 em seu artigo 8º, §8, 
deixa claro que a gestante tem direito a acompanhamento saudável durante toda 
a gestação e ao parto natural cuidadoso, estabelecendo-se a aplicação de cesariana 
e outras intervenções cirúrgicas por motivos médicos. (ANDRADA, 2018, p. 3)

Ainda conforme a autora, discutir o processo histórico ligado ao parto requer aprofunda-
mento nos pensamentos “relacionadas à construção de gênero, sexualidade, território, realidade 
sociocultural, econômica, história da medicina, atividade laboral relacionada à saúde, entre outros” 
(ANDRADA, 2018, p. 5). No seu trabalho intitulado O debate da violência contra a mulher no processo e 
na experiência do parto em Belo Horizonte, a mesma, ao analisar a fala de quatro parturientes, identifica 
uma série de violências como: negação do atendimento à mulher,  comentários humilhantes à mu-
lher no que diz respeito à sua cor, idade, religião, escolaridade, classe social, estado civil, orientação 



Bruna dos Santos; Cíntia Cristina Lisboa da SilvaO Parto Tradicional como Contraponto ao Controle Social do Corpo Feminino: contribuições das... 307

sexual, número de filhos; palavras ofensivas até mesmo à  sua família; humilhá-la; agendar cesárea 
sem recomendação baseada em evidências científicas,  atendendo às necessidades e interesse do 
próprio médico.

Entre as quatro entrevistadas, uma tem um parto acompanhado em casa, e as outras três que 
relataram as violências vividas têm em comum o fato do parto ter sido hospitalar e realizado por 
homens. O que podemos observar neste estudo de caso é a fragilidade entre o vínculo do profis-
sional de saúde e a mulher em situação de parto nos hospitais públicos, enquanto a experiência 
relatada em casa e com acompanhamento particular foi respeitosa e acolhedora para a parturiente.

Ao ampliar a análise além dos casos, entendemos que a caracterização da violência obstétrica 
envolve o entendimento do que seria a apropriação do corpo feminino e de processos reprodutivos 
da mulher pelo profissional de saúde, em especial, homens brancos, que muitas das vezes reprodu-
zem tratamentos desumanizados, corroborando para a perda de autonomia da mulher em decidir 
livremente sobre o seu corpo, o que, por sua vez, traz consequências na vida da mulher.

Quando focamos a observação no espaço produtor de violência para as mulheres do estudo 
de caso de Leticia Andrada (2018), temos a materialidade e espacialização do hospital que institui 
uma normativa de controle desses corpos gravídicos por meio de um representante “legal”, “qua-
lificado para estar ali”, sendo esse o médico que atua a partir de uma perspectiva masculina, tecno-
lógica e dita moderna, tendo em vista que poucas mulheres, historicamente, conseguem adentrar 
nesses espaços masculinizados.

Antagonicamente, os relatos de nascimentos “alternativos”, seja por opção política ou por 
necessidade, se dão majoritariamente em um espaço escolhido pela mãe, onde há acompanhamento, 
e os partos normalmente são realizados por mulheres, sejam elas parteiras, doulas, enfermeiras obs-
tétricas, etc, indicando uma prática que, diferente da medicina moderna, tenta combinar elementos 
da medicina holística e natural, juntamente com a perspectiva da mulher parteira na prática do parto.

Alexandra Cassiano et al (2016) nos chama atenção à espacialidade onde ocorre o parto cesá-
rio, sendo este o ambiente hospitalar sob a responsabilidade médica. Para a autora, neste ambiente 
há o avanço no que diz respeito ao controle e redução da mortalidade materna e fetal, porém, há 
insatisfação feminina em relação a assistência humanizada e a promoção da autonomia sobre seu 
próprio corpo; desta forma, se faz necessário um olhar crítico-reflexivo sobre esta violência institu-
cionalizada, praticada contra as parturientes que se materializa em espaços específicos.

Vale ressaltar que a violência institucionalizada ao parto vem sendo associada à precarização 
do Sistema Único de Saúde – SUS, algo que o movimento feminista tem denunciado desde a déca-
da de 1980, tendo pesquisas acadêmicas a partir dos anos de 1990 (CASSIANO, et al, 2016).

As colonialidades com diversos imaginários e modelos ditos como modernos possibilitam a 
dominação pelo poder simbólico, do ser e do saber do parto tradicional e dos corpos e saberes femi-
ninos em detrimento do conhecimento científico da medicina moderna. Sendo assim, consideramos 
que “as mulheres estão em uma dupla relação de poder, como pacientes e como pessoas do sexo fe-
minino, a qual soma-se a discriminação racial, socioeconômica e a tolerância da violência como uma 
prática que dispensa a impunidade daqueles que a cometem” (CASSIANO, et al, 2016, p. 472).

Já os autores Maique Wermuth, Paulo Gomes e Joice Nielsson (2016), ao falarem sobre 
a violência obstétrica contra parturientes, apresentam tal prática como resultado da excessiva 
medicalização do parto que, por sua vez, submete “a gestante a um processo de absoluta invi-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021308

Temática Livre
sibilização em decorrência do saber-poder médico que lhe é imposto, nos moldes da filosofia 
foucaultiana” (p. 87).

Os autores fazem um extenso levantamento bibliográfico sobre a temática, reconhecendo a 
existência de sete formas de violências obstétricas, sendo:

• Peregrinação em busca de leitos em hospitais e maternidades;
• Impedimento da presença do acompanhante escolhido pela parturiente;
• Procedimentos/manejos que incidam sobre o corpo da mulher causando dor ou danos fí-
sicos (como, por exemplo, indução do parto mediante administração do hormônio ocitocina 
por conveniência médica, sucessivos exames de toque por pessoas diferentes, corte vaginal 
– episiotomia –, imobilização de braços e pernas);
• Ações verbais que causam humilhação e provoquem sentimentos de inferioridade e medo; 
• Cesariana sem indicação clínica e sem autorização da parturiente; 
• Impedimento ou retardo do contato da mãe com o bebê logo após o nascimento, por con-
veniência institucional;
• Impedimento do aleitamento materno por conveniência institucional.

Um paralelo sobre diferentes formas de controle social sobre o corpo de mulheres é possível 
entre as práticas sexistas e racistas, que operam de modo semelhante ao estabelecer a hierarquiza-
ção das vidas humanas a partir de diferenças biológicas e leituras sociais de determinados corpos 
como instrumentos de uma biopolítica, assim indicado pelos autores.

A geógrafa feminista Sofia Zaragocin (2018a) indica que as mulheres experienciam múl-
tiplas formas de violência em suas territorialidades e espacialidades através de seus corpos e 
até mesmo de seus órgãos, dando luz ao que a autora apresenta enquanto a geopolítica do útero. A 
contribuição da geógrafa se sustenta na interseção de temas da geopolítica feminista anglo-saxã e 
do feminismo decolonial, ou latino-americano, ao analisar as colonialidades relacionadas à morte 
lenta de espaços-corpos.

A autora, mesmo que em outro contexto latino, também reflete sobre o projeto territorial 
racializado e sexualizado das colonialidades, pois, para ela, o processo colonial da morte lenta de es-
paços-corpos é marcado por uma característica espacial e corpórea bem nítida, a exemplo do parto 
tradicional, que ocorre nitidamente em espacialidades distintas do saber médico moderno, e tam-
bém se relaciona com culturas específicas, indicando que as colonialidades vistas por meio dos sa-
beres médicos modernos representam uma morte lenta coletiva, seja fisicamente ou culturalmente.

O que podemos identificar, ainda na teoria desenvolvida pela autora, é que a violência de gê-
nero contra as mulheres envolvidas no parto tradicional (as parturientes e as detentoras de saberes 
subalternizados) se localiza majoritariamente em grandes centros urbanos, mais especificamente 
em hospitais, vistos também como lugares modernos, e, aqui acrescentamos, como lugares de vio-
lências coloniais e espaciais exercidas contra os corpos femininos.

Temos neste momento a concepção do hospital como um espaço heteropatriarcal e colonial, 
onde os Estados-nações apresentam e projetam o modelo da modernidade como ponto a ser alcan-
çado, ainda que, na prática, represente a violência e morte lenta para determinados corpos e saberes.

Neste sentido, concluímos sobre a necessidade de alcançarmos uma geografia encarnada, 
que valorize corpos de pessoas subalternizadas, seja por quais motivos forem, a exemplo da sexu-



Bruna dos Santos; Cíntia Cristina Lisboa da SilvaO Parto Tradicional como Contraponto ao Controle Social do Corpo Feminino: contribuições das... 309

alidade, identidade de gênero, raça, idade, capacidade física, etc, pois só assim poderemos pensar 
em outras relações socioespaciais que transcendam as práticas coloniais, contribuindo para o fim 
de múltiplas violências contra as mulheres.

2. O Parto Domiciliar como Prática de uma Ética e Saber Feminista

Com o objetivo de refletirmos sobre o parto domiciliar como uma prática essencialmente fe-
minista, indicamos que não necessariamente haverá um reconhecimento e identificação das mulhe-
res que protagonizam tais práticas de resistência como sendo parteiras/mulheres feministas, o que 
queremos indicar com tal afirmação é que, ao ter majoritariamente mulheres como as protagonistas 
do seu movimento, e com as práticas e saberes passados via oralidade e por diferentes gerações, 
objetivando uma outra forma de estar e vir ao mundo, temos uma ação feminista.

Essa ação feminista protagonizada pelas parteiras, neste caso, não pode ser vista como algo 
da essência das mulheres, ainda que seja considerado um dom, partindo da premissa de mulheres 
associadas de forma biológica ao cuidado, à sensibilidade, carinho e emoção. O que observamos, de 
acordo com a literatura e com alguns estudos de caso, referem-se à escolha política e necessidade 
de partos domiciliares, indicando que essa ação feminista é produtora e produto de uma rede de 
apoio, solidariedade e vivência coletiva, em especial entre mulheres.

Na medida em que observamos o forte enaltecimento de um ofício que é realizado espe-
cialmente por mulheres, bem como entrelaçado com a valorização de um saber tradicional que é 
passado e praticado por um corpo específico, sendo este o conhecimento sobre o nascer, o parto 
no âmbito domiciliar pode ser, então, discutido como uma prática  feminista.

Nos apoiando na obra Geografias subversivas: Discursos sobre espaço, gênero e sexualidades, organiza-
do por Joseli Maria Silva, em 2009, considerado um clássico das temáticas das diferenças e diver-
sidades na geografia nacional, emprestamos este termo para abordar a temática desta reflexão, ou 
seja, as narrativas negligenciadas aos olhos da geografia, a exemplo das sujeitas aqui apresentadas, 
lidas como: parteiras, comadres, algumas vezes “bruxas”, outras “santas”. Em outros termos, às 
mulheres cujos saberes remontam a uma ancestralidade que não pode ser traduzida apenas por téc-
nicas e por registros, mas sim, por sua ligação com o “dom divino”, bem como na potencialidade 
do parir domiciliar como sendo uma prática de resistência e estratégia de construção de autonomias 
socioambientais, em detrimento da racionalidade moderno-colonial.

Joseli Silva (2009), ao discorrer sobre as geografias feministas, nos alerta para as temáticas 
negligenciadas pelo saber científico hegemônico, bem como  para o desafio das/os geógrafas/os  
em abraçar sujeitas/os e narrativas que estão fora dessa produção da universalidade do saber geo-
gráfico. A geógrafa feminista nos deixa sobreavisadas ao fato de sermos herdeiras/os de um mo-
delo científico eurocêntrico, neutro e heternormativo, do mesmo modo que é enfática ao afirmar a 
importância de desconstruirmos tais barreiras propondo novas discussões geográficas.

Nas palavras da autora:

Desde a década de 1970 há uma produção científica que questiona a au-
sência das mulheres na ciência geográfica, e ela se aprofundou nos anos 1980 e 
1990, com a incorporação da interseção de categorias sociais como classe, gêne-
ro, raça e sexualidades. (SILVA, 2009, p. 55)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021310

Temática Livre
Na historiografia geográfica silenciada, encontramos a invisibilidade das parteiras rurais/

tradicionais. Por vezes consideradas como deusas, bruxas, comadres, são mulheres cujos saberes 
foram sendo repassados às outras mulheres, tecendo, assim, uma rede de solidariedade, apoio, aco-
lhimento e reciprocidade entre o grupo feminino, durante o processo de gestação, parto, e puerpé-
rio, todavia, enquanto tais práticas iam se projetando, em especial no espaço rural ou intraurbano, 
tais saberes também eram subordinados à crescente valorização da medicina  moderna.

É interessante apontar que, na lógica das práticas tradicionais, o parto realizado por parteiras 
(locais/tradicionais/rurais), por mais que não se apresente ou seja reconhecido pelo termo, se pare-
ce muito com o que chamamos hoje de parto humanizado. O que por sua vez mostra a capacidade 
interdisciplinar de se debater tal tema, novamente entre as ciências da saúde e humanidades, contu-
do, em especial na geografia, aqui analisada, se trata de um assunto pouco abordado, resultado de 
invisibilizações epistemológicas.

Deste modo, ao trazermos as parteiras para o cerne do debate, se faz necessário tecer algu-
mas breves considerações sobre as mesmas e sobre a realização de partos no Brasil. Até meados 
do século XIX, o parto era um evento domiciliar, feminino e, depois desse período, passa a ser um 
“assunto médico, e, como tal, alvo de processos de normatização, registro e de formação, marcado 
pela crescente hospitalização” (TORNQUIST, p. 63, 2005).

De acordo com Elisabeth Vieira (2002), mais do que um assunto médico, isso representa a 
tomada do corpo feminino como objeto de intervenção dentro de uma ideologia sexista, e, sobre-
tudo, moderno-colonial. Para a historiadora Luciana Santos (2016), com o surgimento da medica-
lização do parto, a ação feminina e feminista da parteira passou a ser uma atividade formal, profis-
sionalizada e masculina, que, de acordo com o discurso médico, se faz necessário estar cercado/a 
de qualificações e certificações para exercer o ofício de partejar.

Maria Aires (2005) aponta que os saberes “informais” construídos por atores subalterniza-
dos que não estão inseridos no contexto da sociedade científica e tecnológica, onde o conhecimen-
to é hegemônico e institucionalizado, vivenciam outra relação com tais práticas. Um exemplo que 
a autora apresenta refere-se às parteiras que veem a importância do processo do nascimento para a 
mulher e para o bebê, praticando uma ética feminista e do cuidado, onde:

Ao  valorizar sobremaneira o corpo da mulher, assim como o evento ritua-
lístico do processo do parto, atribui um significado especial ao fenômeno da  gesta-
ção, parto e puerpério, indicando modos diferentes de tratar o mesmo fenômeno:  
de um lado, as parteiras, seus saberes adquiridos na prática e o uso de técnicas e 
artefatos simples, e de outro, os cuidados hospitalares e o uso de aparelhos  tecno-
lógicos sofisticados, muitas vezes considerados invasivos. (AIRES, p. 1, 2005)

Temos então a passagem de uma prática cultural e coletiva que acontece no cotidiano para a 
hospitalização, individualidade e institucionalização do parto, prescrito pelo discurso médico moder-
no. E, do mesmo modo que Elisabeth Vieira (2002) aponta sobre a tomada de controle e intervenção 
do corpo feminino, observamos uma disputa por narrativas, saberes, formas de ser e estar no mundo.

O hospital aqui é tido como a instituição hegemônica que hierarquiza outras práticas, cultu-
ras e lugares. Sendo assim, a relação de poder entre os saberes tradicionais e específicos se inicia, 
onde o hospital é porta-voz de uma prática e de um saber médico, científico e racional. Contudo, 



Bruna dos Santos; Cíntia Cristina Lisboa da SilvaO Parto Tradicional como Contraponto ao Controle Social do Corpo Feminino: contribuições das... 311

não são apenas imaginários que se formam em tais ambientes, o hospital passa a ser um lugar com 
marcas espaciais desiguais a partir de suas exigências, onde:

A idade mínima exigida era de 16 anos, era preciso saber ler, escrever e 
apresentar um atestado de bons costumes (…). Outras exigências feitas para se 
matricular no curso de partos, segundo Noélia Alves de Sousa: “Em primeiro 
lugar, a exigência da alfabetização excluía grande parte das parteiras em exercício, 
que eram analfabetas. Em segundo, o pagamento da taxa de matrícula provocava 
o afastamento das mulheres pobres. E, por último a questão do atestado de bons 
costumes acabava por completar a exclusão das parteiras leigas, haja vista que a 
maioria delas era alvo da discriminação por serem não apenas pobres, analfabe-
tas, negras, mulatas, libertas, como também suspeitas do homicídio de nascituros 
e aborteiras”. (SANTOS, p. 20, 2016)

Dependendo do local onde se almejava estudar o curso de parto, outras barreiras ainda eram 
impostas, a exemplo da Universidade de Manaós, atual Universidade Federal do Amazonas – UFAM, 
que, no início do século XX, aplicava um exame para seleção que continha as seguintes provas: por-
tuguês, francês, aritmética, geografia geral e do Brasil e história do Brasil (SANTOS, 2016).

Notadamente, sabemos que tais barreiras eram empecilhos para determinadas pessoas, enquanto 
para outras não. Historicamente, ao homem, enquanto sujeito social, é permitido transitar por diversos 
espaços públicos, galgar cargos de liderança e ir atrás de seus sonhos. Já para a mulher, o espaço privado 
a limitava de inúmeras possibilidades de aprendizado e trocas, o que contribuía, por sua vez, para que 
as mesmas não passassem nos critérios de seleção estabelecidos por diversas instituições.

Nesse momento, os médicos, em grande maioria homens brancos, buscam pelo controle 
sobre as práticas dos saberes sobre o corpo feminino, prática protagonizada, até então, por corpos 
femininos com ações diferenciadas permeadas por saberes de ervas, rezas e poderes de cura, as 
chamadas parteiras.

Quando a ciência médica institui novos saberes e práticas sobre o corpo, o parto e o nasci-
mento, legitimados pela cientificidade, alterações ocorrem em seus imaginários e valores. A partir 
da incorporação de novos procedimentos, do uso de materiais e de um conjunto de informações 
fundados nos conhecimentos da medicina moderna, o padrão moderno desejado passa a ser o de 
um parto hospitalar, o que, por sua vez, acaba com a prática feminista de solidariedade, rede de 
apoio e acolhimento, que era exercido pelas mulheres nos partos tradicionais.

Essas práticas e saberes feministas do cuidado da saúde reprodutiva da mulher são tensio-
nadas junto ao saber científico da modernidade devido à ciência médica, que institui novos imagi-
nários e valores sobre o corpo, o parto e o nascimento, legitimando, assim, um novo modelo para 
ser, estar e vir ao mundo.

Para a autora Betina Piovesan (2019), o mesmo ocorre com os movimentos eco/ambienta-
listas/animalistas de defesa da natureza, pois, ao se promover a preservação e a valorização dessas 
formas de vida, há uma ruptura com as regulações estatais de um “sistema extrativista capitalista 
neoliberal que visa exclusivamente ao lucro, para tanto, inicialmente demonstra-se a permanência 
da colonialidade do poder, do saber, do ser e de gênero sobre o direito” (PIOVESAN, p. 9, 2019), e, 
aqui complementamos, sobre o direto de decisão em relação ao seu próprio corpo e escolha sobre 
como trazer ao mundo uma nova vida.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021312

Temática Livre
Considerando as práticas de colonialidades (poder, saber, ser e gênero) que a autora traz à 

tona, observamos que tais alianças fundam o projeto de modernidade com suas dicotomias hierar-
quizantes, perpetuando inúmeras violências que são intensificadas à medida que outros marcadores 
sociais vão sendo acumulados, a exemplo da origem locacional, raça, classe, sexualidade, idade, 
capacidade física, etc.

A parteira, ao longo do tempo histórico, foi tendo seu saber subordinado à medicina, e as 
mulheres conhecedoras do ofício foram, aos poucos, sendo “capacitadas”. A tecnificação, no en-
tanto, teve uma crescente através das enfermeiras obstetrizes e, recentemente, o retorno dos aten-
dimentos domiciliares com doulas. A diferença entre essas é a “qualificação”, seguindo os critérios 
da Organização Mundial da Saúde-OMS.

Nesse aspecto, voltando ao encontro do silenciamento de algumas temáticas dentro do co-
nhecimento geográfico, podemos trazer à tona essa reflexão negligenciada dentro da própria geo-
grafia feminista, reconhecendo, assim, a potencialidade de se pensar o parto, as relações de poder, 
as espacialidades e as disputas espaciais e corporais que ocorrem durante o processo, dentre outras 
análises, como sendo um conjunto de práticas feministas de emancipação de controle do corpo e 
de saberes feminilizados.

Apenas quando reconhecemos que uma ciência se estrutura pela ação  de pessoas, de seus 
instrumentos de pesquisas, ideologias, culturas, e  assim por diante, é que podemos conceber que 
existem muitas formas de conhecimento e, sendo assim, é possível afirmar que há muitas epistemo-
logias possíveis no processo de pesquisa, ou “na ação de conhecer” (SILVA, ORNAT, CHIMIN 
JUNIOR, p. 13, 2017), contribuindo para o reconhecimento e legitimidade de uma pesquisa como 
essa ser abordada na geografia.

Joseli Silva (2009) traz uma sistematização de fácil compreensão da disposição dualista em 
que o conhecimento científico é estruturado. De um lado, a masculinidade é identificada por adje-
tivos tidos como importantes, racionais, justificando, portanto, sua condição de poder. Do outro, 
o ser feminino é tido como submisso, próximo ao natural, no sentido pejorativo, e, portanto, não 
apto a estar no centro de discussões científicas, onde as mulheres são colocadas automaticamente 
em posição de debilidade frente à definição racional e de força do seu oposto masculino.

O ato de partejar, como prática feminista, tem o poder de valorização do ofício de partejar, 
bem como dos saberes femininos em torno desse processo, sendo um resgate ancestral e uma for-
ma de resistência ao domínio e à condição de submissão das mulheres. Poderíamos considerar esta 
modalidade de parto como subversiva, que assusta a sociedade que nos ensina a sermos disciplina-
das, onde o método seguro é aquele indolente, controlável e medicalizado.

Tais ponderações nos trazem novamente ao encontro das parteiras e do ato de partejar, que, 
quando observados pelo conhecimento científico vigente e pela normatização oficial (BRASIL, p. 
9, 1996), compreende-se: “o parto domiciliar realizados por parteiras tradicionais, muitas vezes em 
condições precárias, sem nenhum preparo e supervisão do Sistema de Saúde, tem sido a realidade. 
Essa assistência deve ser melhorada”.

Ou seja, mesmo a OMS reconhecendo a assistência prestada pelas parteiras tradicionais, 
ainda assim as relega a um papel subalterno. Essas mulheres são inescusáveis em lugares onde há 
lacunas deixadas pela saúde pública, mas, em contrapartida, consideram a necessidade de serem 
treinadas pelo órgão oficial de saúde, obedecendo aos critérios de registro, técnica, normas, medi-
calização e intervenções mais arriscadas pela transformação do parto em cirurgia.



Bruna dos Santos; Cíntia Cristina Lisboa da SilvaO Parto Tradicional como Contraponto ao Controle Social do Corpo Feminino: contribuições das... 313

Na prática, as parteiras tradicionais têm técnicas próprias que fogem à lógica da medicina 
moderna, tendo uma forte ligação religiosa com o sobrenatural. Seus saberes remontam a uma 
lógica simbólica que vai além da modernidade. Para as parturientes, as parteiras, comadres, conhe-
cedoras do saber “pegar crianças”, fazem, antes de tudo, um trabalho social, ligado ao dom divino 
intervindo pouco no corpo gravídico e dando, à parturiente, apoio emocional .

De acordo com Claudioney Guimarães et al (2020), ao fazerem uma pesquisa com as partei-
ras e seus cenários, indicam que:

Todas têm em comum a sabedoria, a força e alegria de acompanharem e 
assistirem diversos partos e se alegrarem com o choro do bebê, que representa 
o nascimento de seus “filhos de umbigo”, como afirmam. Por isso, são também 
chamadas de “mães velhas”. (...) Talvez esse seja um dos elementos que com-
põem o leque de retribuições pessoais, a alegria de ver a vida em sua essência, 
desde a formação até o nascimento e crescimento.... Mas nem tudo são flores, 
muitas dificuldades permeiam a atuação das parteiras, atingindo-as particular-
mente ou a todas, enquanto categoria e grupo social. No entanto, a fé perpassa e 
está presente no cotidiano dessas personagens. (GUIMARÃES et al, p. 30, 2020)

Dialogando agora com as teorias e práticas do bem-viver, trazemos novamente a autora Ma-
ria Aires (2005), que, ao falar sobre a arte de partejar, nos lembra que essas mulheres se organizam 
normalmente em pequenas comunidades e formam uma rede de sociabilidade. Neste espaço, uma 
ajuda a outra, e a moeda de troca não é o dinheiro, e sim a solidariedade.

Ao reconhecermos essa forma alternativa de organização socioespacial, estamos indicando 
também que outras formas de autonomia social, cultural, e ambiental são possíveis, em especial, 
no caso aqui analisado, via parto tradicional, que também possui outra forma de ser e se relacionar 
com a natureza e com a estrutura social moderno-colonial.

O pagamento para a manutenção dessa rede feminista de solidariedade é feito sem que haja a 
necessidade de contratos, assinaturas e reconhecimentos, premissas básicas do capitalismo, é o que 
a autora apresenta como “um outro modo de viver que não se enquadra na modernidade colonial 
capitalista” (AIRES, p. 5, 2005).

Desta forma, o feminismo decolonial é fundamental para uma geografia feminista que se 
preocupe em reconhecer a voz de outras sujeitas. A geógrafa equatoriana Sofia Zaragocin (2017), 
ao falar do feminismo decolonial, indica que o mesmo se dá no reconhecimento da sua diferen-
ciação de um feminismo ligado à modernidade que reproduza universalizações e essencialismos 
do ser mulher. O feminismo decolonial, assim como a teoria decolonial, busca a construção de 
conhecimentos que rompam com a colonialidade, fruto da modernidade, através de práticas e epis-
temes fora dos cânones ocidentais. Para a intelectual, tal debate requer uma imaginação altamente 
geográfica, pois é necessário valorizar os espaços de hibridismos teóricos através da criação de 
espaços imaginários decoloniais, a exemplo de nomenclaturas como Abya Yala, América Latina, o 
Sul Global, enquanto espaços materiais e metafóricos para uma luta epistêmica.

O feminismo decolonial se situa como aliado a saberes e agentes sociais subalternizados, em 
especial, às mulheres, na medida em que seus fundamentos teóricos e práticos buscam a superação 
das colonialidades; sendo assim, o feminismo decolonial trabalha de forma interseccional ao se pre-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021314

Temática Livre
ocupar com múltiplas desigualdades que recaem sobre as mulheres da América Latina, a exemplo 
da raça, do seu local de origem, idade, sexualidade, religião, etc. 

Em uma apresentação de um dossiê especial sobre decolonialidade na América Latina, Sofia 
Zaragocin (2018b) discorre sobre a necessidade de ontologias espaciais que representem sujeitas/
os marginalizadas/os. Para a autora, a geografia crítica da América Latina, apesar de ter heranças 
coloniais bem presentes, está fazendo uma chamada para a descolonização da geografia, sendo o 
feminismo decolonial um dos responsáveis pela denúncia de visão masculina, androcêntrica e ra-
cista na geografia.

CONSIDERAÇÕES EM ANDAMENTO

Diante das nossas breves exposições, concordamos com os autores sobre a nossa incum-
bência perante a produção de conhecimento, o qual deve ser expandido e transparente. Assim, nos 
colocamos enquanto pesquisadoras, como mulheres que se inspiram, leem e refletem com outras 
mulheres e suas experiências de parto e cuidado entre si.

Entendemos que essas relações do modo de nascer, sejam pelas práticas médicas, sejam 
pelas práticas das parteiras tradicionais, doulas, enfermeiras obstretas, etc, são todas formadas 
em relações de poder sobre o direito à escolha e à tomada de decisão sobre o seu próprio corpo, 
no caso das mulheres. Cabe frisar que não estamos fazendo juízo de valor sobre os modos de 
parir/partejar, mas, sim, enfatizando a necessidade de reconhecer e valorizar esses outros saberes 
no campo da geografia.

Desse modo, consideramos a necessidade de nos posicionar dentro da produção do co-
nhecimento, bem como abrir espaço para a discussão no que se refere às parteiras, ao parto 
domiciliar e/ou parto humanizado através do olhar da geografia, que é tão rica em conceitos e 
possibilidades epistemológicas.

Ao partir do entendimento que tanto as parteiras como as suas práticas podem ser inter-
pretadas como um movimento de resistência às colonialidades que projetam e hierarquizam di-
ferentes valores, saberes e modelos, identificamos, por meio da literatura, o quanto as geografias 
feministas têm a contribuir para uma análise interseccional que valorize sujeitas, saberes, culturas, 
mas que também não se esqueça das espacialidades onde tais fenômenos estão ocorrendo.

Finalmente, defendemos a valoração de tais sujeitas e saberes para a construção de uma 
sociedade do bem-viver como sendo subversiva, contra-hegemônica, despatriarcalizada e deco-
lonizada, o que, por sua vez, precisa estar aliada às práticas e teorias feministas decoloniais.



Bruna dos Santos; Cíntia Cristina Lisboa da SilvaO Parto Tradicional como Contraponto ao Controle Social do Corpo Feminino: contribuições das... 315

REFERÊNCIAS

AIRES, Maria. O direito à arte de partejar. Revista da Faculdade de Direito UFPR, v. 43, p. 1 – 10, 2005.

ANDRADA, Letícia Vulcano. O debate da violência contra a mulher no processo e na experiência 
do parto em Belo Horizonte/MG. Simpósio Gênero e Políticas Públicas, v. 5, n. 1, p. 326 - 340, 2018.

BRASIL, Ministério da Saúde. Assistência ao parto normal: um guia prático. Brasília, 1996.

CASSIANO, Alexandra do Nascimento, et al. Expressões da violência institucionalizada ao parto: 
Uma revisão integrativa. Enfermería Global, v. 15, n. 4, p. 452 - 489, 2016.

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider within: A significação sociológica do pensa-
mento feminista negro. Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 99 - 127, 2016.

GONZALEZ, Lélia. “Por um feminismo afrolatinoamericano”. Revista Isis Internacional, Santiago, 
v. 9, p. 133 - 141, 1988.

GUIMARÃES, Claudioney, et al. Parteiras e seus cenários: ensaios e relatos sobre a arte de parte-
jar. In: LAGES, Micaelle, VALLE, Isabella (Orgs.). Parteiras tradicionais: Conhecimentos compartilhados, 
práticas e cuidado em saúde, p. 28 – 44, 2020. 

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: A questão da ciência para o feminismo e o privilégio da 
perspectiva parcial. Cadernos pagu, n. 5, p. 7 - 41, 1995.

MONK, Janice; HANSON, Susan. Não excluam metade da humanidade da geografia humana. In: 
SILVA, Joseli Maria; ORNAT, Marcio Jose; CHIMIN JUNIOR, Alides Baptista (Orgs). Geografias 
feministas e das sexualidades: Encontros e diferença. Toda Palavra, Ponta Grossa, p. 31 – 54, 2016 [1982].

ONU MULHERES – BRASIL. Novo relatório da ONU Mulheres apresenta diagnóstico sobre arranjos 
familiares no mundo e recomendações para agenda política para acabar com a desigualdade de gênero nas famí-
lias. 2019. Disponível em: <http://www.onumulheres.org.br/noticias/novo-relatorio-da-onu-mu-
lheres-apresenta-uma-agenda-politica-para-acabar-com-a-desigualdade-de-genero-nas-familias/>. 
Acesso em: junho de 2021.

ORGANIZAÇÃO PANAMERICANA DA SAÚDE. Devastadoramente generalizada: 1 em cada 3 
mulheres em todo o mundo sofre violência, 2021. Disponível em: <https://www.paho.org/pt/noticias/
9-3-2021-devastadoramente-generalizada-1-em-cada-3-mulheres-em-todo-mundo-sofre-violen-
cia>. Acesso em: junho de 2021. 

PIOVESAN, Betina. Ecofeminismo para a decolonização e despatriarcalização do direito: Cami-
nhando para o bem viver. I Colóquio de direto e diversidades “a defesa dos direitos em tempos de crise”, p. 9 
- 11, 2019.

SANTOS, Luciana Guimarães. A arte de partejar: Das parteiras tradicionais à medicalização do parto no 
Amazonas (1970 – 2000). Dissertação de Mestrado em História – Universidade Federal do Amazo-
nas, 2016, 169p.

SILVA, Joseli Maria. Ausências e silêncios do discurso geográfico brasileiro: uma  crítica feminista 
à geografia eurocêntrica. In: SILVA, Joseli Maria (Org.). Geografias Subversivas: Discursos sobre espaço, 
gênero e sexualidades. Ponta Grossa: Toda Palavra, p. 55 - 92, 2009.

SILVA, Joseli Maria; ORNAT, Marcio Jose; CHIMIN JUNIOR, Alides Baptista. Geografias 
feministas e pensamento decolonial: A potência de um diálogo. In: SILVA, Joseli Maria; OR-
NAT, Marcio Jose; CHIMIN JUNIOR, Alides Baptista. Diálogos Ibero- Latino-Americanos sobre 
Geografias Feministas e das Sexualidades. Ponta Grossa: Toda Palavra, p. 11-30, 2017.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021316

Temática Livre
SILVA, Joseli Maria; CESAR, Tamires Regina Aguiar de Oliveira; PINTO, Vagner André Mo-
rais. Fazendo Geografias Feministas: Apontamentos sobre desobediências epistemológicas. 
In: ALVES, Flamarion Dutra; AZEVEDO, Sandra de Castro (Orgs). Análises geográficas sobre o 
território brasileiro: Dilemas estruturais à Covid-19. Editora UNIFAL – MG, p. 14 - 29, 2020.

SOUZA, Lorena Francisco de; RATTS, Alex. Escritas e Inscrições de Geógrafas Negras. In: 
SILVA, Joseli Maria; ORNAT, Marcio José; CHIMIN JUNIOR, Alides Baptista (Orgs). Di-
álogos-Ibero-Latino-Americanos Sobre Geografias Feministas e das Sexualidades. Ponta Grosa: Toda 
Palavra, p. 151 - 166, 2017.

TORNQUIST, Camen Susana. Parteiras Populares entre o Folclore e a Escuta. Núcleo Transdis-
ciplinar de Estudos de Gênero - NUTEG, v. 6, n, 1, p. 61 - 80, 2005.

VIEIRA, Elisabeth Meloni. A medicalização do corpo feminino – Rio de Janeiro: Editora FIO-
CRUZ, 2002.

WERMUTH, Maiquel; GOMES, Paulo; NIELSSON, Joice. Uma análise biopolítica do parto 
e da violência obstétrica no Brasil. Universitas Jus, v. 27, n. 2, p. 87 – 101, 2016.

ZARAGOCIN, Sofía. Feminismo decolonial y buen vivir. In: VAREA, Soledad; ZARAGO-
CIN, Sofía (Orgs). Feminismos y buen vivir : Utopías descoloniales. Ecuador. p. 17 – 25, 2017.

ZARAGOCÍN, Sofía. La geopolítica del útero: hacia una geopolítica feminista decolonial en 
espacios de muerte lenta.  In: HERNANDEZ, Delmy; JIMÉNEZ, Manuel (Orgs). Cuerpos, 
territorios y feminismos, Equador, p. 81 – 97, 2018a.

ZARAGOCIN, Sofía. Hacia una reapropriacion de la geografía crítica em América Latina: 
presentacion del dossier. Íconos, Revista de Ciências Sociales, n. 61, p. 11 – 32, 2018b.



		
G

Seção 

Gênero, Sexo e Trabalho





Temática Livre

Viviane Souza de Almeida − Bacharel em Direito pelo Centro Universitário do Pará (CESUPA), advogada, 
mestranda em Direitos Humanos pela Universidade Federal de Pernambuco (PPGDH/UFPE), pós-graduanda 
em Especialização em Análise das Teorias de Gênero e Feminismos na América Latina pelo GEPEM-Universi-
dade Federal do Pará (GEPEM/UFPA). E-mail: viviane.s.almeida09@gmail.com

Sexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza1

Sexo y Género: cuando la lógica categorial de la modernidad los hace invisibles

Sex and Gender : when the categorial logic of  modernity makes them invisible

Viviane Souza de Almeida

Resumo: O artigo “Sexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza” propõe uma 
análise da produção da diferença entre gênero e sexualidade inserida na lógica da modernidade. O problema 
central a ser enfrentado é: como se produz a noção e a diferença de sexo e gênero na epistemologia mo-
derna, quais as consequências e alternativas? De modo geral, o objetivo da pesquisa é demonstrar que sexo 
e gênero são categorias que fazem sentido, principalmente, dentro da epistemologia moderna. Especifica-
mente, os objetivos da pesquisa são: (i) expor as formas de colonialidade e como se relacionam com a lógica 
categorial do sistema moderno/colonial; (ii) argumentar sobre a lógica discursiva e contextual do sexo e 
gênero; (iii) propor alternativas à lógica categorial da modernidade. Para tanto, será procedido pesquisa com 
metodologia de Estado da Arte.

Palavras Chave: Colonialidade. Sexo e gênero. Epistemologia. Modernidade. Epistemologia feminista 
decolonial.

Resumen: El artículo “Sexo y género y la lógica categórica de la modernidad” propone un análisis de la 
producción de la diferencia entre género y sexualidad inserto en la lógica de la modernidad. El problema 
central a enfrentar es: ¿cómo se produce la noción y diferencia de sexo y género en la epistemología moder-
na, cuáles son las consecuencias y alternativas? En general, el objetivo de la investigación es demostrar que 
el sexo y el género son categorías que tienen sentido, principalmente, dentro de la epistemología moderna. 
Específicamente, los objetivos de la investigación son: (i) exponer las formas de colonialidad y cómo se re-
lacionan con la lógica categórica del sistema moderno / colonial; (ii) argumentar sobre la lógica discursiva y 
contextual del sexo y el género; (iii) proponer alternativas a la lógica categórica de la modernidad. Para tanto, 
se llevará a cabo una investigación utilizando metodología de Estado del Arte.

Palabras Claves: Colonialidad. Sexo y genero. Epistemología. Modernidad. Epistemología feminista 
decolonial.

Abstract: The article “Sex and gender and the categorical logic of  modernity” proposes an analysis of  the 
production of  the difference between gender and sexuality inserted in the logic of  modernity. The central 
problem to be faced is: how is the notion and difference of  sex and gender produced in modern epistemo-
logy, what are the consequences and alternatives? Overall, the objective of  the research is to demonstrate 
that sex and gender are categories that make sense, mainly, within modern epistemology. Specifically, the 
research objectives are: (i) to expose the forms of  coloniality and how they relate to the categorical logic 
of  the modern/colonial system; (ii) argue about the discursive and contextual logic of  sex and gender; (iii) 
propose alternatives to the categorical logic of  modernity. For that, research will be carried out using State-
-of-the-Art methodology.

Key-words: Coloniality. Sex and gender. Epistemology. Modernity. Decolonial Feminist Epistemology.

1 Artigo apresentado como trabalho final da disciplina “Teorias interdisciplinares de gênero na perspectiva feminista”, do 
módulo I, curso de Especialização em Análise das Teorias de Gênero e Feminismos na América Latina – GEPEM/UFPA.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021320

Temática Livre
INTRODUÇÃO

O artigo “Sexo e gênero e a lógica categorial da modernidade” propõe uma análise da produ-
ção da diferença entre gênero e sexualidade inserida na lógica da modernidade, de modo que esta 
separação só faz sentido a partir da epistemologia moderna/colonial. Ademais, discorro que esta 
lógica tem como consequência a exclusão de realidades vividas.

Assim, o problema central a ser enfrentado é: como se produz a noção e a diferença de sexo 
e gênero na epistemologia moderna, quais as consequências e alternativas? Afirmo no primeiro tó-
pico que esta diferença se faz a partir da própria estrutura de pensamento derivado do novo padrão 
de poder mundial, que opera a partir de fragmentações e hierarquizações da realidade e do sujeito. 
Ademais, o sexo e o gênero foram construídos historicamente por mudanças de ordem epistemo-
lógica e política, como explicado no tópico segundo. O terceiro (e último) tópico responde a parte 
final do problema, apresentando a noção de ecologia de saberes e a epistemologia feminista deco-
lonial como alternativa à modernidade e sua forma de produção do conhecimento.

Abstratamente, minha intenção é que este texto sirva para guiar pesquisadores e pesquisa-
doras interessadas no tema, de modo que compreendam como a modernidade opera e como os 
temas da sexualidade e gênero são tocados dentro de sua lógica. De modo geral, o objetivo da 
pesquisa é demonstrar que sexo e gênero são categorias que fazem sentido, principalmente, dentro 
da epistemologia moderna. Especificamente, os objetivos da pesquisa são: (i) expor as formas de 
colonialidade e como se relacionam com a lógica categorial do sistema moderno/colonial; (ii) ar-
gumentar sobre a lógica discursiva e contextual do sexo e gênero; (iii) propor alternativas à lógica 
categorial da modernidade. 

Para tanto, será procedido pesquisa de revisão bibliográfica, interligando os pensamentos de 
autores como Aníbal Quijano, María Lugones, Maldonado-Torres, Edgardo Lander, Emily Martin, 
Thomas Laqueur, Judith Butler, Boaventura de Sousa Santos, Ochy Curiel e Kabengele Munanga.

O tópico a seguir irá perpassar pelas formas de colonialidade, as quais são: poder, gênero, ser e 
saber. Frisando a lógica categorial da modernidade que transparece do estudo desta forma de poder.

1. A Lógica Categorial do Sistema Moderno/Colonial

O argumento inicial ao qual me dedico é o de que as formas da colonialidade – do poder, gê-
nero, ser e saber – estão intrinsecamente ligadas, criando exclusões e violências atravessadas. Estes 
conceitos não podem ser analisados separadamente, uma vez que são fenômenos que se interligam. 
Por isso mesmo, questiono a forma de conhecimento categorial, dicotômica e hierárquica que, em 
última análise, separa sexo e gênero, naturalizando, essencializando e descontextualizando-os. As-
sim, começo expondo a noção de colonialidade do poder, de Aníbal Quijano, para expor o raciocí-
nio sobre a lógica categorial, chegando, no fim do tópico, ao aspecto discursivo.

A noção de ‘novo padrão de poder mundial’, tratado por Quijano (2005), expõe qual ar-
quétipo de poder o sistema colonial inaugura com o seu surgimento, desde a invasão da América. 
Considera-se ‘novo’, uma vez que era inexistente em qualquer parte do mundo antes do colonialis-
mo. Ademais, do surgimento deste padrão de poder, derivam cinco eixos/características2, os quais 
resumo em dois termos: eurocentrismo e racismo. Assim, a base político-ideológica da Moderni-
2 I – Dualismo/binarismo; II – Perspectiva linear da história; III – Ideia de raça; IV – História universal baseada na Europa; 
V – inferiorização do não europeu.



Viviane Souza de AlmeidaSexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza 321

dade, conforme o autor, opera pela criação de uma história mundial linear, que caminha para uma 
suposta superioridade europeia, e a criação da ideia de raça, que é a inferiorização de toda forma 
de vida não moderna.

Para Aníbal Quijano (2005, p. 117), a raça é uma categoria mental da modernidade, isto é, o 
pensamento se estrutura compreendendo pessoas e grupos pelo prisma racial. Segundo o autor, “a 
formação de relações sociais fundadas nessa ideia, produziu na América identidades sociais histo-
ricamente novas: índios, negros e mestiços, e redefiniu outras” (QUIJANO, 2005, p. 117). No contexto 
da colonização, a ideia de raça demarcava hierarquias e posições sociais, esta lógica se provou muito 
mais duradoura e estável do que o próprio sistema colonial. A classificação social da população de 
acordo com a ideia de raça é estruturante das relações sociais e políticas na modernidade (QUI-
JANO, 2005, p. 117). Então, a partir da fissura epistemológica criada pela ideia de raça, surge toda 
ordem de rompimentos e atomizações que caracterizam a lógica da modernidade.

Conforme Kabengele Munanga (2003), a noção de raça surgiu inicialmente no campo da 
zoologia, e, em 1648, François Bernier empregou o termo no sentido moderno da palavra, para 
designar a classificação de grupos humanos contrastados (2003, p. 1). Assim, é possível perceber 
que um conceito do campo das ciências naturais passou a explicar aspectos da vida social, gerando 
naturalização das relações sociais. No séc. XX, as descobertas científicas no campo da Genética 
Humana, quais sejam, a de que “a raça não é uma realidade biológica, mas sim apenas um conceito 
aliás cientificamente inoperante para explicar a diversidade humana e para dividi-la em raças estan-
cas. Ou seja, biológica e cientificamente, as raças não existem” (2003, p. 4), esta descoberta não foi 
suficiente para neutralizar os efeitos sociais da ideologia racial. Sobretudo porque, segundo o autor,

O maior problema não está nem na classificação como tal, nem na inope-
racionalidade científica do conceito de raça. Se os naturalistas dos séculos XVII-
I-XIX tivessem limitado seus trabalhos somente à classificação dos grupos hu-
manos em função das características físicas, eles não teriam certamente causado 
nenhum problema à humanidade. [...] O fizeram erigindo uma relação intrínseca 
entre o biológico (cor da pele, traços morfológicos) e as qualidades psicológicas, 
morais, intelectuais e culturais. (MUNANGA, 2003, p. 5)

Essa classificação hierárquica dos grupos humanos é a base da teoria pseudo-científica, a ra-
ciologia que, apesar da linguagem científica, tinha caráter doutrinário e ideológico, servindo menos 
para classificar do que para justificar e legitimar os sistemas de dominação racial. Assim, o racismo 
é uma ideologia moderna que opera classificando e hierarquizando grupos humanos e, sobretudo, 
representa a relação de poder e de dominação no seio da modernidade (2003, p. 6).

Na análise da colonialidade do poder, María Lugones (2008) acrescenta os elementos dimor-
fismo biológico, heterossexualidade e patriarcado, uma vez que a construção teórica de Quijano 
deixa uma lacuna referente ao que ela chamou de sistema de gênero moderno/colonial. Lugones 
acrescenta, então,

Por lo tanto, “colonialidad” no se refiere solamente a la clasificación racial. 
Es un fenómeno abarcador, ya que se trata de uno de los ejes del sistema de poder 
y, como tal, permea todo control del acceso sexual, la autoridad colectiva, el tra-
bajo, y la subjetividad/intersubjetividad, y la producción del conocimiento desde 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021322

Temática Livre
el interior mismo de estas relaciones intersubjetivas. Para ponerlo de otro modo, 
todo control del sexo, la subjetividad, la autoridad, y el trabajo, están expresados 
en conexión con la colonialidad. Entiendo la lógica de la “estructura axial” en el 
uso que Quijano hace de ella como expresando una inter-relación, todo elemento 
que sirve como un eje se mueve constituyendo y siendo constituido por todas 
las formas que las relaciones de poder toman, con respecto al control, sobre un 
particular dominio de la existencia humana. (LUGONES, 2008, p. 79)

É essencial pontuar aqui a colonialidade de gênero, juntamente com a raça, uma vez que, para 
Lugones, raça e gênero fazem parte do mesmo eixo estrutural do padrão de poder moderno/co-
lonial (2008, p. 81). As duas categorias não devem ser analisadas separadamente, mas entranhadas 
uma à outra, pois que, dentro do sistema, todos somos racializados e designados a um gênero, mas 
nem todos sofrem com este processo (2008, p. 82). “El proceso es binario, dicotómico y jerárqui-
co.”, usa-se o termo nominador da categoria para apontar o dominante como norma, por exemplo, 
quando se fala “homem” referimo-nos ao “homem branco” (2008, p. 82).

A autora, então, vê vantagens no método da interseccionalidade, porque é capaz de trazer 
uma compreensão a mais para a lógica categorial. No entanto, interseccionalizar categorias expõe 
um vazio analítico, tudo aquilo que fica entre as fissuras do sistema, ali numa região fronteiriça, mas 
inominável.

Chamo a atenção para o poder de nomear categorias de análise, pois “La denominación cate-
gorial construye lo que nomina.” (2008, p. 81); é neste ponto que gostaria de chegar, exatamente no 
fato de que as categorias de análise são criadas para fins metodológicos, mas precisam ser analisadas 
em rede, contextualmente, ou padecerão de vazio de significado. Ademais, “la lógica de separación 
categorial distorsiona los seres y fenómenos sociales que existen en la intersección” (2008, p. 82). 
Conforme Nelson Maldonado-Torres (2007, p. 145), o pensamento de Descartes cria os dualismos 
da modernidade: corpo/mente e mente/matéria. Conforme o autor:

sirven de base para: 1) convertir la naturaleza y el cuerpo en objetos de 
conocimiento y control; 2) concebir la búsqueda del conocimiento como una 
tarea ascética que busca distanciarse de lo subjetivo/corporal; y 3) elevar el es-
cepticismo misantrópico y las evidencias racistas, justifi cadas por cierto sentido 
común, al nivel de filosofía primera y de fundamento mismo de las ciencias. 
(MALDONADO-TORRES, 2007, pág. 145)

Assim, então, podemos compreender que, pela lógica cartesiana, os fenômenos do mundo 
são fragmentados, categorizados, em todos os níveis, para serem analisados. Quer dizer, além de 
existir uma separação entre indivíduo e objeto, de modo que tudo que está fora do indivíduo pode 
ser dominado e conhecido por ele, a própria concepção do sujeito também é fragmentária: esta é a 
ruptura ontológica – o Ser é um sujeito absolutamente específico.

A colonialidade do ser representa a ruptura ontológica3 entre o ser/não-ser, o racional/irra-
cional, o civilizado/bárbaro. É como se existissem gradações ontológicas dentro do sistema mo-
derno, que começa desde a diferença trans-ontológica até a diferença sub-ontológica, conforme as 
3 “De acuerdo a una concepción de humanidad que se consolidó con esa mitología, la población mundial se diferenció 
en dos grupos: superior e inferior, racional e irracional, primitivo y civilizado, tradicional y moderno.” (LUGONES, 
2008, pág. 81).



Viviane Souza de AlmeidaSexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza 323

mediações fanonianas4. A diferença sub-ontológica, abstraída por Frantz Fanon, se relaciona com 
a categoria chamada por Walter Mignolo de diferença colonial, na dimensão ontológica do termo. 
Quer dizer, a diferença ontológica significa a existência de sub-humanidade, em que, a partir de 
marcadores sociais, como raça e gênero, pode haver níveis cada vez mais baixos de humanidade, até 
o extremo, em que um ser vivo humano pode não ser considerado como vida – está vivo, mas não 
é uma vida (BUTLER, 2018, pág. 22).

A raça e o gênero5 marcam a ruptura e o distanciamento entre o ser e o não-ser, uma vez que 
o padrão de poder mundial opera a racialização e a hierarquização entre branco/negro, europeu/
não europeu, homem/mulher. Assim, conforme Maldonado-Torres, “Negros, indígenas, y otros 
sujetos “de color”, son los que sufren de forma preferencial los actos viciosos del sistema.” (2007, 
pág. 149). Deriva-se da diferença ontológica, criada pelo sistema colonial, a colonialidade do saber. 
Assim,

En lo que fue presupuesto pero no hecho explícito en la formulación 
cartesiana encontramos el lazo fundamental entre la colonialidad del saber y 
la colonialidad del ser. La ausencia de la racionalidad está vinculada en la mo-
dernidad con la idea de la ausencia de “ser” en sujetos racializados. El escep-
ticismo misantrópico y el racismo trabajan junto con la exclusión ontológica. 
(MALDONADO-TORRES, 2007, pág. 145)

O que não se considera humano não pode ser considerado dotado de razão – característica 
fundamental do ser –, sendo considerado incapaz de produzir qualquer tipo de conhecimento e 
experiência válida. Até aqui, insisto no argumento de que a própria lógica categorial do sistema cria 
as distorções dos fenômenos, porque a especificação cria a exclusão. O mesmo se dá a nível do 
saber. Os saberes são categorizados, dicotomizados e hierarquizados, de modo que se usa o termo 
nominador da categoria para apontar o dominante como norma. Assim, o saber é dividido entre o 
que é ciência moderna e o que não é, e considera-se “ciência” o dominante da categoria, isto é, a 
ciência moderna.

Esta é a visão de mundo que fornece os pressupostos fundacionais de todo 
o edifício dos conhecimentos sociais modernos. Esta cosmovisão tem como 
eixo articulador central a idéia de modernidade, noção que captura complexamen-
te quatro dimensões básicas: 1) a visão universal da história associada à idéia de 

4 “Las meditaciones fanonianas estarían guiadas por tres categorías fundamentales:
a) Diferencia trans-ontológica: la diferencia entre el ser y lo que está más allá del ser.
b) Diferencia ontológica: la diferencia entre el ser y los entes.
c) Diferencia sub-ontológica o diferencia ontológica colonial: la diferencia entre el ser y lo que está más abajo del ser, o 
lo que está marcado como dispensable y no solamente utilizable; la relación de un Dasein con un sub-outro no es igual 
a la relación con otro Dasein o con una herramienta.” (MALDONADO-TORRES, 2007, pág. 146)
5 “Pero en su forma más familiar y típica, el hombre negro representa el acto de violación —“violar”—, mientras la 
mujer negra es vista como la víctima más representativa del acto de violación —“ser violada”. La mujer de color merece 
ser violada y sufrir las consecuencias —en términos de falta de protección por parte del sistema legal, abuso sexual 
continuo y falta de asistencia fi nanciera para sostenerse a sí misma y a su familia—, tanto como el hombre de color 
merece ser penalizado por violar, aun sin haber cometido el delito. Tanto “violar” como “ser violado” están relaciona-
dos con lo negro, como si fueran parte de la esencia de la gente negra, la cual es vista como una población dispensable.” 
(MALDONADO-TORRES, 2007, pág. 148).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021324

Temática Livre
progresso (a partir da qual se constrói a classificação e hierarquização de todos 
os povos, continentes e experiências históricas); 2) a naturalização tanto das 
relações sociais como da natureza humana. da sociedade liberal-capitalista; 3) a 
naturalização ou ontologização das múltiplas separações próprias dessa 
sociedade; e 4) a necessária superioridade dos conhecimentos que essa 
sociedade produz (ciência) em relação a todos os outros conhecimentos. 
(LANDER, 2005, p. 13) (grifos meus)

Sendo a ciência moderna considerada o único saber válido, dentro do sistema moderno/
colonial, a sua epistemologia passa a ser predominante, isto é, seu modo de conhecer as coisas de 
forma categorial, dicotômico e hierárquico. Assim, predomina a linguagem da biologia como ver-
dade universal para explicar os fenômenos relacionados a sexo e gênero. A linguagem pode, então, 
criar uma realidade, mas também existem limites discursivos. No tópico seguinte, trato do uso da 
linguagem da biologia para tratar de sexo, e os limites discursivos do gênero.

2. O Caráter Contextual e Discursivo de Sexo e Gênero

Neste momento da leitura, me dedico ao argumento de que utilizamos a linguagem científica 
da biologia para designar diferença sexual, e a naturalização do gênero se dá a partir da lógica do 
discurso. Entretanto, o caráter discursivo da diferença sexual possui limites – ou podemos chamar 
de fronteiras? – e causa exclusões. Esta divisão discursiva é compreensível a partir da própria lógica 
categorial da modernidade. Para fundamentar o argumento, utilizo os textos da antropóloga Emily 
Martin, do historiador Thomas Laqueur e da filósofa Judith Butler.

Começo com Emily Martin (1996), no texto “O óvulo e o esperma: como a ciência construiu 
um romance baseado em papéis estereotípicos macho-fêmea”, que nos mostra como a linguagem 
científica da biologia é usada para reforçar estereótipos de gênero. Pelo texto da autora, percebe-
mos que o discurso da ciência para relatar processos biológicos é moldado para se adequar a um 
contexto sócio-histórico em que determinados papéis de gênero fazem sentido. Assim, há uma 
confusão entre a linguagem científica da biologia e as concepções culturais de macho-fêmea. O 
texto é elucidativo para reforçar o argumento anterior, uma vez que é capaz de demonstrar que os 
limites entre as categorias são discursivos, simbólicos portanto, e porque a divisão categorial dis-
torce o tecido da realidade. 

Este é o mesmo argumento apresentado por Kabengele Munanga (2003) em relação à raça, 
pois o racismo nasce quando faz-se intervir caracteres biológicos como justificativa para comporta-
mentos e estereótipos sociais (2003, p. 9). A biologia fornece a linguagem para classificar o caráter 
moral, psicológico e intelectual, naturalizando um sistema que, em verdade, é político e social. O 
mesmo fenômeno da biologização ocorre com sexo e gênero.

Conforme Martin, a cultura molda a forma pela qual os cientistas biólogos descrevem e des-
cobrem o mundo natural (1996, p. 1). Portanto, a linguagem das ciências naturais se confunde com 
a linguagem da cultura, no que tange à definição de papéis. A autora relata que “as figuras do óvulo 
e do esperma desenhados nos relatos populares e científicos da biologia reprodutiva se baseia em 
estereótipos centrais a nossa definição cultural de macho e fêmea” (1996, p. 1).

O principal contraste, descrito pela biologia, entre a espermatogênese e a ovogênese é o de 
que o macho produz continuamente células germinativas novas, e a fêmea, que estoca, ao nascer, 



Viviane Souza de AlmeidaSexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza 325

células germinativas, se depara com a sua degeneração (1996, p. 2). A partir desta diferenciação, os 
processos biológicos do homem são descritos em termos de “virilidade”, “abundância”, “força”, 
enquanto os da mulher são descritos como “interrupção”, “perda”, “passividade”. O sistema re-
produtor feminino é descrito de forma negativa, diferentemente do masculino6.

Enfatizo aqui a noção de natureza autocontida do pensamento científico, segundo Ludwik 
Fleck a descreve 

a interação entre o que já é sabido, o que permanece a ser aprendido, e aque-
les que vão apreender, assegura harmonia dentro do sistema. Mas ao mesmo tempo 
eles também preservam a harmonia das ilusões, a qual é bastante segura dentro dos 
limites de um dado estilo de pensamento. (FLECK apud MARTIN, 1996, p. 5)

Quer dizer, os conhecimentos obtidos ou que ainda serão interagem dando sentido um para 
o outro, mas também reforçam percepções, ou ilusões. Compreendo neste ponto que o que se tem 
como dado no mundo da cultura interage com a linguagem científica, de modo que uma passa a 
corresponder a outra, de modo tão entranhado que passa a ser difícil diferenciar. Entretanto, a lin-
guagem científica é validada e credibilizada pelo método, possuindo status de “verdade”. O conte-
údo cultural, então, ao qual eu chamo de contexto, passa a ser validado pela ciência que o descreve. 
Embora, na lógica do pensamento moderno/colonial, ciência e cultura sejam campos separados.

A autora descreve esta dinâmica tendo o óvulo e o esperma como exemplos, mas a mesma 
lógica se repete em inúmeros outros casos, como o darwinismo social. Segundo ela, “isto signifi-
ca implantar imagens sociais sobre representações da natureza de forma a estabelecer uma base 
firme para reimportar as mesmas imagens como explicações naturais de fenômenos sociais.” 
(MARTIN, 1996, p. 11).

Segundo Thomas Laqueur (2001), a linguagem marca a visão da diferença sexual e “a bio-
logia – o corpo estável, não-histórico e sexuado – é compreendida como fundamento epistêmico 
das afirmações consagradas sobre a ordem social” (2001, p. 18). A partir da lente epistemológica 
do Iluminismo, o mundo físico é descrito como real, enquanto os significados culturais são seus 
epifenômenos (2001, p. 18). Ademais, antes do séc. XVII, o sexo era uma categoria sociológica e 
não ontológica, isto é, os sujeitos homem e mulher só se diferenciavam socialmente.

Esta visão mudou quando a divisão ontológica entre homens e mulheres se tornou politica-
mente importante, a despeito de qualquer evidência científica (2001, p. 21). Conforme o autor, a 
diferenciação entre os sexos passou a ser culturalmente relevante e, a partir disso, novas evidências 
foram buscadas para reafirmá-la, e, quando as diferenças entre os sexos foram provadas cientifica-
mente, já estavam profundamente marcadas pela política de gênero. Assim:

6 “Como é que imagens positivas são negadas aos corpos das mulheres? Uma olhada na linguagem, neste caso, a lingua-
gem científica, fornece a primeira pista. Considere o óvulo e o esperma: é extraordinário como o óvulo se comporta 
“femininamente” e o esperma se comporta “masculinamente”. O óvulo é visto como grande e passivo. Ele não se move, 
nem viaja, mas, passivamente, “é transportado”, “é arrastado”, ou “desliza” pelo tubo falopiano. Em completo contraste, 
o esperma é pequeno, “dinâmico”, e invariavelmente ativo. Eles “entregam” seus genes ao óvulo, “ativam o programa 
de desenvolvimento do óvulo”, e têm uma velocidade que é frequentemente assinalada. Suas caudas são “fortes” e efi-
cientemente dotadas de potência. Junto com as forças da ejaculação, eles podem propelir o sêmen nos mais profundos 
recessos da vagina. Para isso, eles precisam de “energia”, “combustível”, de tal forma que, com um “movimento como o 
de um chicote e fortes sacudidelas”, eles podem furar a superfície do óvulo e penetrá-lo.” (MARTIN, 1996, p. 4).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021326

Temática Livre
As novas formas de interpretar o corpo não foram consequências de um 

maior conhecimento científico específico; resultaram de dois grandes desenvol-
vimentos distintos analíticos, mas não históricos: um epistemológicos e o outro 
político. [...] O sexo do Iluminis – como fundamento biológico do que é ser mas-
culino e feminino – foi tornado possível por essa mudança epistêmica.

Mas a epistemologia sozinha não produziu dois sexos opostos; isso ocor-
reu em certas circunstâncias políticas. (LAQUEUR, 2001, p. 22)

O autor, então, passa a descrever um rol de eventos políticos que decidiram a criação do sexo 
como o conhecemos hoje, e são: 

A ascensão da religião evangélica, a teoria política do iluminismo, o de-
senvolvimento de novos tipos de espaços públicos no século XVII, as ideias 
de Locke de casamento como um contrato, as possibilidade cataclísmicas de 
mudança social elaboradas pela Revolução Francesa, o conservadorismo pós-
-revolucionário, o feminismo pós-revolucionário, o sistema de fábricas com sua 
reestruturação da divisão sexual do trabalho, o surgimento de uma organização 
de livre mercado de serviços e produtos, nascimento das classes, separadamente 
ou em conjunto – nada disso causou a construção de um novo corpo sexuado. A 
reconstrução do corpo foi por si só intrínseca a cada um desses desenvolvimen-
tos. (LAQUEUR, 2001, p. 23)

Faço referência a estes processos políticos descritos pelo autor para poder resumi-los em 
um só: modernidade/colonialidade7. Os eventos citados por Laqueur fazem parte, em conjunto, 
do advento da modernidade e a inauguração do novo padrão de poder mundial, como descrito no 
tópico anterior. Quer dizer, a partir destes eventos, de ordem política e epistemológica, uma nova 
concepção de sexo foi sendo delineada e imposta violentamente no continente colonizado. Com-
plementando o raciocínio, o autor diz que

quase tudo que se queira dizer sobre sexo – de qualquer forma que o sexo 
seja compreendido – já contém em si uma reivindicação sobre gênero. O sexo, 
tanto no mundo de sexo único como no de dois sexos, é situacional; é explicável 
apenas dentro do contexto de luta sobre gênero e poder. (2001, p. 23)

Esta distinção ferrenha entre sexo e gênero se revela cada vez mais precária, podemos enten-
der que o sexo e o gênero, como conhecidos por nós, foram construídos juntos, em diálogo, não 
se sabe quem veio primeiro, mas sabemos como foram separados: pelo advento da modernidade. 
O sexo é, então, contextual e não pode ser isolado do seu meio discursivo, isto é, o gênero. Cabe, 
então, pensar a questão da diferença sexual e o modo como ela é construída.

Para tanto, utilizo o pensamento de Judith Butler (2000), no texto “Corpos que pesam: sobre 
os limites discursivos do sexo”. Segundo a autora, a diferença sexual é evocada como diferenças 
materiais, quer dizer, biológicas. No entanto, estas diferenças são acompanhadas de práticas dis-
cursivas. Ademais, a autora pontua que as diferenças sexuais são indissociáveis das demarcações 
discursivas, mas não é o discurso que cria estas diferenças (2000, p. 110). O sexo é uma prática 
7 Faço esta afirmação com base no texto de Enrique Dussel, “Europa, Modernidade e Eurocentrismo”.



Viviane Souza de AlmeidaSexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza 327

regulatória que produz os corpos que governa, não é um simples dado da natureza, ou uma condi-
ção estática do corpo, “mas um processo pelo qual as normas regulatórias materializam o “sexo” 
e produzem essa materialização através de uma reiteração forçada destas normas” (2000, p. 111). 
Isto é, o sexo é performativo.

A performatividade de gênero se relaciona com a materialidade por meio do discurso, uma 
que ele produz os efeitos que nomeia. Assim, “as normas regulatórias do “sexo” trabalham de uma 
forma performativa para constituir a materialidade dos corpos.” (2000, p. 111). Desta forma:

O "sexo" é, pois, não simplesmente aquilo que alguém tem ou uma descri-
ção estática daquilo que alguém é: ele é uma das normas pelas quais o "alguém" 
simplesmente se torna viável, é aquilo que qualifica um corpo para a vida no 
interior do domínio da inteligibilidade cultural. (BUTLER, 2000, p. 111)

O limite discursivo da diferença sexual seria a matriz excludente da norma e a criação simul-
tânea de um domínio de seres abjetos. A norma regulatória cria a própria “exceção”, tudo aquilo 
que permanece num campo inominável. Correlaciono este aspecto ao pensamento de Lugones, já 
referenciado, quando trata da zona de penumbra que a divisão categorial cria. Aquilo que é dito cria 
simultaneamente o não dito. Butler chama de “abjeto”, que são “zonas “inóspitas” e “inabitáveis” 
da vida social, que são, não obstante, densamente povoadas por aqueles que não gozam do status 
de sujeito, mas cujo habitar sob o signo do “inabitável” é necessário para que o domínio do sujeito 
seja circunscrito” (2000, 112).

Quero dizer até aqui que a lógica categorial da modernidade cria a diferença sexual e esta 
diferença, por sua vez, gera exclusões, “seres abjetos”, e é sobre estas vivências que se deve recair o 
reconhecimento, a ética e as políticas pela vida. No próximo tópico, à guisa de conclusão, apresento 
metodologias do pensamento decolonial como alternativas para epistemologia da modernidade.

3. Alternativa Decolonial à Logica Categorial da Modernidade

Conforme Boaventura de Sousa Santos (2007), o pensamento moderno é abissal. A noção 
de abissalidade me interessa, pois expressa a ideia de que o pensamento moderno cria espaços, 
zonas profundas, verdadeiros abismos, que criam diferenças. O autor trabalha com a ideia de li-
nhas abissais, de modo que o que está “para lá” da linha abissal é considerado como inexistente, 
mesmo sendo a própria condição de existência “deste lado” da linha. Reafirmo esta lógica como 
diferenciadora, especifista, hierárquica, performática e normativa. Mas me interesso pela ideia de 
abissalidade, sobretudo porque correlaciono com o pensamento de Butler, no sentido de que o 
próprio abismo possui os seus seres aos quais não se dá nenhum tipo de reconhecimento, quero 
dizer, os seres “abjetos”, o que é ainda mais crítico do que aquelas existências que se reconhecem 
pela diferença. Seriam seres radicalmente inexistentes.

O pensamento moderno ocidental é um pensamento abissal. Con-
siste num sistema de distinções visíveis e invisíveis, sendo que estas últimas fun-
damentam as primeiras. As distinções invisíveis são estabelecidas por meio de 
linhas radicais que dividem a realidade social em dois universos distintos: o “des-
te lado da linha” e o “do outro lado da linha”. A divisão é tal que “o outro lado 
da linha” desaparece como realidade, torna-se inexistente e é mesmo produzido 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021328

Temática Livre
como inexistente. Inexistência significa não existir sob qualquer modo de ser 
relevante ou compreensível. Tudo aquilo que é produzido como inexistente é 
excluído de forma radical porque permanece exterior ao universo que a própria 
concepção de inclusão considera como o “outro”. A característica fundamental 
do pensamento abissal é a impossibilidade da co-presença dos dois lados da li-
nha. O universo “deste lado da linha” só prevalece na medida em que esgota o 
campo da realidade relevante: para além da linha há apenas inexistência, invisibi-
lidade e ausência não-dialética. (SANTOS, 2007, p. 71) (grifos meus)

O pensamento abissal moderno tem a capacidade de produzir e radicalizar distinções (2007, 
p. 72), esta radicalização se dá, sobretudo, pela invisibilidade. Quer dizer, além das categorias da 
modernidade produzirem o seu “outro” imediato e reconhecido, produzem ainda aqueles que estão 
nas divisas, fronteiras, abismos, na zona “inominável”. Assim, retomando o pensamento do tópico 
um, se, para a categoria homem, se compreende o homem branco, para a categoria mulher, se vê 
a mulher branca, pois são dominantes da categoria – visto que são hierárquicas –, sendo a mulher 
branca o outro do homem branco. Enquanto, para a categoria negro, está o homem negro, e a mu-
lher negra não figura nominável nem para a categoria mulher, nem negro, muito menos “homem” 
(humano, como paradigma).

A mesma linha de raciocínio se aplica às categorias de sexo e gênero, se considerarmos sua 
abissalidade. Entre o sexo e o gênero, há um universo inominável de seres não reconhecidos. A 
própria estrutura do pensamento abissal moderno impossibilita a co-presença, por isso mesmo o 
pensamento pós-abissal seria como um saber ecológico, sendo então não-derivativo, “pois envolve 
uma ruptura com as formas de pensamento e ação da modernidade ocidental” (2007, p. 85). Faz-
-se esta ruptura pela inclusão das epistemologias não-modernas. Segundo o autor, “o pensamen-
to pós-abissal poder ser sintetizado como um aprender com o Sul, usando as epistemologias do 
Sul” (2007, p. 85), confrontando a monocultura da ciência moderna pela ecologia de saberes, uma 
vez que tem como pressuposto o reconhecimento da pluralidade de conhecimentos heterogêneos 
(2007, p. 85).

Assim, a primeira condição para um pensamento pós-abissal é a co-presença 
radical. A co-presença radical significa que práticas e agentes de ambos os lados 
da linha são contemporâneos em termos igualitários. [...] Além disso, a co-pre-
sença radical pressupõe a abolição da guerra, que, juntamente com a intolerância, 
constitui a negação mais radical da co-presença. (SANTOS, 2007, p. 85)

Assim, deve-se partir do pressuposto da inesgotável diversidade epistemológica do mundo. 
Entendo a separação entre sexo e gênero como uma questão de ordem epistemológica, bem como 
todas as atomizações que derivam deste modelo: heterossexualidade, cisgeneridade, dimorfismo 
sexual, performatividade de gênero etc. O pressuposto para a ecologia de saberes seria, então, a 
ética do reconhecimento, de modo que esta ética tome proporções a nível de orientar políticas de 
reconhecimento. Uma vez que, como mostra Laqueur, as mudanças políticas acompanham as mu-
danças epistemológicas.

Possivelmente, o maior problema causado pela linguagem da ciência natural no campo social 
é a essencialização de campos da vida que são flutuantes e discursivos, de modo que, conforme 



Viviane Souza de AlmeidaSexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza 329

Munanga (2003), o racismo seria uma ideologia essencialista (2003, p. 7). O mesmo ocorre com 
sexo e gênero, que sofrem uma essencialização somático-biológica, além da essencialização históri-
co-cultural. Assim, não obstante as diferenças biológicas tenham sido construídas discursivamente, 
ou seja, ideologicamente, isto não é suficiente para neutralizar as categorias mentais que foram 
construídas, pois a questão é de ordem epistemológica. Na modernidade, recorremos à ciência 
moderna, e ao seu método, para explicar grande parte dos fenômenos da vida, mas existem outras 
epistemologias e outros métodos, com lógicas menos excludentes, a serem reconhecidos.

Dentre as epistemologias que se deve reconhecimento, está a epistemologia feminista de-
colonial, conforme o pensamento de Ochy Curiel (2020). Uma epistemologia deve ser seguida de 
um método. Enquanto a epistemologia moderna trabalha com o método das categorias analíti-
cas, a epistemologia feminista decolonial compreende a realidade a partir das realidades vividas 
(CURIEL, 2020, p. 132). Assim, é interessante introduzir a noção de lugar epistemológico, que 
surge a partir da noção do lugar de enunciação do sujeito do conhecimento. Desta forma, “a su-
balternidade precisa deixar de ser objeto do conhecimento e passar a sujeito do conhecimento” 
(2020, p. 132).

Uma posição decolonial feminista significa entender que tanto a raça 
quanto o gênero, a classe, a heterossexualidade etc. são constitutivos da episteme 
moderna colonial; elas não são simples eixos de diferenças, são diferenciações 
produzidas pelas opressões, de maneira imbricada, que produzem o sistema co-
lonial moderno. (CURIEL, 2020, p. 133)

A epistemologia feminista decolonial se preocupa em reconhecer os pontos de vista nas 
investigações, em questionar as noções determinadas de gênero quando se estuda mulheres racia-
lizadas, em observar quanto se está reproduzindo de colonialidade do poder, do saber, e do ser. O 
reconhecimento dos saberes e a legitimação de saberes subalternizados não é estudar o subalterno 
a partir de uma posição de privilégio epistêmico, mas sim estudar experiências vividas a partir de 
conceitos, categorias, teorias que emergem desta mesma experiência (2000, p. 134). Isto significa a 
ruptura com a lógica cartesiana do sujeito-objeto, ou desengajamento epistemológico.

Sexo e gênero são categorias que só fazem sentido a partir da epistemologia moderno/
colonial, de modo que, (i) a partir da diferença delas, surgem incontáveis exclusões e (ii) não são 
aplicáveis a todas as experiências vividas, tanto dentro de sociedades modernas quanto demais 
organizações sociais.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A reflexão final que proponho é a de não apenas questionarmos sexo e gênero, mas de ir 
mais a fundo e indagarmos a estrutura em que tanto a existência quanto a diferenciação entre sexo 
e gênero fazem sentido, pensar o que isto tem como consequência. Não basta nos mantermos 
trabalhando com estas categorias sem questionar a própria estrutura categorial e o fato de que 
estamos partindo de um muito específico lugar de conhecimento, isto é, a modernidade. Concomi-
tantemente, é imprescindível compreender as próprias rupturas que a modernidade produz dentro 
do seu sistema.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021330

Temática Livre
A modernidade se mostra, então, apenas uma entre muitas epistemologias, uma forma 

específica de nominar fenômenos, que deve ter a sua exclusividade questionada, para que novos 
sentidos da realidade emerjam. A minha intenção com este texto foi de delinear um caminho 
teórico possível para que se abra portas de compreensão de outras realidades vividas e modos 
de se aproximar destas realidades sem que se reproduza a lógica sujeito-objeto. Acredito que 
reconhecer e questionar as bases do conhecimento a partir do qual estamos inseridos significaria 
o exercício de pensar sobre O pensar, entender o que dele decorre, desnaturalizar, desenrijecer, 
mudar de posição mental.

REFERÊNCIAS

BUTLER, Judith. Quadros de guerra: quando a vida é passível de luto? 5ª ed. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2018.

______. Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do “sexo”. In: O corpo educado: pedagogias da 
sexualidade. Org. Guacira Lopes Louro. 2ª ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2000.

CURIEL, Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial. In: Pensa-
mento Feminista Hoje: perspectivas decoloniais. Org. Heloisa Buarque de Holanda. Rio de Janeiro: Bazar 
do Tempo, 2020.

LANDER, Edgardo. Ciências sociais: saberes coloniais e eurocêntricos. In: A colonialidade do sa-
ber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latinoamericanas. Edgardo Lander (org). Colección 
Sur Sur, Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 2005. Disponível em: <http://biblioteca-
virtual.clacso.org.ar/>. Acessado em 12 set. 2021.

LAQUEUR, Thomas. Inventando o Sexo: corpo e gênero dos gregos a Freud. Rio de Janeiro: Relume Du-
mará, 2001.

LUGONES, MARÍA. Colonialidad y Género. Tabula Rasa, Bogotá, n. 9, p. 73 - 102, 
dez. 2008. Disponível em: <http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1794-24892008000200006&lng=en&nrm=iso>. Acessado em 13 set. 2021.

MALDONALDO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo 
de un concepto. In: CASTRO-GÓMES, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón. El giro decolonial. Refl 
exiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá. Siglo del Hombre Editores; 
Universidad Central; Instituto de Estudios Sociales Contemporáneos y Pontifi cia Universidad Ja-
veriana; Instituto Pensar; 2007.

MARTIN, Emily. O óvulo e o esperma: como a ciência construiu um romance baseado em papéis 
estereotípicos macho-fêmea. In: KELLER, Evelyn F., e LONGINO, Helen E. (eds.). Feminism and 
Science. New York: Oxford University Press, 1996.



Viviane Souza de AlmeidaSexo e Gênero: quando a lógica categorial da modernidade os invisibiliza 331

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raca, racismo, identidade e 
etnia. In: 3º Seminário Nacional Relações Raciais e Educação-PENESB-RJ, 05/11/2003. São Paulo: USP, 
2003. Disponível em: <https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/04/Uma-aborda-
gem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf>. Acessado em: 14 fev. 2022

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A colonialidade 
do saber, Eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas Latino-americanas. Buenos Aires: GLACSO, 
2005.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia 
de saberes. Novos estud. - CEBRAP, São Paulo, n. 79, p. 71-94, nov.  2007. Disponível em: <http://
www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-33002007000300004&lng=en&nrm=i-
so>. Acessado em 15 de jul. de 2020.





Temática Livre

Erica Patrícia Martel Pereira − Bacharela em Ciências Sociais (2019) pela Universidade Federal do Amapá – 
UNIFAP. E-mail: emartel4@gmail.com

Ana Cristina de Paula Maués Soares − Docente do Departamento de Filosofia e Ciências Humanas da Uni-
versidade Federal do Amapá – DFCH/UNIFAP. E-mail: crisgepem2@gmail.com
David Junor de Souza Silva − Docente do Departamento de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade 
Federal do Amapá – DFCH/UNIFAP. E-mail: davi_rosendo@live.com

Gênero e Desigualdade: a divisão sexual do trabalho e a atuação da mulher na vida pública

Género y Desigualdad: la división sexual del trabajo y el papel de la mujer en la vida pública

Gender and Inequality: the sexual division of  labor and women's role in public life

Erica Patrícia Martel Pereira
Ana Cristina de Paula Maués Soares

David Junior de Souza Silva

Resumo: O objetivo deste trabalho é propor uma reflexão acerca da realidade que as mulheres enfrentam 
ao buscarem o mercado de trabalho, levando em conta o efeito da dupla jornada vivenciada por elas, e como 
isso as afeta no quesito tempo/liberdade. Para isso, buscamos um diálogo com dez funcionárias terceirizadas 
responsáveis pelo cuidado e limpeza do espaço de uma instituição pública, traçando, através deste diálogo, uma 
linha de conexão com as teorias discutidas ao longo texto, para compreender as desigualdades e relações de gê-
nero no ambiente de trabalho. Como metodologia, utilizamos um modelo de pesquisa técnica quali-quantitati-
vo, com aplicação de questionários e realização de entrevistas individuais. Foi possível compreender que as de-
mandas que envolvem a luta das mulheres por igualdade na esfera pública e oportunidades laborais justas têm 
como um de seus principais obstáculos a limitação da liberdade e autonomia das mulheres no espaço privado.

Palavras Chave: Feminismo. Trabalho Doméstico. Patriarcado. Cidadania Feminina.

Resumen: El objetivo de este trabajo es proponer una reflexión sobre la realidad que enfrentan las mujeres al 
buscar el mercado laboral, teniendo en cuenta el efecto del doble viaje que experimentan, y cómo éste les afecta 
en términos de tiempo / libertad. Para ello, busqué un diálogo con diez empleados subcontratados responsa-
bles del cuidado y la limpieza de uma institución publica, trazando a través de su respuesta una línea de conexi-
ón con las teorías discutidas a lo largo del texto, para comprender las desigualdades y las relaciones de género 
en el entorno laboral. Como metodología se utilizó un modelo de investigación técnica cualitativa y cuantitati-
va, con la aplicación de cuestionarios y entrevistas individuales. Se pudo comprender que las reivindicaciones 
que implican la lucha de las mujeres por la igualdad en la esfera pública y las oportunidades laborales justas 
tienen como una de sus principales limitaciones la libertad y la autonomía de las mujeres en el espacio privado.

Palabras Claves: Feminismo. Trabajo Doméstico. Patriarcado. Ciudadanía Femenina.

Abstract: The objective of  this paper is to propose a reflection about the reality that women face when 
seeking the labor market, taking into account the effect of  the double journey experienced by them, and 
how this affects them in terms of  time / freedom. To this end, we sought a dialogue with ten outsourced 
employees responsible for the care and cleaning of  the space of  a public institution, drawing through this 
dialogue a line of  connection with the theories discussed throughout the text, to understand the inequali-
ties and gender relations in the workplace. As methodology we used a quali-quantitative technical research 
model, with application of  questionnaires and individual interviews. It was possible to understand that the 
demands involving women's struggle for equality in the public sphere and fair labor opportunities have as 
one of  their main obstacles the limitation of  women's freedom and autonomy in the private space.

Key-words: Feminism. Domestic Work. Patriarchy. Female Citizenship.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021334

Temática Livre
INTRODUÇÃO

Este trabalho tem como objetivo trazer uma reflexão acerca da participação das mulheres no 
mercado de trabalho e entender como as limitações do espaço privado prejudicam a vida pública 
destas mulheres. 

Temos como problema teórico a compreensão sobre de que modo se estrutura a relação en-
tre o público e privado em um recorte de gênero, com enfoque sobre a influência das características 
do segundo sobre a realidade do primeiro na vida das mulheres. 

O problema empírico é a investigação das experiências das mulheres no mercado de trabalho, 
e como elas percebem as relações entre o espaço privado e o espaço público de suas vidas. A reflexão 
foi realizada a partir das narrativas das mulheres sobre aspectos de sua vida familiar e profissional.

A justificativa teórica para o trabalho é a defesa da necessidade de se levar em consideração, 
nos âmbitos científico e político, o espaço privado, a vida doméstica e as relações familiares, deven-
do este e suas características serem levados em conta nas discussões de nossa esfera pública, nos 
termos dos ideais da democracia e da cidadania.

O problema a ser discutido, pois, são as desigualdades e relações de gênero no ambiente de 
trabalho. Para isso, realizamos um diálogo com as trabalhadoras terceirizadas responsáveis pela lim-
peza do espaço físico de uma instituição pública. Como metodologia, foi utilizado um formato de 
pesquisa quali-quantitativo, com a aplicação de questionários e realização de entrevistas individuais 
com perguntas que visam conhecer a faixa etária, escolaridade, tempo no mercado de trabalho e o 
dia a dia destas trabalhadoras. 

Está em pauta compreender as relações entre suas realidades familiares e profissionais, por 
meio dos quadros da divisão sexual do trabalho, compreendendo as implicações destas relações em 
suas rotinas e em como afetam o tempo destas mulheres.

Para iniciar esta tarefa, propomos partir do conceito de domesticidade. Santos (2011) for-
mula o conceito de domesticidade para se referir à forma como a sociedade patriarcal restringe as 
mulheres, seu campo de ação e subjetividade, ao espaço da casa. A autora analisa esta questão nas 
diferenças de gênero nas sociedades dos anos 1950 e 1960, onde havia uma forte e insistente iden-
tificação imposta das mulheres com o espaço privado e com as práticas de consumo voltadas ao 
lar, deixando a atividade produtiva e a vida pública a cargo dos “homens da casa”. Percebe-se que 
esse pensamento não mudou tanto nos tempos atuais, pois em muitos lares as mulheres ainda são 
rotuladas como “do lar” e fadadas ao consumo passivo, enquanto que os homens continuam in-
cessantemente em busca de suas carreiras profissionais sem precisar abdicar de algo em suas vidas 
para tais conquistas. A domesticidade, assim, é um efeito de poder de gênero que impõe a restrição 
da vida da mulher ao lar e a proibição a esta da vida pública.   

Desta forma, a domesticidade pode ser compreendida como um conjunto formador de nor-
mas e práticas que geram relações de poder, estruturando e legitimando a divisão sexual do traba-
lho. Não somente a dimensão da domesticidade como proibição da ação da mulher na vida pública 
impede ou dificulta sua inserção em termos de igualdade com os homens no mercado de trabalho. 
A imposta exclusividade de responsabilidade sobre a realização de todo o trabalho doméstico às 
mulheres é também um importante fator que afeta o acesso das mulheres à esfera pública. Isso por-
que as mulheres são obrigadas a usar mais da metade de seu tempo em atividades do lar – pelo que 
têm menos tempo para investir em seus objetivos profissionais, educacionais e também em lazer.



Erica Pereira; Ana Cristina Soares; David Junior SilvaGênero e Desigualdade: a divisão sexual do trabalho e a atuação da mulher na vida pública 335

1. Público X Privado: relações de gênero

A discussão sobre as características e significados de “público/privado” vem há muito tempo 
se referindo a Estado e Sociedade, centrado em diálogos econômicos. Mas, para este artigo, busco 
o que Susan Okin trata em seu trabalho: “Gênero, público e o privado” (2008), dando a este termo 
a conotação de vida privada e vida pública, significando o espaço doméstico e o não-doméstico. 

A reflexão sobre vida pública e vida privada aqui é necessária para assentar as bases pelas 
quais poderemos compreender como, para as mulheres, suas relações no espaço doméstico interfe-
rem em suas buscas e objetivos de obter uma carreira profissional, ou seja, de realização no espaço 
não-doméstico.

Okin afirma que a divisão sexual do trabalho tem total influência em como os homens estão 
inseridos em suas ocupações no espaço público e principalmente em como isso afeta a rotina da 
mulher, que é vista como responsável pelo lar e pela reprodução. Nas palavras da autora, as “mu-
lheres têm sido vistas como ‘naturalmente’ inadequadas à esfera pública, dependentes dos homens 
e subordinadas à família.” (OKIN, 2008, p. 308).

Esse pensamento deve ser questionado e ser levado em pauta, pois a mulher tem sim capa-
cidade de estar nesses espaços e de conquistar seus objetivos. Assim como a autora, também vejo 
uma grande ausência da discussão sobre a dicotomia público/doméstico, e que há uma certa indi-
ferença em tratar das desigualdades de gênero nesses espaços.

A divisão sexual do trabalho soma-se ao binômio raça/classe na limitação da ocupação pelas 
mulheres de posições no espaço econômico, político e social. No texto de Maria Aparecida Bento, 
“A mulher negra no mercado de trabalho” (1995), a autora demonstra dados que apontam atuação 
da mulher negra majoritariamente em atividades de trabalho manual e doméstico.

A amostra de mulheres negras em nossa pesquisa igualmente confirma 
esta afirmação. A maior parte de nossas entrevistadas (60%) iniciou sua vida 
profissional precocemente entre os 6 e 10 anos – geralmente como doméstica 
[...] (BENTO 1995, p.485)

O tempo é atingido de uma maneira específica, a qual precisamos abordar como fênomeno 
autônomo cientificamente. A divisão sexual do trabalho e a domesticidade impõe tarefas intermi-
náveis à mulher, capturando todo seu tempo. Este é outro fator, não dissociado do primeiro, que 
converge para obstruir a inserção feminina na vida pública.

A divisão sexual do trabalho continua mesmo quando a mulher está já na esfera pública, em 
que a ela são designadas tarefas semelhantes às do lar, de limpeza, cuidado e manutenção; tarefas 
às quais a mesma cultura patriarcal atribui menos valor ou importância e remunera com valores 
econômicos bem menores também.

A lógica patriarcal é caracterizada por Weber como um tipo de dominação tradicionalmente 
legítima, significando um sistema de normas guiado pela tradição, tendo sua essência na piedade pes-
soal e sua origem na autoridade do chefe da comunidade doméstica.  A definição clássica weberiana 
ressalta que dominação se apoia na caráter cotidiano, em regras seculares e tidas como sagradas, tendo 
na tradição e na pessoa do senhor a base da autoridade patriarcal, sendo “uma associação, na maioria 
das vezes fundamentalmente econômica e familiar, a dominação é exercida (normalmente) por uma 
só pessoa, de acordo com determinadas regras hereditárias fixas.” (WEBER, 1964; p.184).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021336

Temática Livre
Para Machado (2000, p. 04), o patriarcado “remete, em geral a um sentido fixo, uma estrutura 

fixa que imediatamente aponta para o exercício e presença da dominação masculina”. Esta domi-
nação é milenar, emergindo ainda nas primeiras sociedades, mas foi sobrevivendo às mudanças que 
aconteceram ao longo da história da humanidade e se adaptaram perfeitamente ao mundo con-
temporâneo, tanto que Machado (2000, p. 03)  fala em “patriarcado contemporâneo”, referindo-se 
ao estágio atual desse tipo de dominação que, embora tenha sofrido modificações ao longo da 
história, ainda apresenta princípios tradicionais como: heterossexualidade compulsória, exploração 
potencial reprodutivo e sexual das mulheres, exploração dos trabalhos das mulheres, dentre outras 
características.

Na fala de uma das entrevistadas1 foi possível perceber traço da lógica patriarcal relacionado 
ao papel do homem e ao papel da mulher na família, onde o homem fica responsável por governar, 
cultivar e proteger e a mulher de cuidar e auxiliar:

Meu ex-marido não aceitava de forma alguma que eu trabalhasse também, 
e sempre dizia que eu deveria me preocupar em cuidar da casa e dos nossos fi-
lhos. (T, 40 anos)

Se formos analisar essa divisão sexual do trabalho, é nítido que as mulheres têm muito mais 
trabalhos acumulados e que ‘precisam’ ser executados todos os dias, sem deixar nada para depois; 
já o homem se restringe a buscar o sustento, trabalho realizado num local determinado e por um 
período determinado. Se todas essas tarefas fossem repensadas e igualmente repartidas entre os 
responsáveis do lar, não haveria um tempo justo e não negligente com as mulheres? Será que, assim, 
elas não teriam seu espaço, seus momentos para conquistar seus sonhos guardados que tiveram que 
deixar de lado para que seus maridos fossem em busca dos seus?

Para  Hirata e Kergoat (2007, p.  590) a divisão sexual do trabalho é:

a forma de divisão do trabalho social decorrente das relações sociais 
entre os sexos; mais do que isso, é um fator prioritário para a sobrevivência da 
relação social entre os sexos. Essa forma é modulada histórica e socialmente. 
Tem como características a designação prioritária dos homens à esfera produti-
va e das mulheres à esfera reprodutiva e, simultaneamente, a apropriação pelos 
homens das funções com maior valor social adicionado (políticos, religiosos, 
militares etc.).

A divisão sexual do trabalho caracteriza-se pelas distinções entre as funções femininas e mascu-
linas e o processo hierárquico que desqualifica as tarefas femininas, situações que “se sustentam à con-
ta de uma ideologia naturalista que “rebaixa o gênero ao sexo biológico” ( MANESCHY, 2013: 2010).

Essa é uma questão que buscarei compreender no próximo tópico deste trabalho. Através 
das conversas realizadas com as trabalhadoras, foi possível entender essas rotinas e observar como 
essa divisão de trabalhos afeta concretamente as possibilitas de vida de cada uma. A entrevistada S. 
contou que já desistiu de muitos empregos por não ter com quem deixar seus filhos, ou por não ter 
tempo de organizar as tarefas de casa:

Já perdi muita oportunidade boa por esse problema que com certeza não é 
só eu que enfrento, hoje estou trabalhando aqui mas meu pensamento tá em casa, 

1 Para garantir o anonimato das entrevistadas no texto, vamos nos referir a cada uma delas por letras diferentes, e que 
não correspondem a nenhuma das iniciais de seus nomes.



Erica Pereira; Ana Cristina Soares; David Junior SilvaGênero e Desigualdade: a divisão sexual do trabalho e a atuação da mulher na vida pública 337

minha irmã fica com meus 2 filhos, mas me sinto mal porque ela também quer ter 
tempo de estudar e trabalhar, mas preciso da ajuda dela. (S., 35 anos)

A dupla jornada afeta as mulheres de duas formas: ou elas conseguem alguém para realizar as 
tarefas que elas não podem no momento (sempre outras mulheres), ou elas enfrentam a escolha de 
abdicar do seu trabalho – acontecendo exatamente o que a fala descrita acima relata.

Vale ressaltar que público e privado tem suas diversas características e questões onde são 
inseridos, e neste trabalho – como já colocado – trago a esfera privada como o espaço doméstico, 
colocando em pauta a “privacidade” dessas mulheres. Assim como Okin, questionamos: “(...) em 
que medida elas têm a possibilidade de encontrar privacidade na esfera doméstica, em uma socieda-
de estruturada pelo gênero?” (OKIN, 2008, p.324). Assim como os homens, as mulheres também 
possuem suas necessidades íntimas, também precisam ter seus momentos onde não são as “mães”, 
“esposas”, “donas de casa”, para exercitar suas mentes, expandir suas capacidades, seus talentos.

Para Scott (1990: 84), gênero  são relações de poder, significando uma ideia hierarquizada 
sobre as diferenças sexuais, “o gênero é uma forma primária de dar significado às relações de poder. 
Seria melhor dizer: o gênero é um campo primário no interior do qual, ou por meio do qual, o po-
der é articulado”. Scott reconhece as diferenças dos corpos de machos e fêmeas (corpos sexuados), 
no entanto, questiona as formas hierarquizadas como se constroem os significados culturais para 
os corpos sexuados, sendo criada assimetrias e desigualdades entre homens e mulheres e relações 
de dominação/subordinação entre os sexos.

Quando nos referimos à categoria gênero neste questionamento é para que seja possível 
perceber que há um vácuo não preenchido, não explorado sobre a privacidade das mulheres, e 
observar até que ponto elas têm a possibilidade de dedicar atenção a si mesmas, dentro do espaço 
doméstico, sem precisar abdicar seus empregos, sua vida pública. Os homens, ao contrário, não são 
questionados e pressionados se precisam estar sempre fora de suas casas por estarem dedicando 
tanto tempo a seus trabalhos, enquanto as mulheres o são.

Sendo assim, a divisão sexual do trabalho afeta as mulheres como um todo, seja em seus 
lares – quando as tarefas não são divididas igualmente entre o homem e a mulher da casa, dei-
xando a seu cargo todas as responsabilidades da domesticidade, tornando o homem livre para se 
preocupar apenas com sua vida pública –, seja no ambiente de trabalho – quando as atividades 
atribuídas a elas são rotuladas como “naturalmente femininas”, e são isoladas de tarefas conside-
radas masculinas. Relacionado a isso, trazemos o relato da entrevistada B., em que ela conta que, 
no seu primeiro emprego de carteira assinada, enfrentou muito preconceito, por ser mulher, por 
ser negra, e por ser jovem:

Meu primeiro emprego de carteira assinada foi quando eu tinha 20 anos, 
num escritório de uma construtora, comecei como assistente, e fazia atividades 
como atender telefone, arquivar documentos e servir café quando me pediam. 
Me dediquei, mostrei serviço, queria que soubessem que podiam confiar no meu 
trabalho, mas quando houve oportunidade de promoção me disseram que eu não 
podia me candidatar porque eu não ia “dar conta do serviço”. (B., 36 anos)

Contudo, a divisão sexual do trabalho não afeta todas as mulheres da mesma forma –  tanto 
no acesso ao trabalho remunerado quanto no espaço doméstico. A autora Flávia Biroli, em seu 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021338

Temática Livre
livro “Gênero e desigualdades: limites da democracia no Brasil”, aponta que há diferentes consequ-
ências entre os grupos de mulheres, trazendo à tona, ainda, os lares que são liderados por mulheres: 
“vale observar que mais da metade dos domicílios chefiados por mulheres tem à frente mulheres 
negras” (BIROLI 2018, p.40).

Esses fatos devem ser compreendidos em seus significados reais: há ainda em nossa socie-
dade diversas instituições culturais e sociais que limitam a liberdade das mulheres. Desta forma, 
são essas relações da esfera privada que devem ser revisadas para que haja um espaço privado que 
proporcione igualdade e equidade entre mulheres de diferentes classes sociais, e entre mulheres e 
homens. Além disso, é necessário que esse espaço também permita que essas mulheres, indepen-
dentemente de classe e raça, possam usufruir das mesmas oportunidades e decidir como usarão seu 
tempo, sem que sejam pressionadas a desistir de algo.

2. Trabalho Remunerado e Trabalho Doméstico

A falta de tempo no cotidiano das mulheres é um dos principais desafios que dificultam o 
acesso ao trabalho remunerado como também a permanência no mesmo. Uma pesquisa feita no 
ano de 2012, com 800 mulheres dentro de 9 capitais brasileiras, apontou que 91% delas dão total 
importância ao trabalho remunerado, mesmo tendo trabalho em dobro em suas casas.

As múltiplas tarefas entre cuidar do lar, ser mãe e também ser esposa acabam virtualmente 
zerando o tempo das mulheres, tornando suas rotinas cansativas e levantando um dilema para elas: 
“parar de trabalhar para cuidar da casa e dos filhos”. Muitas apontaram que não têm ajuda do mari-
do, e que eles mais “atrapalham” do que colaboram. Esse é um problema que não vem diminuindo 
e nem deixando de ser um dos pontos negativos que impedem que essas mulheres dediquem tem-
po às suas carreiras.

Outro problema levantado nesta pesquisa é a falta de vagas nas creches e de políticas pú-
blicas que atendam a essa demanda, para que haja um amparo e suporte para que elas possam 
trabalhar/estudar, visto que nem todas a creches funcionam em tempo integral, o que acarreta 
também em empecilho. Todos esses desencontros acabam diminuindo a autonomia econômica 
e o tempo dessas trabalhadoras de investirem em seus objetivos profissionais, e também de cui-
darem de si mesmas. Sendo urgente, portanto, que as políticas públicas considerem as desigual-
dades de gênero.

A não consideração dos afazeres domésticos como trabalho silenciou e tor-
nou invisível, por muito tempo, relações assimétricas e de poder entre os sexos. 
Como as atividades domésticas eram baseadas nos vínculos de casamento e reci-
procidades parentais, as relações de subalternidade e opressão entre os sexos fica-
vam escondidas na cumplicidade familiar, que reserva às mulheres o amor e cuida-
do à família, e ao homem a provisão financeira. (SOUSA e GUEDES, 2016, p.02)

Esta relação desarmônica entre os gêneros criou a divisão desigual de papéis e posições da 
mulher e do homem na sociedade. A domesticidade, como instituição cultural que valora e norma-
tiza que a mulher seja limitada a funções ligadas ao lar e o homem à produção, enraiza essa divisão 
e a passa de geração em geração, não permitindo o crescimento e amadurecimento dos conheci-
mentos que as mulheres podem produzir.



Erica Pereira; Ana Cristina Soares; David Junior SilvaGênero e Desigualdade: a divisão sexual do trabalho e a atuação da mulher na vida pública 339

Com isso, quando as mulheres começaram a lutar por seus direitos e por espaço na vida públi-
ca, era esperado que isto trouxesse um equilíbrio de alguma forma às funções atribuídas entre homem 
e mulher. Mas não foi o que aconteceu. A participação da mulher na esfera pública não aconteceu 
mediante à diminuição da sobrecarga de trabalho doméstico, mas pelo acúmulo do trabalho domésti-
co com o trabalho não-doméstico para as mulheres que puderam acessar a esfera pública.

Este problema permanece ainda invisibilizado, a divisão sexual do trabalho permanece uma 
balança que pesa mais para a mulher, levando-a a confrontar-se, não raramente, com o dramático 
dilema de dedicar-se ou à família ou ao trabalho.

Para as mulheres que possuem um emprego estável e, na luta do dia a dia, conseguem con-
ciliar com os cuidados da casa e dos filhos, há também muitos obstáculos. Por exemplo, quando 
uma mulher engravida e sai de licença-maternidade, precisa de apoio e suporte para que esteja bem 
e preparada para voltar ao trabalho; porém, muitas, quando voltam, acabam sendo demitidas, pelo 
simples fato de terem engravidado. Isso acaba gerando um transtorno enorme, fazendo novamente 
essa mulher se ver em frente ao pensamento: “cuido do meu filho, ou trabalho?”.

Trazendo à tona as diferenças entre ser mãe e ser pai, o homem, quando tem filho, geralmen-
te não enfrenta os problemas que a mulher enfrenta. Eles, em sua maioria, recebem honras, apoios, 
enquanto a mulher recebe comentários como: “não vai mais ter tempo”, “não vai conseguir conci-
liar”, “não vai se concentrar” etc. Enquanto esses pensamentos ultrapassados existirem, enquanto a 
mulher ainda for vista como “do lar”, nenhuma mudança será alcançada, e a autonomia financeira 
e liberdade de cuidado pessoal será um sonho distante.

Perissé e Loschi (2019) afirmam que o trabalho feminino, sendo remunerado ou não, é uma 
grande e importante contribuição para a sociedade, tanto pelo trabalho exercido no mercado quanto 
o que desde sempre é realizado dentro de casa. Segundo elas, o cuidado no lar e com pessoas pode 
ser considerado como “outras formas de trabalho”, sendo tão essenciais quanto o trabalho de um 
médico ou advogado por exemplo, isso porque o trabalho destes profissionais só é possível porque 
alguém fica com seus filhos, com seus pais idosos, permitindo assim que tenham tempo, ou seja, por-
que alguém – mormente do gênero feminino – realiza para eles o trabalho do cuidado. No entanto, 
mesmo quando essas mulheres conseguem com todo seu esforço fazer parte do mercado de trabalho, 
não deixam em suas vidas a rotina de cuidados e deveres domésticos, a conhecida “dupla jornada”. 

“O fenômeno da dupla jornada é considerado um impedimento ao aumento da participação 
feminina na força de trabalho” (PERISSÉ e LOUCHI, 2019, p.21). As autoras, em seu texto, exem-
plificam que a média de realização dessas atividades domésticas entre os homens é quase a metade 
da média feminina – sendo as mulheres em 21 horas semanais e os homens 10,8 horas semanais 
dedicadas a afazeres domésticos. 

A responsabilização social exclusiva da mulher pelo trabalho de cuidar das crianças também 
impõe dilemas. As mães-solo deparam-se com o dilema: deixar o emprego para cuidar dos filhos, 
ou trabalhar e contratar outra mulher para estar com seus filhos enquanto vai em busca de sua rea-
lização profissional e autonomia financeira. Esta é uma das grandes questões que muitas brasileiras 
enfrentam há muito tempo e que, até nos dias de hoje, ainda não conquistaram a visibilidade neces-
sária para que se faça políticas públicas voltadas às necessidades das mulheres, e, assim, possuam 
assistência sem que precisem desistir de seus objetivos.

No espaço não-doméstico, a divisão sexual do trabalho se reproduz de maneira renovada. 
Nele, a domesticidade se converte no estereótipo de profissões que são atribuídas às mulheres, 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021340

Temática Livre
como: professoras de ensino pré-escolar, cuidadoras de idosos, domésticas, ajudantes de cozinha, 
especialistas em tratamentos de beleza, vendedoras, etc; e no tabu para as mulheres desempenha-
rem outras determinadas profissões. 

Outrossim, mesmo ocupando esses espaços, ao desempenharem as mesmas profissões ou 
funções que os homens, recebem menores salários; os homens, ao eventualmente exercerem as 
funções estereotipadas como femininas, obtêm salários maiores.

O salário também varia quando se faz o recorte por gênero: enquanto a 
média salarial dos 280 mil homens que desempenhavam a função de trabalhador 
doméstico foi de R$1.019,61 no último trimestre de 2018, a das mulheres ficou 
em R$846,12. (PERISSÉ e LOUCHI, 2019, p.23)

Além de ser atribuído a elas profissões ligadas ao cuidado, o papel da emoção nesse estereó-
tipo também é bastante pertinente. Isso se deve à ideologia de que mulher nasce para ser mãe, logo, 
está destinada à área do cuidado da casa e de pessoas. Isso porque possuem características atribu-
ídas à emoção: como sensibilidade, compreensão, empatia. Relacionando, desta forma, a mulher à 
emoção e o homem à razão. Como no caso da entrevistada C., de 30 anos, que conta que no seu 
antigo emprego era reconhecida como a “chorona”, isso porque, quando havia as reuniões de fim 
de ano na empresa na qual trabalhava, se emocionava e se permitia sentir, e tornaram isso em um 
ponto nela, fazendo com que, em qualquer situação de pressão ou que exigisse mais dela, os outros 
funcionários questionavam se ela “daria conta” ou iria “chorar”:

Ser emotiva me trouxe muitos transtornos, pois todos me viam como a 
que chora por tudo, tirando de mim minha credibilidade e questionando minhas 
habilidades de lidar com situações difíceis.

3. Realidade das Mulheres no Mercado de Trabalho: análise dos dados

A partir dessas teorias e da pesquisa realizada com as trabalhadoras, foi possível confirmar a 
realidade que há anos continua a mesma: com poucas mudanças e fracos avanços no que tange à 
liberdade feminina em não se ver diante do impossível dilema entre cuidar dos filhos ou trabalhar, 
como já fartamente mencionado.

Em sua maioria, são mulheres entre 30 a 40 anos, mães solteiras e que possuem somente esta 
fonte de renda. Somente uma ingressou no ensino superior, mas desistiu por motivos financeiros. 
Quantas mulheres hoje não estão nessa mesma situação? Querer ingressar numa faculdade, ter uma 
especialização, crescer profissionalmente, porém não possuem apoio social, no espaço doméstico 
ou em políticas públicas para conquistarem seus objetivos. Precisam abdicar de seus estudos para 
trabalhar.

Meu sonho é ser psicóloga, iniciei a faculdade, consegui concluir 3 semestres, 
mas tive que parar por falta de recursos, hoje trabalho aqui mas não tenho tempo 
para estudar, mas quero muito retomar e concluir minha graduação. (N., 32 anos)

Das dez que participaram da entrevista, sete começaram no trabalho informal como domés-
ticas aos 15 anos de idade. Este é um fato ainda muito recorrente e que precisa ser analisado. Das 



Erica Pereira; Ana Cristina Soares; David Junior SilvaGênero e Desigualdade: a divisão sexual do trabalho e a atuação da mulher na vida pública 341

mulheres que são casadas, com filhos, todas possuem uma atividade extra para somar renda, como 
manicure ou diarista. E todas informaram que não possuem suporte em casa, pois precisam con-
tratar outra mulher para cuidar de seus filhos.

O que mais espanta é que todas essas dez mulheres possuem sonhos parecidos, como de em-
preender e serem donas dos seus horários e, principalmente, do seu tempo. Sobre isto, é importante 
ressaltar que as mulheres possuem um alto índice de empreendedorismo no Brasil. O GEM - Global 
Entrepreneurship Monitor mostrou, em sua pesquisa no ano de 2016, no entanto, que as principais ati-
vidades empreendedoras femininas exercidas são no ramo da beleza e cosméticos, correspondendo 
a 33,9%, além de serviços como estabelecimentos de comida preparada e buffet.

Os dados positivos do GEM não param por aí, as mulheres já correspon-
dem a 51% dos empreendedores iniciais. Essa informação mostra que o aumen-
to da participação feminina no mercado de trabalho também tem se refletido no 
empreendedorismo. Isso é extremamente positivo para o Brasil, pois as mulheres 
tendem a investir mais em capacitação e têm mais acesso à informação, o que pode 
ajudar na construção de empresas mais sólidas e lucrativas. (GEM, 2016, p.15)

Este percentual (51%) é um avanço importante no cenário atual em que vivemos, pois traz a 
esperança de que as mulheres estão conquistando seus espaços e exercendo funções que a socieda-
de patriarcal tenta interditar a elas. É preciso quebrar o tabu de pertencimento feminino exclusivo a 
atividades ligadas ao lar, aos filhos, e aos maridos somente. Todas têm potencial de poder ser o que 
quiserem, trabalhar no que quiserem, mas, essencialmente, todas têm o direito de decidir se querem 
ser mães e se querem ser esposas.

A questão de gênero também está inserida nos dados do GEM e demonstra taxas equilibra-
das entre o percentual de mulheres e homens que investem no setor do empreendedorismo – sendo 
19,9% da taxa feminina e 19,2% da taxa masculina–, as mulheres no Brasil ainda são as que em-
preendem mais, isso em relação à taxa de empreendimentos iniciais. Quanto aos empreendimentos 
já estabelecidos, a igualdade de gênero retrocede, sendo 19,6% entre os homens e 14,3% para as 
mulheres.

Isso significa que, mesmo as mulheres estando na mesma proporção com os homens de 
iniciar um investimento, elas encontram mais dificuldade em manter seus negócios firmes e fazer 
prosperar. E a causa disso é o que já sabemos: problemas em conciliar as demandas do negócio 
com a jornada familiar, preconceito, falta de credibilidade por serem mulheres, e dificuldades em 
conseguir financiamento. Exemplo, a entrevistada L. ficou desempregada por 3 anos, somente o 
marido trabalhando; ela decidiu começar um negócio, e, com o pouco dinheiro que tinha guardado, 
abriu um salão de beleza no seu bairro. Como já atendia em domicílio algumas amigas e familiares, 
decidiu investir. Ela conta:

Quando me vi sem alternativas para ajudar em casa, decidi usar o que sei 
fazer e investi num salão, no início foi muito bom, comecei a ter bons lucros, mas 
com o tempo obtive muitas despesas com material, limpeza, ajudantes, e pensei 
na possibilidade de pedir um empréstimo, mas a todos que recorri me negaram, 
pois segundo eles eu não tinha condições de ter capital suficiente para arcar com 
as parcelas, lembro de um gerente de um banco me dizendo que eu não deveria 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021342

Temática Livre
perder tempo com isso, porque logo logo a “vontade” de ser dona de um negócio 
ia passar, porque eu não “daria conta” das responsabilidades. (L., 38 anos)

Todos esses entraves sempre estiveram presentes na vida delas, desde o ambiente familiar 
ao mercado de trabalho, mostrando que ser mulher numa sociedade capitalista e dominada por 
homens torna essa jornada em busca de liberdade ainda mais difícil e desgastante. Sendo, desta 
forma, de extrema necessidade que seja analisado possíveis programas de apoio e investimento 
para mulheres com seus negócios já estabelecidos, mas também as que estão iniciando nesse ramo.

Quando essas mulheres não encontram em seus maridos e/ou filhos um ponto de equilíbrio, 
é gerado um desgaste físico e emocional muito prejudicial à continuidade de sua força de vontade 
em manter seus negócios de pé e prosseguir. O papel do marido dentro de um lar não é somente 
de sair pro trabalho e trazer o “sustento”, mas de apoiar e dividir o tempo com sua esposa entre os 
afazeres do lar e suas atividades profissionais; se esse tempo fosse dividido de forma igual e houves-
se realmente equidade dentro das famílias, problemas como de baixa estima, depressão, infelicidade 
entre as mulheres não seriam causados.

Em tempo, os problemas profissionais não são enfrentados de forma igual entre as mulheres; 
há recorte de classe. As mulheres da classe trabalhadora se deparam com o dobro de obstáculos por-
que não possuem condições de estudar ou trabalhar sem ter com quem deixar seus filhos, e acabam 
no trabalho doméstico, sendo então funcionárias de mulheres de classe média e classe média alta. 

Contudo, outra conclusão emerge nas entrevistas: mulheres que não tem filhos se encontram 
em posições diferentes, sendo possível ter mais foco no trabalho e mais oportunidades, sofrendo 
“menos preconceito”. Com isso, é perceptível que, para a mulher se equiparar pelo menos em 
alguns pontos ao homem casado e com filhos, lhe é imposto, indiretamente, que ela precisa não 
se casar e não ter filhos. A mulher não deveria ter de optar entre trabalho e família enquanto o ho-
mem consegue alcançar sucesso tendo os dois simplesmente pelo fato de que não é esperado dele 
o mesmo nível de compromisso com a família que se espera da mulher, em outras palavras, porque 
a divisão sexual do trabalho o desincumbe das tarefas domésticas.

A mulher que busca ser uma líder, além de ter salários mais baixos e menos promoções, em 
muitas ocasiões, não percebe o preconceito à sua volta. Por não sofrerem sempre um preconceito 
aberto e explícito, muitas acham que ele só existe com outras pessoas e não entendem certas ações 
maliciosas que as atinge. Sendo então essencial que haja mais visibilidade quanto às questões e 
pautas femininas, tanto em relação ao mercado de trabalho, quanto na saúde, educação, segurança, 
economia, lazer etc.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Dado o exposto, foi possível compreender que determinados obstáculos que envolvem a 
luta das mulheres por igualdade e oportunidades justas permanecem ainda invisibilizados e pouco 
pautados na sociedade civil. 

A extinção da instituição social da divisão sexual do trabalho deve ser posta em pauta ou a 
com responsabilidade dos homens pelo espaço privado. Não haverá igualdade de oportunidades no 
mercado de trabalho para as mulheres enquanto houver sobrecarga de trabalho doméstico para as 
mulheres, estereotipação de atividades profissionais segundo gênero e desvalorização das funções 
desempenhadas majoritariamente por mulheres ou atribuídas culturalmente ao gênero feminino. 



Erica Pereira; Ana Cristina Soares; David Junior SilvaGênero e Desigualdade: a divisão sexual do trabalho e a atuação da mulher na vida pública 343

Mesmo havendo sido criado órgãos que atendam às necessidades das mulheres, como a Se-
cretaria de Políticas para as Mulheres em 2003, a Secretaria de Promoção de Igualdade Racial e a 
Secretaria Nacional da Juventude, ainda é preciso ir além e realmente efetuar programas que elimi-
nem os obstáculos que existem para ocupação pelas mulheres de cargos de liderança e chefia, para 
participarem de pautas importantes tanto para o contexto da realidade feminina quanto para o país 
como um todo, mas, principalmente, que atenda a diversidade étnica e racial.

Saber que, ao longo dos anos, as pautas feministas vêm ganhando força e conquistando es-
paço no cenário de discussões econômica e política fortalece a esperança de que há uma busca por 
mudança, pela reivindicação dos direitos da mulheres, mas principalmente de:

(...) defender seus direitos sexuais e reprodutivos e reivindicar que a cri-
se econômica é também assunto delas, já que desemprego e redução salarial se 
conjugam no feminino, recaindo especialmente sobre as mulheres negras. (MAR-
CONDES, 2019)

Sendo assim, fica evidente que, mesmo havendo órgãos que se dedicam a inclusão das mu-
lheres na esfera pública, é necessário novas políticas que realmente alcancem a todas, independente 
de raça, religião, renda, e incentivem e apoiem para que elas também possam realizar e continuar 
seus estudos e seus investimentos.

A domesticidade aparece associada à divisão sexual do trabalho e a outras estruturas de poder 
como o binômio raça/classe. Esta intrincada relação de figurações culturais e instituições sociais 
atuam para configurar as paisagens, por assim dizer, do espaço público e do espaço privado, com 
uma pesada carga de proibições e excessos de responsabilidades para as mulheres. Seu tempo, ao 
lado de suas possibilidades sociais, sua subjetividade e saúde mental, é sumariamente comprome-
tido e capturado.

A mulher conquistou seu acesso à vida pública, elas avançaram no tempo, mas não tanto 
no espaço. Trata-se de uma luta permanente. Todavia, a lógica opressiva do espaço doméstico, en-
quanto existir, dificulta sua atuação plena na vida pública. A pauta urgente para efetivar o projeto 
de sociedade de igualdade de gênero é a ruptura total com a divisão sexual o trabalho, a equalização 
na distribuição das responsabilidades no espaço doméstico. Essa pauta  exige uma mudança de 
mentalidade, e a mudança de mentalidade acontece de maneira lenta e gradual, exigindo um esfor-
ço contínuo do movimento feminista. Somente assim este deixará de atuar como uma corrente a 
segurar as mulheres, impedindo-as de alçar voo.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021344

Temática Livre
REFERÊNCIAS

BENTO, Maria Aparecida Silva. A mulher negra no mercado de trabalho. Estudos Feministas 
N2/1995, p.485.

BIROLI, Flávia. Gênero e Desigualdades: limites da Democracia no Brasil. Boitempo Editorial, 2018. Ca-
pítulo 1, 2 e 3.

GLOBAL ENTREPRENEURSHIP MONITOR – GEM. Empreendedorismo no Brasil – Relatório 
Executivo (2016). Curitiba: IBQP, 2016.

HIRATA, Helena e KERGOAT, Danièle. Novas configurações da divisão sexual do trabalho. Ca-
dernos de Pesquisa, v. 37, n. 132, p. 595-609, set./dez. 2007.

IBGE. Educa Jovens. Conheça o Brasil, População: Quantidade de homens e mulheres. Disponível em: 
<https://educa.ibge.gov.br/jovens/conheca-o- brasil/populacao/18320-quantidade-de-homens-
-e-mulheres.html>. Acessado no dia 05/12/2019.

IBGE. Pesquisa Nacional por amostra de domicílio contínua-PNAD. Mercado de Trabalho Brasileiro, 
08/2019, p.24.

MACHADO, Lia Zanotta. Perspectivas em Confronto: Relações de Gênero ou Patriarcado?. 2000.

MADALOZZO, Regina. MARTINS, Sergio R. SHIRATORI, Ludmila. Participação no mercado 
de trabalho e no trabalho doméstico: homens e mulheres têm condições iguais? Revista Estudos Fe-
ministas. Vol.18 no.2 Florianópolis, 2010.

MANESCHY, M. C. O emprego doméstico e as relações de Gênero no mundo do trabalho. Revista 
Gênero na Amazônia, v. 03, P.207-218, 2013.

MARCONDES, Mariana Mazzini. Políticas públicas para e pelas mulheres. Revista Construção. 
07/2019. Plataforma Digital, disponível em: <http://revistaconstrução.org/>, acessado no dia 
04/12/2019.

OKIN, Susan Moller. Gênero, o público e o privado. Estudos Feministas, Florianópolis, 16(2): 440, 
p. 308, maio-agosto/2008.

PERISSÉ, Camille. LOSCHI, Marília. Mulher e Trabalho: papéis sociais em questão. Trabalho de 
“Mulher”, p.19-25. Retratos a revista do IBGE, N.17 JUL/AGO 2019.

PESQUISA Trabalho Remunerado e Trabalho Doméstico – Uma Tensão Permanente. Agência Patrícia Gal-
vão. Realização: SOS Corpo/Data Popular, 23/01/2013. Disponível em: <https://agenciapatricia-
galvao.org.br/institucional/pesquisas/pesquisa-trabalho- remunerado-e-trabalho-domestico-uma-
-tensao-permanente/>. Acesso em 23 de Setembro de 2019.

SANTOS, Marinês Ribeiro dos. Domesticidade e identidades de gênero na revista Casa & Jardim 
(anos 1950 e 60). Cadernos pagu (36), janeiro-junho de 2011:257-282.

SOUSA, Luana Passos de. GUEDES, Dyeggo Rocha. A desigual divisão sexual do trabalho: um 
olhar sobre a última década. Estudos Avançados vol.30 no.87, p.02. São Paulo May./Aug. 2016.

WEBER, Max. Economia y Sociedad. México: Fondo de Cultura Económica. 1964.



Temática Livre

Letícia de Alcântara Moreira − Doutoranda em Meio Ambiente e Recursos Hídricos, UNIFEI. E-mail: 
lemorera@hotmail.com

Luiz Carlos Dias Rocha − Professor Doutor, IFSULDEMINAS. E-mail: luiz.rocha@ifsuldeminas.edu.br
Daniela Rocha Teixeira Riondet-Costa −  Professora Doutora, UNIFEI. E-mail: daniela.unifei@gmail.com
Paula Inácio Coelho − Professora Mestra, IFSULDEMINAS. E-mail: paula.inacio@ifsuldeminas.com

A Representatividade Feminina nos Comitês de Bacia Hidrográfica no Estado de Minas 
Gerais no Período de 1998 a 2009

Representatividad de la Mujer en los Comités de Cuenca Hidrográfica del Estado de Minas Gerais para el Periodo 
de 1998 a 2009

Women’s Representativeness in the River Basin Committees in the State of  Minas Gerais from 1998 to 2009

Letícia de Alcântara Moreira
Luiz Carlos Dias Rocha

Daniela Rocha Teixeira Riondet-Costa
Paula Inácio Coelho

Resumo: Os Comitês de Bacia Hidrográfica (CBHs) são órgãos colegiados onde são debatidos assuntos de in-
teresse local no que se referem à gestão das águas, tais órgãos devem ser representativos/democráticos confor-
me disposto em lei. Assim, o presente trabalho teve por objetivo estudar qual é a representatividade do gênero 
feminino nos Comitês de Bacias Hidrográficas do Estado de Minas Gerais. Como metodologia, utilizou-se 
a pesquisa documental. Encontrou-se a representatividade média feminina de 24,75%, número considerado 
baixo. Para o resultado encontrado, foram sugeridas 4 hipóteses, sendo elas: baixa representatividade feminina 
no campo político, baixa representatividade feminina em cargos técnicos, sobrecarga da rotina da mulher e re-
ceio da mulher em ocupar espaços tipicamente masculinos. Conclui-se que, apesar da baixa representatividade 
encontrada, é recomendável que se criem discussões sobre a participação feminina nos CBHs.

Palavras Chave: Meio Ambiente. Recursos Hídricos. Discussões de gênero.

Resumen: Los Comités de Cuenca Hidrográfica (CBH) son órganos colegiados donde se discuten temas de 
interés local con respecto a la gestión del agua, dichos órganos deben ser representativos / democráticos según 
lo dispuesto por la ley. Así, el presente estudio tuvo como objetivo estudiar cuál es la representación del género 
femenino en los Comités de Cuenca Hidrográfica del Estado de Minas Gerais. Como metodología se utilizó la 
investigación documental. Se encontró una representación femenina promedio del 24,75%, cifra considerada 
baja. Para el resultado encontrado se plantearon 4 hipótesis, a saber: baja representación femenina en el ámbito 
político, baja representación femenina en cargos técnicos, sobrecarga de la rutina de la mujer y miedo a la mujer 
en ocupar espacios típicamente masculinos. Se concluye que a pesar de la baja representatividad encontrada, se 
recomienda que se generen discusiones sobre la participación femenina en los CBH.

Palabras Claves: Medio Ambiente. Recursos hídricos. Discusiones de género.

Abstract: The River Basin Committees (CBHs) are collegiate bodies where issues of  local interest regarding 
water management are discussed, such bodies must be representative/ democratic as provided by law.  So, 
the objective of  this work was to study what is the representativeness of  the feminine gender in the River 
Basin Committees of  the State of  Minas Gerais. Documentary research was used as a methodology. The 
average female representativity was found to be 24.75%, a number considered low. For the found result, 
4 hypotheses had been suggested, being them: low feminine representativeness in the political field, low 
feminine representativeness in technical positions, overload of  the woman's routine and fear of  the woman 
to occupy spaces typically masculine. It is concluded that despite the low representativeness found, it is re-
commended to create discussions on female participation in the CBHs.

Key-words: Environment. Water resources. Gender discussions.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021346

Temática Livre
INTRODUÇÃO

Os atuais padrões de consumo e produção da sociedade têm gerado um cenário alarmante 
de escassez de recursos naturais, principalmente no que diz respeito à qualidade, quantidade e dis-
ponibilidade (MOREIRA, 2018). Além disso, a responsabilidade ambiental e a tomada de decisões 
sobre o tema devem envolver os diferentes atores sociais, fato que, após o processo de democra-
tização do Brasil, se intensificou, conforme pode ser observado no artigo 225 da Constituição 
Federal (BRASIL, 1988). 

Uma das formas mais efetivas de envolver diferentes atores sociais na tomada de decisão 
sobre assuntos ambientais é a criação de Comitês ou Conselhos. Ambos se constituem em espaços 
democráticos para discussões sobre diferentes temas, tornando possível diferentes perspectivas, a 
concretização da gestão participativa e a sustentabilidade democrática (KEMERICH; RITTER; 
DULAC, 2014; LOUREIRO; CUNHA, 2008). 

Um dos recursos naturais mais afetados pelos atuais padrões é a água, sendo que tal recurso 
é imprescindível à produção de bens indispensáveis ao desenvolvimento econômico e social, além 
disso, é um elemento vital para a conservação dos ecossistemas e da vida de todos. Devido a sua 
importância, a água vem sendo apontada como uma das principais causas de conflitos do século, 
o que evidencia a necessidade de uma estratégia epistemológica e política para contornar ou, ao 
menos, amenizar esse contexto (WOLKMER; PIMMEL, 2013).

Para Jacobi (2006), foi ao longo dos anos 90 que a União e os Estados brasileiros se 
organizaram para que houvesse uma reestruturação do sistema de gestão dos recursos natu-
rais, sendo que a principal alteração foi a criação de uma gestão integrada e descentralizada, 
principalmente no que diz respeito à água, via a instituição da Política Nacional de Recursos 
Hídricos (PNRH) (a Lei nº 9.433 de 1997) e a criação da Agência Nacional das Águas (ANA) 
que ocorreu nos anos 2000. Para o autor, essa reorganização significou a substituição de mé-
todos tecnocráticos e autoritários, o reconhecimento das águas como um bem econômico e 
a negociação entre órgãos de diferentes esferas de poder (municipal, estadual e federal) junto 
aos representantes da sociedade civil.

Fora então, nesse contexto de reestruturação da gestão das águas, que surgiram os Comitês 
de Bacia Hidrográfica (CBHs), sendo que suas atribuições são descritas no Art. 38 da Lei nº 9.433 
(BRASIL, 1997). Kemerich, Ritter e Dulac (2014) definem os comitês como sendo órgãos cole-
giados onde são debatidas as questões regionais referentes à gestão das águas. Ainda segundo os 
autores, o maior desafio é que tais órgãos sejam efetivamente públicos, paritários e representativos, 
no que diz respeito ao seu formato e aos seus resultados. 

De acordo com o Art. 39 da PNRH, os CBHs devem ser compostos por representantes: da 
União; dos Estados e do Distrito Federal cujos territórios se situem, ainda que parcialmente, em 
suas respectivas áreas de atuação; dos Municípios situados, no todo ou em parte, em sua área de 
atuação; dos usuários das águas de sua área de atuação; das entidades civis de recursos hídricos com 
atuação comprovada na bacia (BRASIL, 1997).

Existem estudos que apontam que os CBHs não são verdadeiramente representativos, como 
é o caso do estudo de Meier e Basso (2014) e Martins (2015) – ambos analisaram aspectos socioe-
conômicos e problematizam que os comitês não devem ser um privilegiado. Martins (2015) adverte 
que: “a diversidade relaciona-se não com a preservação de nichos de conhecimento, mas com a 



Letícia Moreira; Luiz  Rocha; Daniela Teixeira; Paula CoelhoA Representatividade Feminina nos Comitês de Bacia Hidrográfica no Estado de Minas Gerais no... 347

influência mútua entre os que produzem e reproduzem estes conhecimentos. E isso, em um espaço 
como o Comitê de Bacia, parece fundamental”.

Um dos assuntos que vem sendo cada vez mais abordado na literatura é a diversidade de 
gênero em espaços decisórios, como conselhos e comitês. Sabe-se que tais espaços são ocupados 
por representantes da sociedade civil e deveriam ser representativos. Porém, tal discussão fica em 
segundo plano, uma vez que há o enfoque no tema macro (a representação de gênero na sociedade 
civil e no mercado de trabalho). Assim sendo, estudos como este podem vir a ser um parâmetro 
sobre discussões de gênero. 

Cabe ainda mencionar que o histórico da inserção das mulheres no mercado de trabalho 
é marcado pela ocupação de cargos que os homens já não aceitavam e que eram carregados de 
condições precárias, fato que aconteceu com maior intensidade durante a década de 90 no Brasil, 
período marcado por forte influência neoliberal, em contrapartida, os índices de escolaridade fe-
minina também subiram (BERTOLIN; SILVEIRA, 2019). Contudo, a corrida por ocupação de 
cargos técnicos, como é caso da maioria das cadeiras ocupadas nos Comitês de Bacia, não foi justa 
e, claramente, o gênero masculino possuía vantagens em relação ao feminino.

Silva (2018) aponta que a participação das mulheres no mercado de trabalho se trata de um 
fenômeno recente, corroborando as autoras Bertolin e Silveira (2019), e, ainda, ressalta que as lutas 
de movimentos sociais são fundamentais para a redução da desigualdade entre gênero ter diminuí-
do ao longo dos anos no mercado de trabalho. Tais dados, reiteram a importância de trabalho que 
discutem a representatividade de gênero nos mais diversos espaços. Para Lira (2016), na sociedade 
excludente, existe o fomento para uma construção social que desprivilegia a mulher – a autora es-
tuda o papel da mulher na literatura, porém, sua fala pode ser aplicada em outros contextos. 

Ante ao contexto previamente apresentado, o presente trabalho tem por objetivo estudar 
qual é a representatividade do gênero feminino nos Comitês de Bacia Hidrográfica do Estado de 
Minas Gerais. 

1. Materiais e Métodos

1.1. Área de Estudo

O Estado de Minas Gerais se localiza na região Sudeste do Brasil, possui 586.521,121 Km², 
893 municípios e faz divisa com os Estados de São Paulo, Mato Grosso do Sul, Rio de Janeiro, 
Goiás, Distrito Federal, Bahia e Espírito Santo (IBGE, 2019; MINAS GERAIS, 2019). No que 
diz respeito à cobertura vegetal do referido Estado, tem-se principalmente vegetações típicas 
da Mata Atlântica, Cerrado, Campos de Altitude ou Rupestres e Mata seca; e, no que se refere 
ao relevo, o Estado é conhecido por suas diversas regiões montanhosas. Já no que se refere ao 
clima, o Estado possui clima tropical com subdivisões regionais, as quais são influenciadas prin-
cipalmente pela altitude, e as temperaturas médias anuais ultrapassam 18º C em todas as regiões 
(MINAS GERAIS, 2019). 

Quanto aos recursos hídricos da região, Minas Gerais é conhecido como o Estado “caixa 
d’água”, uma referência à quantidade de água no Estado e as suas bacias hidrográficas (Figura 
1). As principais bacias que compõem a rede hidrográfica de Minas Gerais são as dos rios Doce, 
Grande, Jequitinhonha, Mucuri, Paraíba do Sul, Paranaíba, Pardo e São Francisco (IGAM, 2017; 
MINAS GERAIS, 2019).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021348

Temática Livre
Figura 1- Bacias do Estado de Minas Gerais

Fonte: Governo de Minas Gerais - IGTEC, 2014.

1.2. Métodos de Pesquisa 

A metodologia utilizada para a coleta de dados foi a pesquisa documental via análise da com-
posição de gênero nos Comitês de Bacia Hidrográfica (CBHs) de Minas Gerais, totalizando 33 ór-
gãos analisados. As informações foram obtidas através do sítio eletrônico da Agência Nacional das 
Águas (ANA), local onde foram encontrados os encaminhamentos para cada um dos endereços 
eletrônicos dos órgãos estudados (CBHs de todo o Estado, ou seja, os de rios federais e estaduais), 
os quais continham as informações necessárias para o presente estudo. 

Desta forma, em um primeiro momento, acessou-se o sítio eletrônico de cada um dos CBHs; em 
seguida, localizou-se a lista atualizada de conselheiros; e, por fim, foi contado o número total de mem-
bros e a representatividade de gênero (número de mulheres). O método utilizado para conhecer o núme-
ro de mulheres foi o critério “nome”. Para calcular a porcentagem (%), foi utilizado o Programa Excel.

Conforme Gil (2008), a pesquisa documental tem similaridade com a pesquisa bibliográfica, 
sendo que a diferença entre elas é a natureza da fonte, sendo que a pesquisa documental é realizada 
com materiais que não receberam nenhum tipo de tratamento analítico, os quais podem vir a ser 
reelaborados de acordo com os objetivos da pesquisa. Para Sá-Silva, Almeida e Guindani (2009), 
o uso de documentos em pesquisa deve ser apreciado e valorizado, tendo em vista a riqueza de 
informações que podem ser extraídas do método, possibilitando a ampliação do entendimento de 
objetos de estudo cuja compreensão depende da contextualização histórica e sociocultural. 

2. Resultados 

Ao todo, o Estado de Minas Gerais possui 35 Comitês de Bacia Hidrográfica (Figura 2), in-
cluindo os de rios federais e estaduais, sendo que cada um destes tem por objetivo discutir aspectos 



Letícia Moreira; Luiz  Rocha; Daniela Teixeira; Paula CoelhoA Representatividade Feminina nos Comitês de Bacia Hidrográfica no Estado de Minas Gerais no... 349

inerentes ao uso das águas no território do Estado, servindo como uma ferramenta de comparti-
lhamento de responsabilidades com o Poder Público (ANA, 20-- a). Além disso, cada um destes 
Comitês se constitui um espaço democrático, por meio de discussões e negociações pautadas na 
avaliação de interesses dentro da Bacia Hidrográfica em que está inserido e para o qual fora criado 
(ANA, 20-- b).

Figura 2 - Comitês de Bacias Hidrográficas em MG

Fonte: Adaptado de ANA, 20--b.

No que diz respeito à representatividade do gênero feminino nos Comitês de Bacia Hidrográ-
fica do Estado de Minas Gerais, encontrou-se valores variados, conforme apresentado na Tabela 1. 
Cabe mencionar que, no número total de conselheiros/as, consideram-se membros titulares e suplen-
tes, além disso, os cargos com status “aguardando aprovação” foram excluídos do estudo.

Tabela 1 - Representatividade do gênero feminino nos CBH de Minas Gerais.

Comitê
Ano de 

criação do 
conselho

nº total de 
conselheiros/as

nº de mulheres 
conselheiras

Representatividade 
feminina

CBH do Rio das Velhas 1998 52 16 29,62%
CBH do Rio Paraopeba 1999 72 21 29,16%
CBH do Rio Piracicaba 2000 72 32 44,44%
CBH do Rio Sª Antônio 2002 72 24 33,33%
CBH do Rio Piranga 2002 72 14 19,44%



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021350

Temática Livre
CBH do Rio Sapucaí 1998 54 7 12,96%

CBH do Rio Araçuaí 2000 48 15 31,25%

CBH dos Afluentes 
Mineiros do Baixo Rio 
Grande

2002 64 15 23,43%

CBH dos Afluentes 
Mineiros do Médio Rio 
Grande

2002 64 17 26,56%

CBH dos Rios Jaguari/
Piracicaba 2007 73 25 34,24%

CBH do Rio Pará 1998 80 22 27,50%

CBH do Rio Mosquito 1998 56 13 23,21%

CBH do Rio Paracatu 1998 48 9 18,75%

CBH do Rio Verde 1998 96 31 32,29%

CBH do Entorno do Lago 
de Furnas 2002 45 11 24,44%

CBH do Rio Caratinga 2000 82 12 14,64%

CBH dos Afluentes do 
Alto São Francisco 2004 50 10 20,00%

CBH dos Rios Jequitaí e 
Pacuí 2004 48 16 33,33%

CBH dos Afluentes 
Mineiros e Baixo  
Paranaíba

2004 64 17 26,56%

CBH do Rio Suaçuí 2005 72 23 31,94%

CBH das Águas do Rio 
Manhuaçu 2005 72 14 19,44%

CBH do Entorno da Re-
presa de Três Marias 2004 48 7 14,58%

CBH dos Afluentes 
Mineiros do Alto 
Paranaíba

2005 64 10 15,62%

CBH Mineiro do Rio 
Urucuia 2005 48 12 25%

CBH dos Afluentes 
Mineiros dos Rios 
Pomba e Muriaé

2006 32 8 25%

CBH dos Afluentes 
Mineiros dos Rios Preto 
e Paraibuna

2005 48 13 27,08%

CBH dos Afluentes 
Mineiros dos Rios 
Mogi-Guaçu e Pardo

2000 78 15 19,23%



Letícia Moreira; Luiz  Rocha; Daniela Teixeira; Paula CoelhoA Representatividade Feminina nos Comitês de Bacia Hidrográfica no Estado de Minas Gerais no... 351

CBH do Rio Araguari 1998 72 14 19,44%

CBH do Alto do Rio 
Grande 2007 48 10 20,83%

CBH Vertentes do Rio 
Grande 2008 32 7 21,87%

CBH do Médio e Baixo 
Jequitinhonha 2008 48 13 27,08%

CBH dos Afluentes 
Mineiros do Médio São 
Francisco

2008 48 11 22,91%

CBH do Rio Mucuri 2008 32 7 21,87%

CBH dos Afluentes 
Mineiros do Alto 
Jequitinhonha

2008 64 14 21,87%

CBH do Rio São Mateus 2009 40 11 27,5

Representatividade média 24,75%

Fonte: Adaptado de ANA (2019).

3. Discussões 

A representatividade feminina nos CBHs de Minas Gerais possui a média de 24,75%, ob-
serva-se, então, uma participação pouco representativa das mulheres nesse tipo de instrumento 
participativo. Resultado semelhante ao encontrado por Brandão et al. (2017), que analisou a re-
presentatividade de gênero no Ministério das Relações Exteriores e conclui que as mulheres são 
sub-representadas, uma vez que ocupam 20% do corpo diplomático brasileiro. Um aspecto inte-
ressante observado nos resultados é que, na maioria dos CBHs criados após os anos 2000, a repre-
sentatividade feminina é superior aos criados na década anterior. 

Porém, a causa do valor médio encontrado possui uma raiz muito além dos CBHs; segundo 
Lüchmann e Almeida (2010), em espaços onde os assuntos discutidos são mais técnicos, as mulheres 
tendem a ter menor representatividade, já em espaços voltados para políticas sociais, as mulheres ocu-
pam maior parte. De acordo com as autoras, essa representatividade alta em espaços que se discutem 
questões sociais tem a ver com crença da competência intrínseca do gênero feminino para os temas 
enquadrados como sociais e sua ética pautada nos princípios da “solidariedade” e “sensibilidade”. 
Para Miguel (2011), essa participação em maior número em espaços de discussão sobre questões so-
ciais vai muito além da crença de que a mulher é o gênero “mais sensível”, elas tendem a ocupar tais 
espaços porque é neles que as mesmas encontram um nicho político que está para elas disponível. 

Outra problemática trazida por Lüchmann e Almeida (2010) é que a maioria das mulheres 
que participaram dos resultados do estudo são brancas, católicas, casadas e com alto nível de esco-
laridade, ou seja, mesmo em espaços decisórios majoritariamente ocupados por mulheres, há ainda 
outros tipos de falta de representatividade. 

Para os resultados encontrados no presente estudo, levantaram-se as seguintes hipóteses: 
1. As mulheres participam menos dos CBHs porque parte dos cargos são ocupados por re-
presentantes políticos e as mulheres ocupam uma parcela pequena de tal campo. De acordo 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021352

Temática Livre
com Haje e Doederlein (2019), no Congresso Nacional, a representatividade feminina é de 
apenas 15%, o que também acaba se refletindo na política de outras esferas (estadual e muni-
cipal). Toledo e Jardim (2019) pontuam que a paridade de gênero é ainda um obstáculo a ser 
vencido na democracia brasileira; 

2. As mulheres participam menos dos CBHs porque parte dos cargos possui viés técnico, de 
instituições com relevante interesse no assunto, e existe crença enraizada de que as mulheres 
são melhores em cargos que exigem mais empatia e solidariedade. Tal fato é corroborado 
pelo trabalho de Ricoldi e Artes (2016), que analisaram os cargos ocupados por mulheres e 
concluíram que ainda existe no mercado de trabalho uma divisão pautada no “gênero perfei-
to” para desempenho de determinadas funções; 

3. As mulheres participam menos dos CBHs porque parte dos cargos são ocupados por re-
presentantes da sociedade civil, e, como as mesmas já possuem muitas atribuições (no traba-
lho, nas tarefas domésticas e na maternidade), podem recusar a participação em tais espaços, 
pois isso poderia sobrecarregar ainda mais sua rotina. A sobrecarga da mulher vem sendo 
amplamente discutida na literatura – um trabalho feito por Costa (2018) aponta, inclusive, 
que isso tem diversos efeitos negativos, tais como: “estresse emocional, sobrecarga física e 
psíquica, além de contemplar muitas desigualdades de gênero que dificultam a conciliação 
das tarefas, imputando a elas o ônus da dupla/tripla jornada de trabalho”; 

4. As mulheres participam menos dos CBHs porque tendem a evitar espaços tipicamente 
masculinos, uma vez que precisam reafirmar uma mesma fala diversas vezes para serem ou-
vidas ou até mesmo se tornarem andróginas para que suas falas sejam consideradas da mes-
ma forma que as dos homens. Hryniewicz e Vianna (2018) apontam que a mulher tende a 
tomar diversas atitudes para serem respeitadas em espaços tipicamente masculinos, inclusive 
com sua aparência, e que, muitas vezes, as mesmas nem chegam a perceber tais atitudes. No 
mesmo estudo, as autoras mencionam que o termo “meritocracia” foi muito utilizado pelas 
mulheres participantes do referido ensaio, ou seja, até mesmo as mulheres desconsideram 
que homens e mulheres enfrentam obstáculos distintos em sua trajetória profissional.

Uma discussão importante levantada por Brandão et al. (2017) foi de que a ausência das 
mulheres em espaços decisórios vai muito além da construção da sociedade patriarcal e machista, 
teoria que não mais se sustenta sozinha, haja vista que houve transformações nas legislações que 
apontaram para um caminho progressivo de abertura às mulheres. 

Apesar das hipóteses traçadas e do resultado encontrado, assim como os demais trabalhos 
aqui citados, não se sugere que, nos CBHs, sejam criadas “cotas” para que a representatividade 
aumente – uma vez que o problema é estrutural e as mudanças devem ser feitas em outros espaços 
sociais –, no entanto, sugere-se discussões a despeito do tema. 

A baixa representatividade das mulheres no CBH estudado vai além de um problema no 
referido órgão, pois reflete uma relação social complexa, em que as mulheres ainda estão ocupando 
espaços de “cuidado”, e os homens, espaços decisórios, o que remonta à divisão do trabalho pro-
posta por Durkheim (2004), que trata a divisão do trabalho a partir de uma interação social em que 
está inserida em uma organização majoritária: a sociedade. 

Não existe uma resposta concreta para explicar o porquê de as mulheres ainda serem sub-re-
presentadas nos espaços decisórios, sobretudo aqueles que discutem assuntos mais técnicos. Exis-



Letícia Moreira; Luiz  Rocha; Daniela Teixeira; Paula CoelhoA Representatividade Feminina nos Comitês de Bacia Hidrográfica no Estado de Minas Gerais no... 353

tem apenas hipóteses e uma longa construção histórica que culminou neste cenário, no entanto, é 
notório nos trabalhos aqui citados de que essa participação vem aumentando ao longo dos últimos 
anos. Para Toledo e Jardim (2019), não haverá avanço no desenvolvimento do país enquanto hou-
ver a evidente diferença de gênero em espaços políticos e decisórios, sendo que essa diferença é 
marcada por inúmeros fatores sociais de uma sociedade machista. 

Desta forma, discussões como a proposta se tornam essenciais para a efetiva mudança. Ao 
longo do tempo, as mulheres têm conquistado seus direitos políticos, sociais e econômicos, no 
entanto, há ainda um longo caminho a ser percorrido.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Após a realização deste estudo, conclui-se que as mulheres ocupam pouco os espaços dos 
CBHs do Estado de Minas Gerais. A hipótese inicial era de que as mesmas ocupassem maior parte 
dos referidos órgãos colegiados, uma vez que as mesmas tendem a se sentirem mais sensibilizadas 
com a questão ambiental como um todo, conforme propõe Lamim-Guedes e Inocêncio (2018). 

Encontraram-se algumas hipóteses para os resultados, as quais dialogam com os demais 
estudos citados e com a realidade das lutas de gênero ao longo da história. Conclui-se que, com a 
baixa representatividade encontrada, é recomendável que sejam discutidos mecanismos de partici-
pação feminina nos CBHs de MG. Contudo, sugerem-se estudos que analisem a representatividade 
de gênero ao longo do tempo, analisando-se quais foram as mudanças de tal perspectiva desde a 
criação dos CBHs no Brasil, bem como sejam feitas entrevistas com as mulheres que fazem parte 
dos comitês, buscando verificar seus posicionamentos, o que foi impedido nesse trabalho em de-
corrência das restrições de isolamento impostas pela pandemia da Covid-19. Essa última sugestão 
trará perspectivas mais claras sobre a participação, bem como analisará como é essa participação 
para as mulheres, de um ponto de vista daquelas que vivem o contexto aqui narrado. Assim, será 
possível obter conclusões mais aprofundadas a respeito do tema. 

REFERÊNCIAS

ANA, Agência Nacional das Águas. Comitês de Bacia Hidrográfica. 20— (a). Disponível em:<ht-
tps://www.ana.gov.br/gestao-da-agua/sistema-de-gerenciamento-de-recursos-hidricos/co-
mites-de-bacia-hidrografica-antigo>. Acesso em: 01 nov. 2019.

ANA, Agência Nacional das Águas. Sistema de Gerenciamento de Recursos Hídricos: Comitês de Bacia 
Hidrográfica - Minas Gerais. 20—(b). Disponível em: <https://www.ana.gov.br/aguas-no-bra-
sil/sistema-de-gerenciamento-de-recursos-hidricos/comites-de-bacia-hidrografica>. Acesso 
em: 05 nov. 2019.

BERTOLIN, P. T. M.; SILVEIRA, N. S. P. DA. Precarização: palavra feminina. Espaço Jurídi-
co Journal of  Law [EJJL], São Miguel do Oeste, v. 20, n. 2, p. 355-376, dez. 2019.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021354

Temática Livre
BRANDÃO, L. et al. As mulheres no Itamaraty: as reformas do Ministério das Relações 
Exteriores à luz da teoria feminista. Monções: Revista de Relações Internacionais da UFGD, Dou-
rados, v. 6, n. 11, p. 281-304, set. 2017. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em <http://www.
planalto.gov.br>. Acesso em: 13 nov. 2019. 

BRASIL. Lei n. 9.433, de 8 de janeiro de 1997. Disponível em: <http://www2.camara.leg.br/
legin/fed/lei/1997/lei-9433-8-janeiro-1997-374778-norma-pl.html>. Acesso em: 10 out.

COSTA, F. A. da. Mulher, Trabalho e Família: os impactos do trabalho na subjetividade da 
mulher e em suas relações familiares. Revista da Graduação em Psicologia da Puc Minas, Poços de 
Caldas, v. 3, n. 6, p.434-452, dez. 2018.

DURKHEIM, É. Da divisão do trabalho social. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004.

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2008.

HAJE, L.; DOEDERLEIN, N. Baixa representatividade de brasileiras na política se reflete na Câ-
mara. 2019. Publicado por Câmara dos Deputados. Disponível em: <https://www.camara.
leg.br/noticias/554554-baixa-representatividade-de-brasileiras-na-politica-se-reflete-na-ca-
mara/>. Acesso em: 16 nov. 2019.

HRYNIEWICZ, L. G. C.; VIANNA, M. A. Mulheres em posição de liderança: obstáculos 
e expectativas de gênero em cargos gerenciais. Cadernos Ebape.br, Rio de Janeiro, v. 16, n. 3, 
p.331-344, set. 2018. FapUNIFESP (SciELO). http://dx.doi.org/10.1590/1679-395174876.

IBGE, Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. IBGE Estados- Minas Gerais. 2019. Dis-
ponível em: <https://cidades.ibge.gov.br/brasil/mg/panorama>. Acesso em 14 nov. 2019. 

IGAM, Instituto Mineiro de Gestão das Águas. Bacias Estaduais. 2017. Disponível em: 
<http://www.igam.mg.gov.br/component/content/article/1246>. Acesso em: 15 nov. 2019. 

JACOBI, P. R. Participação na gestão ambiental no Brasil: os comitês de bacias hidrográficas 
e o desafio do fortalecimento de espaços públicos colegiados. En publicación: Los tormentos 
de la materia. Aportes para una ecología política latinoamericana. Alimonda, Héctor. CLACSO, Con-
sejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Buenos Aires. Marzo 2006.

KEMERICH, P.D.C; RITTER, L. G; DULAC, V. F. Gerenciamento de comitês de bacia: 
desafios e potencialidades. Revista do Centro do Ciências Naturais e Exatas: Revista Monografias 
Ambientais - REMOA, Santa Maria, v. 13, n. 5, p.3737-3743, set. 2014.

LAMIM-GUEDES, V.; INOCêNCIO, A. F. Mulheres e Sustentabilidade: uma aproximação entre o 
movimento feminista e a sustentabilidade. Educação Ambiental em Ação, [s.I.], v. 2, n. 25, p.1-12, set. 2018.

LIRA, B. C. A mulher na literatura: seus enquadramentos e a precariedade da emancipação. 
RELACult - Revista Latino-Americana de Estudos em Cultura e Sociedade, [s.l.], v. 2, p. 381-388, 
dez. 2016. ISSN 2525-7870. DOI: http://dx.doi.org/10.23899/relacult.v2i4.267. 

LOUREIRO, C.F.B.; CUNHA, C.C. Educação ambiental e gestão participativa de unidades 
de conservação: Elementos para se pensar a sustentabilidade democrática. Ambiente e Socieda-
de, Campinas, SP, v.11, n.2, p. 237-253, 2008. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.1590/
S1414-753X2008000200003>.

LÜCHMANN, L. H. H.; ALMEIDA, C. C. R. A representação política das mulheres nos Conse-
lhos Gestores de Políticas Públicas. Revista Katálysis, Florianópolis, v. 13, n. 1, p.86-94, jun. 2010.



Letícia Moreira; Luiz  Rocha; Daniela Teixeira; Paula CoelhoA Representatividade Feminina nos Comitês de Bacia Hidrográfica no Estado de Minas Gerais no... 355

MARTINS, R. C. Fronteiras entre Desigualdade e diferença na Governança das Águas. Am-
biente & Sociedade, São Paulo, v. 18, n. 1, p.221-238, mar. 2015.

MIGUEL, L. F. Política de interesses, política do desvelo: representação e “singularidade 
feminina”. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 9, n. 1, p. 253-267, 2001.

MINAS GERAIS. Governo. Disponível em: <https://www.mg.gov.br/conheca-minas/geo-
grafia>. Acesso em: 13 nov. 2019. 

MOREIRA, L. A. Unidades de Conservação: Análise dos Conflitos e das Potencialidades Socioambien-
tais. 2018. 126 f. Dissertação (Mestrado em Meio Ambiente e Recursos Hídricos) – Univer-
sidade Federal de Itajubá, Itajubá, 2018. 

MEIER, M. A.; BASSO, L. A. A representação e a representatividade social do comitê de 
bacia hidrográfica dos Rios Vacacaí E Vacacaí-Mirim/RS. Geografia Ensino & Pesquisa, Santa 
Maria, v. 18, n. 3, p.117-134, 28 nov. 2014. Universidade Federal de Santa Maria. http://
dx.doi.org/10.5902/2236499414871.

RICOLDI, A.; ARTES, A. Mulheres no ensino superior brasileiro: Espaço garantido e no-
vos desafios. Ex æquo, Lisboa, v. 13, n. 1, p.149-161, jun. 2016.

SILVA, A. M. A participação econômica das mulheres no mercado de trabalho. RELACult 
- Revista Latino-Americana de Estudos em Cultura e Sociedade, [s.l.], v. 4, fev. 2018. ISSN 2525-
7870. DOI: http://dx.doi.org/10.23899/relacult.v4i0.778. 

SÁ-SILVA, J. R.; ALMEIDA, C.D. de; GUINDANI, J.F. Pesquisa documental: pistas teóricas 
e metodológicas. Revista Brasileira de História & Ciências Sociais, São Leopoldo, v. 1, n. 1, p.1-
15, jul. 2009.

TOLEDO, C. M. Q. DE; JARDIM, N. C. A baixa representatividade feminina na política: 
obstáculo a ser vencido na democracia brasileira. Revista da Faculdade de Direito da Universidade 
Federal de Uberlândia, Uberlândia, v. 47, n.2, p. 318-333, dez. 2019. 

WOLKMER, M. F; PIMMEL, N. F. Política Nacional de Recursos Hídricos: governança 
da água e cidadania ambiental. Seqüência: Estudos Jurídicos e Políticos, Santa Catarina, v. 34, n. 
67, p.165-198, 9 dez. 2013. Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). http://dx.doi.
org/10.5007/2177-7055.2013v34n67p165.





Temática Livre

Nelsivânia Pinheiro de Galiza − Psicóloga. Mestra em Psicologia pela Universidade Federal do Maranhão. 
E-mail: nelgaliza@yahoo.com.br
Adriana Sousa Chaves − Psicóloga. Mestra em Psicologia pela Universidade Federal do Maranhão. Trabalhado-
ra da Política de Assistência Social. E-mail: drisouchaves@gmail.com

Lideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções Sobre 
a Temática de Gênero

Mujeres Líderes Comunitarias en el Área Rural de Maranhão y Sus Percepciones Sobre la Cuestión de Género

Female Leadership Community from the Countryside of  Maranhão and Their Perceptions About Gender Issue

Nelsivânia Pinheiro de Galiza
Adriana Sousa Chaves

Resumo: Este trabalho abarca questões relevantes sobre a temática de gênero e faz uma aproximação com 
os saberes populares, uma vez que elucida vários discursos de mulheres trabalhadoras rurais que atuam como 
lideranças comunitárias em cidades do Maranhão. O propósito deste estudo é lançar luz sobre desafios enfren-
tados por estas mulheres, assim como revelar seus pontos de vista sobre as situações de desigualdade, pobreza 
e até sobre a violência que vivenciam. Destaca-se que, mesmo diante de uma realidade por vezes aviltante, essas 
lideranças femininas tentam resistir a uma condição de submissão e acomodação, além de se apresentarem 
como pessoas de referência para sua comunidade, como sujeitos de luta e transformação.

Palavras Chave: Gênero. Liderança Feminina. Trabalhadoras Rurais.

Resumen:  Este trabajo abarca cuestiones relevantes sobre el tema de género y hace una aproximación con la 
sabiduría popular, una vez que elucida varios discursos de mujeres trabajadoras rurales que actúan como líderes 
comunitarias en ciudades de Maranhão. El propósito de este estudio es hacer luz sobre los desafíos enfrentados 
por estas mujeres, así como relevar sus puntos de vista sobre las situaciones de desigualdad, pobreza y hasta 
sobre la violencia que viven. Se destaca que aún delante de una realidad, muchas veces indigna, estos liderazgos 
femeninos intentan resistir a una condición de sumisión y de acomodamiento, además de presentarse como 
personas de referencia para su comunidad, como sujeto de lucha y transformación.

Palabras Claves: Género. Liderazgo Femenino. Trabajadoras Rurales. 

Abstract: This work covers relevant issues on gender questions and approaches the popular knowledge, 
since it elucidates several discourses of  rural female workers who act as community leaderships in cities of  
Maranhão. The purpose of  this study is to shed light on the challenges faced by these women, as well as 
to reveal their viewpoints on the situations of  inequality, poverty and even violence they experience. It is 
noteworthy that even in the face of  a sometimes degrading reality, these female leaders try to resist a con-
dition of  submission and accommodation, as well as presenting themselves as reference people for their 
community, as subjects of  struggle and transformation.

Key-words: Gender. Female Leadership. Rural Workers.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021358

Temática Livre
INTRODUÇÃO

A discussão sobre gênero, não raro, fica atrelada às esferas acadêmicas, de maneira que pouco 
se sabe como acontecem as problematizações em espaços no qual as mulheres são protagonistas. 
Conquistar posições de liderança, por exemplo, às vezes é uma tarefa desafiadora e, quando se 
faz um recorte para contexto rural, percebe-se que a realidade é ainda mais complexa para muitas 
mulheres.

O presente artigo traz algumas reflexões sobre a temática de gênero a partir da narrativa de 
algumas mulheres que vivem no meio rural maranhense, especificamente no município de Peritoró1, 
devido à influência de um movimento de mulheres no município. É a região do Estado com mais 
lideranças femininas atuantes. 

É válido ressaltar que este ensaio é parte de uma pesquisa de mestrado, de abordagem quali-
tativa, que buscou refletir sobre a construção do papel de lideranças comunitárias femininas, bem 
como sobre a lógica patriarcal a qual estão submetidas, enquanto mulheres. 

A tentativa de sair dessas amarras culturais é permeada por lutas, questionamentos, tomada 
de consciência e também violência. Para dar conta dessas especificidades e buscar o aprofun-
damento de um assunto específico no discurso, realizei entrevistas individuais semiestruturadas 
com dez lideranças comunitárias ligadas ao movimento de mulheres trabalhadoras rurais; duas 
delas faziam parte da diretoria do movimento em esfera estadual e regional. As participantes 
possuíam diferentes faixas etárias (variando entre 25 anos e 75 anos) e residiam em distintas 
comunidades rurais.

A modalidade de entrevista semiestruturada, que possui tópicos para guiar o diálogo com a 
participante, foi fundamental para esta pesquisa, haja vista que muitas questões foram trazidas para 
além do que havia sido estabelecido no roteiro. De modo a assegurar a livre expressão e preserva-
ção das identidades, as narrativas de lideranças femininas aqui transcritas derivam do consentimen-
to das entrevistadas, uma vez que cada participante assinou o Termo de Consentimento Livre e Es-
clarecido, também é importante mencionar que as entrevistadas estão reportadas no corpo do texto 
com um nome fictício. Por fim, para complementar a análise dos dados coletados, foi utilizado a 
técnica da observação participante em sua interlocução com a literatura sobre a temática de gênero. 

1. Gênero 

No tocante à relevância da questão de gênero, convém levantar algumas considerações acer-
ca dessa temática, com a intenção de elucidar discussões que permitam um diálogo alicerçado em 
algumas concepções teóricas existentes. 

Sendo assim, vale expor o que Murano e Boff  (2002) ponderam sobre gênero: eles definem 
que essa categoria foi introduzida no século passado, a partir dos anos 1980, especialmente pelas 
feministas, aparecendo como um avanço frente ao que vinha sendo dito outrora, que era um con-
teúdo embasado na diferença entre os sexos e nos princípios masculino/feminino.

Ao passo que tal categoria foi sendo falada, problematizada e revisitada, muitas teóricas e 
teóricos, no momento presente, possuem um entendimento sobre gênero que já superou as discus-
1 A cidade fica situada no leste maranhense, na região da Mata dos Cocais, e sua população aproximada é de 21 mil habitantes, 
conforme o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Disponível em: <http://www.cidades.ibge.gov.br/painel/
painel.php?lang=&codmun=210845&search=%7Cperitoro>.



Nelsivânia Pinheiro de Galiza; Adriana Sousa ChavesLideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções Sobre a Temática... 359

sões anteriores, que baseavam a teorização na composição macho/fêmea e na construção social do 
gênero nos indivíduos.

Uma das questões que se põe em destaque é a que Butler (2003) traz, no que diz respeito à 
edificação da questão do sexo ser apenas biológica, enquanto a de gênero é simplificada como uma 
representação cultural do sexo. Essa autora explicita que tal análise é mais profunda e complexa do 
que se apresenta:

O gênero não deve ser meramente concebido como inscrição cultural do 
sexo dado [...] tem de designar também o aparato mesmo de produção mediante 
o qual os próprios sexos são estabelecidos. Resulta daí que o gênero não está para 
a cultura como o sexo para a natureza; ele também é meio discursivo/cultural 
pelo qual “a natureza sexuada” ou “um sexo natural” é produzido e estabelecido 
como “pré-discursivo”, anterior à cultura. (BUTLER, 2003, p. 25)

Com essa concepção, a autora supracitada desconstrói a premissa de outras teorias que as-
sentam a diferenciação entre sexo e gênero na instrumentação deste último pela cultura. Aponta 
Butler (2003) que tomar a ideia de que o gênero é construído culturalmente, seria traçar um cami-
nho único, sem demais possibilidades de escolha, o que acarreta, em seu ponto de vista:

[...] certo determinismo de significados de gênero, inscritos em corpos 
anatomicamente diferenciados, sendo estes corpos compreendidos como reci-
pientes passivos de uma lei cultural inexorável. Quando a “cultura” relevante que 
“constrói” o gênero é compreendida nos termos dessa lei ou conjunto de leis, 
tem-se a impressão de que o gênero é tão determinado e tão fixo quanto na for-
mulação de que a biologia é o destino. Nesse caso, não a biologia, mas a cultura 
se torna o destino. (BUTLER, 2003, p. 26)

A autora se contrapõe à estrutura binária homem/mulher, segundo ela, o gênero seria um 
fenômeno inconstante e contextual, que não denotaria um ser substantivo, “mas um ponto relativo 
de convergência entre conjuntos específicos de relações, cultural e historicamente convergentes” 
(BUTLER, 2003, p. 29). 

Assim, a teórica acredita que o contexto em que o conceito está sendo tratado é produzido 
pelo momento histórico, ou por um discurso que se faz preponderante em cada época, ao passo 
que não mantém uma mesma definição, não podendo ser reduzido a apenas um rótulo. O que deve 
ser evidenciado é que a conjuntura de cada tempo é especialmente norteadora para composição do 
que pode ser compreendido como gênero. 

Nessa direção, Scott (1995) explica que tratar o gênero como indicador de construções intei-
ramente sociais, sobre os papéis definidos aos homens e mulheres, se for usado apenas para cate-
gorizar relações sociais entre os sexos e rejeitar qualquer contribuição biológica que demarque as 
identidades subjetivas do feminino e masculino, afirmar-se-ia que o gênero é uma categoria social 
que se impõe ao corpo sexuado.

A composição da conceituação de gênero não deve submeter nem o biológico ao social nem 
o contrário, e, tampouco, tomar como verdade absoluta a compreensão de que as categorias “mu-
lher” e “homem” estão em oposição.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021360

Temática Livre
Temos necessidade de uma rejeição do caráter fixo e permanente da opo-

sição binária, de uma historicização e de uma desconstrução genuínas dos ter-
mos da diferença sexual. Devemos nos tornar mais auto-conscientes da distinção 
entre nosso vocabulário analítico e o material que queremos analisar. Devemos 
encontrar formas (mesmo que imperfeitas) de submeter sem cessar nossas cate-
gorias à crítica e nossas análises à auto-crítica. (SCOTT, 1995, p. 84)

Seguindo na mesma vertente que Butler (2003) e Scott (1995), a autora Lauretis (1987) tece 
uma crítica em relação à conceituação de gênero limitada apenas à diferença sexual entre homem e 
mulher, feminino e masculino. Ela acrescenta que, mesmo alguns conceitos mais abstratos, frutos 
de discussões teóricas, acabam por reduzirem-se a essa diferença e às especificações herdadas a 
partir dessa diferenciação, como escrita feminina, maternidade, etc. 

Expõe Lauretis (1987), em sua teoria, que gênero não deve ser entendido como uma posse 
dos corpos, assim como a sexualidade, e nem como se existisse a priori nas pessoas, sendo essa ca-
tegoria produto do que ela chama de “tecnologias sociais”.

Faz-se importante ressaltar que a imbricação entre gênero e diferença sexual precisa ser des-
construída. Destarte, a autora elenca as seguintes proposições sobre gênero: é uma representação e 
possui envolvimento concreto na vida das pessoas; é uma construção que se faz em vários espaços, 
como na academia, nas teorias radicais, no feminismo, etc.; e, finalmente, a construção do gênero 
se faz através de sua desconstrução. 

Segundo Lauretis (1987, p. 209), “o gênero, como o real, é não apenas o efeito da re-
presentação, mas também o seu excesso, aquilo que permanece fora do discurso como um 
trauma em potencial que, se/quando não contido, pode romper ou desestabilizar qualquer 
representação”.

No que tange à complexidade que é a discussão sobre o termo “gênero”, torna-se imperioso 
compartilhar um trecho da narrativa de Rosa2, trabalhadora rural do interior do Maranhão, que 
possibilita observar o quão difícil é tal teorização chegar aos saberes populares, o que se deve, em 
grande parte, ao fato dessas discussões nem sempre ultrapassarem os muros das academias. No 
entanto, vale destacar, também, que é possível que estas mulheres já tenham se apropriado desses 
discursos, a partir de suas vivências, suas discussões em grupo, suas lutas como lideranças, de forma 
a construir suas próprias percepções: “[...] é essa questão de gênero, nós não sabia nem o que que 
era, gênero nós sabia que era feijão, arroz, essas coisas” (Rosa).

1.1. Patriarcado e o Desafio das Relações Igualitárias

Para dialogar sobre gênero, é imprescindível lançar luz sobre o patriarcado, que engendra 
toda a formulação da diferença de poder que perpassa as relações entre mulheres e homens. Tais 
relações são extremamente assimétricas, reforçando um preceito equivocado de que existe uma 
superioridade masculina. Aglutinado a isso, tem-se a dimensão econômica permitindo, ainda hoje, 
que muitas mulheres sejam dependentes dos homens do ponto de vista financeiro. Sobre isso, Sa-
ffioti (1987, p. 50) expõe que:

2 No decorrer de todo o texto em que citamos as falas das entrevistadas, foi utilizado pseudônimos, no intuito de res-
guardar a identidade das mulheres participantes da pesquisa.



Nelsivânia Pinheiro de Galiza; Adriana Sousa ChavesLideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções Sobre a Temática... 361

O patriarcado não se resume a um sistema de dominação, modelado pela 
ideologia machista. Mais do que isto, ele é também um sistema de exploração. En-
quanto a dominação pode, para efeitos de análise, ser situada essencialmente nos 
campos político e ideológico, a exploração diz respeito ao terreno econômico.

Há, então, uma dupla dimensão do patriarcado, que perpassa pela dominação e também 
pela exploração. Nesse sentido, vai-se além do que Bourdieu (2010) trata, quando coloca em 
evidência que a dominação masculina se concretiza na ordem simbólica. Ainda de acordo com 
o mesmo autor:

A divisão entre os sexos parece estar “na ordem das coisas”, como se diz 
por vezes para falar do que é normal, natural, a ponto de ser inevitável: ela está 
presente, ao mesmo tempo, em estado objetivado nas coisas (na casa, por exem-
plo, cujas partes são todas “sexuadas”), em todo o mundo social e, em estado 
incorporado, nos corpos e nos habitus dos agentes, funcionando como sistemas 
de esquemas de percepção, de pensamento e de ação. (BOURDIEU, 2010, p. 17)

É basilar falar sobre a dominação que é reforçada culturalmente, nessa perspectiva de abran-
ger as representações sociais, como faz Bourdieu (2010). Contudo, não é coerente encerrar a dis-
cussão apenas apontando para este prisma, sendo necessário pôr em relevo, também, a exploração 
a qual as mulheres são sujeitadas. Logo, deve-se incluir essa relevante dimensão para discutir a 
organização social de gênero (MORGANTE & NADER, 2014).

Ademais, Saffioti (2015) demarca que o patriarcado não fica limitado ao ambiente familiar, ao 
contrário, suas estruturas hierárquicas e de poder atravessam toda a sociedade. Sendo assim, não é 
à toa que, em espaços como a política e o mercado de trabalho, as mulheres ainda precisam travar 
batalhas para que sejam reconhecidas. Neste ponto, algumas narrativas trazidas pelas trabalhadoras 
rurais em nossa pesquisa são contundentes:

Sempre eles não davam valor mesmo pra mulher. Porque se o homem 
ganhava dez reais, a mulher tinha que ganhar cinco. Tem vez que a mulher vai tra-
balhar junto com o homi e diz que acha que ela não pode ganhar o mesmo tanto 
que o homem ganha. E trabalha o mesmo horário, no mesmo tanto. Sempre a 
mulher foi excluída e o negro também. Até hoje, né?! (Lís)

[...]

Quando eu vou trabalhar na roça, ganhando dinheiro pra sustentar meus 
filho, o que mais me doía era quando era vinte reais, uma diária do homem. Da 
mulher só era dez. E eu via homem que sentava, fumava três, quatro cigarro, e eu 
enganchada no cutelo. Doía demais! E eu tinha que ir, porque num tinha outro 
jeito. (Flora)

[...] 

Mas que eu não dava uma diária por uma diária de certos homens eu não 
dou. Velha que eu tô, velha que eu sou, eu não dou uma diária por certos homens 
que faz trabalho. (Lís)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021362

Temática Livre
Assim, as relações entre homens e mulheres aparecem estruturadas social, cultural, econô-

mica e politicamente a partir da ideia de que seres humanos estão divididos seguindo uma lógica 
correspondente a cada sexo, lugares, papéis, status e poderes desiguais na vida privada e pública, na 
família, no trabalho e na política (FALEIROS, 2007).

Essa estruturação de papéis é calcada na perpetuação cultural do machismo, presente em 
nosso cotidiano. Ele coloca o papel masculino como de superioridade, reforçado, sobremaneira, 
pelo sistema de dominação-exploração capitalista patriarcal.

Posto isso, Saffioti (1987) elucida que o machismo é responsável pela manutenção do 
estado de coisas vigentes nesse País. Ele é realidade na vida de todas e todos, e é, inclusive, re-
produzido por muitas mulheres. As relações homem-mulher estão submetidas, dessa maneira, 
ao sistema de dominação e exploração, efetivado pela estrutura de poder (simbólico) conferido 
ao homem.

Como dito, o patriarcado permeia todas as esferas da sociedade, portanto, não é de se es-
tranhar que também compareça nas falas das entrevistadas. Sobre esse tema, têm-se as seguintes 
contribuições das mulheres entrevistadas:

O machismo [...] é nessa questão do homem querer ser o dono da mulher, 
não deixar ela [sic] ir pra um lugar, quando ele vai se divertir ele vai se divertir 
sozinho, deixa a mulher; e aí é assim, ainda hoje na zona rural quando a gente vai 
fazer reunião dia de sábado ou domingo assim, tem mulher que diz: eu chamei 
fulana mas o marido dela não deixou, e ele só deixava se ela trouxesse as criança 
tudinho. (Rosa)

[...]

Eu aprendi que é cultural essa questão do machismo, da ignorância, do ho-
mem querer ser o tal, eu acho que todo mundo transforma, todo mundo muda, 
mas muda apesar de você também mudar. Como tem naquela mensagem que a 
gente não muda sozinho, a gente só muda através de conhecimento e foi isso que 
me mudou. (Rosa)

O entendimento sobre uma predeterminação dos papéis sociais foi sendo questionado pelas 
mulheres, na medida em que elas se apropriavam de informações, se organizavam no movimento 
de mulheres, muito embora o contexto do campo seja extremamente propício para a manutenção 
de relações assimétricas, onde as mulheres são subjugadas e ainda naturalizam a submissão. Algu-
mas narrativas das trabalhadoras rurais apontavam para tal direção:

Todo lugar que a gente chegava, principalmente as trabalhadoras rurais 
achavam que era natural, a gente pedir ao marido pra ir pra reunião e eles não 
deixar [sic], deixar só se ela levasse os filhos, deixava só se ela fizesse a comida pra 
poder deixar pra eles, aí a gente fica indignada. (Rosa)

[...]

Nós estamos conseguindo acabar com esses paradigmas dessas mulheres, 
que é o medo de dizer que só o homem tem que fazer isso, tem que fazer aquilo, 
que a mulher não tem o direito de participar de reuniões. (Yasmim)



Nelsivânia Pinheiro de Galiza; Adriana Sousa ChavesLideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções Sobre a Temática... 363

Assim, Saffioti (1987) expõe que, se o machismo fosse apenas um mero preconceito, seria 
menos complexo dissipá-lo. Porém, ele é revestido por estruturas de poder que permitem a efeti-
vação de relações sociais baseadas na dominação e exploração, o que o torna perene. Ou seja, para 
alterar tal condição, é necessário não abordá-lo de forma simplista, sendo fundamental questionar 
os padrões de exploração do patriarcado, fortalecer as mulheres, desnaturalizar as desigualdades de 
poder entre homens e mulheres.

No bojo dessas questões, a necessidade de enfrentar esse sistema de dominação-exploração 
patriarcal faz com que muitas mulheres problematizem sua realidade, principalmente diante das 
configurações sociais contemporâneas, que permanece reforçando posições que oprimem e invisi-
bilizam as mulheres. 

No entanto, muitas mulheres já são conscientes das desigualdades as quais são submetidas 
no seu dia a dia, e buscam diminuir as desigualdades no seu contexto de vida. Cientes dos desafios 
que precisam encarar e, principalmente, por serem mulheres que vivenciaram todas as opressões 
do patriarcalismo, elas percebem o que lhes é renegado e demonstram que também podem superar 
todas as amarras, além de garantir posições que antes eram conferidas apenas aos homens (como 
manifesta a entrevistada Amarílis). Algumas falas das entrevistadas são reveladoras nesse sentido:

[...] eu consegui, com toda luta minha eu consegui e fui à frente, e hoje 
me sinto orgulhosa em ser uma mulher. Sou delegada sindical, já trabalhei na 
Secretaria da Previdência Social do sindicato e sou presidente de uma associação, 
e enfrento minha luta como mulher e sou orgulhosa disso. (Amarílis)

[...]

Nós começamos a discutir a nossa identidade feminina, quem sou eu 
como mulher, aí a gente foi descobrindo que além da gente ser trabalhadora ru-
ral, a gente era mãe das crianças, cuidava das crianças, por que que a gente ia criar 
diferente, a gente tinha que pensar diferente para poder mudar o marido, para o 
marido ajudar a mudar a realidade da casa. (Rosa)

É relevante, ademais, destacar as questões que atravessam o feminismo negro, que é extrema-
mente complexo, haja vista que o racismo também esteve presente na organização do movimento 
feminista. Por várias décadas, a teoria feminista não abarcou as particularidades da opressão sofrida 
pelas mulheres negras, negligenciando a sua realidade que perpassa pelos preconceitos de gênero e 
raça, produzindo, assim, um pensamento reducionista e, por vezes, desconsiderando as experiên-
cias destas mulheres. hooks (2015) expõe sobre a potência das contribuições da luta das mulheres 
negras para o pensamento feminista libertador.

É essencial para a continuação da luta feminista que as mulheres negras 
reconheçam o ponto de vista especial que a nossa marginalidade nos dá e façam 
uso dessa perspectiva para criticar a hegemonia racista, classista e sexista domi-
nante e vislumbrar e criar uma contra-hegemonia. Estou sugerindo que temos 
um papel central a desempenhar na construção da teoria feminista e uma contri-
buição a oferecer que é única e valiosa. A formação de uma teoria e uma práxis 
feministas libertadoras é de responsabilidade coletiva, uma responsabilidade que 
deve ser compartilhada. (HOOKS, 2015, p. 208)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021364

Temática Livre
Lançar luz para o debate dos movimentos de mulheres negras enriquece sobremaneira as 

discussões sobre gênero, pois demarca que as opressões são multifatoriais e distintas a depender do 
contexto social e da raça. As teóricas do feminismo negro demarcam que é imprescindível debater 
o racismo e suas amarras estruturantes dentro da teoria e do próprio movimento. Nessa direção, 
Gonzalez (2020, p. 94) pondera:

[...] nossas experiências com o movimento de mulheres se caracterizavam 
como bastante contraditórias: em nossas participações em seus encontros ou 
congressos, muitas vezes éramos consideradas “agressivas” ou “não feministas” 
porque sempre insistimos que o racismo e suas práticas devem ser levados em 
conta nas lutas feministas, exatamente porque, como o sexismo, constituem for-
mas estruturais de opressão e exploração em sociedades como a nossa. Quando, 
por exemplo, denunciávamos a opressão e exploração das empregadas domésti-
cas por suas patroas, causávamos grande mal-estar: afinal, dizíamos, a exploração 
do trabalho doméstico assalariado permitiu a “liberação” de muitas mulheres 
para se engajarem nas lutas “da mulher”. Se denunciávamos a violência policial 
contra os homens negros, ouvíamos como resposta que violência era a da repres-
são contra os heróis da luta contra a ditadura (como se a repressão, tanto num 
quanto noutro caso, não fizesse parte da estrutura do mesmo Estado policial-mi-
litar). Todavia, não deixamos de encontrar solidariedade da parte de setores mais 
avançados do movimento de mulheres que demonstraram interesse em não só 
divulgar nossas lutas como em colaborar conosco em outros níveis.

No contexto diário, onde se desenrola a vida cotidiana, é visível que a questão racial atravessa 
as lutas das mulheres, logo, é necessário não perder de vista a tarefa de ressaltar a interseccionali-
dade nos movimentos feministas. 

O conceito de interseccionalidade foi cunhado por Crenshaw (2002, p. 177), que explicitou: 
“a interseccionalidade é uma conceituação do problema que busca capturar as consequências estru-
turais e dinâmicas da interação entre dois ou mais eixos de subordinação”. Nessa direção, tem-se 
que as opressões advém de múltiplos lugares, seja do racismo, seja do patriarcado, seja da divisão 
de classes; então, para problematizar a realidade das mulheres, é imprescindível ressaltar as con-
tribuições do movimento negro e oferecer oportunidades para as mulheres negras terem voz no 
movimento feminista, assim como Flora enfatiza:

O que falta pra nós, negra e mulher, é oportunidade [...]. Eu quero voz, eu 
quero ter vez. (Flora)

Nas entrevistas, ademais, quando eram questionadas se sentiam opressão ou desvalor nas 
interações domésticas, a maioria das entrevistadas respondeu que não, pois os seus maridos/com-
panheiros as respeitavam. Não obstante esse dado, deve-se considerar a possibilidade de que a 
aceitação desses homens, em ter mulheres ocupando espaços de movimentação política, não tenha 
sido harmônica, mas conquistada de forma gradual, com embates. Destacam-se algumas falas so-
bre este tema:

Graças a Deus eu casei com um homem que nunca fumou, nunca bebeu, 
nunca pisou no meu pé. Tem sempre uma coisa quando eu vou, saio sorrindo, 



Nelsivânia Pinheiro de Galiza; Adriana Sousa ChavesLideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções Sobre a Temática... 365

quando chega abraça, porque é a merma coisa, num tive isso. (Flora)

[...]

Não, eu até que muito não. Num deixa da gente num ter desavença em 
casa, que a gente casal mermo tem, e aí naquele nosso tempo, sempre a gente 
respeitava uns aos outros. (Íris)

[...]

O meu marido nunca impediu em nada, até hoje nunca impediu de nada, 
eu tô bem aqui com a senhora, se eu decidir me banhar, me arrumar e sair com 
vocês e chegar dez horas da noite, ele não diz nem que eu sou feia, tá entenden-
do?! (Amarílis).

[...]

O que eu queria era mudar ele [marido] pra ele ajudar a transformar os 
meninos lá, não criar uns meninos machistas. (Rosa)

Nessa direção, Barbosa (2006, p. 45-46), ao realizar uma pesquisa com quebradeiras de coco 
no Estado do Maranhão, constatou que:

(...) uns poucos homens já desenvolveram uma percepção das desigualda-
des alicerçadas em nome das diferenças de gênero, o que se verifica, por exemplo, 
no fato de entenderem ou mesmo incentivarem (ainda que muitas vezes timida-
mente) suas companheiras a se engajarem no Movimento.

Por outro lado, registrou-se que uma entrevistada que sofreu violência por parte do seu 
companheiro, motivada apenas pela sua participação em reuniões de um coletivo de mulheres tra-
balhadoras rurais:

Meu marido alterou porque ele é muito ciumento, e aí quando você tá 
numa reunião, você não pode fazer cara feia pra ninguém, você arruma amizade 
tanto com homem como com mulher, e aí não tenho nem vergonha de dizer que 
a gente tava numa reunião ali, era sempre o que as meninas falavam, as meninas 
do coletivo, mais da violência contra a mulher, e nesse dia que eu tanto defendi 
ele na reunião, porque ele era bom pra mim, ele fazia a comida, ele me esperava 
bem, nesse dia quando eu cheguei em casa o que que ele fez?! Ele fez foi me bater 
nesse dia, pra minha alegria quando eu cheguei lá fiz foi apanhar. (Margarida)

Mesmo não comparecendo nos relatos das mulheres entrevistadas, a realidade da área rural é 
nefasta. Segundo uma pesquisa do Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA) (2013), uma 
em cada quatro mulheres no campo já sofreu com violência física, ou seja, elas convivem bem de 
perto com a violência doméstica.

A violência é rotina, os homens ainda hoje acham que eles precisam ir lá 
pra festa, se embebedar, chegar e ainda espancar a mulher e a mulher tem que 
ficar em casa. (Rosa)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021366

Temática Livre
Diante de questões graves, como é o caso da violência doméstica, que demonstra mais uma 

vez as amarras do patriarcado, tais mulheres persistem na luta para ganhar espaços de discussão 
e representatividade, caminhando, assim, com o intuito de construir novas oportunidades de mu-
danças nas suas relações sociais, e criando pontes que possibilitem que suas vozes sejam ouvidas e 
compreendidas.

As mulheres antigamente quase num tinha vez nem voz. E hoje as mulhe-
res tá tendo vez e voz. Já tem até uma presidenta e é pra ter mais. (Íris)

Nesta linha de pensamento, Spivak (2010) faz uma análise valiosa sobre a possibilidade de 
grupos que foram oprimidos durante gerações por um sistema ideológico, como é o caso das mu-
lheres, poderem falar, de maneira que suas reivindicações sejam ouvidas e suas condições sejam 
evidenciadas. A autora acredita ser possível isso, colocando como tarefa para os intelectuais a cria-
ção de espaços nos quais estes sujeitos possam se articular para que suas vozes sejam escutadas por 
todos e todas.

O desafio maior é seguir na direção de promover a formulação de relações igualitárias. As-
sim, Íris, mulher e trabalhadora rural, nos oferece uma direção:

Nessa forma de procurar nossos direito [sic] porque a gente tem que ter 
aquela coragem de num [sic] ficar calada, num [sic] ficar sofrendo as humilha-
ções. A gente tem que reedificar os direito [sic] da gente.

[...]

Só se pode realmente acreditar que na possibilidade produzir relações igua-
litárias quando as pessoas entenderem que ninguém deve servir ninguém; quando 
rejeitarem completamente as assimetrias de poder existentes na sociedade; quando 
finalmente for compreendido que:[...] ninguém é dono de ninguém. (Rosa)

1.2. Sobre Fortalecimento das Mulheres e “Ser Liberta”

Inicia-se este subcapítulo com a letra de uma canção3, que traz a tonalidade das questões 
que serão debatidas a partir de agora. Acredita-se que a mesma permite compreender um pou-
co a intensidade e dificuldade que essas mulheres enfrentam em seus percursos em direção ao 
fortalecimento.

Esta luta não é fácil

Esta luta não é fácil/Mas tem que acontecer/A mulher organizada/Tem 
que chegar ao poder.

Vamos juntas companheiras/Vamos botar pra valer/Vamos quebrar as 
correntes/Do machismo e do poder.

Sem a mulher neste mundo/Seria triste demais/Não nascia gente nova/E 
o mundo não tinha paz.

A mulher nasceu pra ser/Pelo homem bem amada/Ser amiga e compa-
nheira/Não pra ser discriminada.

3 Letra retirada do livro de cânticos do Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais do Nordeste.



Nelsivânia Pinheiro de Galiza; Adriana Sousa ChavesLideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções Sobre a Temática... 367

Somos gentes, somos força/Temos que ter igualdade/Ao lado dos ho-
mens fortes/Transformando a sociedade.

Vamos conquistar o espaço/Que tem no mundo pra nós/Chefiar os sin-
dicatos/E na política ter voz. (Maria Nazaré de Souza)

O teor da música é repleto de informações que enfocam as relações vivenciadas pelas mu-
lheres do campo, como a afirmação da necessidade de igualdade com os homens para, juntos(as), 
mudarem a sociedade, e também a prerrogativa de que elas não nasceram para serem discrimina-
das. Dessa maneira, a letra demonstra que há um entendimento sobre as dificuldades enfrentadas, 
contudo, há também o indicativo do caminho a ser percorrido. Neste viés, dotar as pessoas de 
condições à construção do conhecimento, de possibilidades para promover transformações, é uma 
direção importante para alcançar essa equidade entre mulheres e homens. 

Para este fim, algumas teóricas vêm lançando mão da utilização do termo “empoderamento” 
para explicar o movimento que as pessoas fazem no sentido de se utilizarem da sua capacidade 
de questionar, de refletirem e de apropriarem-se das decisões e escolhas que tangem as suas vidas.

Contudo, vale destacar que, na Psicologia Comunitária, a palavra “empoderamento” é subs-
tituída por “fortalecimento”. Há, inclusive, uma crítica de Montero (2006) sobre o uso desta no-
menclatura, na qual ela elucida que se trata de um neologismo surgido na língua inglesa no início 
da década de 1980, e foi importada de forma irrestrita para a América Latina, onde já havia uma 
construção iniciada de conceituação para o termo “fortalecimento”.

Assim, houve uma incorporação da palavra “empoderamento” sem uma análise criteriosa de 
seu significado. Entende Montero (2006) que as acepções, desencadeadas a partir desse vocábulo, 
não contemplam o contexto ao qual estão sendo utilizadas. Um exemplo disso é que empodera-
mento pode significar a ação de fazer-se poderoso, ou até mesmo dar poder a uma pessoa. Logo, 
tal conceito é visto como incongruente, conforme aponta Montero (2006, p. 62, tradução nossa), 
quando diz que “[...] esta concepção se opõe ao critério usado pela Psicologia Comunitária, onde o 
poder é uma conquista da reflexão, da consciência e da ação das pessoas comprometidas, e não um 
presente ou doação de outra ordem”.

Comungando da ideia de que empoderar ou fortalecer (potencializar) não é algo passivo, 
ou seja, não é possível esperar que outra pessoa, que não você mesma(o), seja responsável por tal 
ação, pode parecer que se trate apenas de uma questão de utilização de uma ou outra terminologia. 
Porém, percebe-se como é imprescindível esclarecer essas nuances que envolvem o uso e o sentido 
desse conceito.

Assim, o entendimento aqui delineado é que “fortalecimento” refere-se à capacidade das 
pessoas ou comunidades de serem protagonistas daquilo que diz respeito a cada uma/um, sendo 
consciente de suas possibilidades de mudança (Montero, 2006). Na pesquisa realizada e tratada nes-
te artigo, o uso da expressão “empoderamento” compareceu de forma contundente nas narrativas 
das lideranças femininas, o que se deve ao fato deste termo ser bastante utilizado pelos movimentos 
sociais, para indicar o alcance de poder por grupos historicamente oprimidos.

Especificamente nesta seara, Cordeiro (2010, p. 150) destaca que as feministas “[...] partem do 
entendimento de que as relações de gênero são relações de poder e que o empoderamento das mu-
lheres é condição para a equidade de gênero”. Não se pode, então, negar ou menosprezar a utilização 
da palavra “empoderamento”, uma vez que as entrevistadas sentem-se representadas ao utilizá-la em 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021368

Temática Livre
suas falas e, também, porque seu sentido se aproxima daquilo que a Psicologia Comunitária traz como 
fortalecimento. Assim, entende-se como pertinente o que Cordeiro (2010, p. 152) coloca:

[...] os processos de empoderamento envolvem o acesso e o controle de 
recursos econômicos e materiais, como também a participação das mulheres nas 
decisões que afetam as suas vidas nas esferas privada e pública. Isso requer o esta-
belecimento das próprias prioridades e agendas e a ocupação de espaços políticos 
de modo a influenciar as decisões e as políticas nessas esferas. 

Para além de qualquer diferença de terminologia, é fundamental expor o que elas entendem 
por ser “empoderadas”:

Eu me considero uma pessoa responsável agora, assim além de me consi-
derar uma pessoa responsável eu me considero capacitada, eu não me considero 
que nem antes, né [sic]?! Mas agora eu me considero alguém mais empoderada 
né?! Eu fui me empoderando de conhecimento, de mais saber. (Magnólia)

Outra expressão que apareceu com frequência nos discursos das mulheres foi “liberta”, 
quando faziam referência à superação de situações opressoras. Do ponto de vista teórico, a noção 
de libertação foi tratada no contexto da América Latina em estudos advindos da Pedagogia da 
Libertação, da Teologia da Libertação e da Psicologia da Libertação, desencadeados numa época 
histórica de instauração de governos ditatoriais, em que se via um momento político de privação 
quase completa dos direitos dos sujeitos, onde situações de dominação e opressão eram corriquei-
ros (GUARESCHI, 2011).

A libertação abordada pelas mulheres entrevistadas é aquela que se contrapõe à conjuntura 
patriarcal, uma posição que as coloca como capazes de ocupar apenas a esfera da vida doméstica, 
opressão a que foram acostumadas a introjetar como sendo natural.

Antes eu era só moradora e agora eu sou uma “representadora” da co-
munidade. Pra mim [sic] mudou, né [sic]?! Mudou porque eu acho que eu tô 
[sic] mais liberta pra resolver as coisas, assim, com a confiança do meu povo. 
(Margarida)

[...]

Liberta assim, pra tomar de conta de uma comunidade, pra ir atrás de coisa 
pra aquela comunidade, que nem eu já fui pra Brasília, passei três dias em Brasília, 
já fui pra São Luís, já fui pra todos os lugares que eu nem conhecia. (Margarida)

[...]

Eu achava que ele [o marido] era o meu dono, ele quem mandava em mim, 
que se eu dizia assim “vou pra uma reunião hoje”, que ele dizia “não vai”, eu 
baixava e não ia. Mas agora não, eu tenho que ir, tenho que resolver [...] hoje eu 
me sinto liberta. (Margarida)

[...] 

Eu era uma Yasmim que era muito tímida, não sabia falar, não saia de casa, 
ia pra escola, só tinha que cuidar da família; e a partir do movimento, nossa..., 
parece que eu me libertei, fiquei liberta e quando elas chegaram aqui eu já era 



Nelsivânia Pinheiro de Galiza; Adriana Sousa ChavesLideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções Sobre a Temática... 369

casada, tinha uma filha, mas nada disso me impediu de eu sair pra outras comu-
nidades, pra chegar em outra cidade, nada me impediu. Mas antes eu não saía, 
não saía daqui da minha comunidade e não da minha cidade, né?! Mas depois eu 
passei a sair, ter troca de experiência e isso mudou muito minha vida e tá mudan-
do ainda pra melhor. (Yasmim)

Segundo Cordeiro (2006), ao realizar um estudo com mulheres trabalhadoras rurais, cons-
tatou que havia três aspectos que elas precisavam enfrentar para tornarem-se libertas. Acredita-se 
que estes aspectos também se fizeram presentes na realidade das entrevistadas da pesquisa. O pri-
meiro era conseguir desprender-se das responsabilidades domésticas, de maneira a dividi-las com 
os outros membros da família; segundo, era fortalecer os vínculos interpessoais fora do ambiente 
familiar, pois assim elas conheceriam outras pessoas e seriam reconhecidas fora do espaço de casa; 
e o terceiro refere-se à satisfação de fazer suas coisas com autonomia e independência, como andar 
sozinha, viajar, etc.

Não é uma tarefa fácil alcançar a libertação, principalmente porque é necessário perceber 
quando o contexto social pode determinar a opressão de alguém e, diante disso, buscar formas de 
superação até chegar a libertar-se. Logo, como Freire (1987, p. 19) expõe:

A libertação [...] é um parto. É um parto doloroso. O homem [a mulher] 
que nasce deste parto é um homem [uma mulher] novo [a] que só é viável na e 
pela superação da contradição opressores-oprimidos, que é a libertação de todos 
[todas]. A superação da contradição é o parto que traz ao mundo este [a] homem 
[mulher] novo [a] não mais opressor [opressora]; não mais oprimido [oprimida], 
mas homem [mulher] libertando-se.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As relações desiguais entre homens e mulheres ainda são marcantes na área rural, e isso 
atravessa vários níveis, tais como apontados em nossa pesquisa: a representação sindical – uma das 
narrativas coletadas apontava para a presença de preconceito com mulheres ocupando posição de 
comando –; o convívio doméstico – muitas das entrevistadas precisaram resistir a crises conjugais 
para continuar atuando como lideranças e participando do movimento de mulheres –; e a dimen-
são laboral – as trabalhadoras relataram que a força de trabalho delas é desvalorizada frente a dos 
homens, que normalmente recebem o dobro do valor pela mesma atividade.

As interlocuções permitiram perceber que as trabalhadoras rurais compreendem que há rela-
ções de poder desiguais em seu contexto, além de entender que o machismo faz parte das suas vi-
das, inclusive materializado em situações de violência. Porém, é possível resistir a isso, reafirmando 
seu potencial e conhecendo seus direitos.

Faz-se imprescindível frisar que algumas narrativas das entrevistadas falam de uma demarca-
ção da maneira como percebem sua realidade, que foi alterada a partir do conhecimento adquirido 
por elas, aquisição esta conseguida, principalmente, via reuniões, cursos e formações oferecidos 
por movimentos de mulheres trabalhadoras rurais.

As expressões “liberta” e “empoderada” foram utilizadas pelas entrevistadas denotando que 
elas podem transitar por qualquer espaço na sociedade, sem limitações a contextos específicos 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021370

Temática Livre
como o do lar. Libertam-se de concepções que as oprimem e as subjugam, empoderando-se de 
uma nova consciência sobre suas condições enquanto mulheres.

Por fim, entende-se que as temáticas abordadas nesta discussão teórica não se encerram aqui, 
visto que existem muitos meandros a serem estudados. Espera-se abrir caminho na perspectiva de 
incentivar outras problematizações que aprofundem a questão das lideranças rurais femininas no 
Estado do Maranhão.

REFERÊNCIAS

BARBOSA, V. de O. A caminho dos babaçuais: gênero e imaginário no cotidiano de trabalha-
dores rurais no Maranhão. In: WOORTMANN, E. F.; HEREDIA, B.; MENASHE, R. (Orgs.). 
Margarida Alves: coletânea sobre estudos rurais e gênero. Brasília: NEAD Especial, 2006.

BOURDIEU, P. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil. 2010

BUTLER, J. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira. 2003

CORDEIRO, R. de L. M. Além das secas e das chuvas: os usos da nomeação mulher trabalha-
dora rural no Sertão de Pernambuco. In: WOORTMANN, E. F.; HEREDIA, B.; MENASHE, 
R. (Orgs.). Margarida Alves: coletânea sobre estudos rurais e gênero. Brasília: NEAD Especial, 2006

CORDEIRO, R. de L. M. Empoderamento e mudança das relações de gênero: as lutas das 
trabalhadoras rurais no sertão central de Pernambuco. In: SCOTT, P.; CORDEIRO, R. de L. 
M (Orgs.). Agricultura familiar e gênero: práticas, movimentos e políticas públicas. Recife: Editora Uni-
versitária da UFPE, 2010

CRENSHAW, K. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da discriminação 
racial relativos ao gênero (L. Schneid, Trad.). Revista Estudos Feministas. V. 10, nº 01. Florianó-
polis, 2002, p. 171-188 

FALEIROS, E. Violência de Gênero. In: TAQUETTE, S. R. (Org.). Violência contra a mulher 
adolescente/jovem. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2007. 

FREIRE. P. Pedagogia do oprimido. 17ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 1987.

GONZALEZ, L. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio Janeiro: 
Zahar, 2020 

GUARESCHI, P. A. Pressupostos epistemológicos implícitos no conceito de libertação. In: 
GUZZO, R. S. L.; LACERDA JUNIOR, F. (Orgs.). Psicologia social para américa latina: o resgate da 
psicologia da libertação. 2ª ed. Campinas: Editora Alínea, 2011



Nelsivânia Pinheiro de Galiza; Adriana Sousa ChavesLideranças Comunitárias Femininas da Zona Rural do Maranhão e Suas Percepções Sobre a Temática... 371

HOOKS, b. Mulheres negras: moldando a teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência Política, 
nº 16. Brasília. 2015, p.193-210

INSTITUTO de Pesquisa Econômica Aplicada. Marcha das Margaridas: perfil socioeconômico e con-
dições de vidas das trabalhadoras do campo e da floresta. Rio de Janeiro: IPEA (Relatório de Pesquisa), 
2013.

LAURETIS, T. de. A tecnologia do gênero.  Technologies of  gender. Indiana University Press, 
1987, p. 206-239. Disponível em: <http://marcoaureliosc.com.br/cineantropo/lauretis.pdf>. 
Acesso em: 22/06/2021

MONTERO, M. Teoría y práctica de la psicología comunitaria: la tensión entre comunidad y sociedade. 
Buenos Aires: Paidós, 2006

MORGANTE, M. M.; NADER, M. B. O patriarcado nos estudos feministas: um debate teó-
rico. Anais do XVI Encontro Regional de História da Anpuh-Rio: saberes e práticas científicas. Rio de 
Janeiro: ANPUH-Rio, 2014

MURANO, R. M; BOFF, L. Feminino e masculino: uma nova consciência para o encontro das diferenças. 
Rio de Janeiro: Sextante, 2002

SAFFIOTI, H. I. B. O poder do macho. São Paulo: Moderna, 1987 

SAFFIOTI, H. I. B. Gênero, patriarcado, violência. 2ª ed. São Paulo: Expressão Popular, 2015

SCOTT, J. W. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e Realidade. V. 20, nº 02. 
Porto Alegre, 1995, p. 71-99

SPIVAK, G. C. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010

Fontes

Livro de cânticos do Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais do Nordeste (MMTR-NE).





		
H

Seção 

Crônica





Crônica

Manoel de Souza Ramos − Pescador, Graduado em Letras – Língua Portuguesa, Poeta, cordelista, Compo-
sitor, Membro efetivo da ALB – Academia de Letras do Brasil, Seccional de Bragança – Pá. Cadeira 19. Mem-
bro correspondente do CONCLAB – Confederação de Ciências, Letras e Artes do Brasil.

Em Plena Pandemia do Corona Vírus, o Assassinato da Dona Sebastiana

Manoel de Souza Ramos

Resumo: O presente artigo irá apresentar uma narrativa sobre um caso de feminicídio ocorrido em uma co-
munidade pesqueira no nordeste do Estado do Pará, no Dia Internacional da Mulher, em plena pandemia do 
corona vírus. Desde os tempos mais remotos, a mulher é tida como um ser inferior, em relação ao homem, ao 
varão. O machismo, o patriarcalismo que causa a maior violência, sexual, física e psicológica contra o gênero 
feminino, havia se escondido durante os governos do Partido dos Trabalhadores, quando as mulheres eram tra-
tadas com mais igualdade e respeito, voltou com seu poder destrutivo nos governos posteriores, ajudado desde 
2020 por uma pandemia. Diante da atual conjuntura política, após a eleição que deu posse ao atual presidente 
(2018-2022), as mulheres passam a ter novamente seus direitos violados. Durante a pandemia do corona vírus, 
tem se intensificado os casos de feminicídio no Brasil.

Palavras Chave: Pandemia. Feminicídio. Machismo. Violência. Gênero.

Resumen:  Este es un artículo de ficción, que intenta contribuir a nuestra reflexión crítica sobre la violencia 
contra las mujeres. Recrea un episodio de feminicidio ocurrido en una comunidad de pescadores en el noreste 
del estado de Pará, en medio de la pandemia del coronavirus y, precisamente, en el Día Internacional de la 
Mujer. Desde los tiempos más remotos, las mujeres han sufrido las violentas consecuencias del patriarcado. En 
Brasil, durante los gobiernos progresistas de la década de 2000 hasta mediados de la década siguiente, la faceta 
más agresiva de esta violencia había dado paso a importantes conquistas de las mujeres, en el sentido de mayor 
igualitarismo y respeto. Sin embargo, volvió con su poder destructivo en gobiernos posteriores, intensificado 
desde 2020 por una pandemia. Ante la coyuntura política actual, luego de la elección que inauguró al actual 
presidente (2018-2022), las mujeres nuevamente ven vulnerados sus derechos. Durante la pandemia, los casos 
de feminicidio se han intensificado en Brasil.

Palabras Claves: Pandemia. feminicidio. Chauvinismo. Violencia. Género.

Abstract: This is a fiction article. It aims to contribute to our critical reflection on violence against women. 
It recreates an episode of  femicide that took place in a fishing community in the northeast of  the state of  
Pará, during the corona virus pandemic and, precisely, on the International Women's Day, March 8. Since 
the most remote times, women have suffered violent consequences of  the patriarchy. In Brazil, during the 
progressive governments that ruled from 2000s until the middle of  the following decade, the most aggres-
sive facet of  this violence had given way to important achievements of  women, in the sense of  greater 
egalitarianism and respect. However, it returned with its destructive power in subsequent governments, and 
intensified since 2020 by the pandemic. In view of  the current political situation, after the election of  the 
current president (2018-2022), women see once again their rights violated. Indeed, during the pandemic, 
femicide has intensified in Brazil.

Key-words: Pandemic. Femicide. Chauvinism. Violence. Gender.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021376

Crônica
INTRODUÇÃO

Até o presente, a história da humanidade foi predominantemente escrita por homens, seja 
na religião, na política, na educação e nos diversos organismos onde reina o poder do “macho”, 
embora haja um grande número de mulheres que fizeram ou fazem histórias dentro e fora de todas 
as organizações, tanto nacionais quanto mundiais, mas que a sociedade, movida pela hipocrisia do 
patriarcado, não deixa transparecer. A realidade da violência contra a mulher pode, em parte, ser 
interpretada como expressão dos conflitos entre as mobilizações em busca da emancipação das 
mulheres e o arraigado quadro cultural do patriarcado.

Inspirado nesse contexto, este conto trata de um feminicídio que teria ocorrido nestes 
meses de pandemia do corona vírus. Embora se trate de ficção, o caso tipifica uma série de 
questões envolvidas em eventos dessa natureza na atual conjuntura política do Brasil, em que 
parte considerável da sociedade tem se deixado levar – e mesmo se identificar – com as nar-
rativas e visões de mundo expressas pelo Presidente Jair Bolsonaro e os grupos políticos que 
ele representa.

Quero deixar bem claro, antes de começar esse texto, que sou homem, amo a mulher estam-
pada na figura da minha esposa, sou apaixonado por ela e minhas filhas e, por elas, amo a todas as 
mulheres, sem exceção ou distinção de raça ou cor. Sou pai de três filhos e tenho três netos, tenho 
centenas de amigos homossexuais, tanto masculinos quanto femininos, não tenho nada a ver com 
as escolhas sexuais de qualquer pessoa, tampouco com suas vidas, sou hétero, não homofóbico. Por 
isso, não apoio homem que trata a mulher com indiferença ou que a maltrata, ninguém é dono de 
ninguém, ninguém tem direitos sobre o corpo do outro.

1. O Contexto 

A história das mulheres, suas lutas e conquistas no Brasil, nunca foram vistas com tanta pre-
ocupação como atualmente, pois essas conquistas se encontram sob ameaça de retrocesso. A partir 
de 2016, quando a democracia brasileira foi golpeada na cabeça, para dar poder a uma governança 
de extrema direita, com discurso misógino, conservador, racista, corrupta e elitista, as mulheres no 
Brasil têm presenciado momentos difíceis, que ferem suas almas e retiram direitos, elas que tanto 
lutaram para conquistá-los, ocasionando, muitas vezes, em perdas de vidas.

A pandemia de Covid-19 obrigou milhões de pessoas ao distanciamento social, fazendo com 
que casais ficassem mais tempo juntos, o que tem sido acompanhado, muitas vezes, ao crescimento 
no número de desentendimentos e brigas domésticas, seja por diferenças infinitas, naturais entre 
estes, ou pelo estresse causado pelo temor da doença, pela perda de renda ou emprego, pelo cansa-
ço do não fazer nada. Enfim, nesse ambiente, os casos de feminicídio aumentaram no país. 

A verdade é que muitos casais brigam mais neste tempo de pandemia, até por razões políticas 
e discordâncias pequenas ou grandes e, na maioria das vezes, quem paga o alto preço é a figura 
feminina. O espectro do patriarcado, que nunca desapareceu, ficara adormecido, relativamente 
escondido, acuado pela fera escondida no conhecimento dos menos favorecidos, quando gover-
nos anteriores ampliaram a oportunidade na educação pública aos povos que viviam à margem da 
sociedade. Oportunidade esta que encurrala a elite e a faz recuar diante deste saber/fazer. Ressal-
tam-se as faculdades públicas, cujo acesso deu às mulheres, inclusive de meios menos favorecidos, 
empoderamento e liberdade para se expressar. 



Manoel de Souza RamosEm Plena Pandemia do Corona Vírus, o Assassinato da Dona Sebastiana 377

Se, no Brasil, durante os governos do Partido dos Trabalhadores, e amedrontados pela lei 
Maria da Penha – que cria mecanismos para coibir e prevenir a violência doméstica e familiar contra 
a mulher –, os machistas já cometiam seus crimes, e aconteciam casos de violência e feminicídio, 
com a chegada de Jair Bolsonaro à presidência do Brasil em 2019, ganha projeção sua visão de 
mundo efetivamente machista e homofóbica. Seus discursos são conhecidos como carregados de 
ódio e desconhecimento sobre as opressões que atingem as mulheres. Emprega palavras obscenas 
quando deixa explícita sua cultura ou incultura de valores de “macho”, patriarcal, que oprime, ame-
aça e desvaloriza a figura feminina.

Com base em seus discursos, os casos envolvendo violência doméstica e familiar contra as 
mulheres começaram a aparecer mais frequentemente, do abismo da hipocrisia, nas diversas cama-
das sociais, durante a pandemia, impulsionados por uma narrativa política que dá abrigo a ódio e 
ao não reconhecimento dos valores da mulher. 

Confira os termos frequentemente utilizados pelos brasileiros “machos” que ganharam voz 
no contexto atual da sociedade, em geral apoiadores do partido do presidente. Eis alguns exemplos 
desses termos: segundo a pesquisa The patriarchal rooted in languages, “Como uma mulher tão bonita como 
você está solteira?”. Como se fosse obrigatório a mulher aceitar casar-se ou namorar com qualquer 
um, apenas pelo fato de ser bonita, ou que as mulheres que não têm uma beleza que chegue ao pa-
drão da estética valorizado pela sociedade machista fossem condenadas a viver solteiras, persistindo 
a velha visão da mulher solteira como infeliz, ou, ainda, que a opinião dos ditos machos sobre a 
estética feminina tivesse o poder de decidir seu status.

Outra frase muito comum quando acontece algum ato violento com uma mulher, atribuído 
à sua maneira de ser, vestir e viver é: “Mulher tem que se dar ao respeito”. Essa frase é muito utilizada 
quando se tenta transferir a culpa de uma ação para a vítima, principalmente na ocorrência de abu-
so, minimizando a responsabilidade de quem comete o crime. Além disso, esta afirmação significa 
que mulher que se preze tem de se portar e se vestir de certa maneira para ser respeitada por ho-
mens. Caso contrário, ela corre o risco de ser considerada vulgar e não digna de respeito – o que 
acaba justificando assédios e, no limite, até estupros.

Outra frase muito utilizada, agora para querer ensinar boas maneiras à menina é “comporte–se como 
uma mocinha”. Isso quer dizer que mocinhas são obedientes e, quando adultas, obedientes principalmente 
ao marido. Qualquer comportamento fora desse escopo não é adequado e deve ser condenado.

Já, quando dito por maridos e pais, isso é muito ruim para as mulheres. Mas muito pior é 
quando tais frases saem da boca daquele que devia dar exemplo de educação e respeito, por ser a 
autoridade máxima do país. Vejamos:

Quem quiser vir aqui fazer sexo com uma mulher, fique à vontade. (Brasil, 2019)

Ela não merece (ser estuprada) porque ela é muito ruim, porque ela é muito feia, não 
faz meu gênero, jamais a estupraria. Eu não sou estuprador, mas, se fosse, não iria estuprar 
porque não merece. (Bolsonaro, 2016)

Ela queria um furo. Ela queria dar um furo a qualquer preço contra mim. 
(Bolsonaro, 2020)

Neste último evento, o presidente estava referindo-se à jornalista Patrícia Campos Mello. A 
frase machista e com conotação sexual repercutiu entre seus apoiadores, que partiram para as redes 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021378

Crônica
sociais com agressões verbais ainda mais ofensivas à jornalista. E isso não atinge apenas jornalis-
tas, mas toda mulher brasileira, pois aqueles que não tinham coragem de mostrar suas garras de 
“machos” ou que só o faziam às escondidas, por medo de serem presos e, lá na prisão, “virarem 
meninas”, agora encontram respaldo social.

Foi esse contexto que inspirou a escrita desse caso de feminicídio, que é situado em uma 
comunidade pesqueira no interior do município de Bragança, Nordeste do Estado do Pará. O caso 
ocorreu justamente no Dia Internacional da Mulher, no 08 de março de 2020, durante a pandemia 
de corona vírus.

2. Um Caso de Feminicídio na Remota Vila à Beira-Mar

O fato assustou a todos e se passou como exposto a seguir.
O sol havia nascido por cima dos manguezais. A maré crescida – águas grandes de lua, como 

se diz por aqui – começava a deixar marcas na areia. Dava sinal de que chegara a vazante, momen-
to ideal para os pescadores desatarem as amarras dos barcos e saírem em direção ao mar alto, nas 
zonas apropriadas para a pesca da pescada-gó, espécie muito abundante na região e de bom valor 
nos mercados.

As mulheres que não tinham a obrigação de ir pescar, embora quase sempre dependam de 
um marido ou pai para manter suas necessidades, estavam preocupadas com outra coisa: a reunião 
da associação fundada por elas, onde iriam celebrar o dia internacional da mulher.

Algumas pessoas achavam melhor não ir pescar naquele dia, pois, durante o período de 
“águas grandes”, a correnteza da maré fica mais veloz e torna mais difícil a captura de peixes. Du-
rante a vazante, iriam ao manguezal – ou mangal, como chamam – para pegar caranguejos.

Para pescar caranguejos, era preciso tomar os devidos cuidados para não serem pegos pelos 
fiscais da Reserva Extrativista Marinha de Caeté-Taperaçu, da qual a vila faz parte, já que, naquele 
dia, os caranguejos começavam a se perder, durante o período da andada ou souatá, tempo em 
que é proibida por lei sua captura1. Considera-se que, a cada ano, o período reprodutivo da espécie 
acontece no período chuvoso, mas em datas diferentes, uma vez que a andada depende de marés e 
fases da lua. Teoricamente, sabemos que este é o período do acasalamento e reprodução da espécie, 
o que deixa os caranguejos mais vulneráveis aos predadores. Mas, por aqui, as pessoas já conse-
guem entender e, por isso, só pegar o essencial para o almoço, o que, segundo as leis, não pode 
ultrapassar trinta unidades. No caso do tirador profissional, a quantidade permitida é de cinquenta 
unidades, de acordo com o plano de utilização da Reserva.

A vida das famílias seguia normalmente a rotina. As escolas estavam fechadas por conta do 
risco de infecção pelo corona vírus. As notícias nos jornais traziam sempre a preocupação. A falta 
de medidas eficazes de proteção por parte do governo, a vacina permanecendo até então uma in-
cógnita, contribuíam para o medo presente na vila. Além, é claro, das palavras de desprezo pelas 
vítimas por parte do Presidente do país, o que impactava nas famílias na localidade.

 O isolamento se fazia necessário para tentar conter a proliferação da doença, mas, em uma 
comunidade de pescadores como aquela, medidas de isolamento social não funcionam muito, as 

1 A Instrução Normativa Interministerial nº 1/2013 do Ministério da Aquicultura e Pesca e do Ministério do Meio 
Ambiente define os períodos de proteção à “andada” do caranguejo-uçá (Ucides cordatus) nos estados do nordeste do 
Brasil e no Pará. Trata-se justamente do período de reprodução da espécie.



Manoel de Souza RamosEm Plena Pandemia do Corona Vírus, o Assassinato da Dona Sebastiana 379

pessoas ainda se reúnem, mesmo sabendo do risco, nas igrejas, nos campinhos de futebol, nos bar-
cos enquanto estão descarregando o produto da pesca e em outros locais de livre acesso para eles.

Naquela manhã, as mulheres chegavam e se dirigiam ao centro comunitário, uma casa simples 
de madeira situada ao lado da igrejinha de Nossa Senhora da Conceição, padroeira local, esperando 
pela sua líder, para dar início às manifestações do movimento que, na verdade, não passava de uma 
reunião para poucas pessoas onde iriam discutir suas realidades, de acordo com outras lideranças 
femininas ou feministas do mundo lá de fora, naquele dia tão especial para elas, o 8 de março. 

Tudo estava pronto para a comemoração do Dia da Mulher, naquela comunidade de pesca-
dores artesanais. As integrantes do movimento, que não chegavam a trinta, vinte e cinco no má-
ximo, mas todas bem informadas sobre a causa pela qual estavam reunidas, seguindo as regras de 
distanciamento, com máscaras e álcool em gel à disposição.

Suas lutas e conquistas estavam sempre vinculadas a outras ao redor do mundo, pois sua 
liderança local, apesar de ser jovem e viver naqueles confins de mundo, onde tudo é nitidamente 
limitado, inclusive a informação, estudou Ciências Sociais na capital e sempre buscou apoio dos 
demais meios de comunicação. Além disso, tinha contatos com outras lideranças, nacionais e inter-
nacionais, e sempre que viajava para participar de algum evento, trazia novidades para o seu povo, 
em especial para as mulheres, por quem lutava tanto. 

Mal havia começado a reunião das mulheres, ouviu–se o primeiro disparo seguido de gritos 
de horror e, em seguida, dois outros, ao que todas pararam para escutar. Avisada do que estava 
acontecendo, a jovem líder interrompe o discurso e pede a todas que não saiam da casa e que to-
mem cuidado para não serem atingidas pelos projéteis, sem saber que o que se daria em seguida era 
de assombrar até o mais valente dos homens da vila.

3. Tiros no Dia do Aniversário

A uns cem metros do centro comunitário, em uma das casas mais antigas naquele pequeno 
vilarejo de pescadores, além da comemoração do Dia da Mulher, as filhas estavam preparando 
bolos, doces e salgados, pois, justamente naquele 8 de março de 2020, em plena pandemia da co-
vid-19, seria comemorado também o aniversário de 60 anos da matriarca da família, dona Sebastia-
na, “Dona Bastica” para os íntimos.

Era uma festinha só para os filhos e parentes mais próximos, tomando as devidas precauções 
para que não houvesse aglomeração, a fim de que não aumentasse o risco de contágio, haja vista 
que alguns casos já haviam surgido nas imediações e a aniversariante era do grupo de risco.

O que ninguém imaginava era que o pior dos vírus, para o qual não existe vacina capaz de 
prevenir ou curar, estava tão próximo, tão dentro de casa, despercebido. Ao contrário da Covid, 
que a gente precisa usar máscaras para se proteger, aquele outro vírus está protegido atrás de uma 
máscara chamada machismo.

Dona Sebastiana Pereira de Sousa, 60 anos, havia estudado pouco, até o quarto ano primário. 
Passara a infância pobre com os pais catadores de frutos e pescadores artesanais ribeirinhos e se 
casou ainda adolescente, com 17 anos, com o primeiro e único amor de sua vida. Não conhecia 
muito do mundo fora da comunidade, na qual pescadas-gós e peixes-pedras permeiam o cotidiano.

Havia ido poucas vezes à cidade quando mais jovem. Muitas destas idas foram para dar à luz 
os nove filhos e, agora que chegara ao sexagésimo aniversário, não tinha tempo para quase nada. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021380

Crônica
As idas mais recentes à cidade eram sempre viagens apressadas, quando tinha que fazer algum 
tratamento de saúde ou resolver alguma questão relacionada à sua aposentadoria.

Seu João da Silva, 62 anos, homem tido como íntegro, honesto, não devia nada a nin-
guém, dono de muitos bens, era visto como um exemplo de pai e de ser humano pelos amigos 
e parentes. O único defeito era alguma arrogância, pois gostava de se mostrar superior aos 
outros. Mas, tirando isso, era uma pessoa vista com tantas qualidades que ninguém era capaz 
de imaginar que fosse capaz de fazer o que fez.

Na pequena vila de pescadores, não existia ninguém com mais posses do que o senhor 
João, para os íntimos “o rei da pescada”. A alcunha devia-se às tantas vezes, no passado, que 
capturara essa espécie em grandes quantidades – nas comunidades pesqueiras é sempre assim, 
se o pescador “mata muito peixe” seguidas vezes, torna-se “o rei” daquela espécie.

A pesca da pescada amarela, peixe muito valorizado pela saborosa carne e, também, pela 
bexiga natatória, também conhecida por grude, tem um valor inestimável para os pescadores. 
Ela possibilitou ao Seu João adquirir mais de uma embarcação pesqueira e ainda lhe deu a 
chance de realizar um sonho, mandar uma de suas filhas à capital para que cursasse uma fa-
culdade. 

Para além das muitas posses, o Senhor João tinha uma característica que ninguém conhe-
cia, nem mesmo os nove filhos com Dona “Bastica”. Sempre que bebia, ele se tornava agressi-
vo. Isso acontecia desde que eram jovens, muitas vezes batia em Dona Sebastiana e ela sempre 
disfarçava bem para que ninguém soubesse o que acontecia em sua vida conjugal.

Algumas vezes, foi questionada por algum filho ou parente, sobre um machucado ou 
mancha arroxeada pelo corpo, mas sempre tinha uma desculpa para dar e, assim, ninguém 
desconfiava que aqueles mais de quarenta anos de casamento fossem regados por brigas e 
agressões.

O Senhor João sempre gostou de andar armado. No princípio, durante os governos mi-
litares, portar uma arma de fogo era difícil, mas só era preciso ter dinheiro para comprar. Pós-
-democratização, especialmente durante os governos do Partido dos Trabalhadores, ficou mais 
difícil adquirir arma. A Lei 10.826, de 22 de dezembro de 2003, conhecida como Estatuto do 
Desarmamento, entrou em vigor no dia seguinte à sanção do presidente da República, Luiz 
Inácio Lula da Silva, quando foi publicada no Diário Oficial da União. O principal objetivo do 
Estatuto do Desarmamento foi regulamentar o porte e a posse de armas de fogo por civis, de 
modo a reduzir as mortes ocasionadas por arma de fogo.

Além disso, nesse novo contexto político, em geral, não se pensava em guerra e se acre-
ditava que o livro, a educação e a cultura eram armas mais significantes na revolução contra o 
pensamento político autoritário e opressor, herdado dos governos passados e idolatrado por 
parte da elite brasileira, que achava que tudo se resolvia na bala.

Com o passar do tempo, Seu João pôde acumular uma razoável fortuna. Já no governo 
Bolsonaro no Brasil, quando a acefalia aliada à falta de educação e conhecimento elegeu a ir-
responsabilidade e incapacidade de raciocinar como a principal figura da inculta mitologia do 
país, um revólver passou a ser mais importante que um quilo de farinha. Foi então que, na sua 
comunidade, o Sr. João uniu o que ele achava ser útil ao agradável, ou seja, orgulhou-se de sua 
pistola 380, que ele havia comprado de um vendedor de mortes qualquer. 



Manoel de Souza RamosEm Plena Pandemia do Corona Vírus, o Assassinato da Dona Sebastiana 381

4. O Desfecho da Festa de Aniversário

Eis que, naquela manhã, por volta das 9 horas, o “rei da pescada” foi ao comércio tomar sua 
costumeira cerveja gelada para “espantar os maus olhos”, como dizia sempre.

– Pega uma lá do fundo do poço pra mim, deixa abrir o apetite! – Disse ele.
Todo aquele que gosta de ingerir bebida alcoólica tem uma maneira de justificar a vontade. 

Uns dizem que é para abrir o apetite, outros, que é para abrandar o calor, o frio, tirar a ressaca, o 
estresse, enfim, e aquele homem fazia exatamente isso, como de hábito. Enquanto isso, se organi-
zavam as coisas em sua casa para o aniversário da esposa.

Enquanto tomava uma lata de cerveja em apenas dois goles, assistia a televisão, onde se falava 
sobre as comemorações do Dia Internacional da Mulher, no Brasil e no mundo, assunto pelo qual 
não tinha qualquer apreço. Ele era mesmo admirador ferrenho da política atual. Aliás, servira o 
Exército quando jovem e achava que isto o fazia melhor que os outros.

Além disso, fora criado num tempo em que o poder patriarcal predominava na casa dos pais. 
Apesar disso, quando eram mostradas manifestações de mulheres ao redor do mundo, Seu João 
falava todo orgulhoso da filha formada, que havia chegado da capital recentemente para comandar 
a Associação de Mulheres da vila. Falava da luta que teve para educá-la na capital, como fora difícil, 
os custos para mantê-la longe dos seus olhos e coisas do tipo.

– Minha filha só me dá orgulho – dizia – Ela é a realização do meu sonho, posso dizer que tenho uma filha 
formada na capital, numa das melhores universidades do país!

E continuou:
– A única coisa que não concordo com ela, e que não pensava que fosse acontecer, é que parece que a universi-

dade lhe fez diferente daquilo que eu gostaria. Dou razão para o governo quando diz que na universidade se aprende 
de tudo o que não agrada. Pra mim, a mulher tem que ser mulher mesmo. Trabalhar para cuidar da casa, do marido 
e dos filhos. Essa ideia de mulher querer ser igual ao homem, ter direitos iguais, não dá certo de jeito nenhum.

– Por que o senhor acha assim seu João? – Perguntou o rapaz da mercearia. – As mulheres com muita 
luta já descobriram seus direitos e conquistaram, tivemos recentemente até uma presidenta. Tudo isso para mostrar 
o valor da mulher.

– Meu filho – disse amigavelmente o Senhor João – a mulher tem que casar, pra ser mãe, esposa e 
dona de casa. Tem que obedecer ao marido porque é ele quem leva comida pra mesa. Essa história de feminismo, dia 
de mulher, de luta de classe não adianta nada. O presidente tá certo quando fala essas mesmas coisas.

O rapaz, intrigado com aquelas palavras, tentou intervir;
– Mas seu João, a mulher ser feminista, não quer dizer que não possa casar e ter filhos, o feminismo é um 

movimento que busca valorizar e fazer com que a mulher seja o que quiser, não fazer que ela deixe de ser o que é, 
nesse caso, feminina. Além disso, o que seria do mundo sem as mulheres? 

Essa conversa se estendeu até Seu João terminar de tomar a oitava lata de cerveja e pedir a 
conta. Antes de sair, um velho amigo entra no estabelecimento, ouve a conversa e fala assim.

– Que coisa é isso que tu falas João? Você devia era agradecer mais a Deus por sua filha e deixar de ser 
ingrato e orgulhoso. Acho que essa moça nasceu do pai errado, ela é diferente de ti e de todos aqui deste lugar, não 
apenas em conhecimento, mas em tudo. Sabe-se lá se é tua filha mesmo, se não foi trocada no hospital?

Seu João sabia exatamente que a jovem era sua filha, não havia possibilidade de ter sido 
trocada ou coisa parecida, mas as palavras do outro senhor foram a gota d’água para que aquele 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021382

Crônica
homem, com alguns decigramas de álcool a mais no sangue, deixasse o recinto pensando que sua 
mulher o havia traído durante anos e que talvez não fosse ele o pai de sua mais estimada filha. 
Isso, apenas isso, fez mudar o seu comportamento que, até então, somente sua esposa conhecia, 
quando bebia, enquanto caminhava em direção à sua casa.

Chegou à casa, disfarçou sua figura agressiva para que ninguém notasse, entrou no quarto 
onde estava dona “Bastica”, trancou a porta, sentou ao lado da cama e perguntou-lhe:

– Mulher, a Paulinha é minha filha ou tu andou me traindo no passado?
A pobre senhora, que estava descansando o corpo sofrido pelos sessenta anos de luta e 

responsabilidades no lar, respondeu com outra pergunta:
– De onde diachos tu já tirou essa ideia homem, tu sabe que fostes o único homem que conheci durante 

toda a minha vida! Que nunca te traí! Que sempre fui dona da tua casa e dos nossos filhos. Nunca pude fazer 
nada, nem estudar porque tu não deixaste. Não saio daqui pra lugar nenhum por que tu não deixas. Tu foste 
beber logo hoje que todos os nossos filhos estão em casa?

O homem cheio de furor, fixando o olhar nos olhos daquela que durante a vida toda lhe 
dedicara amor, ainda que não fosse correspondida, retrucou: 

– É que uma conversa na venda me fez pensar que tu tiveste amantes no passado e essa menina, com esses 
pensamentos diferentes do meu, não podia mesmo ser minha filha!

Depois de várias acusações, palavras de baixo calão, que deixaria qualquer um com medo, 
ele continuou: – Mas eu acabo com essa vergonha agora!

 Dizendo isso sacou da arma e atirou em dona “Bastica”. Dois disparos, um no peito, ou-
tro na cabeça, acabaram com a mulher que suportara tudo na vida para ser fiel ao companheiro. 
Feito isso, Seu João, por embriaguez, medo ou covardia, típico de pessoa que acredita que uma 
arma resolve qualquer problema, encostou o cano da 380 na boca e puxou o gatilho, tirando 
também a própria vida, acabando com quarenta e tantos anos de um conturbado casamento, 
com a comemoração dos sessenta anos de Dona Sebastiana, a reunião das mulheres e o sossego 
na vila pesqueira.

Os filhos, que só descobriram a face oculta do pai naquele momento, arrombaram a porta 
para verem o cenário cruel que nunca poderiam imaginar. Dois corpos, duas vidas, três balas, 
duas histórias afogadas numa poça de sangue.

 A jovem presidente da associação comunitária e líder do grupo de mulheres, mestre 
em Ciências Sociais, lutadora em favor dos direitos da mulher, acostumada a ler sobre casos 
de feminicídio em diferentes lugares do mundo, estava reunida com as companheiras de luta. 
Ao mesmo tempo, em sua casa, os irmãos esperavam para comemorar mais um aniversário 
da matriarca. Ao invés da alegria de dizer “feliz aniversário!!”, teve a triste missão de ter que 
ouvir “meus pêsames!”.

Desde aquele dia, mesmo com a impossibilidade de sair a campo, a estudiosa tem feito 
de tudo para pesquisar e descobrir as mudanças comportamentais do ser humano. Com toda 
a tristeza que carrega no coração, por ter presenciado tão grande tragédia familiar e que só no 
momento do acontecido foi capaz de perceber o quanto podia ter feito para evitar o desfecho 
trágico. Porque o pior vírus do planeta está invisível na mente do ser humano. É o machismo, o 
preconceito, o racismo, a falta de amor ao próximo.



Manoel de Souza RamosEm Plena Pandemia do Corona Vírus, o Assassinato da Dona Sebastiana 383

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Enquanto o mundo inteiro assiste a um dos graves momentos da história, as lutas de classes 
se acirrando, tal qual tempestade em noite de escuridão, os discursos de ódio provocam desespero 
e dor aos menos favorecidos. No momento em que a disputa pelo mercado financeiro cada dia 
fica mais acirrada, países almejando granjear o poder econômico sobre outras nações do mundo, 
seguem com seus surtos ideológicos, causando pandemias virais que afetam material e psicologica-
mente a humanidade.

Estereótipos moldam o ser humano e dominam as classes sociais. O estigma do precon-
ceito e do racismo, como um câncer devastador, permanece incurável causando dor e morte, 
discriminando o corpo e a alma. Por outro lado, a fome, invisível aos saciados olhos do mundo 
globalizado, tornou–se o maior dos males, provocando mortes, gritos e gemidos inaudíveis 
aos surdos ouvidos das sociedades abastadas. Em diversos países, a guerra, a destruição dos 
direitos do trabalho, a perseguição ao conhecimento, a desvalorização da educação, o massacre 
do ser humano, que luta protesta e resiste por seus direitos e por igualdade.

Em um tempo em que as pessoas não têm se preocupado com a veracidade dos fatos, a 
saúde e a educação deixaram de ser prioridade. A universidade pública, onde se faz pesquisas 
e descobertas de genomas de vírus, onde negros, pescadores, agricultores, índios, homens e 
mulheres, cis e trans, de mãos dadas, respeitando uns aos outros, a partir dos direitos de cada 
classe, favorecidos durante governos sensíveis a suas causas, mostram que a educação é a base 
de tudo. Ela deixou de ser, para os incultos, transmissora de conhecimentos e tornou–se bal-
búrdia. 

A leitura de livros, onde podemos ter fontes concretas, onde os teóricos, estudiosos e 
pesquisadores têm sempre algo novo e de grande relevância social, deixou de ser importante 
para o povo, a opinião que prevalece é aquela dos que estão no poder. Nesse cenário, os casos 
de feminicídio têm causado momentos tristes em nosso país.

O que vemos ultimamente, durante o governo de Jair Bolsonaro, um político sem par-
tido, um religioso sem religião e um “salvador” que ameaça o seu rebanho, é uma sociedade 
dividida em esquerdismo e direitismo, a maioria sem saber exatamente o que é, quem são e no 
que realmente acreditam. No disse me disse das redes sociais, aparecem Filósofos, Teólogos, 
Cientistas, Médicos e Educadores, falsos ou verdadeiros, propagadores de bons costumes.

O isolamento social consequente da pandemia, as narrativas de desprezo pela figura 
feminina e a incapacidade de dialogar amigavelmente, têm dado motivos para aqueles que não 
tinham a coragem de mostrar a sua cara, sair do funesto armário do machismo. 

A pandemia causada do corona vírus tem afetado a vida de milhões de pessoas ao redor 
do mundo. O confinamento social é uma solução para conter a proliferação da doença. Mas, 
em compensação, durante esse confinamento, tem se intensificado a violência de gênero. Em 
função desse confinamento, muitas mulheres têm vivido mais tempo ao lado de parceiros vio-
lentos que acham que têm o direito de exercer sobre elas controle, diante da sensação de maior 
impunidade provocada pelo isolamento e pelas manifestações antifeministas de grande parte 
da sociedade conservadora.

Como vimos na narrativa, Seu João não começou a ser agressivo neste momento de 
pandemia. Ao contrário, já era agressivo há muito. Podemos ressaltar, então, que o contexto da 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 20,jul./dez.,2021384

Crônica
violência contra as mulheres durante a pandemia tem se intensificado, mas não nasceu agora. 
Esse é, na verdade, um problema crônico histórico e estrutural. Cada dia estamos assistindo a 
um novo episódio, acirrado agora pelo contexto de isolamento e pelo relativo relaxamento das 
barreiras à expressão do machismo, exacerbado pelas forças conservadoras que assumiram o 
poder central no Brasil.

REFERÊNCIAS

“BRASIL não pode ser país do mundo gay”, diz Bolsonaro. TERRA, 25 de Abril de 2019. Dis-
ponível em: <https://www.terra.com.br/noticias/brasil/brasil-nao-pode-ser-pais-do-mundo-
-gay-diz-bolsonaro,e3fc1683369c71b5e887a6ed79493e4d68othtcd.html>

RAMALHO, Renan. Bolsonaro vira réu por falar que Maria do Rosário não merece ser estu-
prada. G1, Brasília, 21 de junho de 2016. Política. Disponível em: <http://g1.globo.com/poli-
tica/noticia/2016/06/bolsonaro-vira-reu-por-falar-que-maria-do-rosario-nao-merece-ser-es-
tuprada.html>

SOARES, Ingrid. Bolsonaro, sobre repórter da Folha: “Ela queria dar um furo”; jornal rea-
ge. CORREIO BRAZILIENSE, Brasília, 18 de fevereiro de 2020. Política. Disponível em: 
<https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/politica/2020/02/18/interna_politi-
ca,828834/bolsonaro-sobre-reporter-da-folha-ela-queria-dar-um-furo-jornal-reage.shtml>



		
I

Seção 

Resenha





Resenha

Gênero na Amazônia, Belém, n. 19, jan./jun.,2021 387

1 Resenha apresentada como Trabalho Final no Componente Curricular Gênero, Poder e Violência. Para a reali-
zação desta atividade avaliativa, selecionamos dois textos da autora Angela Davis (2016), apresentados nas aulas da 
Prof.ª Dr.ª Maria Luzia Miranda Alvares.

Sufrágio Feminino: o apagamento histórico das mulheres negras na luta 
pelo direito ao voto nos Estados Unidos

Mulheres, Raça e Classe.

DAVIS, Angela. Tradução de 
Heci Regina Candiani. 1ª ed. São 
Paulo: Boitempo, 2016. pp. 62-
78; pp.119-132.

O capítulo 3 do livro Mulheres, Raça 
e Classe, intitulado “Classe e raça no início da 
campanha pelos direitos das mulheres”, de autoria 
da intelectual, professora doutora e ativista 
Angela Davis (2016), narra como os atraves-
samentos de classe e raça foram suprimidos 
no movimento de mulheres na luta por seus 
direitos. Davis (2016) inicia discorrendo sobre 
os eventos marcantes do começo das mobi-
lizações pelos direitos das mulheres, como a 
convenção de Seneca Falls. A autora relata 
que o movimento era composto por antiescra-
vagistas, mas nem por isso as mulheres negras 
tinham suas pautas ouvidas, ou tinham espaço 
para participar ativamente como agentes re-
flexivas. Nesse mesmo sentido, as mulheres 
brancas trabalhadoras também foram ignora-
das no movimento encabeçado por mulheres 
brancas de classe média.

A mudança deste cenário se dá pela mo-
bilização das trabalhadoras, com protestos e 
greves, e a presença de Soujorner Truth nas 
convenções cujo objetivo era discutir os direi-
tos das mulheres. O discurso de sua autoria, 
“Não sou eu uma mulher”, impactou os ho-
mens brancos que questionavam a capacidade 
das mulheres para terem direitos iguais, bem 
como foi uma resposta às atitudes racistas 

de mulheres brancas que pertenciam ao mo-
vimento. Portanto, Soujorner Truth expôs o 
caráter racista e classista do movimento de 
mulheres.

Muitas/os abolicionistas não reconhe-
ciam o capitalismo como um sistema opressi-
vo que vitimizava a mão de obra operária por 
meio da exploração econômica. Davis (2016) 
aponta para um cenário em que as líderes do 
movimento de mulheres não admitiam a rela-
ção sistemática entre a escravização negra, a 
exploração econômica e a opressão social das 
mulheres.

Apesar da luta secular das mulheres 
negras nas Américas para a emancipação do 
povo negro, ainda assim, muitas vezes não 
ocupamos um lugar de destaque no debate 
acadêmico e político que reverbera na luta 
por direitos tanto da população negra quanto 
das mulheres. Grada Kilomba (2019) explica 
que isto ocasionou a demanda por políticas de 
proteção e igualdade, que consideravam um 
sujeito universal: a pauta do combate ao racis-
mo cujo centro são os homens negros cishe-
terossexuais; e contra a violência de gênero 
com foco nas experiências de mulheres bran-
cas cisheterossexuais. Ocuparmos os nossos 
lugares enquanto sujeitas (KILOMBA, 2019) 
significa reivindicar direitos para um sujeito 
não universal e a-histórico, baseado na figura 
de homens brancos, para que, assim, possa-
mos cada vez mais visibilizar as nossas pautas 
e materializar uma existência digna.

No que tange ao capítulo 7, intitula-
do “O Sufrágio Feminino na Virada do Século: A 
crescente Influência do Racismo”, Davis (2016) ex-
plica o contexto de toda a luta das mulheres 
sufragistas, nos Estados Unidos, pelo direito 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 19, jan./jun.,2021388

Resenha
ao voto, no período do final do século XIX e 
início do século XX. E em todo o processo de 
luta das sufragistas, fica evidenciada a negação 
das sufragistas brancas do direito ao voto às 
mulheres negras e aos homens negros.

No decorrer de todo o capítulo, Davis 
(2016) apresenta o contexto de opressão vi-
venciado pela população negra, construto do 
racismo em ascensão naquela época, que co-
locava os direitos e a vida da população negra 
em risco, culminando no linchamento de ho-
mens negros, ação legitimada por Leis e pelo 
Estado. No entanto, o movimento sufragista 
estava centrado em apenas garantir o direito 
de voto às mulheres brancas, mesmo contan-
do com todo apoio e luta das sufragistas ne-
gras, não havia nenhuma manifestação de in-
teresse na luta contra o racismo que dizimava 
a vida de mulheres negras e homens negros.

O contexto histórico vivenciado pela 
população negra estadunidense desse período 
tem algumas similitudes com a realidade brasi-
leira no que compete ao descaso e legitimação 
das opressões do Estado, voltado à população 
negra. E, nesse contexto, as mulheres negras 
são as mais afetadas. Dessa feita, é importante 
frisar que o racismo é uma construção ideoló-
gica que perpassa a vida da população negra 
em vários contextos e sociedades, se concre-
tizando em práticas raciais discriminatórias. 
E, assim como no movimento sufragista, o 
movimento feminista brasileiro, fruto dessa 
construção histórica colonial, racistas e sexis-
ta, não foi solidário com as pautas das mu-
lheres negras. É o que nos afere a filósofa e 
ativista Sueli Carneiro (2019):

A consciência de que a iden-
tidade de gênero não se desdobra 
naturalmente em solidariedade ra-
cial intragênero conduziu as mulhe-
res negras a enfrentar, no interior 
do próprio movimento feminista, as 
contradições e as desigualdades que 

o racismo e a discriminação racial 
produzem entre as mulheres, parti-
cularmente entre negras e brancas 
no Brasil.  (CARNEIRO, 2019, p.20)

Carneiro (2019, p. 120) aponta um ele-
mento importante para pensarmos a realidade 
das mulheres negras, que é o gênero como “[...] 
elemento estruturante das desigualdades raciais 
dentro do movimento feminista”. O pensa-
mento da antropóloga Lélia Gonzalez (2018a) 
coincide com o de Carneiro quando afirma a 
realidade da mulher negra no movimento femi-
nista, de quase exclusão dos textos e discursos 
do movimento, que não se atentaram para a re-
alidade da opressão racial, na qual as mulheres 
negras estão inseridas. E é somente pela insis-
tência e resistência das mulheres negras que as 
desigualdades, racismo e discriminação racial 
tiveram que ser colocadas em pauta dentro do 
feminismo branco.

Olhando para o próprio feminismo 
branco, percebemos o quanto ainda nós, mu-
lheres negras, disputamos o direito a expor as 
nossas narrativas sem as universalizações sobre 
mulher no singular. Na maioria das vezes, mui-
tas feministas brancas não nos ofertam escuta 
política. Nas palavras da feminista paquistanesa 
e muçulmana, Rafia Zakaria (2021):

Uma feminista branca é alguém 
que se recusa a considerar o papel que 
a branquitude e o privilégio racial li-
gado a ela desempenhou a continua a 
desempenhar na universalização das 
preocupações, pautas e crenças de 
feministas brancas como se fossem 
as mesmas de todos os feminismos e 
feministas. (...) Uma feminista bran-
ca pode ser uma mulher que respeita 
seriamente os preceitos da “intersec-
cionalidade” (...) mas falha em ceder 
espaço para feministas de cor que têm 
sido ignoradas, invisibilizadas e ex-
cluídas do movimento feminista. (...) 



Luzia Ferreira; Maria Teixeira; Samara SiqueiraSufrágio Feminino: o apagamento histórico das mulheres negras na luta pelo direito ao voto nos Estados... 389

para ser uma feminista branca você 
simplesmente tem que ser alguém 
que aceita os benefícios conferidos 
pela supremacia branca às custas das 
pessoas de cor, enquanto reivindica o 
apoio à igualdade dos gêneros e a so-
lidariedade entre “todas” as mulheres. 
(ZAKARIA, 2021, pp. 10-11)

Se as sufragistas brancas não aceitavam 
e nem atendiam as pautas das mulheres negras 
nos séculos passados, especialmente as que 
pontuava o linchamento dos homens negros 
nos Estados Unidos naquela época, muitas fe-
ministas brancas do presente, seja nos Estados 
Unidos ou no Brasil, continuam não incluin-
do as nossas reivindicações dentro dos mo-
vimentos feministas. Como nossas ancestrais 
negras não soltaram as mãos dos homens ne-
gros, nós ativistas negras do presente também 
não as soltaremos. A nossa lealdade racial com 
os homens negros é inegociável enquanto os 
Estados do continente americano os assassi-
narem e os exterminarem sistematicamente 
apenas pela cor da pele, embasado em este-
reótipos racistas construídos pelo patriarcado 
branco. O que muitas feministas brancas têm 
o privilégio de não entender é que as mortes 
constantes de jovens e homens negros tam-
bém matam as mulheres negras, simbólica e 
letalmente, nos fazendo viver e conviver com 
uma dor intraduzível em palavras. Nós, mu-
lheres negras, vivemos cotidianamente com o 
terror da morte!

Outro ponto a ser destacado nesse não-
-direito ao existir para as mulheres negras é o 
tempo todo termos de lutar constantemente 
contra as imagens de controle encarceradoras 
dos nossos corpos. As imagens da “mãe preta, 
mulata e doméstica”, seja no Brasil, seja nos 
Estados Unidos – muitas vezes só mudando 
as nomenclaturas, conforme nos apresenta a 
socióloga Patricia Hill Collins e a antropólo-
ga Lélia Gonzalez –, continuam permeando 

os imaginários de homens brancos e mulheres 
brancas, que ainda nos veem como serviçais. 
Mesmo no espaço acadêmico, quando ocu-
pamos a mesma posição de docentes e pes-
quisadoras, ainda assim, intelectuais brancas 
e intelectuais brancos, acreditam que podem 
nos tutelar, supõem que somos as que temos 
de executar os trabalhos que elas e eles não 
querem realizar, especialmente no quesito 
relações étnico-raciais. Ou, muitas vezes, se 
acham no direito de nos dizer o que devemos 
ou não pesquisar; o que devemos ou não falar; 
o que devemos ou não lecionar. Fazem isso 
porque, na maior parte do tempo, as imagens 
de controle das mulheres negras continuam 
incrustradas nos calabouços dos seus cére-
bros. 

A partir da leitura de Davis (2016), po-
demos nos questionar: o que mudou? Provavel-
mente, muitas pessoas brancas dirão: - vocês não 
são mais escravizadas! Sim, não estamos mais nas 
senzalas, e, isso, devemos às nossas e aos nos-
sos ancestrais, que acreditaram na liberdade e 
lutaram por ela, em meio a toda atrocidade do 
sistema escravista. Mas muitas irmãs negras 
seguem servindo na casa grande, por impos-
sibilidades de escolhas; muitas irmãs negras 
continuam fora da academia na condição de 
discente, docente e agente reflexiva; muitas 
irmãs negras estão encarceradas nos sistemas 
prisionais; muitas irmãs negras tombaram e 
tombam todos os dias nos solos dessas Amé-
ricas inventadas pela colonização do passado 
e pela colonialidade do presente; muitas irmãs 
negras carregam em suas existências a dor de 
ter tido seus companheiros, filhos, amigos, 
pais, sobrinhos e vizinhos assassinados/exter-
minados pelo genocídio em curso executado 
pelo Estado nas Américas. São nessas ações 
concretas que se materializam o nosso não di-
reito ao existir. Mas, apesar das imagens dos 
tumbeiros nos assombrarem a cada dia, não 
podemos esquecer o que nos lembra Patrícia 
Hill Collins: “[...] Os governos mudam, mas a 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 19, jan./jun.,2021390

ResenhaResenha

Luzia Gomes Ferreira − Poeta; Feminista Negra; Doutora em Museologia (Universidade Lusófona de 
Humanidades de Tecnologias/ULHT); Mestra em Antropologia (Universidade Federal do Pará/UFPA); 
Bacharela em Museologia (Universidade Federal da Bahia/UFBA); Pós-Graduanda em Análise de Teorias de 
Gênero e Feminismos na América Latina - (Grupo de Estudos e Pesquisa Eneida de Moraes – GEPEM/Instituto 
de Filosofia e Ciências Humanas – IFCH/UFPA). Docente do Curso de Bacharelado em Museologia, Faculdade 
de Artes Visuais – FAV/ Instituto de Ciências da Arte – ICA/UFPA.

Maria Santana dos Santos Pinheiro Teixeira − Assistente Social (Universidade Federal do Pará/UFPA); 
Mestranda do Programa de Pós-graduação em Serviço Social da UFPA. Pós-Graduanda em Análise de Teorias de 
Gênero e Feminismos na América Latina – (Grupo de Estudos e Pesquisa Eneida de Moraes – GEPEM/Instituto 
de Filosofia e Ciências Humanas – IFCH/UFPA).
Samara Tirza Dias Siqueira − Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Direito da UFPA; Pós-Graduanda 
em Análise de Teorias de Gênero e Feminismos na América Latina – (Grupo de Estudos e Pesquisa Eneida de 
Moraes – GEPEM/Instituto de Filosofia e Ciências Humanas – IFCH/UFPA); Bacharela em Direito pela UFPA.

longa história de compromisso e criatividade 
das mulheres negras persiste nessa luta pela 
reivindicação de nossa humanidade plena.” 
(COLLINS, 2019, p.12).

REFERÊNCIAS

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. São 
Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista 
negro: conhecimento, consciência e a política do empo-
deramento. Trad. de Jamille Pinheiro Dias. São 
Paulo: Boitempo, 2019.

GONZALEZ, Lélia. A mulher negra na socie-
dade brasileira: uma abordagem político- eco-
nômica. In: Primavera para Rosas Negras: Lélia 
Gonzalez em primeira pessoa. Coletânea Organiza-
da e editada pela União dos Coletivos Pan-Afri-
canistas (UCPA). 2018a. p. 47.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e Sexismo na 
Cultura Brasileira. In: Primavera para as Rosas 
Negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa... Cole-
tânea Organizada e editada pela União dos Co-
letivos Pan-Africanistas (UCPA). 2018.

KILOMBA, Grada. Memórias de Plantação: Epi-
sódios de Racismo Cotidiano. Tradução Jess Olivei-
ra. 1ª ed. Rio de Janeiro. Cobogó, 2019. 

ZAKARIA, Rafia. Contra o feminismo branco. 
Tradução Solaine Chioro, Thaís Britto. 1ª ed. 
Rio de Janeiro: Intrínseca, 2021. 



		
Normas

de Publicação



Normas de publicação

A Revista Gênero na Amazônia (www.generonaamazonia.com/www.generonaamazonia.
ufpa.br) é uma publicação semestral (julho e dezembro) do GEPEM/UFPA, indexada no 
International Standart Serial Number (ISSN). Com o objetivo de fomentar o debate sobre 
mulher e relações de gênero em diferentes manifestações e enfoques teórico-metodológicos, 
numa perspectiva inter e multidisciplinar; a revista recepciona trabalhos inéditos sob a 
forma de artigos e/ou resenhas bibliográficas, assim também traduções, entrevistas, dossiês 
temáticos e outras manifestações intelectuais de autores/as brasileiros/as ou estrangeiros/as.

Neste sentido:

1 - Os textos devem ser enviados para: generonaamazonia@gmail.com no formato de arquivo 
doc, sem exceder a 1MB, incluindo as imagens; ou em CD-ROM e postado no Correio para: 
GEPEM – Cidade Universitária José da Silveira Neto (UFPA/IFCH – Altos) – Av. Augusto 
Corrêa, s/n – Guamá, 66075-110 – Belém/PA.

2 - Os trabalhos submetidos à publicação serão avaliados pelo Conselho Científico e analisados 
por pares (especialistas reconhecidos e de notório saber, de diferentes instituições e países), 
todos pareceristas ad hoc, os quais arbitrarão sobre a conveniência, ou não, de sua aceitação. O 
texto encaminhado aos avaliadores não terá identificação da autoria. Eventuais sugestões de 
modificação de estrutura ou conteúdo serão comunicadas ao/à(s) autor/a (es/s), com prazo 
para reapresentação.

3 - A informação sobre a origem do trabalho deverá ser fornecida pelos autores (apresentação 
em encontros e publicação em Anais) e será repassada aos pareceristas quando iniciar o 
processo de revisão por pares. Se o artigo for aceito para publicação, a informação será 
disponibilizada aos autores.

4 - O/a(s) autor/a (es/s) e co-autores/as (se for o caso) de texto selecionado assinarão termo 
de cessão de direitos autorais, permitindo a publicação. 

5 - No caso de artigos que mencionem o nome social de pessoa (física ou jurídica) e/ou 
depoimentos ipsis litteris/ipsis verbis, deve ser enviada uma declaração assinada pela pessoa 
citada no texto ou pelo/a seu/sua representante legal, autorizando a menção a quaisquer das 
exposições públicas referidas. As imagens originais só serão publicadas com autorização da 
fonte (autor/a) e das pessoas que eventualmente possam ser identificadas nas fotos.

6 - No caso de artigos e resenhas, o texto deve ser redigido em português ou em língua 
estrangeira (espanhol, francês, inglês) e formatado de acordo com as seguintes orientações:

5.1 - Artigos:

a) oito a vinte páginas (incluindo anexos) no tamanho A4; texto justificado, margens 2,5cm e 
parágrafos a 1 cm da margem; entrelinhamento 1,5; resumo/resumen/abstract (cada um em 
torno de 130 palavras/ 860 caracteres, com espaço – tradução especializada em espanhol 
e inglês, incluindo os títulos do artigo), contendo três a cinco palavras-chave (substantivos 
citados no título e/ou no texto do resumo); nome(s) do/ a(s) autor(es)/a(s) e dados 
curriculares resumidos, incluindo e-mail que possa ser divulgado;



b) fonte Garamond: 12 (texto, título de seções e de tabelas); 11 (citações com mais de 3 
linhas) e 10 (legendas e notas);

c) citações e figuras (máximo de 10) de acordo com as normas ABNT específicas;

d) referências: ao longo do texto, usar remissão ou sistema autor/data; ao final do artigo, 
listar segundo a ABNT (NBR 6023);

e) notas bibliográficas e/ou explicativas, em rodapé;

f) usar letras maiúsculas para indicação de anexos (Ex: Anexo A; Anexo B etc.);

g) exige-se severa revisão gramatical. 

5.2 - Resenhas Bibliográficas:

I) tratar de livro publicado nos últimos dois anos (considerar a edição da revista);

II) não exceder a cinco páginas tamanho A4;

III) digitalizado em fonte Garamond 12 (texto e seções); justificado com margens de 2,5cm 
e parágrafos a 1cm da margem; entrelinhamento 1,5;

IV) conter os seguintes tópicos, respectivamente:

a) referências editoriais do livro, segundo a ABNT;

b) nome do/a resenhador/a e dados curriculares resumidos, incluindo e-mail que possa ser 
divulgado;

c) resumo informativo = descrição/enumeração sucinta da estrutura da obra: divisão e 
assunto dos capítulos;

d) resumo do conteúdo da obra = assunto tratado, abordagens essenciais e ponto de vista 
do/a autor/a do livro (perspectiva teórica, método, linguagem etc.);

e) comentários avaliativos = apreciações/percepções do/a resenhador/a sobre o enfoque, 
a qualidade do conteúdo, o modo como o texto está formulado/elaborado/constituído 
(recomenda-se evitar, ao longo do texto, inserções de trechos (citações diretas) da obra 
resenhada.

OBS: é recomendável que os itens c, d, e sejam apresentados em seção com título específico.




