
		    Gênero na
Amazônia

Belém, n. 28, julho/dezembro, 2025



GEPEM − Grupo de Estudos e Pesquisas “Eneida 
de Moraes” sobre Mulher e Relações de Gênero

Coordenação
Maria Luzia Miranda Álvares (UFPA)
Maria Cristina Alves Maneschy (UFPA)
Adelma do Socorro Gonçalves Pimentel (UFPA)
Maria Angelica Motta Maués (UFPA)
Telma Amaral Gonçalves (UFPA)

Conselho Científico
Adelma do Socorro Gonçalves Pimentel (UFPA); Adriane Lima (UFPA); Alda 
Britto da Motta (UFBA); Ana Alice Alcântara Costa (UFBA) - In Memoriam; Cecilia 
Sardenberg (UFBA); Celecina de Maria Sales (UFC); Cristina Donza Cancela (UFPA); 
Denise Machado Cardoso (UFPA); Eunice Ferreira dos Santos (UFPA); Gema Galgani 
Esmeraldo (UFC); Glória de Lourdes Rabay (UFPB); Hildete Pereira de Melo (UFF); 
Iraildes Caldas Torres (UFAM); Jorge Lyra (UFPE); Jussara Reis Prá (UFRGS); Laura 
Duque Arrazola (UFRPE); Ligia Melo (Fundação Joaquim Nabuco); Luanna Tomaz de 
Souza (UFPA); Luiz Augusto Pinheiro Leal (UFPA); Marcia Tavares (NEIM/UFBA); 
Margarete Edul Lopes (UFAC); Maria Ângela D’Incao (UNESP) - In Memoriam; Maria 
Angelica Motta-Maués (UFPA); Maria Cristina Alves Maneschy (UFPA); Maria de 
Nazaré dos Santos Sarges (UFPA); Maria Luzia Miranda Álvares (UFPA); Maria Mary 
Ferreira (UFMA); María Rosal Nadales (Universidad de Córdoba/Espanha); Mercedes 
Arriaga Flórez (Universidad de Sevilla/Espanha); Scarleth Yone O’hara Arana (UFPA); 
Telma Amaral Gonçalves (UFPA).



REVISTA GÊNERO NA AMAZÔNIA
Belém, n. 28, julho/dezembro, 2025

Editoras

Maria Luzia Miranda Álvares é Professora Associada 3 (IFCH/
UFPA); graduada em Ciências Sociais pela Universidade Federal 
do Pará; mestrado em Planejamento do Desenvolvimento/NAEA 
e doutorado em Ciência Política/IUPERJ. Tem experiência na área 
de Ciência Política, com ênfase em estudos eleitorais e partidos 
políticos, participação política das mulheres e relações de gênero. É 
coordenadora do GEPEM/UFPA e coordenadora do Observatório 
Regional Norte da Lei Maria da Penha.

Eunice Ferreira dos Santos é Professora da Universidade Federal 
do Pará (UFPA); graduada em Letras; mestrado em Teoria Literária; 
doutorado em Letras (UFMG); vice-coordenadora do GEPEM 
e coordenadora do GT-Gênero, Arte/Literatura e Educação/
GEPEM. Desenvolve pesquisa sobre a autoria feminina na história 
literária do Pará.

Maria Cristina Alves Maneschy é Professora do Programa de 
Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia da UFPA. Graduada 
em Ciências Sociais pela UFPA, Mestre em Planejamento do 
Desenvolvimento pelo Núcleo de Altos Estudos Amazônicos 
(NAEA/UFPA) e Doutora em Sociologia pela Universidade 
Toulouse-Le Mirail, na França. Realiza pesquisas sobre gênero, 
desenvolvimento e meio ambiente.

Maria Angelica Motta Maués é Professora associada 2 (IFCH/
UFPA); graduada em História pela Universidade Federal do Pará; 
mestrado em Antropologia Social/UnB; doutorado em Sociologia/
IUPERJ. Docente do Programa de Pós-Graduação em Sociologia e 
Antropologia/PPGSA. Atua na área de antropologia, com ênfase em 
gênero, família, infância e identidade. Coordena a Linha de Pesquisa 
do GEPEM - Gênero, Identidade e Cultura.

Telma Amaral Gonçalves é Professora Adjunto 4 (IFCH/
UFPA; Professora do Programa de Pós-Graduação em Sociologia 
e Antropologia (PPGSA/ UFPA); graduada em Ciências Sociais/
UFPA; mestrado em Antropologia/UFPA; doutorado em Ciências 
Sociais/PPGCS/UFPA. Coordena a linha de pesquisa Gênero, 
Corpos e Sexualidades (GEPEM/UFPA). Aréa temática: gênero, 
afetividades, sexualidades, diversidade sexual.

Adelma Pimentel é Professora Titular na UFPA. PHD em 
Psicologia e Psicopatologia do Desenvolvimento pela UEVORA-PT; 
Orientadora de mestrado e doutorado na UFPA, linha de pesquisa: 
Fenomenologia: teoria e Clínica.



Copyright ©2025/Gepem. Todos os direitos reservados e protegidos pela Lei 9610/ 19.02.1998.

STAFF EDITORIAL

Edição

Alanna Souto Cardoso Tupinambá
Adelma Pimentel
Maria Luzia Miranda Álvares
Maria Cristina Alves Maneschy
Telma Amaral Gonçalves

Editores do Periódico para Web
João Santiago Lisboa
Ana Carolina Álvares Branco
Adelma Pimentel

Projeto Gráfico
Ana Carolina Álvares Branco

Formatação Eletrônica
Ana Carolina Álvares Branco

Capa (criação e arte)
André Stenico

Revisão Técnica
Responsabilidade dos/as autores/as a revisão gramatical final do texto.

Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP)
(Biblioteca de Pós-Graduação do IFCH/UFPA, Belém-PA)

Gênero na Amazônia / Universidade Federal do Pará/ GEPEM.
- n. 28 (jul./dez. 2025). -  Belém: GEPEM, 2025.

ISSN  2238-8184					      Qualis B2

1. Mulheres - Amazônia - Condições sociais - Periódicos. 

CDD - 22. ed. 305.4209811

GEPEM

Cidade Universitária José da Silveira Neto (UFPA/IFCH - Altos).
Av. Augusto Corrêa, n.1 - Guamá - Belém/PA- 66075-110

Fone: (91)3201-8215.

E-mails: generonaamazonia@gmail.com; aninha.branco@hotmail.com;
luziamiranda@gmail.com

Sites: www.periodicos.ufpa.br/index.php/generoamazonia/www.gepem-ufpa.com.br

Blogs: www.gepemacontece.blogspot.com.br; gepem-ufpa.com.br/observatorio

Fanpage: www.facebook.com/projetogepem    Instagram: @gepemufpa



Região Metropolitana de Belém e Ananindeua

Diásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual 
cabocla em comunidades de matriz africana

Diásporas Afroindígenas: la experiencia amazónica de la emergencia de la entidad 
espiritual cabocla en comunidades de matriz africana

Afro-Indigenous Diasporas: the amazonian experience of the emergence of the cabocla 
spiritual entity in african-origin communities

Fiama Góes Maués

Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Vozes Negras: crônicas raciais do cotidiano 

Voces Negras: crónicas raciales del cotidiano

Black Voices: racial chronicles of everyday life

Edenilza Borges Siqueira

Sumário/Sumario/Contents

APRESENTAÇÃO

Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Rita Gomes do Nascimento (Rita Potyguara)

Maria Luzia Miranda Álvares
Ana Branco

SEÇÃO 1
Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas

...... 09

...... 15

..... 37

DOSSIÊ: Autoras Amazônidas da Educação Comunitária – 
uma Articulação com o Instituto de Pesquisa do Projeto 

Cartografando Saberes (IPPCS)



SEÇÃO 2
Mulheres Quilombolas

Marajó – Ponta de Pedras e Cachoeira do Arari

Evasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí

Deserción Escolar y el Tiempo del Extractivismo del Açaí

High School Dropout and the Time of Açaí Extractivism

Maria Madalena Oliveira dos Santos 

Soberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade 
remanescente de Quilombo do Tartarugueiro em Ponta de Pedras-PA

Soberanía Alimentaria Quilombola: cambios y permanencias en la comunidad remanente 
de Quilombo de Tartarugueiro en Ponta de Pedras-PA

Quilombola Food Sovereignty: changes and continuities in the Tartarugueiro Quilombo 
community, Ponta de Pedras-PA

Jully Vanessa Miranda dos Santos

SEÇÃO 3
Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem

Rediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus 
identidades indígenas

Rediscutiendo el Mestizaje en la Amazonía Contemporánea: identidad nacional versus 
identidades indígenas

Rethinking Mestizaje in the Contemporary Amazon: national identity versus indigenous 
identities

Alanna Souto Cardoso Tupinambá 

..... 49 

..... 67

.... 87



A Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe

La Gobernabilidad Cabana de las Mujeres Indígenas Ribereñas – Etnicidad, Raza y Classe

The Cabana Governance of Indigenous Riverside Women – Ethnicity, Race and Class

Alanna Souto Cardoso Tupinambá 

SEÇÃO 4
Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé

Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda 
Casa de Mãe Herondina
Prácticas Espaciales de Enseñanza de Tradición y Narrativas Orales del Terreiro de 
Umbanda Casa de Mãe Herondina

Spatial Practices of Teaching Tradition and Oral Narratives of the Umbanda Terreiro 
Casa de Mãe Herondina

por Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)

História de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradição de Candomblé de Angola – 
Instituto Nangetu de Tradição Afro-Religiosa e de Desenvolvimento Social
Historia de Vida, Saberes y Aprendizajes de la Tradición del Candomblé de Angola

Life History, Knowledge and Learning in the Tradition of Candomblé de Angola

por Mam’etu Nangetu

Práticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de 
Cultura Afro Amazônica. Transcrição das Narrativas Orais de Mametu Muagilê
Prácticas Espaciales de Cura y Enseñanzas del IBAMCA – Instituto Bamburucema de 
Cultura Afroamazónica. Terra Firme/Cuenca del Tucunduba, Belém-PA

Spatial Healing Practices and Teachings at IBAMCA – Bamburucema Institute of Afro-
Amazonian Culture. Terra Firme/Tucunduba Basin, Belém-PA

por Mametu Muagilê

Nota Técnica Cartográfica – Mapa das Autoras Amazônidas: da periferia da Região 
Metropolitana de Belém aos territórios tradicionais

....  121

.... 155

.... 173

.... 183

.... 199





Apresentação
DOSSIÊ: Autoras Amazônidas da Educação Comunitária – uma Articulação com o 
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS)

O projeto Autoras Amazônidas surge inspirado na insurgência de intelectuais acadêmicas e 
educadoras comunitárias da periferia de Belém do Pará demarcadas por desigualdade social, de 
gênero, classe, raça e etnia; mulheres oriundas de famílias de territórios tradicionais de contexto 
ribeirinho e indígena, que atravessaram a universidade enfrentando duras seletividades arbitrá-
rias produzidas pelo fazer científico e educacional desse meio acadêmico. Inicialmente, or-
ganizaram-se por meio do selo Nossas Vozes, em meados de 2019, cujas principais idealizadoras 
foram as professoras Leila Leite, antropóloga negra, doutora egressa do PPGSA/UFPA (2019), 
e a professora indígena em situação urbana da Região Metropolitana de Belém/ Baixo Tocantins/ 
PA, a historiadora Alanna Souto Cardoso Tupinambá, doutora pelo PPGDSTU/NAEA-UFPA 
(2018). Organizou-se, assim, um projeto em que não bastava o engajamento pela popularização 
da ciência, pela inclusão e igualdade de gênero e pelo combate ao racismo institucional e suas ar-
bitrariedades em seleções; era necessária a emergência do protagonismo de mulheres demarcadas 
em suas etnicidades e racialidades que tiveram pouquíssimo acesso para movimentar seus próprios 
projetos, além das linhas científicas oficiais da universidade.

Por este motivo, a presente edição da Revista Gênero na Amazônia reúne produções de 
mulheres amazônidas que investigam, a partir de perspectivas críticas, feministas e decoloniais, 
as múltiplas dimensões da educação comunitária nos territórios amazônicos. Ao privilegiar vozes 
femininas indígenas, quilombolas, ribeirinhas e periféricas, o dossiê propõe um deslocamento 
epistemológico que questiona a centralidade de paradigmas eurocentrados de produção do co-
nhecimento e afirma a legitimidade de saberes produzidos desde os territórios, em diálogo com 
a memória, a oralidade e a experiência comunitária.

Assim, no processo de construção colaborativa do dossiê que ora apresentamos, sentiu-se 
a necessidade de mobilizar uma ciência engajada no protagonismo de mulheres a partir de suas 
produções científicas oriundas de seus coletivos, territórios e territorialidades, buscando provo-
car e abrir outros espaços no âmbito da universidade que dialoguem com produções acadêmicas 
comunitárias e posicionadas criticamente frente ao que está estabelecido atualmente em um 
circuito universitário extremamente excludente, abusivo e adoecedor com ingressos e egressos, 
sejam discentes e/ou docentes vindos da periferia, dos territórios indígenas, quilombolas e do 
movimento negro.

É importante lembrar que as presenças crescentes das mulheres indígenas e quilombolas no 
espaço acadêmico constitui uma conquista histórica que tensiona as hierarquias raciais, de gênero 
e de saber consolidadas ao longo do processo colonial. Como problematiza Gayatri Spivak1, a 
subalternidade não se define apenas pela exclusão material, mas pela impossibilidade histórica de 
fala reconhecida nos regimes hegemônicos de saber. Nesse sentido, o ingresso dessas mulheres 
na universidade não significa apenas inclusão institucional, mas a reconfiguração das condições 
de enunciação do conhecimento, ao afirmar sujeitos historicamente silenciados como produtoras 
de teoria.

Mas, embora tais presenças venham provocando na academia discursos de decoloniali-
dade e de cartografias contra-hegemônicas, as universidades ainda reproduzem práticas que 
aprofundam a distância entre pesquisadores(as) efetivos(as) das universidades e a educação 
1 SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução: Sandra Regina Goulart Almeida, Marcos Pereira Fei-
tosa, André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,202510

Apresentação
comunitária2 – produzida por múltiplos acadêmicos(as) de diversas formações e qualificações 
advindos dos territórios e coletivos, das periferias urbanas aos territórios rurais. Isto é, a narra-
tiva, a orientação e o protagonismo acadêmico junto aos movimentos sociais continuam majo-
ritariamente filtrados por lentes e frentes conduzidas por um perfil de “velha” academia, 
sustentadas por uma seletividade ainda pouco revisitada, mesmo diante de avanços recentes, 
como as cotas raciais e as políticas de equidade de gênero. Nós, mulheres – em especial as mu-
lheres indígenas –, seguimos sub-representadas e frequentemente subestimadas no espaço insti-
tucional acadêmico, onde práticas hierárquicas historicamente consolidadas continuam a operar.

O Dossiê Autoras Amazônidas da Educação Comunitária, depois de seis anos lutando 
plenamente por sua reexistência e dignidade, conseguiu acolhida – e não o exílio. Conquistou o espa-
ço oficial para publicar, o direito de existir e de comunicar, com o abraço forte de uma pioneira dos 
estudos e das políticas públicas de gênero na Amazônia, a nossa “Pagu anciã”, a profa. dra. Maria 
Luzia Miranda Álvares, fundadora do GEPEM/UFPA e coordenadora da revista científica de 
gênero da UFPA. Ela reafirma nossa diversidade de vozes e distintas narrativas, nosso engajamento 
orgânico e protagonismo de mulheres cientistas indígenas, pretas, quilombolas, ribeirinhas, afrorre-
ligiosas e das periferias, todas com posicionamentos críticos e com orientação comunitária própria 
frente à academia. A academia que almejamos é aquela que se compromete com a práxis dos discur-
sos; afinal, a educação comunitária é decolonial porque, de fato, pratica o que debate em suas vivên-
cias coletivas dentro e fora da universidade, considerando todas as contradições que a atravessam.

É neste sentido que reside a crítica central à violência epistêmica e ao silenciamento do su-
jeito subalterno (SPIVAK, 2010), com destaque para a mulher subalterna, especialmente no con-
texto da função do intelectual na academia e das dificuldades de representação pós-colonial. Tal 
formulação explica a brutalidade do silenciamento que funda o sujeito subalterno, sendo esta uma 
condição produzida, e não inerente. A questão levantada por esta publicação é: como demandar e 
construir uma infraestrutura na qual as subalternas falem e sejam ouvidas?

Essa formulação reforça um ponto central do ensaio Pode o Subalterno Falar?, que inspira este 
dossiê: a subalternidade não é uma identidade fixa, mas uma posição estrutural relativa ao poder – 
uma posição resultante da intersecção entre formas de dominação colonial, patriarcal e de classe. 
Como lembra Spivak nesse ensaio crítico, a autora amplia a noção gramsciana de subalternidade: 
trata-se de uma condição político-cultural que não pode ser reduzida à desigualdade econômica, 
embora a inclua (SPIVAK, 2010, pp. 34–35). Nesse sentido, denuncia-se também o identitarismo 
class-free, e se reafirma o alerta: a política identitária liberal tende a produzir novas elites internas aos 
grupos oprimidos, reproduzindo silenciamentos em vez de superá-los.

Os artigos que compõem este dossiê dialogam com essas formulações ao demonstrar que, na 
Amazônia, as mulheres indígenas e quilombolas não ocupam apenas o lugar da subalternidade, mas 
também o da resistência ativa e da criação pedagógica. Na educação comunitária, essas mulheres 
atuam como educadoras populares, lideranças políticas, guardiãs da memória coletiva e intelectuais 
de seus territórios, produzindo pedagogias enraizadas na vida comunitária, na relação com a natu-
reza e na luta pela defesa dos direitos coletivos.
2 Educação comunitária, na acepção aqui mobilizada, designa os processos formativos gestados e transmitidos por 
sujeitos coletivos que organizam, preservam e atualizam sua própria historicidade no interior das comunidades. Sus-
tenta-se na força da oralidade, nas práticas tradicionais, nos modos de vida e de trabalho, nas economias locais e nos 
bens patrimoniais que estruturam a memória política e afetiva dos territórios. Entrelaçada à educação popular, essa 
educação imprime vitalidade ao currículo escolar ao deslocar o eixo formativo para os territórios, permitindo que os 
saberes comunitários – em sua pluralidade social, étnico-racial e cultural – iluminem caminhos pedagógicos capazes 
de afirmar identidades, fortalecer vínculos e reencantar o ato educativo como gesto coletivo de existência e resistência.



Alanna Souto Cardoso Tupinambá; Rita Potyguara; Luzia Álvares; Ana BrancoAPRESENTAÇÃO 11

O Dossiê Autoras Amazônidas da Educação Comunitária – uma articulação com o 
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) está organizado em quatro 
seções, que delimitam o tempo-espaço de cada categoria de autoras por territórios, comunidades, 
tradições e religiosidades interculturais.

Na primeira seção, Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas, os ensaios trazem mu-
lheres negras e feministas comunitárias que dialogam com a afroreligiosidade em seus diversos 
trabalhos de produção acadêmica comunitária e das periferias, seja na literatura, seja por meio da 
educação popular em seus múltiplos fronts, nos coletivos que dirigem e dos quais participam. Em 
Diásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla em comunidades de 
matriz africana, Fiama Góes e Alanna Souto Cardoso Tupinambá analisam, por meio de pesquisa et-
nográfica em comunidades tradicionais de matriz africana, os processos históricos e simbólicos de 
diáspora afroindígena na Amazônia, destacando a emersão das identidades caboclas como expres-
são viva das memórias coletivas, das cosmologias ancestrais e das articulações entre saberes africa-
nos e indígenas nos territórios amazônicos. Já em Vozes Negras: crônicas raciais do cotidiano, Edenilza 
Borges Siqueira constrói uma narrativa autobiográfica e político-pedagógica que entrelaça racismo, 
ancestralidade, religiosidade de matriz africana, militância comunitária e formação docente, reve-
lando como a trajetória de uma mulher negra amazônida se constitui como espaço de resistência, 
empoderamento e elaboração de uma consciência crítica frente às desigualdades de raça, gênero 
e classe. Em conjunto, os textos afirmam a educação comunitária, a oralidade, a espiritualidade e 
a experiência vivida como fundamentos epistemológicos legítimos, tensionando hierarquias colo-
niais do conhecimento e reafirmando o protagonismo de mulheres negras e indígenas na produção 
acadêmica amazônida.

Na seção 2, as mulheres negras quilombolas são as protagonistas através das pesquisas reali-
zadas por outras mulheres amazônidas, nas quais suas histórias se entrelaçam com suas produções 
acadêmicas. Em uma delas, Maria Madalena Oliveira dos Santos trata da evasão escolar na comu-
nidade quilombola de Gurupá, no município de Cachoeira do Arari (PA), demonstrando como o 
calendário escolar urbano e descontextualizado entra em conflito com os ciclos produtivos locais, 
empurrando especialmente meninos e jovens para o trabalho precoce e para a interrupção da 
escolarização. Jully Vanessa Miranda dos Santos, por sua vez, fala sobre a soberania alimentar na 
Comunidade Quilombola do Tartarugueiro, em Ponta de Pedras (PA), compreendendo a alimen-
tação como elemento estruturante da relação entre raça, poder e território. A autora demonstra 
como práticas alimentares tradicionais, técnicas produtivas e saberes ancestrais foram historica-
mente tensionados pela colonialidade do poder, ao mesmo tempo em que persistem como formas 
de resistência cultural e territorial. Ao mobilizar categorias da geografia crítica e do pensamento 
decolonial, o texto revela a alimentação como prática identitária, política e simbólica, fundamental 
para a reprodução social da comunidade e para a compreensão de suas transformações espaciais. 
Os textos demonstram que a educação comunitária, a soberania alimentar e os etnocurrículos são 
caminhos de resistência, autonomia e produção de conhecimento crítico na Amazônia.

Na seção 3, destaca a atuação de mulheres indígenas em sua produção científica comunitária, 
militância e defesa de direitos, assim como em seus debates sobre políticas públicas e conhecimen-
tos tradicionais. Além disso, aborda a retomada de identidades indígenas, tanto nos territórios quan-
to em organizações coletivas urbanas. O espaço também contempla mulheres “caboclas”, oriundas 
de contextos ribeirinhos ou descendentes dessas vivências, que, mesmo residindo em áreas urbanas 
e periurbanas, preservam memórias e práticas culturais vinculadas a identidades historicamente 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,202512

Apresentação
fragmentadas, sejam indígenas ou afroindígenas. Nesse contexto, a mestiçagem é examinada sob 
novas perspectivas políticas, criticando o essencialismo que busca enquadrar a população mestiça 
em categorias históricas utilizadas para o embranquecimento forçado pelo Estado colonial. Atual-
mente, os impactos do colonialismo se estendem não apenas a indígenas e negros, mas a todos os 
grupos não brancos. Para as mulheres desses contextos, a retomada de suas existências étnicas e 
racialidades permanece um desafio significativo.

A seção 4 traz as histórias contadas em primeira pessoa: mulheres e seus conhecimentos de 
terreiros de comunidades afro-brasileiras, por meio de suas narrativas orais, tecendo tradições de 
matriz africana narradas e assinadas por elas mesmas. Na primeira, é apresentado o Terreiro de 
Umbanda Casa de Mãe Herondina como um território pedagógico afro-indígena, onde a oralida-
de, a incorporação e o cuidado com a natureza estruturam práticas de ensino e cura comunitária, 
fazendo do terreiro um quilombo urbano, espaço de resistência ao racismo religioso e de formação 
ética, política e espiritual. O segundo traz a história de vida de Mam’etu Nangetu, mãe de santo 
paraense, destacando a centralidade do Candomblé de Angola como espaço de aprendizagem, cura 
e transmissão de saberes ancestrais afro-amazônicos. A narrativa evidencia a oralidade, o uso ritual 
das folhas (Nsaba), a hierarquia do terreiro e a relação sagrada com a natureza como fundamentos 
da tradição Bantu. Ao mesmo tempo, afirma o terreiro como território de resistência política e 
cultural frente ao preconceito, à perda de espaços e às violências históricas sofridas pelas religiões 
de matriz africana. Por fim, as narrativas orais de Mametu Muagilê figuram como patrimônio vivo 
das comunidades afro-amazônicas, articulando território, espiritualidade e práticas de cura no Can-
domblé Angola. Ao registrar saberes sobre ervas, ancestralidade, matriarcado e corpo-território, 
afirma o Instituto Bamburucema de Cultura Afro-Amazônica (IBAMCA) como espaço de memó-
ria, acolhimento e transmissão intergeracional de conhecimentos tradicionais.

Ao afirmar a educação comunitária como campo estratégico de análise, este dossiê contribui 
para a consolidação de epistemologias feministas, negras, indígenas e decoloniais amazônidas, rea-
firmando o compromisso da Revista Gênero na Amazônia com a pluralidade de vozes, a crítica às 
desigualdades estruturais e a valorização de produções acadêmicas que emergem das margens para 
transformar o centro.

Belém/PA (Amazônia/Brasil), 23 de novembro de 2025.

Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Doutora pelo PPGDSTU/NAEA-UFPA (2018).
Pós-doutora pelo PPGG-UEPA (2024).

Presidenta / Diretora-Geral do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS).
Articuladora do Fórum Parawara de Indígenas em contextos urbano, ribeirinho e rural. 

Rita Gomes do Nascimento (Rita Potyguara)

Doutora em Educação/UFRN. Diretora da Faculdade Latino Americana de  
Ciências Sociais (Flacso) no Brasil 



Alanna Souto Cardoso Tupinambá; Rita Potyguara; Luzia Álvares; Ana BrancoAPRESENTAÇÃO 13

Nesta edição de número 28 da Revista Gênero na Amazônia, ampliamos nossos horizontes 
para temáticas ainda pouco abordadas, mas que temos observado ganharem maior notoriedade 
em pesquisas acadêmicas de uns anos para cá, principalmente numa época em que se buscam por 
resoluções para as crises climáticas que vêm assolando nosso planeta. Neste Dossiê, ouviremos as 
vozes de mulheres indígenas, quilombolas e mães de santo, suas trajetórias e lutas cotidianas, em 
busca de entender suas atribulações, absorver seus ensinamentos e registrar suas memórias (trans-
critas da oralidade).

Convidamos todas/os/es para se juntarem a nós nesta leitura!

Belém/PA (Amazônia/Brasil), 05 de janeiro de 2026.

Maria Luzia Miranda Álvares 

Doutora em Ciência Política. Docente voluntária da Faculdade de Ciências Sociais/UFPA.
Coordenadora do Grupo de Estudos e Pesquisa “Eneida de Moraes” sobre Mulher e

Relações de Gênero-GEPEM

Ana Carolina Álvares Branco 
Especialista em Produção Audiovisual/Estácio Belém.

Graduada em Design de Produto/IESAM.





		
1

Seção 

Mulheres Pretas e Questões 
Afro-Religiosas





SEÇÃO 1

Fiama Góes Maués − Mestra pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia da Universidade 
Federal do Pará (PPGSA/UFPA). Pós-graduada (especialista) em Direito Cível na Faculdade de Direito da Funda-
ção Escola Superior do Ministério Público (FMP). Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Sociologia e 

Antropologia da UFPA (PPGSA/UFPA). Lattes: lattes.cnpq.br/9072388031845303. E-mail: goesfiama@gmail.com

Alanna Souto Cardoso Tupinambá − Doutora em Desenvolvimento Sustentável (PPGDSTU/NAEA-
-UFPA) e pós-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de 
Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail: 
alanna81@instituto-cartografando-saberes.com

Diásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual 
cabocla em comunidades de matriz africana

Diásporas Afroindígenas: la experiencia amazónica de la emergencia de la entidad espiritual cabocla en comunidades 
de matriz africana

Afro-Indigenous Diasporas: the amazonian experience of  the emergence of  the cabocla spiritual entity in african-origin 
communities

Fiama Góes Maués
Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Resumo: O artigo analisa as situações diaspóricas africanas e indígenas na Amazônia brasileira em seus pro-
cessos históricos, com foco na emersão da entidade espiritual cabocla em comunidades tradicionais de matriz 
africana. O estudo fundamenta-se na noção de situação histórica (OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 2018) e 
adota a etnografia como abordagem principal, em diálogo com Ferreti (2000), sobre a manifestação cabocla no 
Tambor de Mina. A pesquisa foi realizada em quatro casas tradicionais – Instituto Nangetu (Candomblé Ango-
la), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleomã (Tambor de Mina) e Terreiro de Mãe Herondina 
(Umbanda) –, evidenciando múltiplas formas de manifestação cabocla vinculadas às memórias afroindígenas. 
Conclui-se que essas manifestações reafirmam a diversidade das tradições de terreiro e fortalecem a memória 
coletiva na diáspora afroindígena amazônica.

Palavras Chave: Diáspora Afroindígena. Cabocla. Etnografia. Comunidades Tradicionais. Amazônia.

Resumen: El artículo analiza las situaciones diaspóricas africanas e indígenas en la Amazonía brasileña en 
sus procesos históricos, con énfasis en la emergencia de la entidad espiritual cabocla en comunidades tradi-
cionales de matriz africana. El estudio se fundamenta en la noción de situación histórica (OLIVEIRA, 2015; 
CARDOSO, 2018) y adopta la etnografía como enfoque principal, en diálogo con Ferreti (2000) sobre la 
manifestación cabocla en el Tambor de Mina. La investigación se realizó en cuatro casas tradicionales – Ins-
tituto Nangetu (Candomblé Angola), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleomã (Tambor 
de Mina) y Terreiro de Mãe Herondina (Umbanda) –, evidenciando diversas formas de manifestación cabo-
cla vinculadas a las memorias afroindígenas. Se concluye que estas manifestaciones reafirman la diversidad 
de las tradiciones de terreiro y fortalecen la memoria colectiva en la diáspora afroindígena amazónica.

Palabras Claves: Diáspora afroindígena. Cabocla. Etnografía. Comunidades tradicionales. Amazonía.

Abstract: The article analyzes African and Indigenous diasporic situations in the Brazilian Amazon across 
their historical processes, focusing on the emergence of  the Cabocla spiritual entity within Afro-Brazilian 
traditional communities. The study is grounded in the notion of  the historical situation (OLIVEIRA, 2015; 
CARDOSO, 2018) and adopts ethnography as its main methodological approach, in dialogue with Ferreti 
(2000) on the Cabocla manifestation in Tambor de Mina. The research was conducted in four traditional 
houses – Instituto Nangetu (Candomblé Angola), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleo-
mã (Tambor de Mina), and Terreiro de Mãe Herondina (Umbanda) –, highlighting multiple forms of  Cabo-
cla manifestations connected to Afro-Indigenous memories. The study concludes that these manifestations 
reaffirm the diversity of  terreiro traditions and strengthen collective memory within the Afro-Indigenous 
diaspora of  the Amazon.

Keywords: Afro-Indigenous diaspora. Cabocla. Ethnography. Traditional communities. Amazon.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas16

SEÇÃO 1
INTRODUÇÃO

“(...) a emersão nem Osíris sabe como aconteceu...”

Olodum.

Este artigo examina as situações diaspóricas africanas e indígenas na Amazônia brasileira 
em seus processos históricos, tomando como foco a emersão da entidade espiritual cabocla em co-
munidades tradicionais de matriz africana. O estudo fundamenta-se na noção de situação histórica 
(OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 2018), que permite compreender as temporalidades coletivas para 
além de visões etapistas ou meramente contextuais. Adota a etnografia como abordagem principal, 
em diálogo com os estudos de Ferreti (2000) sobre a manifestação cabocla no Tambor de Mina. A 
pesquisa foi realizada em quatro casas tradicionais: Instituto Nangetu (Candomblé Angola), Ins-
tituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleomã (Tambor de Mina) e Terreiro de Mãe He-
rondina (Umbanda); nas quais se buscou compreender as múltiplas formas de manifestação cabocla1 
vinculadas às memórias afroindígenas.

A análise parte da compreensão de que a diáspora afroindígena não pode ser reduzida 
a uma experiência homogênea. Como apontam Stuart Hall (2003) e Flávio Gomes (2005), os 
deslocamentos forçados de africanos e as interações com povos indígenas geraram identidades 
plurais e práticas de resistência. Nesse mesmo sentido, Goldman (2014; 2017) problematiza a 
ideia de mestiçagem2 como fusão harmoniosa, enquanto Le Goff  (1990) lembra que a memória 
constitui dimensão essencial das identidades coletivas. Ao lado dessas reflexões, as contribuições 
de Beatriz Nascimento (1985; 2018) permitem situar quilombos e oralidades como territórios 
políticos e culturais fundamentais para o entendimento das diásporas.

Com o advento do Estado Novo, a mestiçagem foi erigida como ideologia oficial, ro-
mantizando e homogeneizando as Áfricas que chegaram a estas terras. Essa perspectiva serviu 
para isolar ainda mais os grupos negros de pele mais retinta, sobretudo os povos de tradição 
de terreiro e as manifestações artísticas de matriz africana. Ao mesmo tempo, tampouco reco-
nheceu o negro de pele mais clara, classificado como “pardo”, nem refletiu sobre a relevância 
da manifestação do espírito ancestral indígena – os chamados caboclos – nas práticas religiosas 
afro-brasileiras.

Um trabalho importante nesse campo é a tese de Mundicarmo Ferreti (2000), na qual a 
autora analisa a manifestação da entidade cabocla nas comunidades de matriz africana. A autora 
evidencia o pouco aprofundamento existente sobre o tema nos cultos populares, destacando as 
contribuições de Micênio de Santos. Seu estudo concentra-se no Tambor de Mina, no qual o ca-
boclo aparece em perspectiva mais intercultural, quando comparado à Umbanda e ao Candom-
blé, inclusive abarcando entidades espirituais de origem europeia e judaica no panteão.
1 Ressaltamos que, embora utilizemos a forma cabocla como categoria analítica, em respeito à oralidade comunitária das 
tradições, a entidade é frequentemente nomeada como caboca, expressão que traduz o modo próprio de nomeação das 
lideranças e praticantes de terreiro.
2 Seguimos aqui muitos apontamentos do Dossiê (Contra) mestiçagens Ameríndias e afro-americanas organizado por 
Francisco Pazzarelli, Julia F Sauma, Maria Belém Hirose, o volume 9 de 2017, da Revista de Antropologia da UFS-
CAR, que seguindo muito das direções do precursor do termo “afro indígena”, o antropólogo Márcio Goldman que 
defendeu em concurso para titular no museu nacional o que denominou provisoriamente de “relação afro-indígena”, 
designação usada ao se referir às relações de agenciamento entre afrodescentes e indígenas no continente americano.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 17

Neste trabalho, portanto, a noção de situação histórica (OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 
2018) orienta a análise ao demonstrar como diferentes grupos recriaram formas de sustentação e 
resistência ao longo do tempo-espaço, seja no âmbito de suas tradições, seja em confronto com 
temporalidades hegemônicas do Estado. Essa abordagem dialoga com a concepção de Atlântico 
Negro de Paul Giroy (2001), entendido como território de trânsito e recriação de sentidos, onde se 
entrelaçam experiências afro e indígenas na Amazônia.

1. Quando o Atlântico Enegreceu, Pindorama “Afroindigenizou”: o espaco afrodiásporico 
das comunidades e cultos afro-tradicionais

O que eu estava querendo me referir foi no alijamento que foi dado 
ao negro dentro do Brasil, ao negro e ao índio. Então nós temos uma cultura 
muito forte, realmente uma cultura negra muito forte e uma cultura negra que 
aglutinou...

A cultura negra que conseguiu se amalgamar com a cultura índia é real-
mente a cultura brasileira, uma cultura muito forte, sabe? E que ficou ao nível 
de uma subcultura, quer dizer como uma coisa oficial, ela ficou ao nível de sub-
cultura porque uma outra cultura dominou ela nesse nível. Então quer dizer o 
mais fraco dominando o mais forte, no caso, quer dizer a cultura, quem domina 
mesmo dentro do Brasil é a cultura negra e cultura índia, e não cultura branca, 
mas se insiste em impor como cultura (...).

(NASCIMENTO, 2018, p. 125-126)

Paul Giroy (2001), em O Atlântico negro, nos presenteia com uma leitura equilibrada sobre o 
espaço afrodiásporico e com uma análise radical referente aos processos contemporâneos de trans-
migração de corpos e culturas negras para as Américas. A obra traz para o entendimento central a 
identidade do negro como construção política, histórica e marcada pelas trocas culturais, em que as 
questões das origens não são suficientes para entender essa identidade negra, a qual precisa ser lida 
criticamente pelas experiências dos processos de desterritorialização, deslocamento e (re)criação 
cultural. Estas experiências foram resultados do tráfico negreiro, ocasionador de um trauma origi-
nal tocado por diversas situações de encantamento e aversões em viagens entre América, Europa 
e África.

Outro ponto que Giroy (2001) nos orienta a pensar é sobre a modernidade, a dupla consciên-
cia gerada na formação do Atlântico negro e seus processos afrodiásporicos. Em relação à Europa, 
esse autor vai dizer que o cidadão negro, nascido e criado nesse continente, passa a ter uma posição 
ambivalente no reconhecimento de ser negro e também ser europeu – no sentido de validar direitos 
em um espaço que vive uma identidade, ainda que inacabada e fragilizada, mas de forma contra-he-
gemônica –, pois, ao retomar seu lugar de negro no local em que vive, o qual lhe marca, ele também 
questiona o discurso racista, nacionalista ou etnicamente absolutista em suas relações políticas, de 
modo que essas identidades pareçam ser mutuamente exclusivas. Nesse sentido, “ocupar o espaço 
entre elas ou tentar demonstrar sua continuidade tem sido encarado como um ato provocador e 
mesmo opositor de insubordinação política” (GIROY, 2001, p. 34).

Este autor, então, ajuda a perceber que o espaço afrodiásporico, desde a época do tráfico 
e da escravatura negra, já se fazia junto com outras identidades nativas. Afinal, quando os negros 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas18

SEÇÃO 1
chegaram em Pindorama e em Abya Yala3, os indígenas já estavam aqui. A perspectiva de Giroy, 
que percebe que as experiências no espaço afrodiásporico, o qual “heuristicamente” ele chamou 
de “Atlântico negro”, não são uma configuração espacial única da presença negra, mas marcada 
por encontros diversos com nativos, missionários, colonos e, sobretudo, povos indígenas dentro e 
fora das povoações. Essas experiências vão marcar e florescer ao longo de diversos processos de 
(des)territorializações de indígenas e negros escravizados africanos, em especial, um tipo de rela-
ção ambivalente e de dupla consciência em algumas coletividades e sujeitos viventes desse espaço 
afrodiásporico.

Perante o exposto, o espaço que aqui está sendo citado deve ser encarado como um espaço 
de mediação cultural, como bem descreve Paula Montero (2006), para o entendimento no âmbito 
da organização espacial e das relações entre indígenas e missionários. Ou seja, não se trata de um 
espaço de conciliação, muito além disso, é um lugar de encontros e desencontros, um local de fron-
teiras de interculturalidades onde se encontram os sujeitos. É sob essa percepção que talvez seja 
possível enfrentar com alguma eficácia todo um repertório de posicionamentos/lugares de poder 
e resistência, dominação e dependência, que constrói o sujeito da identificação colonial, seja do 
colonizador, seja do colonizado.

A questão da “modernidade e dupla consciência” do Atlântico Negro de Paul Giroy (2001) 
parece bem interessante para esse texto, pela própria forma que o dinâmico trabalho de memória 
é estabelecido e moralizado na edificação intercultural da diáspora, o qual construiu coletividades 
e gerou tanto uma política quanto uma hermenêutica aos seus sujeitos contemporâneos; inclusive 
alargando as fronteiras oficiais concernente à cultura, as quais foram flexibilizadas e renegociadas.

Por meio dos estudos do pan-africanista Du Bois, Giroy (2001) vai buscar entender o afro-
descendente fora da África, em especial, sobre a experiência da América negra e, desse modo, ele 
situa a violência da emersão que suscita da dupla consciência, de forma transgressora:

A dupla consciência emerge da simbiose infeliz entre três modos de pen-
sar, ser e ver. O primeiro é racialmente particularista, o segundo, nacionalista, 
porque deriva mais do estado-nação, no qual se encontram os ex-escravos, mas 
ainda-não-cidadãos, do que de sua aspiração por um estado-nação próprio. O ter-
ceiro é diaspórico ou hemisférico, às vezes global e ocasionalmente universalista. 
(GIROY, 2001, p. 248)

A jornada de sujeitos africanos escravizados diversos advindos de antigas civilizações – que 
passam a resistir, em especial, fora dos núcleos coloniais ao longo da formação da América Lusitana 
–, demarca um outro tipo de cartografia e de ocupação territorial da resistência desses agentes, que 
amargaram em suas condições raciais, estas que os botavam em situações de escravidão e/ou servi-
dão. Os africanos e povos indígenas logo passam a se organizar em quilombos e compartilhar as prá-
ticas de suas culturas nessas organizações contra-hegemônicas do espaço da ordem (GOMES, 2005).

3 Pindorama era como os povos indígenas tupi-guarani referiam-se às terras posteriormente chamadas brasileiras. E 
Abya Yala é a expressão que vendo sendo usada por diversos movimentos indígenas da América Latina com o sentido 
de uma leitura contra colonizadora do continente americano e dando mais sentido de pertencimento aos povos originá-
rios. Muito embora seja uma expressão mais indígena que tem unificado na luta com os criollos da Améria hispânica que 
criou um outro lugar das elites criollas, contudo, quando se pensa no termo no contexto dos Andes, da América central 
e do Caribe, observa Porto-Gonçalves (2009. P.27) o termo crioulo se refere aos negros aqueles tidos enquanto filhos 
da ningueidade, aos dannés, isto é, aos condenados da terra, como bem  observou Franz Fanon (1968).



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 19

Nesse período, se deposita nas origens dos cultos aos orixás, a encantaria do Tambor de 
Mina ou ainda a pajelança cabocla de matriz ribeirinha no campo e/ou na cidade (herança da matriz 
etnocultural indígena).

O pesquisador Reginaldo Prandi (2008) faz uma contextualização histórica em seu texto 
“A dança dos caboclos: uma síntese do Brasil, segundo os terreiros afro-brasileiros”, informando 
algumas principais etnias africanas desterritorializadas, as quais foram distribuídas pelo território 
da América lusa, mas que, marcadas em seus corpos e memórias, conseguiram recriar suas cren-
ças e cultos nesse outro lugar. Esses lugares, que estamos chamando de espaço afrodiásporico ou 
“Atlântico Negro”, também se fazem afroindígena em sua práxis relacional, ainda que no campo 
de culto de dominância de matriz africana, em especial, dois grandes grupos linguísticos tiveram 
grande entrada e participação na formação brasileira: os Sudaneses e os bantos.

Assim, em diversas cidades brasileiras, sobretudo na segunda metade do século XIX, surgi-
ram grupos organizados que foram se recriando e originaram as atuais religiões afro-brasileiras: as 
umbandas, os candomblés, o Tambor de Mina no Maranhão, que depois se expandiu até o Estado 
do Pará, o batuque no Rio Grande do Sul e muitos outros.

Nesse contexto, os bantos são tidos como o grupo mais antigo que chegou em Pindora-
ma, bem antes dos Fons e dos Iorubás, apesar de mais adaptados que esses grupos e já falantes 
da língua portuguesa, também vivenciavam o catolicismo popular, ainda assim, não tinham tanta 
passibilidade para uma vida sem racismo, sendo considerados africanos, negros ou mestizos, ou seja, 
impuros, ficando à margem da sociedade e, muitas vezes, perseguidos. Ainda que sendo brasileiros 
e africanos ao mesmo tempo, a questão da dupla consciência que bem aponta Paul Giroy (2001) 
também já era acionada por esses sujeitos.

Afinal, enquanto africanos meridionais que eram, as suas tradições remanescentes os dire-
cionaram para o reconhecimento e os levaram a cultuar os antepassados, os que na África banta 
estavam fixados na terra. Assim, cada aldeia tinha seus próprios ancestrais como parte integrante 
do seu território geográfico e que usualmente não se desterritorializavam para outros lugares. É 
nesse sentido que a consciência de serem brasileiros fazia com que se sentissem e se reconhecessem 
também na ancestralidade genuinamente brasileira, o indígena ou caboclo. E dessa necessidade de 
culto ancestral da nova terra e do sentimento de perecimento dos ancestrais, passam a ligar-se assim 
em Abya Yala, que lhes acolheram nas trilhas do novo território, em que o domínio é dos povos 
nativos. Então, os bantos e seus descendentes criaram o candomblé de caboclo, muito conhecido 
na Bahia, o qual louvava os espíritos dos índios ancestrais (PRANDI, 2008, p. 35).

Em todo Brasil, em qualquer lugar, observa muito bem Prandi (2008), que se manifestasse 
o culto às divindades africanas, havia também grupos ou agrupamentos locais que praticavam a 
adoração aos espíritos desencarnados, sendo negros, indígenas ou brancos considerados guias, em 
especial, sob influência também do kardecismo.

Sendo assim, a emersão da entidade cabocla4 nas comunidades de matriz africana vai sendo 
colocada direta ou indiretamente como um reconhecimento dos guardiões e guardiãs originárias 
dessas terras, que se manifestam com sentido e perspectiva própria para cada lugar que vivenciam 
essas denominações religiosas caboclas. Assim como a concepção dos espíritos louvados, também 

4 Diferente do entendimento que se tem do sujeito chamado “caboclo” oriundo de comunidades ribeirinhas, sendo 
considerado assim um ribeirinho que pode ter ou não o entendimento e a prática dos cultos caboclos no campo da 
afrorreligiosidade ou de uma pajelança cabocla da sua própria matriz ribeirinha.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas20

SEÇÃO 1
há diversas variações de entendimento, como o leitor poderá observar no próximo tópico sobre 
a diversidade e a riqueza identitária e cultural do termo caboclo e suas experiências nas diferentes 
tradições abordadas.

É fato que essas manifestações caboclas, em diversas religiões de matriz africana, em Per-
nambuco, na Paraíba, na Bahia ou mais ao Norte do país, em especial, o Maranhão e o Pará, se 
configuram com uma real proximidade às religiões indígenas. Tal aproximação é validada e verifica-
da pela presença de matérias-primas em seus rituais, a citar: o tabaco, o tauari, a cuia, bem antes da 
entrada das transnacionais do fumo, a exemplo da Bahia que se tornou referência na venda desse 
fumo e os charutos muito usados pelas entidades caboclas (PRANDI, 2008, p. 36-37).

Nesse espaço afrodiásporico, saberes indígenas já se articulavam com saberes africanos, nem 
sempre organizados em torno de cultos religiosos definidos como a umbanda, tambor de mina e 
candomblé. A exemplo, a pajelança cabocla, que tem uma origem indígena e o seu fluxo está muito 
vivo na capital do Pará, Belém, que possui um mercado de ervas onde a maioria das erveiras ven-
dedoras são curandeiras ou praticam a chamada pajelança cabocla; a qual é ligada também às ben-
zedeiras e possuem uma certa influência do catolicismo popular (FIGUEIREDO, 2008a; MAUÉS, 
2008, p. 121-122).

A pajelança e a encantaria amazônica se revelam como campo de confrontos culturais desde 
os fins do século XIX e início do século XX. Nessa perspectiva, Figueiredo (2008b) vai nos mos-
trar: “(...) uma longa história de exclusão da pajelança do léxico médico da Amazônia através de 
uma perseguição dissimulada que mescla alianças e conflitos entre os próprios pajés e os esculápios 
oficiais” (p.61). Sendo assim, essa pajelança cabocla foi perseguida, posta à margem e oprimida 
pelo aparato policial da época, então firmava suas trincheiras na cidade ou nos sertões amazônicos 
sabendo se posicionar no âmbito da disputa simbólica para consolidar seu espaço de resistência a 
partir dos seus rituais de curas. Diferente da medicina legal, uniformizada e “farmacológica”, os 
pajés caboclos ou pajés caboclas5 atuavam junto aos seus guias espirituais, alguns chamados “os ca-
ruanas”, ou ainda com outros encantados das águas, da terra ou do ar. Eles benziam, davam banhos 
de ervas e acolhiam por dias seus pacientes em suas cabanas.

A Umbanda, de todas essas manifestações religiosas que passam a se organizar em comu-
nidades e ainda de forma muito marginal, assim como os quilombos, foi a religião oficialmente 
organizada mais recente quando comparado ao Candomblé e ao Tambor de Mina, ambas têm suas 
origens formativas em meados do século XIX. No caso do Tambor de Mina, em São Luís, podem 
ser localizadas duas casas tradicionais, as quais foram fundadas por africanas de “nações” originá-
rias na África e escravizadas, que são: a Casa de Mina Jeje e a Casa de Nagô. Tais casas serviram 
como referência para outros terreiros de Tambor de Mina na cidade de São Luís-MA, elas foram 
fundadas ainda em meados de 1800. A casa de Mina Jeje é um terreiro que se cultua apenas os vo-
duns, as entidades divinas oriundas do antigo reino Daomé; lá não se cultua orixás e/ou caboclos 
em seus rituais. É a casa de Nagô que imprime um maior reflexo para maioria das casas de Tambor 
de Mina em São Luís e outras cidades do Maranhão, pois, nessa casa, seus iniciados dançam com 
orixás e caboclos (NUNES, 2018).

É sabido ainda, por meio de informações do pesquisador e fotógrafo Pierre Verger (1986a), 
que a rainha daomeana Na Agontimé, vendida como escrava aos negros do tráfico do atlântico en-
5 Os caboclos referidos tratam-se daquela categoria de indivíduos resultante do processo de colonização e desagre-
gação das sociedades indígenas, e que partilha padrões culturais semelhantes, como a forma de explorar os recursos 
naturais e suas crenças no ambiente encantado.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 21

tre o final do século XVIII e o início do XIX, teria fundado a Casa das Minas. Tal apontamento 
especulativo de Verger, Cavalcanti denomina de a “Saga de Na Agontimé” e envolve uma nar-
rativa mítica que busca dar conta dos vazios irreversíveis, violentos traumas e silêncios seculares 
(CAVALCANTI, 2019).

A Umbanda, fundada em 15 de novembro de 1908, por Zélio Fernandino de Moraes, nasce 
e torna visível, a princípio, a sabedoria dos povos tradicionais escamoteados e maltratados por 
colonizadores do tempo mercantil ao capital. Muitas “entidades” caboclas já atuavam nas chama-
das macumbas de norte a sul do país, na prática de cura, limpeza, nos ritos de prosperidade e até 
de amor. A partir de sua fundação, a Umbanda, no Estado do Rio de Janeiro, no início do século 
passado, passa a se compor de forma plural e mais unificada, aglutinando muitos espaços que já se 
manifestavam com as entidades caboclas, só que, dessa vez, sofrendo influências do kardecismo, no 
sentido de dirimir os princípios morais, éticos ou a ética da religião afro-brasileira, seja ela africana 
ou cabocla. A umbanda nasceu tendo como base central a matriz africana (preto velho- orixás) e a 
matriz indígena (os caboclos).

Contudo, a colcha de retalhos sociais que configuram o mosaico nacional da cultura afro-bra-
sileira cada vez mais se diversifica e amplia as figuras regionais e representativas, geralmente margi-
nalizadas no decorrer de suas trajetórias. Não à toa, nesse panteão simbólico do índio desbravador 
e valente e na outra ponta da base do triângulo, o sábio e tolerante preto velho, surgiu o caboclo 
boiadeiro. Vejam só o que o Reginaldo Prandi (2008) vai dizer: “O boiadeiro é representação mítica 
do sertanejo nordestino, o mestiço valente do sertão. É o bravo homem acostumado a lidar com 
o gado e as agruras da seca, símbolo da resistência e determinação” (grifo nosso) (p. 41). Esse 
pesquisador também vai nos lembrar de outra figura social, “o marinheiro”, representando aqui o 
navegante desbravador do mar que, num país de viagens de longas distância, necessitava desse indi-
víduo extremamente valoroso. Daí, inicia-se na umbanda o culto aos marinheiros, que pode ainda 
representar mobilidade, direcionamento, inovação, capacidade de adaptação em cenários diversos 
deste importante desbravador, sendo que, no contexto cultural e social da umbanda, é um símbolo 
de resistência.

A Umbanda consegue ainda aglutinar, em cenários diversificados e regionais do país, em am-
bientes urbanos, geralmente periféricos, variados sujeitos sociais, frequentada, especialmente, por 
negros pobres, ribeirinhos que moram nas cidades, brancos da classe média, dentre outros. Sem 
contar a capacidade da Umbanda de reunir, como vimos rapidamente acima, num único panteão, 
entidades espirituais de variadas origens. A Umbanda se faz, assim, representante da diversidade, ao 
passo que busca reunir a sua divina trindade “caboclos, pretos e erês” a partir de seus papéis rituais, 
sem contar as outras linhas acopladas nessa pirâmide, a lembrar da linha dos malandros, a linha 
dos baianos ou sua banda de esquerda, os Exus de lei, masculinos e femininos (as pombas-giras), 
ainda mais marginalizados que as outras representações arquetípicas da cultura popular brasileira 
no panteão da Umbanda.

2. Manifestações das Entidades Caboclas na Memória Oral Coletiva em Quatro Tradições 
de Matriz Africana: Instituto Nangetu (Candomblé de Angola); Instituto Bamburusema de 
Cultura Afro-Amazônica (Candomblé Angola); Aqueleomã (Tambor de Mina) e Terreiro 
de Cabocla Herondina (Umbanda)



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas22

SEÇÃO 1
“Naquela aldeia mora uma cabocla dizem que é homem, mas ela é mu-

lher/ É a cabocla Ita/ Da pena cinzenta, mora na aldeia de Tapindaré
Ogum já, venceu já, venceu já, venceu/ Ogum vem de aruanda/ Quem 

lhe manda é Deus
Oh, Herondina. Oh, Herondina, oh, não me toque e não me burla. Oh, 

eu estou na ponta de agulha/ Oh, Herondina/ Muitos trabalhos eu tenho dado/ 
Muitas correntes tenho quebrado

Caboclo da Pedra Preta, ele gosta de ver tinir / Se não gosta de Umbanda, 
o que vem fazer aqui?6.

Beatriz Nascimento (1985) fundamenta o debate histórico dos tempos largos do Atlântico 
afrodiaspórico, que alicerça o processo de formação das diversas comunidades dos povos de ter-
reiro de matriz africana em suas memórias recentes, alcançando os tempos em que as primeiras 
manifestações dos cultos aos orixás começam a se territorializar nas comunidades quilombolas. 
Como bem observou a autora, essas manifestações compunham muitas das origens das primeiras 
comunidades de terreiros, a exemplo dos quilombos de nossa senhora dos Mares e do Cabula que 
eram regidos pela religiosidade iorubá, ainda em meados do século XVIII.

Neste tópico, vamos nos centrar nas narrativas orais de quatro tradições, por meio de suas 
sacerdotisas e sacerdotes: Mametu Nagentu, representante do Instituto Nagentu, pertencente ao 
candomblé de nação Angola; Mametu Muagilê, representante do Instituto Bamburusema de Cultu-
ra Afro-Amazônica, também pertencente ao candomblé de nação Angola; Pai Alexandre do Aque-
leomã, pertencente ao Tambor de Mina; e Mãe Juci do Terreiro de Mãe Herondina, pertencente à 
Umbanda.

Os relatos nos trazem as visões, significados e como se manifestam as entidades caboclas 
nessas tradições de matriz africana, o que vai em direção ao que foi apontado em alguns estudos 
antropológicos reportados acima. Em primeiro lugar, será realizada uma análise do relato das vi-
vências de Mametu Muagilê, a qual aceitou repassar seus conhecimentos sobre o assunto, através 
de sua oralidade, como mostra a Figura 1, abaixo.

Figura 1 - Entrevista com Mametu Muagilê

Fonte: Alanna Souto Cardoso; Selma Brito e Leila Leite, novembro de 2019.

6 Pontos cantados que se manifestam, conforme as especificidades de suas unidades políticas.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 23

Em primeiro lugar, Mametu Muagilê afirma que os caboclos fazem parte de uma linha do 
Candomblé Angola que faz reverência não somente ao índio encantado7 ou ao mestizado indígena 
da mata que se encantou, pois, como ela mesmo vai dizer, “nem todo caboclo é índio”:

Vou falar agora de nossas entidades, dos caboclos. Da nossa experiência 
dentro do candomblé. Eu aprendi com meu pai que existe ...e que os caboclos 
todos são brasileiros...brasileiros mesmo. São os espíritos dos índios que se tor-
naram espírito de luz para incorporar e chegar na plenitude. E incorporar na nos-
sa matéria. E de muitos negros que se foram. E, também, vieram como espírito 
de luz. Nem todo caboclo é índio. Nem toda entidade que a gente incorpora é 
índio. Tem boiadeiro, capangueiro, gentileiro...Outros capangueiros, também, são 
caboclos. (Mametu Muagilê, 11 de abril de 2020)

Nessa concepção da tradição angoleira referida acima por Mametu Muagilê, pode ser visua-
lizada através da imagem a seguir.

Figura 2 - Caboclo

Fonte: IBAMCA, sem ano.

Além disso, essa perspectiva de Mametu Muagilê também corrobora com a de Mametu Na-
gentu, em sua entrevista (Figura 3):

7 Encantado ou encantada são aqueles que atravessaram para uma espécie de um outro plano que não o terreno, mas o 
do mundo mágico da natureza; logo, não morreu, a memória popular racial diz que se encantou.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas24

SEÇÃO 1
Figura 3 - Entrevista com Mametu Nangetu

Fonte: Alanna Souto Cardoso e Selma Brito, dezembro de 2019.

Mametu Nangetu trata da diversidade da representatividade das entidades caboclas no âmbi-
to da tradição ligada ao caboclo Mavambo da sua raiz Bantu:

(...) então, a gente quando passa por uma iniciação nas tradições Bantu e nas 
tradições Angola. A gente inicia...tem um período de resguardo que são três meses 
de kelê ... Mais os preceitos e de andar de branco um ano e sempre de preceito, 
sem fazer certas coisas, inclusive ser manifestação de Mavambo, [ Isila?] e caboco. 
Com um ano de iniciado é que gente vai fazer a festa de ano da pessoa que já vai 
pagando suas obrigações de ano e vem o caboco que é o mensageiro das pessoas, 
da Nação Angola...é o caboco que trabalha...é o caboco que dá passe...é o caboco 
que também tira Ebó, mas não estou dizendo que nós somos preparados ... nós de 
tradição de matriz Africana somos preparados para também fazer esses trabalhos 
sozinhos...a partir do momento que tomamos nosso [ Kijingo?] , [ Deká?] , [Oiê?] 
a gente é preparado para , também, fazer esses trabalhos que necessariamente 
não precisa estar manifestada ou incorporada com o caboco Mavambo, mas tem 
pessoas que gosta, fala com caboco, gosta de receber aquela energia do caboco...e 
então a gente assenta os cabocos...então a gente bantu...nós bantu a gente tem o 



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 25

Inkisse Tempo que é nosso Rei. Então as pessoas que são de outra tradição para 
chamarem caboco que eles não tem...eles tem que fazer o assentamento do Inkisse 
Tempo que é o nosso rei para poder chamar os cabocos. (Mametu Nagentu, 12 
de abril de 2020).

Das narrativas das entidades caboclas dessas duas comunidades de tradição Angola, ambas 
trazem seus modos de pensar, alimentar e vivenciar essas manifestações, conforme a orientação 
das Mametus das casas. Cada uma delas tem um olhar bantu e afro-brasileiro na relação com suas 
“incorporações” e iniciações caboclas. Mametu Nagentu, por exemplo, vai dizer que as entidades 
caboclas são representações das energias da natureza e estão diretamente ligadas aos elementos da 
biodiversidade:

Então com um ano nós fazemos assentamentos dos cabocos, sacraliza-
mos, fazemos a festa com cabana, com reza, chamamos o caboco para o salão 
para ele se manifestar e dizer quem ele é...através dos cânticos. Mas assim..o 
povo Bantu cultua muitos deuses da natureza, por exemplo os cabocos da mata 
que representa as matas. Os cabocos das águas, os marujos, os boiadeiros. E essa 
representação para nós Bantu tem essência da Natureza porque nós Bantu não 
cultuamos divindades ancestrais, a gente cultua a própria essência da Natureza. 
Por exemplo, Cavungo, Obaluayê, a terra...Yansã é o vento, Baburecema é o ven-
to. Nanã é a lama. É a que moldou o homem, fez o homem...Oxóssi, Mutalam-
bo, Kabila, esses santos da mata...são a própria essência da mata da Natureza... 
Iemanjá, Mikaiá é a água salgada. Dandalunda é a água doce. Então Lembá é o 
nascer do Sol e Lebanfuranga é o entardecer... Lebafuranga é o mais novo, é o 
entardecer, o Sol já...o mais velho é o clarear do dia... (Mametu Nagentu, 12 de 
abril de 2020)

Na narrativa acima, Mametu Nangetu demonstra-nos como se dá os ritos de iniciação, ma-
nifestação cabocla e seus elos com a natureza, daí a importância dessas comunidades serem reco-
nhecidas não apenas pelas suas religiosidades, ou enquanto religião, mas também enquanto comu-
nidades tradicionais8 que demarcam relações específicas com a natureza e de práticas espaciais do 
culto caboclo do candomblé; que se diferenciam entre si, a citar o culto na Umbanda e no Tambor 
de Mina que seguem suas percepções próprias.

[...] Teve a Jurema aí sim ele veio vestir a roupa dele que já estava pronta que 
preparamos para ele, pois ele vinha de qualquer maneira, nós fomos buscar o cabo-
clo na mata, aí que ele veio com as amarras, porque a nossa identidade para caboclo 
dos iniciados no santo é as amarras, né. Ver que em um terreiro de candomblé 
quando os filhos vão fazer samba de caboclo eles vêm tudo amarrado essas peças 
amarradas é a identidade dos iniciados [...] (Mametu Muagilê, 11 de abril de 2020)

Para Mametu Nangetu, as manifestações caboclas são forças da natureza, sobretudo, que fa-
zem referência às cosmologias e entes da natureza dos antepassados indígenas que se miscigenaram 
com povo bantu que nessas terras chegaram:

8 Ver: Souto Cardoso, Alanna. Povos de terreiro são comunidades tradicionais? In. https://www.semeadura.net/news/
povos-de-terreiros-sao-comunidades-tradicionais/



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas26

SEÇÃO 1
O povo Bantu chegou primeiro no Brasil quando ele chegou aqui, ele 

encontrou os povos indígenas, então nós se misturamos muito... então muito dos 
nossos caboco, índio Tupinambá, Rompi Mato... são tudo dessa união entre o 
povo Bantu e o povo indígena. Então acho assim, por exemplo, essa essência do 
caboco vem muito também dessa mistura do Povo Bantu com o povo indígena.  
(Mametu Nagentu, 12 de abril de 2020)

Essa reverência aos caboclos, enquanto genuínos brasileiros que se manifestam, seja enquan-
to uma energia dos entes da natureza, como bem orienta Mametu Nagentu, mas também enquanto 
manifestação de espíritos ancestrais de múltiplas linhagens – seja de pena maracá, seja da linhagem 
dos boiadeiros, dos malandros, dentre outros – demonstra o panteão da Umbanda, que vivencia 
Mãe Juci, mãe de umbanda há mais de 10 anos; também iniciada no Candomblé Ketu, preparan-
do-se para ser Yalorixá. Logo, como ela diz na entrevista realizada (Figura 4), que trata-se de uma 
junção de saberes que não se conflitam, muito embora demarquem seus territórios comunitários 
tradicionais específicos.

Figura 4 - Entrevista com Mãe Juci

Fonte: Alanna Souto Cardoso, outubro de 2021.

Nesse sentido, Mãe Juci traz em sua perspectiva, diversa do entendimento da manifes-
tação cabocla, quando organizada no seu terreiro de umbanda, vivências dos caboclos em sua 
diversidade e fora dos contextos mais hierárquicos do Candomblé, no qual é yawô. E lá, no 
contexto do Candomblé Ketu, é outra experiência, mas que não impede e nem retira dela as 
entidades caboclas da Umbanda, comunidade que ela também faz parte. Para Mãe Juci:

(...) eu sempre ouvia falar quando a pessoa faz o candomblé o caboclos 
da umbanda não vem mais... quando a pessoa inicia no candomblé não pode 



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 27

receber o caboclo da umbanda. Bem, no meu caso, o meu Babalorixá disse 
para mim: ‘olha, minha filha, eu não posso tirar o que você já nasceu com 
eles’. Então eu fiquei um tempo de preceitos por conta do orixá, depois a 
Dona Herondina continuou vindo normal, o seu Zé Raimundo, a Dona Ma-
riana, todos os caboclos que eu recebo eles continuaram vindo e continuam 
vindo. E nasceu mais uma energia que é tão forte quanto que é o seu Guarani, 
que disse assim: ‘é a representação do orixá na nossa vida’ porque o orixá ele 
não fala. O orixá ele se comunica de uma outra forma. Nós temos caboclo. 
O meu pai tem o caboclo dele, o seu Lírio Verde, e eu tenho o seu Guarani 
que recebo lá na minha casa de Ketu onde estou sendo preparada para um 
dia receber minha cuia de Axé e levar os saberes lá para onde a gente está 
fundando a nossa casa de Candomblé, que é em Cotijuba...”. (Mãe Juci, 4 de 
dezembro de 2020)

Assim, para mãe Juci – que vivencia em seu cotidiano os caboclos de Umbanda em dias 
de Umbanda e os caboclos dos dias de “gira de caboclo” do Candomblé Ketu, ambos os cultos 
se ligam ao elo das africanidades trazidas dos navios negreiros – “nós somos os resguardado-
res, os guardadores e os responsáveis pela manutenção dos saberes”.

(...) eu aprendi com o decorrer do tempo que esses ensinamentos eles 
estão dentro de nós . Eles são saberes dos nossos ancestrais. Eu aprendi que 
a Dona Mariana que eu recebo, a Dona Herondina que recebo, a Dona Jarina, 
o Seu Zé Raimundo, o Seu Zé Pelintra, Dona Cigana, eles são nossas ener-
gias ancestrais que estão dentro de nós... por isso que a gente fala assim eu já 
nasci com isso, quando a gente é de umbanda... (Mãe Juci, 06 de dezembro 
de 2020)

Sendo assim, para a Umbanda, diferente dos candomblés, o culto aos caboclos e às ou-
tras entidades espirituais “humanas”, dentro da diversidade do panteão que carrega, possui a 
influência decisiva no dia-a-dia da religião. Contudo, esse fato não interfere na presença dos 
orixás dentro da Umbanda, que ocupam uma posição simbólica, significativa e importante 
nessa religião.

Os caboclos, independente da introdução, passaram a ter mais expressividade no Can-
domblé, em especial após os anos de 1970, a vida de muitos brasileiros, de diversos lugares, 
foi mais penetrada pela religião propriamente dos deuses africanos. Apesar disso, conforme 
constata Prandi (2008), as entidades caboclas nunca perderam o lugar que já haviam conquis-
tado por meio de toda uma unidade e modos diversos de suas vivências, elas ocuparam e con-
tinuam ocupando a tessitura nacional da cultura afro-brasileira de campo religioso e profano 
(PRANDI, 2008, p.41).

Após discorrer sobre a presença das entidades caboclas dentro do Candomblé de nação 
Angola, de nação Ketu e dentro da Umbanda, é importante introduzir à conversa a cosmoper-
cepção (OYĚWÙMÍ, 1997, p. 42) dos caboclos dentro da religião de matriz africana Tambor de 
Mina, através dos ensinamentos orais repassados pelo sacerdote Pai Alexandre do Aqueleomã, 
em sua entrevista (Figura 5).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas28

SEÇÃO 1
Figura 5 - Entrevista com Pai Aqueleomã

Fonte: Alanna Souto Cardos e Selma Brito, 01 de fevereiro de 2021.

Nesse sentido, o ponto de partida, em que ele começa a comentar sobre o assunto aqui 
posto, é apresentando a diferença existente, dentro do Tambor de Mina, entre o encantado e o 
caboclo:

Quando a gente fala no caboclo, a gente fala da parte ameríndia, do ca-
boclo brasileiro, dos caboclos de pena, pena e maracá, os tuxauas, os flecheiros. 
Mas, quando a gente fala do caboclo do tambor de mina, a gente cita o encan-
tado, que não é esse caboclo de pena. O encantado que vem de onde? De fora, 
África, Europa, muitos deles até se agregaram, como a gente sabe, nas matas 
daqui, largaram seus reinados, largaram suas cortes, seus pares nobres e preferi-
ram se encaminhar pros caboclos brasileiros. Mas existe essa diferenciação para 
nós, do que é o caboclo e do que é o encantado. (Pai Alexandre do Aqueleomã, 
01 de fevereiro de 2021)

Diante disso, é possível perceber que a crença comumente disseminada de que o encantado 
e o caboclo são termos referentes a uma só definição, ou seja, que são sinônimos, não é confir-
mada por Pai Alexandre. O sacerdote ensina que, no terreiro de Tambor de Mina, o encantado e 
o caboclo se fazem presentes com muita força, mas não são iguais. O caboclo, “a parte ameríndia”, 
como refere-se Pai Alexandre, são os ancestrais dos povos originários desse território, de Abya 
Yala e Pindorama, os quais já estavam aqui antes da invasão dos europeus e da vinda forçada dos 
africanos por meio do tráfico negreiro.

Por outro lado, o encantado, o “de fora” (Figura 6), como foi acima mencionado na fala 
do sacerdote, define-se como os ancestrais daqueles que chegaram nesta terra em razão de uma 
das circunstâncias citadas anteriormente, os que vieram em busca de novos territórios, como os 
europeus, e os que vieram forçadamente e foram escravizados, como os africanos. As forças an-
cestrais dos “de fora” também passaram a habitar esse espaço muito mais que só geográfico, mas 
também sociocultural e religioso.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 29

Figura 6 - Encantaria e os “Encantando”

Fonte: Aqueleomã, Sem ano.

Contudo, para ser possível o melhor entendimento de quem seria esse encantado e porque o 
chamam assim, Pai Alexandre presenteia os leitores e ouvintes com um pouco mais de seu conhe-
cimento, para o qual é preciso estar atento e permitir que o orí, cabeça, seja morada de antigo saber. 
O sacerdote comenta um pouco mais sobre a definição de encantado dentro do Tambor de Mina, 
colocando em roda também conceitos como morte e encantamento, mas aqui os tratando de forma 
outra, que não aquela que costumeiramente vem como pensamento primeiro do senso comum.

Um detalhe também muito importante, quando a gente fala de encantado, 
o nome já diz “encante”, esse encantado ele não morreu, esse encantado sim-
plesmente se encantou, se encantou por um fenômeno, se encantou por algum 
momento, uma situação da história da vida dele e esse corpo nunca foi achado, 
por esse motivo ele é um encantado, que hoje a gente chama de invisível. E a 
gente o vê quando? Quando ele incorpora no seu médium, que ele se destaca 
no seu cantar, que ele se destaca com seus adereços, sendo um lenço ou uma 
toalha, porque o encantado do tambor de mina em si ele não se paramenta com 
cocar, arcos e flechas, como a gente vê em outras nações, os nossos encantados 
tem as suas indumentárias próprias, como eu já citei, um turco, ele usa um belo 
lenço no ombro, um codoense, filho de Seu Légua, adora botar o seu chapéu na 
cabeça, se identificando naquela família e assim por diante, essa é mais ou menos 
a diferença do encantado para o caboclo. (Pai Alexandre do Aqueleomã, 01 de 
fevereiro de 2021)

A partir desse escurecimento do saber sobre o encantado, é possível perceber a forma como 
a religião afro, mais especificamente o Tambor de Mina, entende a passagem que conhecemos 
como morte de modo diferente, pois a dualidade vida e morte não se encontra estabelecida neste 
caso, uma vez que “esse encantado ele não morreu, esse encantado simplesmente se encantou”, e, mais que isso, 
ele continua vivo e presente dentro dos terreiros e seus festejos, o encantado se faz vivo e provoca 
vida nesse espaço de memória e resistência, através de seus cantos, suas danças e seus adereços.

Além disso, este encantado não se apresenta da mesma forma que o caboclo, segundo o 
sacerdote do Aqueleomã. O encante não carrega características referenciadas como ameríndias em 
suas vestes e indumentárias, pois ele, sendo o “de fora”, mesmo que aderindo algumas características 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas30

SEÇÃO 1
dos povos originários deste território, ainda carrega consigo a ancestralidade e essência de sua terra, 
o que é refletido em sua maneira de se vestir, de se portar e em seus adereços, como lenços e cha-
péus. Dito isso, é válido lembrar que o encantado possui ramificações dentro da casa de santo, pois, 
como bem pontuou Pai Alexandre, “nós temos no Tambor de Mina uma subdivisão de famílias”, 
e cada encantado apresenta as particularidades da família que é pertencente.

Então, ao fazer essa análise mais geral sobre o encantado, sem adentrar nas suas famílias e 
seus atributos, já se tem uma maior dimensão do que ele representa dentro do Tambor de Mina, 
o significado de sua denominação, a forma como ele se apresenta neste templo religioso e quais 
suas raízes. Entretanto, ainda é preciso redirecionar uma maior atenção ao caboclo, dado que aqui 
já foi estabelecida uma diferenciação entre os dois, porém não houve ainda um aprofundamento 
na figura caboclo dentro deste cenário. Desse modo, o sacerdote continua sua explanação, agora, 
discorrendo sobre a importância da presença dos caboclos brasileiros nos cultos do Aqueleomã.

E a gente não pode esquecer, logicamente, que quando a parte da nossa 
matriz africana chegou aqui nessa terra, essa terra já tinha dono, que são os ca-
boclos do Brasil, os caboclos brasileiros, e lógico que o nosso culto adentra nisso 
aí, por exemplo aqui no Aqueleomã, eu posso falar da minha casa, a gente tem 
um ritual que pode se dizer que seja de pajelança, de pena e maracá, de caboclo 
de pena, que nós chamamos de tambor de cura ou simplesmente tambor de ju-
rema, onde a gente chama esses espíritos brasileiros, esses índios brasileiros para 
vir curar, para vir consultar, para vir dar passe, atender as pessoas que chegam 
com necessidades. Nesse tambor não vem somente os índios, vêm as tapuias que 
também tem essa deitada nas matas do Brasil, mãe d’água, cobras, surrupiras e 
assim por diante. Não é o forte de nossa casa, como eu já disse, mas nós temos 
essa deitada sim, não tínhamos como não ter, até porque nós nascemos aqui. Eu 
tenho, por exemplo, um caboclo chamado Sete Flechas, que é um caboclo muito 
importante na minha vida, que vem comigo de herança, que era caboclo do meu 
pai, que um dia disse que ia passar para mim e de fato aconteceu, então hoje o 
caboclo sete flechas aqui em casa é chefe dessa linha de cura, chefe dessa linha de 
pajé, de maracá, como Dona Jurema, como Seu Tupiaçu, são esses caboclos que 
comandam essa situação da parte da terra daqui dos nossos ancestrais do Brasil. 
(Pai Alexandre do Aqueleomã, 01 de fevereiro de 2021)

Diante dessa narrativa, um dos pontos que não pode passar despercebido pelos leitores é 
quando o sacerdote afirma “quando a parte da nossa matriz africana chegou aqui nessa terra, essa terra já 
tinha dono, que são os caboclos do Brasil”. Essa demarcação é valorosa, porque, a princípio, o Brasil foi 
por muito tempo tratado pela história como terra sem dono, como território que precisava ser 
descoberto e ocupado, quando, na verdade, esse chão já pertencia e sempre pertenceu aos povos 
indígenas. Essas matas já eram habitadas muito antes da invasão fantasiada de descobrimento, es-
sas águas já possuíam e movimentavam vida antes das grandes navegações. Logo, em meio a essa 
conversa sobre diásporas afroindígenas, faz-se necessário recontar essa parte do passado para que 
se entenda o presente.

Outro apontamento feito acima pelo Pai Alexandre foi sobre os serviços que os caboclos são 
responsáveis quando eles são chamados, citando trabalhos como cura, consulta, passe e atendimen-
to às pessoas que chegam com alguma necessidade. Nesse contexto, é possível observar a presença 



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 31

da cultura e ancestralidade indígena pulsante, ainda hoje, também nos terreiros, uma referência 
direta à pajelança, ao conhecimento da medicina tradicional, à sapiência repassada sobre as plantas 
e, por fim, à resolução de problemas e necessidades através da cura do corpo e do espírito. Esta 
ancestralidade indígena vai ao encontro dos conhecimentos tradicionais dos povos africanos na di-
áspora, soma com a sabedoria dos pretos velhos, com os rituais de cura herdados da ancestralidade 
africana, formando essa diáspora afroindígena.

Sendo assim, após a análise da presença dos caboclos e dos encantados no Tambor de Mina, 
observando as forças da “parte ameríndia” agindo em conjunto com as forças dos “de fora”, é inegável 
a existência do sincretismo dentro do terreiro e, em relação a esse assunto, Pai Alexandre pensa da 
seguinte maneira:

Para deixar claro, o sincretismo é emparelhado para nós, mas nós temos 
sim o nosso dialeto, nós temos sim o nosso canto africano, o Tambor de Mina 
tem sim os dois pés na África, que fique bem claro isso, que nós somos povos 
de matriz africana, o nosso culto tanto do Maranhão, quanto aqui do Pará, que 
mesclou, que juntou, nós somos sim de matriz africana. Agora, essa questão do 
sincretismo é muito forte, até o caboclo, até o encanto, já que é disso que nós 
estamos falando, ele também tem o seu sincretismo, como por exemplo Pedro 
Boji, que é Pedrinho que é carinhosamente chamado, ele é devoto de São Pedro, 
nós temos outros encantados, como Seu Expedito de Légua, comemora-se no 
dia de Santo Expedito, e assim vai. (Pai Alexandre do Aqueleomã, 01 de fevereiro 
de 2021).

Diante desse relato, pode-se perceber que há a consciência da presença forte do sincretismo 
dentro das religiões de matriz africana e que, pelo menos nas falas destacadas, esse fator não é visto 
como algo ruim, mas como um contato inevitável entre os povos que ocupavam e habitavam esse 
território, tornando-o uma diáspora afroindígena.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

3. Mães Áfricas em Abya Yala, o Reconhecimento da Ancestralidade da Mãe Terra 
Pindorama/ Pachamama e Suas Encruzilhadas Ancestrais Territoriais e Outras Relações 
Afroindígenas

Ocorre a miscigenação cultural, que é a mistura do africano com o brasilei-
ro. Os índios se manifestam, dentro do culto africano, porque nós cantamos para 
os Inquices, as divindades, que vem dentro da nação angola”, explicou o Pejigan 
Paulo Araújo. Festa dos Caboclos, na casa Kwe Otó Sindoya, nação Jeje Savalu, 
Santarém, Pará, Amazônia (Fonte: https://g1.globo.com/pa/santarem-regiao/
noticia/2018/09/10/festa-dos-caboclos-celebra-renovacao-de-energias-e-a-tro-
ca-de-bandeira-em-santarem.ghtml)

Nos dias de festa de caboclo, as liturgias que são feitas em línguas africa-
nas dão espaço ao português que os indígenas aprenderam durante o processo 
de catequização. Os barracões são enfeitados com bandeirolas e penas com as 
cores da bandeira do Brasil, sem falar no samba. O caboclo é um ser que quebra 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas32

SEÇÃO 1
as hierarquias religiosas.”. Referente ao feriado de 2 de julho na Bahia. (Adroaldo 
Plático, zelador do Unzó Maiala, dá continuidade ao legado da mãe no culto). 
(Fonte: https://www.agenciamural.org.br/terreiros-ficam-sem-festa-para-cabo-
clos/. 02/07/2021)

Os processos históricos de engajamento político dos povos de terreiro de matriz africana 
passam a organizar-se, inclusive de forma orgânica e legal, para combater as invasões em seus 
territórios e violências a seus filhos de santo e, assim, fazendo valer não apenas suas religiosidades 
e o seu direito ao culto, mas também seu protagonismo político e suas estratégias espaciais para 
demarcar suas formas de vida fora das suas comunidades tradicionais e na ocupação do espaço do 
poder público9.

Nessa direção, as manifestações das entidades caboclas, em suas diversas tradições de matriz 
afro-brasileira, são também um demarcador político e de reconhecimento dos povos da terra e do 
legado dos antepassados indígenas para com seus descendentes, que renasceram em territórios 
africanos e passam a assumir nomes iniciáticos que fazem referência, sobretudo, ao descendente 
indígena encantado que pode se manifestar de diversas formas, conforme as especificidades das 
origens das “Nações” africanas que são alimentados.

Na Amazônia, as entidades caboclas que vêm desse repertório dos antepassados indígenas 
estão muito ligadas aos trabalhos de pena e maracá, das entidades ajuremadas, de limpeza e de com-
bate de demandas de energias e magias negativas para prejudicar determinada pessoa. Práticas essas 
que, no Brasil, antecedem a Umbanda, os Candomblés, e outras unidades políticas afro-brasileiras, 
e se manifestam também no panteão da chamada “pajelança cabocla”10, que se fizeram presente, 
sobretudo, ainda nas origens das comunidades ribeirinhas.

Nesta perspectiva, a pajelança indígena e a pajelança cabocla não são consideradas religiões, 
mas práticas de curandeirismo, ou melhor, de medicina popular. A pajelança indígena se diferencia 
da pajelança cabocla por se organizar no âmbito de uma unidade política étnica definida. Contudo 
para as comunidades indígenas do Baixo Tapajós, algumas eram consideradas comunidades cabo-
clas ribeirinhas até 1998, a prática de pajelança pode ser muito parecida com a própria pajelança que 
se pratica com as comunidades ribeirinhas e a encantaria invocada fora dos territórios indígenas 
reconhecidos pelo Estado Nacional. Muitas vezes, as orações católicas se misturam com cantos 
para benzimento, uso de elementos da natureza, amuletos para proteger de espíritos desencarnados 
e encantos do rio. Já a pajelança cabocla apesar de herdar muito dos conhecimentos dos tradicio-
nais indígenas, transcende as fronteiras do campo étnico cosmológico da pajelança indígena, por se 
organizar a partir de fundamentos de outras relações sociais que incorporou crenças, tais como a 
kardecista, a africana e do catolicismo popular (RODRIGUES et al 2014; MAUÉS, 1994).

9 Sobre os processos políticos dos povos de terreiro e suas formas de atuação na cidade de Belém, vejam a tese de 
doutoramento: BRITO, Selma de Sousa. Até Oxalá vai à guerra: protagonismo político e modos de atuação das Comunidades Tra-
dicionais de Matriz Africana na esfera pública da Cidade de Belém-PA / Selma de Sousa Brito. 2019.
10  Sobre Pajelança cabocla, segundo Maués (1994), fundamenta-se na crença nos "encantados" que são aqueles seres 
invisíveis que se apresentam ao longo dos rituais em transe no pajé que é a figural central da sessão de cura. Tal prática 
é muito observada ao longo da Amazônia estuariana. Os habitantes desse local são chamados ribeirinhos. Classificados 
enquanto mestiços em sua etnicidade, praticam extrativismo e manejo de recursos florestais e aquáticos, bem como 
da agricultura em pequena escala. Grande parte de seus conhecimentos sobre a sociobiodiversidade são herança do 
legado dos antepassados indígenas os quais utilizam as florestas de várzea como fonte de alimento e moradia desde 
a época pré-histórica. Ver ainda: FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: a pajelança, feitiçaria e religiões 
afro-brasileiras na Amazônia. Belém: EDUFPA, 2008b.



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 33

Finalizamos esse ensaio demonstrando, sobretudo, a interculturalidade e a diversidade de en-
tendimento que as tradições de matriz africana detêm concernente às entidades espirituais “cabo-
clas”, sobretudo, na Amazônia tão marcadamente indígena quando se referem aos cultos de curas 
de pena e maracá, os quais são recriados nas diversas tradições, não somente nas religiões de matriz 
africana consultadas para o diálogo das etnografias construídas acima. Não obstante, a encantaria 
que atravessa todas essas tradições encontrando focos de encantados também alimentados, tanto 
pela pajelança indígena quanto pela pajelança cabocla, a exemplo das juremas encantadas.

Nesta direção, por meio dos estudos diaspóricos dos povos afro-brasileiros, à luz da percep-
ção da situação histórica que demarca uma etnografia dos povos de terreiro, o que deve ser melhor 
colocado por meio de um projeto de história oral mais sintonizado com uma filosofia da oralidade, 
que deve ser feita por meio de um novo mapeamento do passado pelo escurecimento das tradi-
ções orais, em que os intelectuais com pertencimentos nessas comunidades tradicionais de matriz 
africana podem reescrever seus passados, reocupar o tempo-espaço de tudo aquilo que foi escrito 
e inscrito sobre eles, desde as fontes coloniais do Tempo-Estado versus Tempo-Tradição. Afinal, 
como bem diz Mãe Juci do terreiro de Cabocla Herondina:

(...) Os nossos deuses não se desligaram de nós. Então os povos tradicionais 
de matriz africana não se desligaram de seus deuses, nós não desligamos nunca de 
Yansã... nós não nos desligamos de Yemanjá, nós não nos desligamos de Oxum, 
de Xangô, de Obá, nossos antepassados muito pelo contrário, guardaram esses 
segredos a 7 chaves, apanharam dentro das senzalas dos seus senhores, porque eles 
foram arrancados de África e colocados presos no Navio, mas eles trouxeram es-
ses segredos e permaneceram guardados por muito tempo, as louvações que eram 
feitas... então tudo isso que aconteceu que é só um episódio muito doloroso, mas 
é só um episódio, pois a gente fala que a nossa ancestralidade não é somente o 
escravismo que foi imposto a nós, a nossa ancestralidade é bem maior porque esse 
resguardo da cultura, da tradição, da troca de saberes, da oralidade, ela permanece 
e isso precisa ser dito... precisa ser dito que a escravidão trouxe para o Brasil não só 
a dor, mas trouxe também a cura, porque os nossos ancestrais também guardaram 
esse segredo, da cura, da sabedoria dos orixás, da cura e da sabedoria dos caboclos 
que foram trazidos, dos caboclos angolanos que a gente fala vai ter samba de cabo-
clo porque o terreiro se abre para dançar, para cantar, para comemorar toda cura, 
toda sabedoria que foi trazida para cá... é muito esquecida, porque, claro, a dor da 
senzala foi maior que qualquer coisa, a dor de perder milhares, centenas na travessia 
é inesquecível, mas essa trazida também, junto com o navio negreiro vieram os sa-
beres que nós somos os resguardadores e os responsáveis pela manutenção desses 
saberes. ( Mãe Juci, 04 de dezembro de 2021)

A construção de um mapa filosófico afrodiaspórico e afro-brasileiro revisita a memória oral 
coletiva que caminha, sobretudo, junto com um movimento de história oral no entendimento dos 
modos de pensar das cosmologias dos povos de matriz africana que aqui chegaram. Afinal, o enun-
ciado acima de Mãe Juci é uma questão epistêmica fundamental, já que durante o período escravista 
e colonial se constituiu a negação intelectiva dos povos africanos e seus descendentes.

A tradição oral é a grande escola da vida, conforme orienta Amadou Hampaté Bâ (2010), 
essa tradição direciona seus membros sempre pela sua recuperação e relações em todos os as-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas34

SEÇÃO 1
pectos, pois, quando acessada, retira o véu da visão obscurantista daqueles que a veem de forma 
caótica e ultrapassa a mentalidade cartesiana acostumada em compartimentar o conhecimento. Já 
que a tradição oral, de fato, é vida em sua totalidade em que a matéria não está dissociada do es-
pírito. Consegue estar em conformidade com o sagrado e com o profano, em comunicação com 
sua comunidade e suas aptidões humanas. “Ela é ao mesmo tempo religião, conhecimento, ciência 
natural, iniciação à arte, história, divertimento, recreação, uma vez que todo pormenor nos permite 
remontar à Unidade primordial.” (HAMPATÉ BÂ, 2010, p. 169).

Sendo assim, tais retomadas do espaço (social) histórico, por uma investigação que faça uma 
outra leitura da produção do conhecimento histórico, filosófico, etnográfico e do patrimônio cul-
tural, ajuda a construir novas metodologias para a reconstrução desse passado no âmbito do tempo 
presente desses povos na atual contemporaneidade, enquanto um projeto de pesquisa e ensino 
para seus pesquisadores e pesquisadoras comunitárias, reforçando, assim, um campo epistêmico 
mais inclusivo e étnico-racial, além disso, um campo fortalecedor à capacitação dos professores das 
escolas comunitárias em comunidades de matriz africana, quilombolas, povos de terreiro e/ou das 
escolas das periferias, bem como na inserção desse outro campo de conhecimento interdisciplinar 
e de saberes para toda sociedade, fazendo valer, desse modo, de fato, os conteúdos da História da 
África e da cultura afro-brasileira, que são indispensáveis, desde a Lei 10.639/2003, que tornou 
obrigatório esse ensino para escolas públicas e privadas do país, a qual, nesse ano de 2023, completa 
vinte anos, desde a promulgação pelo presidente Lula.

REFERÊNCIAS DE FONTES ORAIS:

MÃE JUCI D`OIÁ (Jucilene Carvalho). A manifestação cabocla de Terreiro da Umbanda da mãe Juci D`Oiá. Terreiro. Entrevista concedida 
às professoras Alanna Souto Cardoso TUPINAMBÁ e Selma de Souza Brito. Outubro e dezembro de 2021. Terreiro de Umbanda 
Casa de Mãe Herondina.

MAMETU NANGETU. A cosmovisão cabocla do Terreiro Nangetu/ Candomblé Angola. Entrevista concedida à profa Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá. 12 de abril de 2020. Instituto Nangetu de Tradicao Afro-Religiosa e de Desenvolvimento Social

MAMETU MUAGILÊ. A cosmovisão cabocla do Terreiro da sacerdotisa Mametu Muagilê/ Candomblé de Angola. 11 de abril de 2020.

BABALORIXÁ ALEXANDRE RODRIGUES DE BADÉ. A cosmovisão das entidades caboclas do Tambor de Mina no Estado 
do Pará por Baba Alexandre D`Badé. Entrevista concedida à profa Alanna Souto Cardoso Tupinambá e Selma de Souza Brito. 01 
de fevereiro de 2021. Aqueleomã Casa de Mina Jêje Nagô.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BRITO, Selma de Sousa. “Até Oxalá vai à guerra: protagonismo político e modos de atuação das Comunidades 
Tradicionais de Matriz Africana na esfera pública da Cidade de Belém-PA / Selma de Sousa Brito. 2019 . 
Tese (Doutorado em Antropologia) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2019.

CARDOSO, Alanna S. Descolonizando a cartografia histórica amazônica: representações, fronteiras étnicas e 
processos de Territorialização na capitania do Pará, século XVIII / Alanna Souto Cardoso Souto. — 2018. 
415 f.: il. color. Orientador(a): Profª. Dra. Rosa Elizabeth Acevedo Marin Marin. Coorientação: 
Profª. Dra. Renata Malcher de Araújo. Tese (Doutorado) - Programa de Pós-Graduação em Desen-
volvimento Sustentável do Trópico Úmido. Núcleo de Altos Estudos Amazônicos, Universidade 
Federal do Pará, Belém, 2018. Acessível em: http:<//www.etnolinguistica.org/tese:cardoso-2018>

CARDOSO, Alanna S. Povos de terreiro são comunidades tradicionais? In. https://www.semeadura.net/
news/povos-de-terreiros-sao-comunidades-tradicionais/



Fiama Góes Maués; Alanna Souto Cardoso TupinambáDiásporas Afroindígenas: a experiência amazônica de emersão da entidade espiritual cabocla... 35

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiro de Castro. A casa das minas de São Luis do Maranhão e a saga de 
Nã Agontimé. In: sociol. antropol. | rio de janeiro, v.09.02: 387–429, mai.–ago., 2019.

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Ed.Civilização brasileira. 1968.

FERRETI, Mundicarmo. Desceu na Guma: O caboclo do Tambor de Mina no processo de mudança de um 
terreiro de São Luís: a Casa Fanti-Ashanti. Originais da 2ª ed. (1996) pub. EDUFMA (2000).

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: a pajelança, feitiçaria e religiões afro-brasileiras 
na Amazônia. Belém: EDUFPA, 2008a.

FIGUEIREDO, Aldrin Moura. Assim como eram os gafanhotos: pajelanças e confrontos culturais 
na Amazônia no início do século XX. In: MAUÉS, Raimundo Heraldo & MACAMBIRA, Gisela. 
(Org.). Pajelanças e religiões africanas na Amazônia. Belém: EDUFPA. 2008b.

GIROY, Paul. O Atlántico negro: modernidade e dupla consciência. Sao Paulo: Ed. 34. Rio de janeiro: Uni-
versidade Candido Mendes, Centro de Estudos Afro-Asiáticos, 2001. 432 p.

GOLDMAN, Márcio. A relação afroindígena. Cadernos de Campo, São Paulo. No.23. p.1-381. 2014.

GOLDMAN, Márcio. Contradiscursos Afroindígenas sobre mistura, sincretismo e mestiçagem. 
Estudos etnográficos. Revista de Antropologia da UFScar. R@U, 9 (2), jul/dez.2017: 11-28.

GOMES, Flávio dos Santos. A Hidra e os Pântanos- Mocambos. UNESP. 2005.

HALL, Stuart. Da diáspora: identidade e mediações culturais. Belo Horizonte. Ed. UFMG; Brasilia. Re-
presentação da UNESCO. 2003.

HAMPATÉ BÂ. A Tradição viva. História Geral da África I: Metodologia e pré-história da África. Editado 
por Joseph Ki-Zerbo. 2 Ed.rev. - Brasília: UNESCO. 2010.

LE GOFF. Jacques. História e memória. Trad. Bernardo Leitão et al. Campinas. SP. Ed.da 
UNICAMP, 1990.

MAUÉS, Raymundo Heraldo. Medicinas populares e “pajelança” cabocla na Amazônia. In: ALVES, 
PC., and MINAYO, MCS. ( Org.). Saúde e doença: um olhar antropológico [online]. Rio de Janeiro: Editora 
FIOCRUZ, 1994. 174 p. ISBN 85-85676-07-8. Available from SciELO Books.

MONTERO, Paula (Org.). Deus na aldeia: missionários, índios e mediação cultural. São Paulo: Globo, 2006.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. Historiografia do Quilombo. 1977. In: Beatriz Nascimento, Qui-
lombola e Intelectual: Possibilidades nos dias da destruição. Maria Beatriz Nascimento. Diáspora Africana: 
Editora filhos da África, 2018.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. In: Afrodi-
áspora: Revista do mundo negro. No.6-7. IPEAFRO. 1985. Pp. 41-49.

NUNES, Herliton Rodrigues. Memória dos negros na formação do Tambor de Mina em São Luís do Mara-
nhão. / Herliton Rodrigues Nunes – Vitória da Conquista, 2018. 65 f.

OLIVEIRA, João Pacheco. Regime tutelar e faccionalismo. Política e Religião em uma reserva Ticuna. Rio de 
Janeiro: CASA 8, 2015.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké.. The invention of  women: making an African sense of  western gender discourses. Min-
neapolis: University of  Minnesota Press, 1997.

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Entre América e Abya Yala – tensões de territorialidadesDesenvol-
vimento e Meio Ambiente, n. 20, p. 25-30, jul./dez. Editora UFPR. 2009.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas36

SEÇÃO 1
PRANDI, Reginaldo. A dança dos caboclos: uma síntese do Brasil segundo os terreiros afro-brasi-
leiros. In: MAUÉS, Raimundo Heraldo & MACAMBIRA, Gisela. (Org.). Pajelanças e religiões africanas 
na Amazônia. Belém: EDUFPA. 2008.

RODRIGUES, Renan Albuquerque; TRINDADE, Deilson do Carmo; PAIVA, Ignês Tereza Pei-
xoto e VIEIRA FILHO, Raimundo Dejard, «Pajelanças indígena e cabocla no Baixo Amazonas/AM e 
suas implicações a partir de questão histórica», Ponto Urbe [Online], 15 | 2014, posto online no dia 30 
dezembro 2014, consultado o 01 novembro 2021. URL: http://journals.openedition.org/pontour-
be/2411; DOI: https://doi.org/10.4000/pontourbe.2411

SANTOS, Micênio Lopes dos. Caboclo: da África ou do Xingu? Recife: FJN - Centro de Estudos Fol-
clóricos, 1984. (Folclore n. 144, mar. 1984).

VERGER, Pierre. (1986a). As contribuicoes especiais das mulheres do candomble no Brasil. In: 
Culturas Africanas: documentos da reuniao de peritos sobre “As sobrevivências das tradicoes religiosas africanas nas 
Caraibas e na America Latina”, coloquio realizado em Sao Luis do Maranhao, de 24 a 28 de junho de 
1985, p. 272-290. Unesco. Documento CC86/WS/37. Digital Library.



SEÇÃO 1

Edenilza Borges Siqueira − Formada em Pedagogia, com pós-graduação em Neuropsicopedagogia. Militante 
do movimento negro pelo Mocambo – Associação Afro-Brasileira do Estado do Pará, onde atualmente exerce a 

presidência. Atua, também, na gestão da educação comunitária do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando 
Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/9072388031845303. E-mail: edenilzaborges108@gmail.com/cartogra-
fandosaberesxxi@gmail.com

Vozes Negras: crônicas raciais do cotidiano

Voces Negras: crónicas raciales del cotidiano

Black Voices: racial chronicles of  everyday life

Edenilza Borges Siqueira

Resumo: A crônica entrelaça a trajetória de Raiz Kelly, mulher negra amazônida, entre memórias de infância, 
episódios de discriminação racial e experiências de empoderamento. A narrativa articula ancestralidade, religio-
sidade e militância política, revelando a luta cotidiana contra o racismo estrutural e as desigualdades de gênero 
e classe. Do sofrimento vivido na infância e adolescência à afirmação identitária na vida adulta, o texto mostra 
como Kelly se fortalece na militância comunitária, no Movimento Afrodescendente Mocambo e nas Marchas 
das Margaridas, assumindo papéis de liderança em políticas de igualdade racial. Entre vivências pessoais e co-
letivas, religiosidade de matriz africana e espiritualidade, a obra registra processos de resistência, transformação 
e construção de uma consciência negra atuante.

Palavras Chave: Negritude. Ancestralidade. Religiosidade. Gênero. Militância.

Resumen: La crónica entrelaza la trayectoria de Raiz Kelly, mujer negra amazónica, entre memorias de infan-
cia, episodios de discriminación racial y experiencias de empoderamiento. La narrativa articula ancestralidad, 
religiosidad y militancia política, revelando la lucha cotidiana contra el racismo estructural y las desigualdades 
de género y clase. Del sufrimiento vivido en la niñez y adolescencia a la afirmación identitaria en la vida adulta, 
el texto muestra cómo Kelly se fortalece en la militancia comunitaria, en el Movimiento Afrodescendiente 
Mocambo y en las Marchas de las Margaridas, asumiendo papeles de liderazgo en políticas de igualdad racial. 
Entre vivencias personales y colectivas, religiosidad afrodescendiente y espiritualidad, la obra registra procesos 
de resistencia, transformación y construcción de una conciencia negra activa.

Palabras Claves: Negritud. Ancestralidad. Religiosidad. Género. Militancia.

Abstract: The chronicle intertwines the life journey of  Raiz Kelly, a Black woman from the Amazon, throu-
gh childhood memories, episodes of  racial discrimination, and empowerment experiences. The narrative 
brings together ancestry, religiosity, and political activism, revealing the daily struggle against structural ra-
cism and gender and class inequalities. From the suffering of  childhood and adolescence to the affirmation 
of  identity in adulthood, the text shows how Kelly grows stronger through community activism, the Afro-
-descendant Movement Mocambo, and the Marcha das Margaridas, taking leadership roles in racial equality 
policies. Connecting personal and collective experiences, Afro-Brazilian religiosity, and spirituality, the chro-
nicle documents processes of  resistance, transformation, and the building of  an active Black consciousness.

Keywords: Blackness. Ancestry. Religiosity. Gender. Activism.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas38

SEÇÃO 1
Capítulo 01

A infância 

Ao anoitecer, ela volta pra casa sozinha. Com o olhar disperso no tempo, para no portão e 
indaga-se: ― Por que tanta indiferença? 

Aos 11 anos, ela se vê enquanto pessoa preta sem entender de fato o que isso significa.
Pessoa preta!
Hoje, ao voltar da escola, ela passou por uma situação complicada. No caminho de retorno 

da escola, junto com as amigas, Patrícia – sua amiga que morava na alameda cinco – encontrou o 
amigo Pedro, rapaz jovem e bonito que aparentava uns 13 anos de idade. Patrícia logo apresentou-o 
às amigas. Marcia recebeu um abraço e beijo no rosto do galante rapaz. Paula recebeu o mesmo. 
Mas na vez dela, ele mal tocou em sua mão. Ao ser questionado por Marcia, ele sem pestanejar 
falou que não gostava da cor da pele dela. Continuou a conversa colocando um ponto final no 
assunto. As meninas não questionaram, apenas seguiram como se nada tivesse acontecido. Todas 
encantadas pelo belo rapaz. 

Mas ela... ela sentiu um mal estar muito grande. Sentiu uma imensa vontade de chorar, mas 
não o fez. Se manteve um passo atrás das colegas e seguiu para casa. Ao chegar na alameda 05, ela 
se despede e parte sozinha para sua casa de cabeça baixa.

Capítulo 02

A ancestralidade 

Ela segue sua vida deixando esse acontecimento para trás. Raiz Kelly é a quinta filha de 
um casal. Sua mãe possui traços indígenas, herdados de sua bisavó, com longos cabelos lisos 
e negros, uma pele clara com nuances amarronzadas. Sua mãe trazia como missão a carga da 
ancestralidade desde o berço. Ao nascer, foi-lhe dito que, ao invés de chorar, soltou-se uma 
imensa gargalhada. Todos em volta a desconjuram! Com o passar do tempo, a entidade encar-
nada na linhagem da umbanda, a Senhora Turca Dona Mariana, assume a autoria do ato entre 
gargalhadas. 

Quando criança, a mãe recebeu vários castigos e surras de seus familiares, por não acei-
tarem a missão que ela traz do berço. Pois ela revelava coisas que ainda iriam acontecer, visitas 
que iriam chegar, pessoas que iriam morrer antes mesmo de adoecerem e, às vezes, nem ado-
eciam... morriam por acidente de barco ou de trabalho na floresta. Ela sempre via seres e en-
tidades que não estavam no mesmo plano material. Sua família, muito católica, não conseguia 
entender o que ela tinha. Eles chamavam de maldição! Desde a infância, ela passou por todos 
os ritos do catolicismo: batismo, primeira comunhão, crisma, até casamento! Aos 15 anos, com 
intuito de afastar os feitos “malignos” dela, casou na denominação Assembleia de Deus. 

Na memória de Raiz Kelly, em sua infância, a casa era cheia de pastores exorcizando as 
entidades de sua mãe. E, na maioria das vezes, encontravam nos cantos da casa algo deixado 
por esses “religiosos”, como: amarrações e orações não muito bondosas. 

Até que, em certo dia, a mesma entidade, pertencente à linhagem da umbanda – a Senho-
ra Turca Dona Mariana – manifestou-se no corpo de sua mãe, dentro da igreja. Ali, declarou 
que já era o bastante, que havia chegado o momento de a filha assumir a própria missão. O que 



Edenilza Borges SiqueiraVozes Negras: crônicas raciais do cotidiano 39

a guiava, dizia, era a força ancestral dos povos indígenas e negros que ela trazia consigo. Era 
chegada a hora dela entender a sua missão ancestral.

O pai de Raiz Kelly estudou somente até a quarta série do antigo fundamental menor, mas 
era muito orgulhoso por conseguir bons empregos, mesmo com pouco estudo. Trouxe muitas má-
goas de sua infância, seu pai cometeu suicídio e sua mãe era alcoólatra. Ao todo, eram cinco irmãos: 
quatro homens e uma mulher. Dois deles sumiram no mundo e nunca mais deram notícias. Não se 
sabe se estão vivos ou mortos.

Seu pai casou com a mãe quando ela ainda estava com 15 anos. Não foi um bom marido ou 
bom pai, mas sempre foi bem esforçado. Sempre esteve trabalhando, mas nem sempre mandava 
dinheiro para casa ou dava alguma notícia. Kelly lembra que quando sua chegada era anunciada, 
era necessário fazer uma grande faxina. Na maioria das vezes, ele ainda reclamava, pois a limpeza 
da casa não estava de acordo com sua vontade. Quando ele achava que algum dos filhos precisa 
apanhar ele perguntava: – você quer apanhar hoje ou amanhã? 

Kelly apanhou poucas vezes, ela sempre escolhia o dia seguinte. Tinha esperança dele esque-
cer... mas isso não acontecia. Sendo a caçula de quatro irmãos, duas mulheres e dois homens, aos 10 
anos de idade, Kelly viu sua família adotar uma criança prematura, com apenas 05 meses e alguns 
dias de gestação (o que mais tarde, trouxe algumas complicações no desenvolvimento cognitivo da 
criança). Essa criança – filho de uma mãe solo, de um lar desestruturado e onde já haviam outras 
crianças – foi doado para adoção pela mãe. Ao saber do fato, alguns vizinhos foram logo avisar 
a família de Kelly, pois já há algum tempo queriam mais uma criança na família. Assim, a família 
cresceu para seis irmãos. Foi tirado o título de caçula de Kelly, o que não a incomodou muito. 

Como o trabalho do pai era distante, ele sempre passava meses fora de casa. Trabalhava com 
alguma coisa relacionado à terraplanagem, entre vários outros empregos....  

Já havia trabalhado no garimpo de Serra Pelada, depois com vendas de panelas e até vendas 
de açaí quando ficou sem emprego. Em muitas dessas viagens, se relacionava com outras mulheres, 
o que era de conhecimento de sua mãe. Em uma dessas viagens do pai, a mãe de Raiz Kelly também 
se relacionou com uma outra pessoa, fato que só veio à tona anos após a separação... 

Quando sua mãe soube que ele estava com outra família no estado do Amazonas, resolveu 
se separar. Após longos 25 anos de casados. Quando seu pai foi embora, passaram mais de cinco 
anos sem notícias dele, até que sua irmã conseguiu encontrá-lo através de uma empresa de Terra-
planagem onde ele havia trabalhado.

Capítulo 03

A filha da Macumbeira

“Nega do sovaco fedorento, esfrega a bunda no cimento pra ganhar mil e quinhentos!” 
Raiz Kelly lembra perfeitamente do dia que precisou sair correndo ouvindo os meninos da 

rua a ecoar esse hino para ela aos 12 anos de idade. Kelly não tem muitas lembranças agradáveis de 
sua adolescência, foram muitos momentos marcantes que a faziam acreditar que era melhor sumir. 
Durante muito tempo de sua adolescência, ela foi chamada de Xuxa, não porque gostasse ou tivesse 
opção, menos ainda por alguma semelhança com a dona do nome (Xuxa Meneghel), mas por pura 
maldade de alguns que se diziam amigos. Até mesmo, contra a sua vontade, alguns professores do 
quinto ano a chamavam assim. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas40

SEÇÃO 1
Certo dia, ela foi surpreendida na escola com chuvas de maisena e trigo em sua cabeça; entre 

as lágrimas, ela ouvia meninos e meninas sorrindo e gritando:  ― Pelo menos assim ela fica branca. 
Em outro momento, ouvia o coro na hora do recreio, na fila da merenda:  ― Abram alas que 

a filha da macumbeira está passando. 
Raiz Kelly aprendeu muito cedo que ela tinha que fazer escolhas: sentar e chorar ou se tornar 

forte e vencer o inimigo. Assim, ela o fez. Na época em que estava em alta as gangues de pichado-
res, ela criou uma com as suas próprias amigas, feita apenas de mulheres. Porém, elas não tinham 
dinheiro pra comprar sprays e nem autorização para sair à noite. 

Em frente à escola onde estudavam, no turno da tarde, havia uma oficina de conserto de ge-
ladeiras. Ali elas mostravam toda a sua arte. Isto é, pichavam com piloto permanente as geladeiras 
que eram recém-pintadas. Até o dia que o dono, escondido para ver de quem era a autoria, surpre-
endeu o grupo que conseguiu sair correndo. 

Raiz Kelly, aos poucos, foi criando um bom número de seguidoras em um caminho não mui-
to correto. Por várias vezes, gazetou aulas para ir ao Igarapé tomar banho. Começou a fumar, ou 
pelo menos fingir que fumava, pois, na ocasião, a maioria dos adolescentes fumavam. Para manter 
a fama de menina má, ela tinha que manter as aparências. Ela não sabia e tampouco gostava de 
fumar. Sempre passava mal, sentia tonturas e enjoos. Mas sempre estava com um cigarro entre os 
dedos, porém longe da mãe, pois, se ela soubesse, faria a filha engolir o cigarro, mesmo sendo ela 
uma tabagista incorrigível. 

Perto de completar 15 anos, disse à mãe que iria estudar no turno da noite, mas a mãe disse 
que ela não tinha idade para isso. Porém, apenas com interesse de estudar no turno da noite, no 
período das férias de final de ano, ela conseguiu um emprego em uma fábrica artesanal de batata 
frita. Usando o fato como desculpa, disse à mãe que agora precisaria ser transferida para o turno 
da noite, o que logo foi aceito, pois seria uma renda a mais para ajudar nas despesas da casa. Nes-
se momento, seus pais já estavam separados e sua mãe estava enfrentando sérias dificuldades em 
manter as finanças da família.

Uma cena que marcou a ida de Raiz Kelly pra noite foi um aluno novo que chegou na escola 
e, sem que Kelly soubesse, fazia perguntas pra saber quem comandava a escola. Certo dia, ele se 
aproximou dela e pediu pra fazer parte da turma, de sua turma. Ela, sem saber o que dizer, mesmo 
se sentindo poderosa, disse para ele pagar as fichas de bilhar (sinuca) para elas jogarem durante uma 
semana. Assim, ele poderia fazer parte da turma dela. 

Veio em seu pensamento: “Agora, é a filha da macumbeira quem dita as regras.” ].

Capítulo 04

A Militância Política

Em frente à casa de Raiz Kelly morava uma vizinha que trabalhava no Banco do Brasil. 
Militante de um partido de esquerda, um tanto fanática, mas de grande presença. Kelly gostava de 
passar o tempo em sua casa; era amiga das duas filhas pequenas da vizinha, uma de cinco e a outra 
de oito anos. Sentia admiração pela forma como ela falava de um país melhor, pela maneira como 
transformava suas ideias em versos e poesias – afinal, Kelly também gostava de escrever.

Dessa maneira, Kelly foi se aproximando do mundo político. Na primeira candidatura de 
Luís Inácio Lula da Silva à presidência da República, no ano de 1989, o pai de Kelly disse que na 



Edenilza Borges SiqueiraVozes Negras: crônicas raciais do cotidiano 41

casa dele não iria ter marginais de esquerda e comunistas. Ele disse que iria expulsar da casa dele tais 
comunistas. Kelly, na sua petulância, agora amparada pela filosofia política de um mundo melhor 
perguntou se já era pra ela arrumar a mala dela. 

Kelly se viu passear pelo partido, saindo sempre com os seguimentos que considerava mais 
importantes. Como a Convergência Socialista – CS e com a CST, Convergência Socialista dos Tra-
balhadores, até se ver participando das reuniões de estudos para criação de um outro partido, PSTU 
– Partido Socialista dos Trabalhadores Unificados. 

Talvez, para a direção ou coordenação dessas frentes políticas, a presença quase que insig-
nificante de Kelly não tinha tamanha importância, mas para Kelly essa foi a construção de uma 
base que ela ainda não entendia direito. Kelly participou das grandes Passeatas Estudantis pelo 
Fora Collor e pela Carteirinha de meia passagem, apanhou de policiais na rua e de sua mãe quando 
chegava tarde em casa, mas pintou a cara e foi para as ruas com grito de guerra e o sentimento de 
ser patriota. 

Sentia grande admiração pelo agrônomo que era seu dirigente de célula de estudo político, 
pois ele levava muito a sério a política e os pilares em que o partido se baseava. Havia também dois 
militantes secundaristas que, para ela, eram o maior exemplo: aqueles que entravam nas escolas e 
conseguiam levar todos, ou quase todos, os estudantes às ruas nas passeatas estudantis.

Quando as passeatas começavam, o grande corredor da Almirante Barroso se fechava diante 
de um mar de estudantes que marchavam até a Assembleia Legislativa do Pará, a prefeitura ou ou-
tro ponto previamente definido. Era tudo muito rico politicamente; Kelly conseguia ver, na prática, 
aquilo que se estudava em grupo.

Até que, um dia, encontrou um de seus inspiradores amanhecido em uma praça, bêbado ou 
drogado – não soube identificar na época. Aquilo a deixou extremamente decepcionada, pois, em 
pleno momento de construção do partido, estudava-se uma cláusula que proibia expressamente, a 
seus filiados, o uso de drogas ilícitas que levassem à dependência. Ver um dos melhores estudiosos 
e representantes do partido naquela situação causou um grande desconforto em seus pequenos 
conceitos políticos. Afinal, se aqueles que conheciam, estudavam e participavam das discussões não 
conseguiam seguir os próprios princípios, como poderiam, então, conquistar o mundo?

Capítulo 05

A religiosidade

― Tô precisando de um serviço, pois minha família diz que não me dará mais nenhum cen-
tavo. Como irei comprar os jornais do partido toda semana, também não terei mais passagens de 
ônibus pra ir às reuniões. 

Pensando dessa forma, conversou com o seu dirigente de grupo de estudo partidário, que 
conseguiu para ela um trabalho como garçonete em Icoaraci, aonde ia todas às sextas e sábados. 
Nesse período, conseguia faturar NCz$ 70,00, entre gorjeta e as diárias de garçonete em dois dias, 
às vezes três, de serviço. Na época, o salário mínimo estava em torno de NCz$ 81,40, e isso para 
família de Kelly era uma grande ajuda. Certa feita, andando pelo centro da cidade, na Praça da Re-
pública, Kelly encontra uma moça que ofereceu a ela uma caixinha de incenso muito perfumado e 
um livro, a moça diz que é estudante de Filosofia Védica, pede uma pequena ajuda financeira e faz 
um convite para visitar o templo.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas42

SEÇÃO 1
Nesse período, Raiz Kelly estava terminando o curso de Magistério no Instituto de Educação 

do Pará - IEP, no período da tarde. À noite, fazia estágios como professora para concluir o curso 
que já estava no final. Aos finais de semana, continuava a trabalhar como garçonete, porém agora 
em um lugar próximo de sua casa, onde conheceu uma pessoa vegetariana, o chapista que fazia 
os lanches. Ela sempre questionava como ele conseguia fazer as carnes para os sanduíches e não 
comer, fazia sempre um monte de perguntas, até que, certa vez, ele se vira para ela e diz: 

― Você especula muito, por que não vai estudar em vez de ficar só especulando? A consci-
ência de Divina é algo muito rica em conhecimento espiritual e talvez te ajude a se encontrar nesse 
mundo material, porque você parece estar completamente perdida em suas indagações. Você preci-
sa se fazer três perguntas básicas: “quem eu sou? de onde eu vim? pra onde eu vou?” para que você 
compreenda qual o teu papel nesse mundo material. Fazendo isso, não vai mais te interessar quem 
come ou quem não come carne animal. Você terá coisas mais importantes a se preocupar. 

Entre todas as coisas que o chapista falou, com toda a calma e sabedoria, Kelly só se lem-
brava de uma única palavra: ESPECULAR. Ela nunca tinha ouvido essa palavra antes e isso a 
deixou muito intrigada. Ao lado da escola onde estudava, na Rua Gama Abreu, tinha uma banca 
de revista muito diferente das outras, essa era cheirosa, sempre tinham incensos queimando e 
alguém com roupas estranhas lhe pedindo um pouquinho de atenção para lhe falar sobre um 
livro. Raiz Kelly passava por ali diariamente e nunca parava, mas dessa vez resolveu parar. A 
pessoa que estava ali conversou com ela e lhe explicou várias coisas sobre a existência, karma, 
ilusões e transcendência. Kelly ficou admirada com a filosofia para a Consciência de Divina, que 
lhe foi apresentada de uma forma tão rica de detalhes e conhecimento. O que muitos chamam 
de movimento Hare Krishna. 

Capítulo 06

O encontro

― Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna, hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare 
Hare, Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna Krishna, hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare 
Hare, Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna Krishna, hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare 
Hare. Todas as manhas, Raiz cantava em suas contas de japa mala, um terço indiano, o Maha Mantra Hare 
Krishna, com intuito de purificar sua existência e se aproximar de Krishna (Deus).  

Aos 16 anos, se aproximou do Movimento Hare Krishna e descobriu que em sua casa tinham 
vários livros de Srila Prabhupada, o Mestre Espiritual que trouxe essa filosofia para o ocidente. 
Sempre que finalizava a leitura de um livro, Kelly ansiava pelo próximo e, dessa forma, ela foi se 
encantando pelos ensinamentos. Disse que iria morar no templo Hare Krishna e viver como uma 
monja celibatária desenvolvendo sua espiritualidade. 

Assim ela fez, foi morar em Pernambuco, região do nordeste na cidade de Recife, logo co-
nheceu a Fazenda Nova Vraja Dhama em Caruaru, ficou encantada por sua beleza e simplicidade. 
Ali morou por mais de 6 anos. Kelly continuava a dar aula, no que era chamado de Guru Kula, a 
casa do Guru, para crianças filhos de devotos e para os moradores da redondeza. Nunca esqueceu a 
expressão no rosto de um dos seus alunos da redondeza da Educação de Jovens e Adultos, quando 
recebeu um bolo de aniversário, era costume de Kelly realizar os aniversários de seus alunos com 
Bolo sem ovos, pipoca e suco. Nessa noite, ela levou o bolo para o Guru Kula, combinou com os 



Edenilza Borges SiqueiraVozes Negras: crônicas raciais do cotidiano 43

outros alunos de cantarem os parabéns para o aniversariante. Quando ele chegou, foi recebido com 
os parabéns à moda hare: 

― “nós não somos o corpo, nós somos a alma, servos eternos de Krishna iludidos por maya 
(ilusão), nesse dia de festa, vamos comemorar, cantar e dançar Hare Krishna cantar, Hare Krishna, 
Hare Krsna, Krsna Krishna, Hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare.”

O aluno, que naquele dia completava 31 anos, chorou e disse que nunca em sua vida havia 
recebido um bolo de aniversário. Agradeceu à professora e disse que, semelhante ao bolo, nunca 
teve alguém tão especial e que, apesar de ser tão jovem, se preocupava com cada um de seus alunos. 
Em todos os detalhes, não apenas com o ensinar a ler ou a escrever, mas também naqueles ensina-
mentos que eram para alma e ele iria levar para vida inteira. 

Para Kelly, aquela declaração, aquelas lágrimas, caíram como um acalento, um sentimento 
de fazer o certo, de entender o motivo de sua existência, de se encontrar consigo mesmo e com 
o mundo em sua volta. Nesse período, ela recebeu as duas iniciações: iniciação Harinama, onde 
recebeu um nome espiritual e, após um ano, a iniciação Brahmanica, onde recebeu o mantra gayatri 
e teve a oportunidade de fazer os rituais religiosos de adoração às deidades de Radha Govinda. Se, 
nesse momento, alguém perguntasse o que Kelly queria da vida, ela diria que não precisava de mais 
nada, pois já tinha tudo que poderia almejar nesse mundo material. Kelly viveu de forma simples e 
pensamento elevado, título de um dos livros de Srila Prabhupada, lido por ela no início de sua vida 
espiritual. 

Capítulo 07 

A separação 

Ao desembarcar na rodoviária de Recife, no estado de Pernambuco, região Nordeste do país, 
após 48 horas de viagem, a devota já estava lá a esperando, Raiz Kelly estava muito feliz, pois essa 
era a sua primeira viagem sozinha para fora do estado onde morava. Tudo era novo e tudo era 
muito lindo. 

Quando chegaram no templo, o presidente, ao receber, fala: ― ah! É uma Śyāmā. 
Sem saber de fato o que significava, agradeceu a acolhida. Após quase 07 anos, ela saiu do 

templo Hare Krishna e vai dividir o aluguel com uma amiga em Salvador. Depois de muito viajar, 
visitando quase todas as praias do litoral brasileiro em uma vida meio underground, fez teatro no 
Solar do Engenho Velho de Brotas. Perambulou pelo mundo do Rock por alguns anos com um 
grande amigo homossexual assumido. Engravidou do primeiro filho, uma gravidez complicada, o 
que a trouxe de volta para casa de sua mãe. Com o nascimento da criança, ela constrói sua primeira 
casa e volta a trabalhar com a educação, conhece a pessoa com a qual vive por 12 anos e tem uma 
filha, ficando com um casal de filhos com 05 anos de diferença de idade entre eles. 

No parto do primeiro filho, ela entra no hospital às 9:00 horas da manhã, a colocam em uma 
enfermaria, onde fica sozinha o dia todo, sem receber uma única visita de médicos ou enfermeiros. 
Às 16:00 horas, uma técnica de enfermagem diz que ela vai para sala de operação, pois ela vai fazer 
uma cesariana, mas ela argumenta dizendo que deseja ter um parto normal e não é ouvida. Já na 
sala de operação, tenta novamente falar com a médica que não gostaria de fazer uma cesariana e 
que prefere ter o filho de parto normal, mas a médica, com toda a estupidez, diz que ela não tem 
passagem e que só iria fazer a criança sofrer. Ela pergunta como a médica poderia saber que ela 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas44

SEÇÃO 1
não tinha passagem se ninguém a viu, não foi feito nenhum toque ou algo semelhante. A médica, 
da forma mais irritante possível, diz que ela não tem tempo para ficar discutindo, pois já estava na 
hora dela ir embora, perguntou se Kelly queria ter o bebê ou se iria fazer a criança sofrer com essas 
indagações? 

Sem saber o que fazer e se sentindo sozinha, Kelly senta na cama e, ao sentir a lâmina encos-
tar em sua barriga, pede para cortarem um pouco mais embaixo para que pudesse usar biquíni sem 
aparecer o corte. A médica a olha, toca na barriga de novo e pergunta se ela está sentindo o toque 
e ela diz que sim. Nesse momento, viram a cama quase que de cabeça pra baixo, Kelly sente uma 
furada em suas costas... Após um tempo, colocam um pano em sua frente que a impede de ver sua 
barriga. Minutos depois, ouviu o choro do menino, que até o momento era chamado de Acyuta-
nanda. Novamente sem entender o que aconteceu no hospital, ela volta para casa no dia seguinte 
em que a criança nasceu.

Quando criança e adolescente, Raiz Kelly tinha uma enorme paixão pela mulher grávida, 
pelo formato da barriga, a tonalidade da pele, o misticismo de ter uma vida dentro de outra vida, 
um ser humaninho completo, uma miniatura de gente com todos os órgãos e membros dentro de 
uma barriga, sempre a deixaram encantada. A maternidade para ela nunca foi apenas um ato de ser 
mãe, mas sim uma dádiva divina. Porém, ao engravidar, Kelly sente uma grande amizade se trans-
formar em ruínas, as acusações, as ofensas, a fala que por anos ecoou em sua mente:

 ― Eu não quero esse filho, eu não vou ser pai, não pedi pra você engravidar...  
Além de várias outras pressões psicológicas que a convenceram que esse não era o melhor 

momento para deixar uma criança vir ao mundo. A confusão de ver seu sonho de criança estar 
virando pesadelo. Como poderia uma criança sair do lugar onde deveria ficar mais protegida, o 
ventre da mãe! Isso é, a vida dentro de outra vida que ela sempre sonhou, iria descer pelo ralo? 
Definitivamente, não!  

A relação amorosa na vida de Kelly sempre foi muito complicada, nunca encontrou alguém que 
de fato a assumisse enquanto namorada, a cor da pele, a insegurança na fala, a ancestralidade sempre 
foi muito forte e muito presente em sua existência. Saiu da casa de sua mãe aos 17 anos, aos 18 foi 
morar em outro Estado, porém, somente aos 26 anos perdeu a virgindade com um carinha nada a ver. 

A vida lhe ensinou a ser forte, mas foi a duras penas, é dito que a água fervida que amolece 
o macarrão é a mesma que endurece o ovo. E assim Kelly se sente em relação à vida. Gosta de se 
apaixonar, ama intensamente, vive o relacionamento cada minuto com paixão, sofre quando acaba, 
chora, fica triste... mas sabe que depois passa e ela está pronta e poderosa para continuar o ciclo 
da vida. 

Quando vê e sente seus filhos, percebe que não há nada mais doce, puro e meigo do que 
esse amor. 

Kelly voltou grávida para casa de sua mãe, entre piadas e acolhimento, ela vai se fincando 
de novo no seio de sua família, e logo conhece seu novo grande amor. Sem ter emprego, e após o 
nascimento do filho, Kelly arranja um bico (serviço) com uma liderança comunitária do bairro para 
ser mesária de um campeonato de futebol. Por partida, ela ganharia R$ 10,00, não era quase nada. 
Mas para uma mãe solo, já era alguma coisa. 

Nesse período, se apaixona por alguém que, de cara, não lhe dá a devida atenção, não a va-
loriza enquanto mulher e ainda a ridiculariza por ser mais velha e mãe solo. Nesse momento, Kelly 



Edenilza Borges SiqueiraVozes Negras: crônicas raciais do cotidiano 45

já tinha sua própria casa, suas coisas, poucas, mas tinha. Se ver novamente amando intensamente, 
não aceita engravidar de primeiro, mas após muitas conversas, em relação à idade, seu grande amor 
não tinha filhos, sendo um dos últimos do ciclo de suas amizades sem filho. Então, após 4 anos 
morando juntos e aos 32 anos de idade, ela engravida de uma menina e novamente a história se 
repete... dessa vez com as bebidas, as traições, as mentiras. Infelizmente, desse relacionamento, não 
se criou nem a amizade. Kelly percebeu que sua relação já havia acabado quando a criança chegou, 
e, mesmo de resguardo, é jogada para fora da cama, porque não aceitou a permanência do marido 
completamente embriagado na mesma cama em que ela estava com a criança, que tinha apenas 
alguns dias de nascida.

A rotina do companheiro chegar em casa embriagado se repetia várias vezes durante a se-
mana, e em todos os finais de semana. Sempre ouvia a mesma conversa: ― estou aqui perto entre 
os familiares. 

Era rotina de família e ela teria que aceitar, pois sempre foi assim. Mas não, ela não aceitava, 
e, quando descobriu a traição dentro de sua própria casa, disse que não queria mais, que não tinha 
o porquê passar por essa situação, e mesmo assim levaram anos para ela tomar atitude. Quando se 
viu sair com outras pessoas, ainda morando na mesma casa do companheiro, chamou ele e disse 
que não iria viver dessa forma, pois nunca foi puta ou vulgar na sua adolescência e não seria agora, 
depois de velha, que iria fazer esse papel. 

Ele saía com alguém para um lado e ela fazia o mesmo do outro lado. Ela disse que seria 
melhor se separarem, pois a situação como estava não era bom para nenhum dos dois. A primeira 
preocupação dele foi que não iria sair da casa após 12 anos de relacionamento. A única preocupa-
ção estava em cimentos e tijolos. Os pais dele vão na casa de Kelly e dizem que sabiam que aquela 
relação não daria certo, por esse motivo, eles não haviam passado o terreno (onde eles construíram 
a casa e moravam há 12 anos) para o nome do filho. Kelly, indignada com aquela revelação, grita 
que eles, há 12 anos, agouravam e torciam contra a relação deles. Estavam há 12 anos com essa fala 
engasgada na garganta, e que pegassem esse papel (documento do terreno) e engolissem junto com 
toda a maldade que havia neles. 

Kelly simplesmente chorou. Chorou pela separação, pela raiva, pela maldade do ser humano, 
pela insegurança, chorou com angústia, com medo.

Capítulo 08 

O Empoderamento Enquanto Mulher Preta

― Se está errado, foi a negrinha quem o fez. Manda ela de volta para o trono. 
Essa era a fala de “brincadeira” que o professor efetivo da área da matemática que estava na 

coordenação pedagógica, junto com Kelly e outras coordenadoras, sempre fazia, porém ele dizia 
brincando, pois não tinha maldade em sua fala, não era racismo. 

Quando Kelly foi trabalhar na escola Municipal em um bairro periférico de Ananindeua, 
entendeu que era preciso se fortalecer enquanto mulher negra, trazer à tona a Educação para as 
Relações Étnicos Raciais, pois a escola ficava em uma área específica, há alguns metros da maior 
invasão da população negra do estado: mais adiante, tinha o Território quilombola com mais de 
3 séculos de existência. Essas crianças e adolescentes eram da escola onde ela havia começado há 
pouco tempo na coordenação pedagógica do fundamental maior no turno da tarde. Via crianças 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 1: Mulheres Pretas e Questões Afro-Religiosas46

SEÇÃO 1
serem alvos de racismo e discriminação da mesma forma que ela o fora, porém, ela disse que eles 
não iriam passar pelo mesmo que ela havia passado. 

E, dessa forma, Raiz Kelly começou a se afirmar enquanto mulher negra através de sua 
vestimenta e estética negra com suas tranças afros e turbantes. Levava rodas de conversas sobre 
empoderamento negro para a escola, discutia o fortalecimento negro com professores, que antes 
teciam comentários horríveis em relações aos alunos. Professores negros se auto-ridicularizando 
por serem negros, aquelas piadinhas que nem vale a pena escrever. Kelly traz, no desfile escolar de 7 
de setembro, reis e rainhas africanos, coloca os 07 orixás na avenida. E, aos poucos, vê seu trabalho 
de formiguinha surtir efeitos quando as alunas soltam seus cachos, seus blacks, quando professores 
começam a questionar como os alunos chegam na sala de aula, o ciclo de sofrimento, discrimina-
ção e violação de direitos que passam até o horário das aulas. O porquê que a escola até o horário 
do recreio é sempre cheia e, após o recreio, os alunos simplesmente fugiam da escola por cima do 
muro mesmo. Esses questionamentos, de certa forma, foram criando espaços para diálogos de uma 
educação para as relações étnico-raciais. 

Dessa forma, Kelly segue se fortalecendo enquanto mulher negra. Caminha nas Marchas 
das Margaridas, em Brasília, integra coletivos de movimentos negros, leva sua voz em palestras a 
escolas e órgãos públicos. Participa da fundação do Fórum Permanente das Entidades Negras - 
FOPENAN, ajuda a erguer os órgãos de PIR em sua cidade, tornando-se a primeira coordenadora 
de PIR e presidente do Conselho de Promoção da Igualdade Racial. Conduz a adesão do município 
ao Sistema Nacional de PIR, retorna à educação e escreve um projeto para o Território Quilombola 
(projeto esse que nunca foi olhado pela gestão).

Ao revisitar sua própria história, reconhece o quanto seus direitos foram violados enquanto 
criança, mulher e mãe negra. Ainda assim, sorri diante do amadurecimento pessoal, do crescimento 
profissional, entendendo que a mudança nasce das escolhas. E, desde muito cedo, havia apenas dois 
caminhos possíveis: permanecer no quarto a chorar ou sair para o mundo, empoderar-se, afirmar-
-se como ser humano digno de direitos e deveres.

Em seu cotidiano já não admite piadinhas que diminuam, que ridicularizem, que desmereçam 
sua cor, sua vida ou a de seus próximos. Repete diariamente a frase de Angela Davis: “Numa socie-
dade racista não basta não ser racista, é preciso ser antirracista.”.

Agradece a todos que a fizeram mais forte, às alegrias e às dores que lhe trouxeram aprendi-
zado. Reconhece, acima de tudo, a presença constante de Deus em seu caminhar, e, também, nas 
conversas com a entidade Balabaniam que se manifestava na coroa de sua mãe; nas dúvidas sobre a 
existência, enquanto recitava o Maha mantra; nos banhos de ervas; na vida de seus filhos.

E sabe, enfim, que não pode parar. A militância é tarefa de cada dia – uma semeadura árdua, 
regada de alegria, suor e lágrimas, que floresce no gesto, na palavra, no passo que segue. É um 
chamado que não se cala, porque vem da vida e atravessa gerações. Como nos ensinou Marielle 
Franco, cuja memória ecoa como semente e flor: “As rosas da resistência nascem no asfalto. A gente recebe 
rosas, mas vamos estar com o punho cerrado, falando de nossa existência contra os mandos e desmandos que afetam 
nossas vidas.”.



		
2

Seção 

Mulheres Quilombolas





SEÇÃO 2

Maria Madalena Oliveira dos Santos − Educadora quilombola de Gurupá (Cachoeira do Arari/PA). Associa-
da ao Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS).

Evasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí

Deserción Escolar y el Tiempo del Extractivismo del Açaí

High School Dropout and the Time of  Açaí Extractivism

Maria Madalena Oliveira dos Santos

Resumo: Este artigo analisa a evasão escolar no período de safra do açaí na Escola Municipal Maria Leopol-
dina Miranda de Castro, situada na comunidade quilombola de Gurupá, Cachoeira do Arari (PA). A pesquisa 
articulou revisão bibliográfica e trabalho de campo (2019), com relatos de moradores e informações da 
ARQUIG (Associação dos Remanescentes do Quilombo de Gurupá). Os resultados indicam que a evasão 
e a infrequência se intensificam no segundo semestre, sobretudo entre setembro e dezembro, quando o tra-
balho extrativo e a venda do excedente se tornam centrais para a renda familiar. A necessidade de garantir 
alimentação e outros bens de consumo faz com que a escolarização seja temporariamente menos priorizada. 
Defende-se a construção de alternativas pedagógicas e socioeconômicas capazes de reduzir a interrupção 
dos estudos.

Palavras Chave: Evasão Escolar. Extrativismo do Açaí. Safra. Trabalho Familiar. Amazônia.

Resumen: Este artículo analiza la deserción escolar durante el período de cosecha del açaí en la Escuela 
Municipal Maria Leopoldina Miranda de Castro, ubicada en la comunidad quilombola de Gurupá, en el 
municipio de Cachoeira do Arari (PA, Brasil). La investigación combinó revisión bibliográfica y trabajo de 
campo realizado en 2019, con relatos de residentes y datos de la ARQUIG (Asociación de los Remanentes 
del Quilombo de Gurupá). Los resultados indican que la deserción y el ausentismo se intensifican en el 
segundo semestre, especialmente entre septiembre y diciembre, cuando el trabajo extractivo y la comercia-
lización del excedente se vuelven centrales para el ingreso familiar. La necesidad de garantizar alimentación 
y otros bienes de consumo hace que la escolarización sea temporalmente menos priorizada. Se defiende la 
construcción de alternativas pedagógicas y socioeconómicas para reducir la interrupción de los estudios.

Palabras Claves: Deserción Escolar. Extractivismo del Açaí. Cosecha. Trabajo Familiar. Amazonía.

Abstract: This article examines high school dropout during the açaí harvest season at Maria Leopoldina 
Miranda de Castro Municipal School, located in the quilombola community of  Gurupá, in the municipality 
of  Cachoeira do Arari (Pará, Brazil). The study combined a literature review with fieldwork conducted in 
2019, including residents’ accounts and data from ARQUIG (Association of  the Remnants of  the Gurupá 
Quilombo). The findings show that dropout and absenteeism increase in the second semester, particularly 
between September and December, when extractive labor and the commercialization of  surplus production 
become central to household income. The need to secure food and other consumer goods leads to scho-
oling being temporarily less prioritized. The article argues for pedagogical and socioeconomic alternatives 
capable of  reducing interruptions in schooling.

Keywords: High School Dropout. Açaí Extractivism. Harvest Season. Family Labor. Amazon.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas50

SEÇÃO 2
INTRODUÇÃO

No município de Cachoeira do Ararí, situado no arquipélago Marajó no Pará, mais preci-
samente na comunidade quilombola de Gurupá, as iniciativas para estabelecer uma educação de 
qualidade voltadas para os alunos da zona rural (ribeirinhos) que, no período da safra do açaí, 
abandonam a sala de aula, ainda perpassam gerações. Desde minha infância na escola, já ouvia pro-
fessores comentarem sobre a ausência de alunos em sala de aula; porém, foi após minha formação 
acadêmica e ingresso na docência que deparei com a evasão escolar de forma mais acentuada. 

Evasão e abandono escolar culminam num problema nacional devido às 
consequências para a sociedade como um todo. É fundamental, portanto, que 
os fatores que influenciam na incidência e na manutenção de tais problemas em 
ambiente escolar sejam diagnosticados e tratados para que cada vez mais jovens 
concluam a educação básica. (AURIGLIETTI; LÖHR, 2014, p. 2)

A evasão escolar configura-se como um problema educacional de abrangência nacional, ca-
racterizado pela ausência de crianças e jovens no espaço escolar. Dados do Censo Escolar 2018 
indicam que cerca de 2 milhões de crianças e adolescentes estão fora da escola (MAES, 2019, n.p.). 
Em consonância com esse cenário, observa-se que a evasão escolar também afeta de forma sig-
nificativa adolescentes e jovens matriculados em escolas públicas situadas nas áreas ribeirinhas da 
região Amazônica brasileira.

Diante desse cenário, segundo observações e escutas de relatos cotidianos, percebe-se que os 
alunos do sexo masculino são os mais atraídos para o trabalho nesta atividade extrativa, visto que 
são mão de obra regimentada para o trabalho. 

O presente trabalho busca indicar tais problemáticas no contexto escolar e principalmente 
realizar adequações do currículo escolar que contemplem esses alunos. Além de encontrar meios 
para solucionar e, antes de tudo, pensar na aprendizagem dos alunos por meio de políticas públicas. 

Trata-se de uma pesquisa qualitativa do tipo estudo de caso e as reflexões aqui efetivadas são 
fundamentadas dos seguintes autores e autoras: Freire (1987); Kruppa (1994); Loureiro (2002); 
Ruzany, Moura, Meireles (2012); Oliveira (1996); Lima (2005). 

No primeiro tópico, observaremos a Amazônia marajoara: o modo de vida extrativa, tendo, 
como principal produto do extrativismo vegetal, o açaí: a safra do mesmo que contribui na renda 
familiar onde os principais membros da família que realizam o cultivo do fruto são os jovens. 

No segundo tópico, temos o município de Cachoeira do Ararí no contexto da Amazônia, a 
comunidade de Gurupá, do mesmo município, uma comunidade quilombola e ribeirinha onde sua 
maior concentração de renda está no cultivo do açaí. 

Já nos dois tópicos finais, temos o tempo da safra do açaí e a evasão, com pontos sobre como 
contornar a evasão e a construção de etnocurrículos para pedagogia quilombola e ribeirinha.  

Esta pesquisa acadêmica tem por objetivo discutir a evasão escolar que ocorre no período de 
safra do extrativismo do açaí na escola Maria Leopoldina Miranda de Castro, localizada na comu-
nidade quilombola de Gurupá, do município de Cachoeira do Arari/PA. 

Esta investigação tem por objetivos específicos analisar a temática da evasão escolar na bus-
ca de apresentar possíveis caminhos para enfrentar este problema que a referida escola enfrenta, 



Maria Madalena Oliveira dos SantosEvasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí 51

e também compreender quais medidas a Secretaria Municipal de Educação está planejando tomar 
para o enfrentamento do problema. 

Os alunos nesta faixa etária geralmente abandonam a sala de aula quando chega o tempo do 
extrativismo do açaí, que é um meio de trabalho que garante o sustento familiar. O maior índice 
dessa evasão é observado no segundo semestre, quando aumenta a demanda pela mão de obra do 
peconheiro1 por parte dos proprietários de açaizais. 

Neste estudo que aborda a evasão escolar, além dos grandes problemas para o aluno, no que 
tange ao processo de formação de conhecimentos leitura/escrita, apresento também evidências 
dos graves perigos enfrentados por todos que se arriscam neste trabalho, muitas vezes, sem condi-
ções mínimas de segurança para exercê-lo. 

A princípio, foi realizada a pesquisa de campo na Associação Remanescente de Quilombo 
de Gurupá (ARQUIG), em seguida, na escola Maria Leopoldina Miranda de Castro e na Secretaria 
Municipal de Educação (SEMED) entre maio e junho de 2019. 

Após pesquisas, observa-se ausência de políticas públicas voltadas às famílias de baixa renda 
na região amazônica brasileira, especificamente em Gurupá, Marajó, para ribeirinhos que vivem do 
extrativismo, que acabam deixando a escola para trabalhar. 

Também identifica-se a problemática referente aos acidentes sofridos pelos peconheiros e 
suas consequências. Nesse aspecto, aborda-se, também, a importância da família e da escola em 
todo esse contexto, na busca de meios que favoreçam o aprendizado dos jovens e adolescentes de 
toda a comunidade. 

1. Amazônia Marajoara: o modo de vida extrativista 

A Amazônia apresenta condições que são singulares no mundo. Uma de suas principais 
características é a população ribeirinha e o seu modo de vida. Essa população vive da pesca, da 
agricultura e do extrativismo para sua sobrevivência e precisam de uma interação com a natureza 
local, pois ela fornece os meios de onde se tira o seu alimento para sua reprodução diária. A na-
tureza fornece uma enorme variedade de produtos, várias espécies de peixes e frutos da floresta 
(PONTE, 2013). 

O trabalho interagindo com a natureza, para esses habitantes, é de suma importância, pois os 
mesmos vivem do extrativismo da região, percorrendo os igarapés2 para pesca e, na terra, buscan-
do fazer pequenas plantações para extrair principalmente a mandioca. Na Amazônia ribeirinha, a 
alimentação das famílias tem como base o plantio de dois alimentos principais: a mandioca e o açaí, 
que são complementados com a caça, a pesca, e a criação de pequenos animais, além do cultivo de 
hortaliças tradicionais e o extrativismo (PONTE, 2013).

A população da Amazônia tem como característica primordial o modo 
de vida ribeirinho vivendo sempre à beira dos rios e igarapés, a maioria dessa 
população era composta às vezes de uma única família ou um grupo de duas 
ou quatro casas. Para sobreviver à beira do rio exigia daquelas pessoas um bom 
conhecimento sobre a natureza. (LOUREIRO, 2002, p. 17)

1 Peconheiro: a pessoa que colhe o açaí na palmeira do açaizeiro. Trabalhadores que utilizam a peconha, que é um uten-
sílio rudimentar amazônico similar a um cinto, utilizado na escalada de árvores  e pode ser feito das folhas do pé de açaí.
2 É um pequeno afluente de um determinado rio que sofre influência das marés.  



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas52

SEÇÃO 2
O açaí é um produto do extrativismo vegetal de grande importância para o mercado paraense 

e que faz parte da dieta alimentar tradicional do povo urbano e, principalmente, dos ribeirinhos. Ao 
longo do tempo, o açaí na Amazônia foi passando de mera produção de subsistência para produção 
industrial em escala de exportação (PONTE, 2013).

Este fruto se tornou “um dos mais importantes produtos do extrativismo nacional e um dos 
principais responsáveis por dar visibilidade à biodiversidade da Floresta Amazônica” (CONAB, 
2019, p. 1). Diante da sua valorização no mercado nacional e internacional, a produção do açaí 
tem aumentado e, com isso, a comercialização já extrapolou os limites das comunidades locais. De 
acordo com a Companhia Nacional de Abastecimento:

[...] desde a década de 90, impulsionado pelo advento da cultura fitness e 
de academia, o açaí ganhou status e fama, por suas propriedades antioxidantes, 
seu alto teor energético e também devido à presença da chamada “gordura 
boa” em sua composição, e hoje é incluído na categoria dos super alimentos. 
(CONAB, Companhia Nacional de Abastecimento, 2019, p. 1)

Assim como ocorre com outros recursos da floresta, o extrativismo do açaí é uma atividade 
em que várias populações dependem dessa extração como renda familiar. A atividade é intensa no 
período de safra e, sobre isto, a CONAB (2019, p. 1) afirma que: “a safra do açaí varia de acordo 
com a região. No Pará, principal produtor, o período de safra do açaí vai de agosto a novembro. No 
estuário amazônico o pico da safra ocorre no período de julho/agosto”. 

É nesse período da safra do açaí que as famílias ribeirinhas apuram maior renda, ao venderem 
os frutos extraídos do quintal e da natureza no entorno, além da cultura da roça e dos igarapés, 
com a pesca. Nessa região, ainda é viva a prática do agricultor e extrator que usam as mais antigas 
e importantes atividades de toda a região amazônica (PONTE, 2013). 

Além do período da safra, também se faz o manejo de açaizais no período da chamada entres-
safra de frutos; é neste período que as famílias aproveitam para limpar os açaizais e esperam o período 
de coleta dos frutos durante a safra. Esse processo de manejo produz o palmito, produto extraído 
do interior das palmeiras mais antigas dos açaizais. A extração de palmito, que é um produto muito 
apreciado na culinária nacional e internacional, também tem gerado renda às famílias que extraem de 
sua propriedade, além de comerciantes que contratam a mão de obra de meninos (PONTE, 2013).

Figura 1 - Trabalhador apanhando açaí

Fonte: acervo da autora, 2019.



Maria Madalena Oliveira dos SantosEvasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí 53

A colheita do fruto do açaizeiro é realizada, em geral, por jovens escaladores, que atravessam 
de uma árvore para outra em uma única touceira2, sem precisar descer ao solo. Esses escaladores 
coletam de três a cinco cachos de uma só vez e suportam cargas de até 15kg, perfazendo uma jor-
nada de trabalho de 6 a 8 horas diárias (PONTE, 2013).

Oliveira (2002) demonstra que a extração do fruto e do palmito do açaizeiro (Euterpe oleracea 
Mart.), associada aos ciclos fenológicos de floração e frutificação, provoca alternância na oferta 
desses produtos, resultando em oscilações no comércio interno. Já Jardim e Anderson (1987), ao 
analisarem o manejo de populações nativas no estuário amazônico, evidenciam que, em períodos 
de menor disponibilidade do fruto, a atividade econômica tende a se deslocar para o corte do estipe 
com fins de extração do palmito.

O açaí atualmente pode ser considerado um símbolo da Amazônia, seu consumo no Brasil e 
no exterior está crescendo rapidamente, pois essa fruta, além de saborosa, é repleta de benefícios 
nutricionais para a saúde. E os Estados que se destacam como maiores produtores de açaí são: o 
Pará e o Amazonas. O gráfico a seguir mostra os dados da produção de açaí por Estado no Brasil 
nos anos 2015, 2016 e 2017 (CONAB, Companhia Nacional de Abastecimento, 2019).

Gráfico 1 - Quantidade de Açaí produzida por Estado no Brasil - 2015, 2016 e 2017.

Fonte: CONAB (2019).

De acordo com a tese de Romero Ximenes Ponte (2013), o açaí surge como elemento iden-
titário sub-regional que passou a contribuir com a identidade paraense, ou seja, o açaí é elemento 
cultural na alimentação do povo paraense; entre esses, há aqueles que tomam o açaí todos os dias. 
Mas o açaí tem conquistado uma boa parte dos brasileiros que não são naturais da Amazônia, e que 
têm inserido na sua dieta a ingestão do açaí como uma boa fonte de energia e outros nutrientes que 
colaboram para a manutenção da saúde. 

A palmeira apresenta um ciclo de vida longa e, apesar do ciclo reprodutivo3 que acontece o 
ano inteiro, o aumento de produção das flores ocorre no período das chuvas e, o dos frutos, na 
época de menor precipitação (JARDIM; ANDERSON, 1987). 

3 O ciclo reprodutivo compreende os processos de floração e frutificação. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas54

SEÇÃO 2

4 Disponível em: <http://g1.globo.com/ap/amapa/noticia/2015/05/ribeirinhos-exibem-producao-de- farinha-eacai-
-em-museu-do-amapa.html. Acesso em: 17 ago. 2019.>
5 É um caldo, encontrado principalmente nos Estados da região norte do Brasil, preparado com a goma da mandioca, 
camarões, tucupi e temperado com alho, sal e pimenta, e no qual se adiciona jambu. 
6 Comida a base da folha de maniva, principalmente macaxeira; nela se adiciona: toucinho de porco, chouriço, charque 
e outras especiarias. 

Figura 2 - Processo de Produção Artesanal do Açaí.

Fonte: G1 Globo (2019).4

No Pará, principalmente na capital de Belém, nos municípios da região do rio Tocantins e 
na região do Marajó, o açaí é um dos componentes essenciais da dieta alimentar das populações de 
baixa renda. Daí sua importância em termos alimentares e econômicos, que, por certo, justifica o 
impacto da evasão na época de sua colheita no calendário escolar (AURIGLIETTI; LÖHR, 2014). 

Ademais, das matas da Amazônia, são extraídos outros produtos como a farinha de mandio-
ca, que é outro alimento fundamental no dia a dia do povo paraense e, por esse motivo, ao longo 
dos tempos, buscou-se melhoramento nas formas de plantio, uma vez que é por meio desse cultivo 
que se asseguram as bases da alimentação da comunidade. E esse cultivo da mandioca também 
possibilita a produção de outros alimentos além da própria da farinha, pois dela derivam: o tacacá5, 
a macaxeira e a famosa maniçoba6, um dos mais importantes e conhecidos pratos da culinária re-
gional paraense (AURIGLIETTI; LÖHR, 2014). 

No processo de cultivo da produção de mandioca também ocorre regularmente a limpeza 
das roças, que é feita ao longo do ano pelos agricultores. Para fazer essa limpeza, nas pequenas 
propriedades geralmente são realizados mutirões entre os donos, mas, nas grandes propriedades, os 
donos destas acabam ofertando esse trabalho para as famílias da região, o que assegura uma renda a 
algumas dessas famílias. Porém, o público alvo desse trabalho acaba sendo formado principalmente 
por jovens estudantes, o que se configura em motivo da evasão escolar, principalmente dos alunos 
do sexo masculino (AURIGLIETTI; LÖHR, 2014).

Assim como a extração do açaí, a produção de farinha é uma atividade de importância in-
questionável na vida das comunidades ribeirinhas, devido ambas as atividades fornecerem a princi-
pal fonte de alimento e, também, por proporcionar renda à essa população; pois, conforme Chaves 
(2004, p. 32): “O homem enquanto integrante da natureza subtrai dela as condições básicas para 
sua subsistência”. 



Maria Madalena Oliveira dos SantosEvasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí 55

De acordo com Oliveira (2002), o açaí é o fruto de uma palmeira denominada açaizeiro 
(Euterpe oleracea Mart.), amplamente distribuída nas áreas de várzea da Amazônia, constituin-
do um produto de elevada relevância econômica, social e cultural. No Estado do Pará, maior 
produtor nacional do fruto, o açaí ocupa lugar central na organização da vida cotidiana e das 
estratégias de reprodução social dos segmentos amazônicos que habitam as regiões estuarinas.

Nesse contexto, a produção do açaí está diretamente condicionada aos ciclos fenológicos 
de floração e frutificação do açaizeiro, o que resulta em uma dinâmica sazonal da oferta do fruto 
(OLIVEIRA, 2002). Em períodos de menor disponibilidade, observa-se a intensificação de outras 
estratégias extrativistas, como o corte do estipe para a extração do palmito, prática amplamente do-
cumentada nos estudos sobre o manejo de populações nativas do açaizeiro no estuário amazônico 
(JARDIM; ANDERSON, 1987).

A sazonalidade do extrativismo do açaí impacta diretamente a organização do trabalho fa-
miliar e comunitário, exigindo maior mobilização de mão de obra nos períodos de safra. Essa 
reorganização do tempo produtivo interfere nas rotinas escolares, contribuindo para a ausência 
temporária ou definitiva de crianças e adolescentes das escolas, sobretudo em comunidades ribei-
rinhas, onde a economia doméstica depende fortemente da renda gerada pelo extrativismo. Assim, 
a evasão escolar passa a ser compreendida não apenas como um problema educacional, mas como 
uma expressão das desigualdades socioeconômicas e territoriais que estruturam a vida nos contex-
tos amazônicos.

1.1. O Município Cachoeira do Arari no Contexto Amazônico 

É notório que o extrativismo florestal contribui para o incremento econômico da região 
amazônica e, nesse ponto, a extração da madeira e do açaí representam uma parcela significativa 
dos produtos originários que são comercializados nesta região. 

Pesquisas da Secretaria de Estado de Planejamento e Administração (SEPLAD) afirmam 
que a região Amazônica, bem como suas riquezas naturais, as belezas da fauna e flora, são palco 
da agricultura e do extrativismo. Diante disso, podemos destacar que município de Cachoeira do 
Arari/PA está inserido neste contexto e apresenta uma riqueza natural, e também possui grandes 
fazendas e diversas fontes de renda. 

Em vista de sua grande população ser moradora da área ribeirinha, é da extração do açaí 
que vivem essas pessoas, sendo a principal atividade econômica no período da safra. Conforme M. 
Raimundo (70 anos), morador e coletor de açaí: Vale ressaltar que, em uma estimativa simples, “O 
município de Cachoeira do Ararí (área ribeirinha) produz em média 500 toneladas do produto no 
período da safra”. É no período de safra do açaí que os donos de açaizais, bem como a população 
em geral, aumentam suas rendas e adquirem alguns bens materiais, melhorando assim as condições 
de vida das famílias. 

1.2. A Comunidade de Gurupá no Município Cachoeira Ararí-PA 

 A comunidade remanescente do Quilombo de Gurupá está localizada às margens direita do 
Rio Ararí, onde faz fronteira com as comunidades de Santana do Arari, Tartarugueiro e Caracará. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas56

SEÇÃO 2
Figura 3 – Mapa da região onde está localizada a Comunidade de Gurupá, município de 

Cachoeira do Arari/PA.

Fonte: Cartografia Social Comunidade de Gurupá, 2014.

Segundo a tradição dos relatos dos primeiros moradores da comunidade, o nome desta co-
munidade é referente à palavra “gurou”, usada quando algo dá errado. 

De acordo com a Associação dos Remanescentes de Quilombo de Gurupá (ARQUIG), 
atualmente, a referida comunidade possui aproximadamente 750 famílias, distribuídas em cerca de 
cinco setores, onde estas famílias vivem basicamente do extrativismo, da caça e da pesca, sendo 
esses os seus meios de subsistência. E, nesse sentido, ressalta-se também que, diante das condições 
reais de baixa renda – isto devido a maior parte da população dispor de menos do que um salário 
mínimo (998 reais) –, muitas das famílias são inscritas em programas sociais, como o Seguro-De-
feso7 e Bolsa Família8. 

A comunidade também dispõe de duas escolas municipais: Escola Municipal de Ensino Fun-
damental Alto Gurupá, fundada em 1989, na gestão do Prefeito José Gomes de Moura, que atu-
almente possui 111 alunos, segundo dados apresentados pelo senso escolar da SEMED, e atende 
alunos do ensino infantil ao 3º ano do Ensino Fundamental. 

A outra estrutura escolar presente na comunidade é a Escola Municipal de Ensino Fun-
damental Maria Leopoldina Miranda de Castro, fundada no ano de 1970, na gestão do prefeito 
Guilherme Costa, conforme consta na placa de inauguração da referida escola. Quanto à sua estru-
tura física, esta escola possui duas salas de aula, dois banheiros, e uma cozinha com um pequeno 
depósito.  
7 É o benefício de um salário mínimo que o pescador artesanal recebe no período que a pesca está suspensa durante 
quatro meses. 
8 Benefício do governo federal destinado às famílias de baixa renda



Maria Madalena Oliveira dos SantosEvasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí 57

Figura 4 - Imagens da Escola Fundamental Maria Leopoldina Miranda de Castro

Fonte: arquivo pessoal da autora.

Atualmente, segundo a lotação dos funcionários do determinado ano, a escola possui no 
quadro funcional: dois professores, um efetivo e um contratado; três serventes, uma efetiva e duas 
temporárias; e um vigia. Quanto ao número de turmas, a escola funciona pela manhã, com uma 
turma do 4º ano, 22 alunos, e a tarde com uma turma do 5º ano, 36 alunos. 

No mesmo ambiente também funcionam quatro turmas do Sistema de Ensino Rural Adalti-
no Paraense (SERAP), anexo da escola Adaltino Paraense, pelo fato da escola se localizar na sede 
do município e o governo não dispor de transporte escolar suficiente para o deslocamento até a 
zona urbana. 

Trabalham na docência 10 professores de disciplinas específicas, atendendo as turmas do 6º 
ao 9º ano, com 76 alunos, nos quais 40 são meninas e 36 são meninos. 

2. O Tempo da Safra do Açaí e Evasão Escolar. 

De acordo com nossa pesquisa, realizada com 10 jovens de 11 a 18 anos e residentes em 
Gurupá, 100% abandonaram os estudos aos 7 anos pra ingressarem no trabalho da colheita do açaí. 
Eles também alegam que não voltaram a estudar devido terem dificuldades e falta de incentivo para 
aprender, como nos relataram alguns estudantes que estão em situação de evasão escolar. 

O que chama atenção na relação entre o cultivo/extração do açaí e a escola são as consequên-
cias que resultam em um processo de evasão escolar que atinge grande parte das crianças e adoles-
centes, como é percebido na atual realidade da comunidade de Gurupá em Cachoeira do Arari/PA. 

Diante dessa realidade, algo que nos chama atenção é que essa evasão escolar ocorre prin-
cipalmente com os alunos do sexo masculino. Por quê? Acredito que os meninos são maioria a 
enveredarem para este caminho pelo fato de, geralmente, possuírem mais força física em compara-
ção com as meninas. Isso influencia diretamente no estabelecimento da relação destes estudantes 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas58

SEÇÃO 2
com o mundo do trabalho, pois, na maioria dos casos, os trabalhos são mais voltados à questão do 
trabalho braçal. E, além disso, muitas vezes exige o deslocamento para regiões mais longínquas, o 
que favorece ainda mais a evasão. 

Apesar de não ter encontrado dados que tratem do ensino fundamental, os dados do ensino 
médio, como consta o gráfico a seguir, nos ajuda a compreender um pouco dessa relação entre 
evasão escolar e o sexo dos estudantes, destacando o sexo masculino (FERREIRA, s.d). 

Gráfico 2 - Jovens do ensino médio incompleto e fora da escola - Brasil.

Fonte: Levantamento do Instituto Unibanco, com dados da PNAD, 2015 (FERREIRA, s.d).

Ainda hoje, a comunidade não dispõe de escolas técnicas, que contribuíam para que muitos 
desses alunos, com idade para tal, pudessem conciliar trabalho e sala de aula. Além disso, esta reali-
dade nos revela a falta de políticas públicas que garantam a permanência das crianças e adolescentes 
nas escolas. Inclusive, ao analisar as frequentes desistências juntamente com a direção da escola 
Maria Leopoldina Miranda de Castro, observamos que há evasão escolar na mesma e, ainda, o índi-
ce de evasão escolar é maior para com alunos negros e filhos de pais separados (Pesquisa de campo 
realizada junto à direção da Escola Maria Leopoldina Miranda de Castro, 2019).

Mediante inúmeros estudos realizados por educadores do mundo todo, Brandão, Bianchini e 
Rocha (1983, p.45) acharam a seguinte explicação para a problemática: “Os alunos de nível socio-
econômico mais baixo têm um menor índice de rendimento, portanto, são mais propensos à eva-
são”. E, de certo modo, estes autores nos confirmam esta triste realidade que também é presente 
em nossa comunidade local escolar. 

Wanderley (2007), referindo-se à adolescência, afirma que essa fase do ciclo da vida se carac-
teriza fortemente pela a transição entre a infância e a idade adulta. Outros sociólogos acrescentam 
que os limites entre uma fase e outra são geralmente demarcados pelo início da atividade de traba-
lho para seu sustento, fase final da formação educacional básica, saída de casa paterna, constituição 
da própria família, ou, mais usualmente, pelos limites de faixas etárias reconhecidas de formas 
diferenciadas entre as sociedades (WANDERLEY, 2007; BRUNER,2007; CARNEIRO, 2007).



Maria Madalena Oliveira dos SantosEvasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí 59

Conforme citado acima e a base nos dados da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios 
(PNAD) de 2004 a 2006, Neri (2009) aponta entre as causas da evasão escolar: a falta de escolas, 
necessidade de renda e trabalho, falta de interesse do aluno e outros. 

Mesmo diante de todos esses fatores encontrados pelos ex-alunos – como adolescentes e 
jovens que tiveram suas vidas bruscamente modificadas pelos acidentes e, em alguns casos, a óbitos 
–, ainda há quem prefira esta rotina (apanhador de açaí), pois nela encontram a melhor forma de 
subsistência familiar, tendo em vista que, para eles, não há outra alternativa. 

Vejamos a seguir o depoimento de um coletor que faz parte dessa triste realidade que é a 
evasão escolar: 

Meu nome é João Carlos Rodrigues Ferreira, tenho 16 anos e resolvi pa-
rar de estudar porque pra mim dava mais futuro apanhar açaí, do que estudar. 
Até aqui o estudo dava um pouco de futuro, só que tinha um detalhe: eu não 
conseguia ler direito. Tinha muita coisa que eu errava muito, porque um profes-
sor mandava eu ir na frente pra responder as perguntas e eu não conseguia. Eu 
enforquei o estudo porque apanhar açaí dava mais dinheiro do que estudar. Até 
hoje eu num me arrependi de ter largado. Além de que a gente se arrisca, eu já caí 
da açaizeira quatro vezes, mas ainda tô vivo. Eu pretendo continuar apanhando 
açaí até quando eu tiver condição, só tenho muito medo de acontecer comigo, o 
que aconteceu com alguns dos meus amigos que quebraram a coluna e ficaram 
de cadeia de rodas, a gente se arrisca muito apanhando açaí e ainda tem as mordi-
das de cobras. Aqui a gente se arrisca eu já fui mordido por cobra. (João Carlos, 
OUTUBRO, 2018)

2.1. O Açaí e os Acidentes de Percalço 

Ao observarmos o depoimento do entrevistado e baseando-se nas citações, podemos veri-
ficar que, mesmo sendo consciente de todo e qualquer risco à saúde e à vida que eles enfrentam 
durante a safra do produto, ainda preferem optar por tal atividade econômica, sendo, em muitos 
casos, sua única fonte de renda. 

O extrativismo para esses alunos já mencionados acabam acarretando sérios problemas de 
saúde para os apanhadores que fazem a extração do produto ainda de forma artesanal, correndo 
grandes riscos de saúde e vida, pois os fatos mostram que muitos acabam tendo suas vidas inter-
rompidas prematuramente nesta atividade. 

Nossa comunidade, infelizmente, é palco dessas tragédias que assolam a região amazônica, 
dentre as quais podemos citar a situação do apanhador Jefferson da Silva Amador que, no dia 07 
de junho de 2018, caiu de uma palmeira. Nesta ocasião, o tronco da árvore quebrou e o jovem, 
que caiu sentado, ficou sem condições de se locomover. Neste momento, contou com a ajuda de 
seu companheiro de trabalho, que o ajudou a levantar, indo chamar outras pessoas para carregá-lo, 
porque o açaizal ficava muito longe de casa.

O acidentado ficou vários dias no Hospital Metropolitano do Pará quando foi diagnosticado 
com uma lesão na terceira vértebra de sua coluna, impedindo-o de andar durante oito meses, so-
mente após várias cirurgias e inúmeras sessões de fisioterapias, voltou a andar. Segundo Jefferson, 
ele voltou a andar com dificuldades, mas não consegue mais trabalhar na extração do açaí, pois não 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas60

SEÇÃO 2
consegue realizar nenhuma atividade brusca, o que o impossibilita de realizar atividades deste tipo 
para sustentar sua família. 

O terceiro caso de extrema relevância é do jovem Jailson Cardoso de 18 anos que, no dia 10 
de janeiro de 2019, sofreu uma queda de açaizeiro, ficando em estado gravíssimo. Após ser encon-
trado desmaiado por seus amigos de trabalho, foi levado de rabeta9 até a sede do município de Ca-
choeira do Arari onde obteve os primeiros atendimentos na unidade mista de saúde municipal, mas 
sem sucesso, pois a gravidade apontada no diagnóstico inicial direcionou sua rápida transferência 
para o Hospital Metropolitano na capital do Estado, onde ele permanece internado há sete meses. 

Após vários exames, diagnosticou-se que o mesmo sofreu fraturas na coluna na região cervi-
cal (c6 e c7), e fratura na clavícula. Ele já passou por duas cirurgias, mas a equipe médica não deu 
certeza se voltará a andar, pois o estado de saúde dele ainda é muito grave, necessitando de inúme-
ras sessões de fisioterapia com o objetivo de tentar adaptá-lo ao convívio familiar. 

Segundo relatos da família, eles estão necessitando de uma outra casa para que, assim que 
ele tenha alta do hospital, possa morar um ambiente onde se sinta bem, já que a casa da família 
é pequena, não tem estrutura e precisa de adaptação para essa nova realidade. A imagem a seguir 
mostra Jailson no leito do hospital. 

Figura 5 – Jailson Cardoso, 18 Anos, no leito do hospital, 2019.10

Fonte: Arquivo pessoal da autora, 2019.

9 Embarcação de pequeno porte bastante utilizada nas regiões ribeirinhas.
10 Nota ética: As pessoas entrevistadas neste trabalho autorizaram, de forma consciente, o uso de suas falas e ima-
gens. Comprometo-me, como pesquisadora, com a responsabilidade ética de preservar o sentido de suas narrativas e 
o respeito à sua dignidade, conforme estabelece a legislação brasileira sobre uso de imagem e som em pesquisa, espe-
cialmente a Resolução nº 510/2016 do CNS. 



Maria Madalena Oliveira dos SantosEvasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí 61

Figura 6 - Jailson Cardoso, 18 Anos, no leito do hospital, 2019

Fonte: Arquivo pessoal da autora, 2019.

3. A Escola e as Famílias Comunitárias: um elo para contornar a evasão escolar 

 A escola possui o papel transformador na vida das pessoas e também na sociedade, o que 
possibilita aos sujeitos conquistarem o direito da cidadania (KRUPPA, 1994). Nessa perspectiva, 
a escola se apresenta como uma instituição social que pode possibilitar o cidadão a se tornar crí-
tico, através do ensino formal e intelectual que objetive a evolução do indivíduo no seu meio. De 
acordo com Haddad et al. (2011, p. 276), “a escola tem um papel fundamental para a mudança das 
condições de desigualdade, pois é pelo acesso ao conhecimento que a classe trabalhadora poderá 
mudar sua condição de exploração”. Por outro lado , dentro do contexto social , constata-se que o 
sistema educacional acaba por absorver a desigualdade presente na sociedade, afinal, como observa 
Kruppa (1994), " a evasão e a repetência somam-se ao trabalho precoce, o discurso governamental 
que afirma: a escola para todos, observa a travessia escolar da população de baixa renda" (p.85). 
Nessa direção, quem dispõe de maiores recursos financeiros acaba por estudar durante mais tempo 
e, muitos daqueles de renda familiar menor, acabam tendo dificuldade em permanecer estudando  
e abandonam a escola.

Para compreender a escola é preciso também entender a palavra cultura, isto é, o conjunto 
de costumes dos modos de viver, de vestir, de morar, de pensar e das expressões de linguagem, 
dos valores de um povo de diferentes grupos sociais. Então, diante da situação econômica de baixa 
renda, muitos alunos deixam de frequentar a escola para trabalhar e ajudar seus pais no sustento 
daquela família. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas62

SEÇÃO 2
Nesta direção, para evitar esta evasão escolar, é preciso que haja políticas públicas de en-

frentamento deste problema, que possibilitem um apoio concreto a esses estudantes dos setores 
mais desfavorecidos. Uma estratégia da Secretaria de Educação pode ser a adequação do calendário 
escolar de acordo com a safra do açaí, para que esses alunos não sejam prejudicados nesse perío-
do. Essa adaptação pode ser uma ação importante para coibir a evasão, e possibilita os educandos 
conciliarem o trabalho e a escola. 

Na Amazônia ribeirinha, observa-se pouco as ações do poder público voltadas para as famí-
lias de baixa renda, com objetivo de superar o trabalho infantil nessa região, pois, se houvessem, 
certamente muitas crianças passariam a se dedicar somente à escola. E o peso da desigualdade 
social nessas áreas é maior, pois a maior parte dessa população sobrevive do extrativismo do açaí, 
da agricultura e da pesca, e, na Comunidade de Gurupá, município de Cachoeira do Arari/PA, não 
é diferente. A maioria dos ribeirinhos da comunidade de Gurupá vive da extração dos frutos do 
açaizeiro, da pesca artesanal e da caça.

De acordo com Pinheiro et al. (2008) e Pinheiro (2009), entre os fatores 
que levam a evasão escolar e retenção dos alunos ribeirinhos destacamse a colhei-
ta dos frutos de açaí, a estrutura familiar, as políticas de governo, o desemprego, 
a desnutrição, as doenças endêmicas, além do currículo urbano à realidade ribei-
rinha. (FERREIRA, 2019, p. 57)

A educação acontece na vida das pessoas de forma ininterrupta e em todos os lugares onde 
estejam. Sabemos que o ser humano não nasce com sua capacidade de pensar totalmente desen-
volvida, é ao longo do tempo de sua vida que ele vai adquirindo conhecimento pelas relações que 
estabelece com outro ser humano. Contudo, a educação é um direito, e um direito de todos, ou-
torgado pela legislação brasileira, no entanto nem todos têm condições de acesso e permanência a 
uma educação de qualidade, e a sociedade brasileira é um exemplo típico dessa desigualdade. 

Vale ressaltar que a escola tem suma importância na educação de um indivíduo pois faz a 
transmissão contínua de conhecimento científico, a educação é um direito de homens e mulheres 
de ter acesso a um local onde possam aprofundar conhecimentos já obtidos pelo desenvolvimento 
das ciências. 

Para tanto, a educação visa transmitir ao indivíduo o patrimônio cultural para integrá-lo na 
sociedade ou grupo onde vive. 

Para Durkheim, a educação tem a função fundamental de conservação da 
sociedade: ela tem por objeto superar ao ser que somos ao nascer, individual e 
associal, um ser inteiramente novo. (KRUPPA, 1994, p. 60).

Diante desse contexto,  segundo texto da UNESCO (1990, artigo 1, p. 2), “cada pessoa-
-criança, jovem ou adulto deve estar em condições de aproveitar as oportunidades educativas vol-
tadas para satisfazer as suas necessidades básicas de aprendizagem”. Tudo isso deixa evidente que 
a família, a sociedade e o Estado devem agir para a superação desse problema educacional que é 
a evasão escolar, de modo a possibilitar o retorno e a permanência escolar de todas as crianças e 
adolescentes, dando-lhes meios para que não haja necessidade de deixarem o local de ensino para 
ajudarem os pais no sustento da família.



Maria Madalena Oliveira dos SantosEvasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí 63

4. Como Contornar a Evasão Escolar em Tempo de Produção Quilombola? Alguns 
Apontamentos para Construções de Etnocurrículos para Pedagogias Quilombolas e 
Ribeirinha

Entendemos que, para que não haja evasão escolar no tempo de produção do açaí, o cur-
rículo da escola precisa ter e criar sentido para quem a está vivenciando, a escola tem que colocar 
no currículo metodologias atrativas para esses alunos que se afastam no período desse extrativis-
mo, que é de agosto a dezembro, nessa época, por mais que eles não estejam em sala de aula, ao 
retornar, esses alunos trarão experiências que vivenciaram em seus trabalhos. O professor pode 
desenvolver atividades para com que, quando voltem, falem, por exemplo, sobre o solo as árvores, 
assim trabalhando a geografia; também podem fazer a conta de quantas rasas de açaí apanham por 
semana, assim já trabalhando com a Matemática. Então os mesmos estarão trazendo pra dentro de 
sala de aula sua vivência de trabalho, até porque o extrativismo do açaí na comunidade quilombola 
de Gurupá e nas comunidades ribeirinhas vizinhas é uma cultura do lugar. Cabe à escola procurar 
buscar metodologias mais voltada para a realidade desse público, como, por exemplo, rodas de con-
versa, reportagens com o tema da agricultura familiar. Assim, para que não haja evasão, o currículo 
escolar tem que ser adequar à vivência e às especificidades do local em que a escola está inserida, 
preparando professores para receber esses alunos. Com base nessa convicção, a pedagógica qui-
lombola precisa ter a cultura local como eixo sustentável, de modo que os elementos que estamos 
destacando aqui estejam intrínsecos à ancestralidade e à cultura do quilombola de Gurupá. Não se 
trata de uma pedagógica para quilombolas e ribeirinha, mas de saberes pedagógicos já vivenciados 
pelos quilombolas nas suas experiências de trabalho cotidiano, de acordo com pensamentos de 
Freire (1987) e o Conselho Nacional de Educação (2012).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Neste estudo, foi realizada uma discussão entre a evasão escolar e o extrativismo do açaí que 
permeiam as relações socioeducacionais e afetam diretamente a vida da população ribeirinha na 
Amazônia, especialmente na Comunidade de Gurupá, em Cachoeira do Arari/PA. E, para fazer 
esta discussão, fizemos uma imersão em alguns teóricos, assim com obtivemos também alguns de-
poimentos de ex-alunos que puderam nos ajudar a entender melhor estas relações. 

A comunidade remanescente de quilombo de Gurupá, por se localizar numa área ribeirinha, 
sobrevive da coleta do açaí, que serve de alimentação e fonte recurso econômico. Neste sentido, 
diante da grande importância que o açaí tem na vida dos moradores desta comunidade, ele não 
pode continuar sendo um problema na educação dos jovens e crianças deste local. 

Com isso, chegamos à conclusão propositiva de que, além dos gestores educacionais pensa-
rem na possibilidade de adaptar o calendário escolar nesse período de safra, também é necessário 
que nossos governantes criem políticas públicas voltadas para a solução deste problema complexo, 
visto que a evasão escolar nas áreas ribeirinhas está intimamente relacionada à situação econômica 
de baixa renda de muitas famílias que sobrevivem basicamente da renda do extrativismo do açaí. 

Além do Estado buscar fazer sua parte, para esta realidade mudar, também é preciso que 
as famílias desses alunos exerçam seu papel incentivando os estudos de seus filhos desde as séries 
iniciais (educação infantil), conscientizando sobre a importância dos estudos em suas vidas. 

Portanto, o desafio de recuperar os jovens que desistem da escola e superar essa realidade da 
evasão escolar também significa tirar crianças e jovens dos riscos à vida e à saúde que estão envol-



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas64

SEÇÃO 2
vidos no trabalho da extração do açaí, pois, infelizmente, esta atividade tem feito vítimas, dentre 
elas os ex-alunos que evadiram da escola. 

REFERÊNCIAS

ARAÚJO, Maria do Socorro Alencar Nunes de; MAUÉS, Olgaíses Cabral. Educação, políticas públicas 
e exclusão escolar na Amazônia. Belém: EDUFPA, 2013.

AURIGLIETTI, R. C. R.; LÖHR, S. S. Evasão e abandono escolar: causas, consequências e alternativas: o 
combate a evasão escolar sob a perspectiva dos alunos. 2014. Disponível em: <http://www.diaadiaeducacao.
pr.gov.br/portals/cadernos pde/pdebusca/producoes_pde/2014/2014_ufpr_ped_artigo_rosan-
gela_cristina_ rocha.pdf>. Acesso em: 27 ago. 2019. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Presidência da República. 5 de outubro 
de 1988. Brasília, DF. 1988. 

BRANDÃO, Zaia. et al. O estado da arte da pesquisa sobre evasão e repetência no ensino de 1º 
grau no Brasil. In Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, v. 64, nº 147, maio/agosto 1983, p. 38-69

BRUNER, Jerome. A cultura da educação. Porto Alegre: Artmed, 2007.

CARNEIRO, Maria José. Juventude rural: projetos e valores. Rio de Janeiro: Mauad X, 2007.

CHAVES, Iara. Educação ambiental: fundamentos, práticas e desafios. Belém: UFPA/EDUFPA, 2004.

CONAB - COMPANHIA NACIONAL DE ABASTECIMENTO. Relatório Mensal. março 2019. 
Disponível em: <https://www.conab.gov.br/info-agro/analises-do- mercado-agropecuario-e-ex-
trativista/analises-do-mercado/historico-mensal-de- acai/item/download/25312_2335ac0327e-
2c3b9ea5997c46bea0b09>. Acesso em: 26 ago. 2019. 

CONSELHO NACIONAL DE EDUCAÇÃO. Estabelece as Diretrizes e Bases da Educação Nacional, 
Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Presidência da República. Brasília, DF. 1996. 

CONSELHO NACIONAL DE EDUCAÇÃO. Estatuto da Criança e do Adolescente, Câmara dos Depu-
tados, Lei nº 8.069, de 13 de julho de 1990. DOU de 16/07/1990 – ECA. Brasília, DF. 

CONSELHO NACIONAL DE EDUCAÇÃO. Parecer CNE/CEB n° 16/2012, Diretrizes Curricula-
res Nacionais para a Educação Escolar Quilombola. Brasília: CNE/CEB, 2012. 

FERREIRA, Edilcina Monteiro. Entre o Campo e a Cidade: o Jovem ribeirinho e suas relações com o processo 
de migração na Região das Ilhas de Abaetetuba/PA. 92 p. Dissertação (Mestrado em Agriculturas Disser-
tação apresentada para obtenção do grau de Mestre em Familiares e Desenvolvimento Sustentável) 
Universidade Federal do Pará, Instituto Amazônico de Agriculturas Familiares, Programa de Pós-
-Graduação em Agriculturas Amazônicas, Belém, 2019.

FERREIRA, Lola. Meninas são mais do que dobro de meninos entre jovens fora da escola e sem atividade remune-
rada. Gênero e Número. s.d. Disponível em: <http://www.generonumero.media/meninas-sao-mais-
-do-que-o-dobro-dos- meninos- ntre-jovens-que-nao-completaram-ensino-medio-e-nao-exercem- 
atividade- remunerada/>. Acesso em: 05 set. 2019. 



Maria Madalena Oliveira dos SantosEvasão Escolar e o Tempo do Extrativismo do Açaí 65

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 17ª. Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

HADDAD, C. R.; FRANCO, A. F.; SILVA, D. Os motivos da evasão escolar: uma análise do 
Programa FICA. In: X Congresso Nacional de Educação EDUCERE 2011, 2012, Curitiba. Anais... X 
Congresso Nacional de Educação EDUCERE 2011. p. 275-286. 

JARDIM, M. A. G.; ANDERSON, A. B. (1987). Manejo de populações nativas de açaizeiro (Eu-
terpe oleracea Mart.) no estuário amazônico: resultados preliminares. Boletim de Pesquisa Florestal, 
Colombo, n. 15, p. 1-18, dez. 1987. 

KRUPPA, S. M. P. Sociologia da educação. São Paulo: Cortez, 1994. 

LIMA, E. N. Escola Família Agrícola: um novo paradigma de educação rural. Revista Trilhas, Belém, 
v. 5, p. 47-58, 2005. 

LOUREIRO, Violeta Rafhalefshy. Amazônia: história e análise de problemas do período da borracha aos dias 
atuais. Belém: Distribel, 2002. 

MAES, J. Evasão escolar é um dos principais problemas da educação no Brasil. Gazeta do Povo, 28 abril 
2019. 	 Disponível em: <https://www.gazetadopovo.com.br/ educação/evasao-escolar-e-um-
-dos- principais-problemas-da-educacao-no-brasil/>. Acesso em: 20 ago. 2019. 

NERI, M. Tempo de permanência na escola. Rio de Janeiro. FGV/IBRE, CPS, 2009. Disponível em: 
<http://www.cps.fgv.br/ibrecps/rede/finais/Etapa3Pesq_Tempode PermanenciaNaEscola_
Fim2.pdf>. Acesso em: 27 ago. 2019. 

OLIVEIRA, Maria do Socorro Padilha de. Fenologia e produção do açaizeiro (Euterpe oleracea Mart.) em 
áreas de várzea do estuário amazônico. Belém: Embrapa Amazônia Oriental, 2002.

OLIVEIRA, P. S. Introdução à Sociologia. 17 ed. Rio de Janeiro: Editora Ática, 1996. 

ORGANIZAÇÕES DAS NAÇÕES UNIDAS PARA A EDUCAÇÃO, CIÊNCIA E CULTURA 
- Unesco. Declaração Mundial sobre Educação para Todos (Conferência de Jomtien). Tailândia: Unesco, 1990. 
Disponível em: <www.unesco.org.br/publicação/doc- inernacionais>. Acesso em: 15.dez. 2025.

PONTE, R. X. 2013. Assahy-yukicé, iassaí, oyasaí, quasey, açãy, Jussara, manacá, açaí, acay-berry: rizoma. 
163 p. Tese (Doutorado em Sociologia e Antropologia). Instituto de Filosofia e Ciências Humanas 
(IFCH). Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia. Universidade Federal do Pará, 
Belém, 2013.

RUZANY, Maria Helena, MOURA Edila Arnand, MEIRELLES, Zilab Vieira. Adolescentes e jovens 
de populações ribeirinhas na Amazônia – Brasil. Rio de Janeiro: Visão Social, 2012. 

WANDERLEY, Maria de Nazareth Baudel. Juventude rural: vida e trabalho no Brasil. Estudos So-
ciedade e Agricultura, Rio de Janeiro, v. 15, n. 2, p. 5–30, 2007.





SEÇÃO 2

Jully Vanessa Miranda dos Santos − Graduada em Geografia pela Universidade Federal do Pará- UFPA. 
Educadora comunitária e geoprocessadora associada ao Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes 
(IPPCS). E-mail: jullygeo21@gmail.com

Soberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade 
remanescente de Quilombo do Tartarugueiro em Ponta de Pedras-PA

Soberanía Alimentaria Quilombola: cambios y permanencias en la comunidad remanente de Quilombo de 
Tartarugueiro en Ponta de Pedras-PA

Quilombola Food Sovereignty: changes and continuities in the Tartarugueiro Quilombo community, Ponta de 
Pedras-PA

Jully Vanessa Miranda dos Santos

Resumo: A alimentação humana se tornou, ao longo dos anos, elemento primordial para a compreensão 
das mudanças ocorridas nos territórios das comunidades tradicionais. A produção alimentar tradicional 
sofreu uma vasta influência no processo de subalternação dos povos colonizadores ao longo da sua cons-
trução histórica e geográfica. Influências que são visíveis na forma de produzir, consumir e na configuração 
espacial dessas comunidades. Nesse cenário de transformação da alimentação tradicional nas comunidades 
tradicionais, o estudo analisa como o Quilombo do Tartarugueiro se configura espacialmente através da 
alimentação a partir da influência do colonialismo, por meio das categorias de raça, poder e território. O 
resultado da pesquisa foi a identificação de práticas e técnicas da produção alimentar e produtos e como elas 
configuraram as relações da comunidade com o território.

Palavras Chave: Colonialidade. Território. Alimentação. Quilombo. Soberania alimentar.

Resumen: La alimentación humana se ha convertido, a lo largo de los años, en un elemento esencial para 
comprender los cambios en los territorios de las comunidades tradicionales. La producción alimentaria su-
frió una fuerte influencia del proceso de subordinación impuesto por el colonialismo, visible en las formas 
de producir, consumir y organizar los espacios. En este contexto, el estudio analiza cómo el Quilombo de 
Tartarugueiro, en Ponta de Pedras (PA), se configura espacialmente a partir de la alimentación, consideran-
do las categorías de raza, poder y territorio. El resultado evidencia prácticas y técnicas de producción y los 
productos que estructuran la relación de la comunidad con su territorio, revelando permanencias y transfor-
maciones frente a las presiones coloniales.

Palabras Claves: Colonialidad. Territorio. Alimentación. Quilombo. Soberanía alimentaria.

Abstract: Human food has become, over the years, a key element to understanding changes in the territories 
of  traditional communities. Food production has been strongly influenced by the subordination process 
imposed by colonialism, which is visible in the ways of  producing, consuming, and organizing spaces. In 
this context, the study analyzes how the Quilombo of  Tartarugueiro, in Ponta de Pedras (PA), is spatially 
configured through food practices, considering the categories of  race, power, and territory. The findings hi-
ghlight production techniques and food products that shape the community’s relationship with its territory, 
revealing continuities and transformations in the face of  colonial pressures.

Keywords: Coloniality. Territory. Food. Quilombo. Food sovereignty.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas68

SEÇÃO 2
INTRODUÇÃO

Um dos processos importantes para a humanidade é a alimentação, não apenas por razões 
biológicas, mas também econômicas, sociais, culturais e políticas. A alimentação humana vem pas-
sando por processos de constantes transformações, tanto na forma de produção quanto nos modos 
de consumo. O processo de globalização pode ser apontado como um principal meio transformador 
da sociedade, na forma de produzir e distribuir os alimentos, pois as possiblidades de produção e de 
distribuição ocasionam a ruptura espacial e temporal dos lugares. A industrialização é um fator impor-
tante nessa dinâmica, causando um distanciamento da população com o modo de produção tradicional 
dos alimentos, o que dificulta a compreensão, principalmente, da origem do produto a ser consumido.

Nesse contexto, de uma sociedade voltada para o consumismo, este estudo busca compreender 
como a colonialidade influencia a definição de raça e poder. E, desse modo, impacta a formação do 
território e define funções na alimentação, como elemento de identidade, influenciando características 
originais dentro das comunidades quilombolas tradicionais; com ênfase na Comunidade Quilombola 
do Tartarugueiro em Ponta de Pedras-PA.

Para a realização da pesquisa, a metodologia utilizada foi o materialismo histórico-dialético e, 
portanto, o estudo do meio encontrar-se-á numa situação semelhante as das questões socioeconô-
micas: ser-lhe-á necessário questionar o sistema oficial de coleta e tratamento de dados descrita por 
Marx e Engels (1986). Marx e Engels (1986) argumentam que a substantificação da ideia transforma 
o sujeito real em um predicado ou atributo desta, eliminando-se as diferenças entre ideia e real. 

Os procedimentos metodológicos foram: levantamento bibliográfico, para o entendimento da 
base conceitual utilizada na pesquisa; a aplicação de entrevista com moradores, para entender na visão 
deles e as relações sociais dentro da comunidade; e a criação de um croqui, com a finalidade de visu-
alizar a distribuição espacial da comunidade no território em torno da alimentação. As fotografias e 
tabela foram primordiais para sistematizar o resultado da pesquisa.

1. Colonialismo e a Formação das Comunidades Tradicionais 

Ao analisar o colonialismo, à luz do conceito de raça, podemos afirmar que este se tornou um 
dos fatores centrais de desigualdade das populações tradicionais, numa estrutura eurocêntrica, na 
ideia de que a Europa se considera o modelo de desenvolvimento das sociedades modernas. Outra 
característica é sobre a definição de colonialidade de poder, essa relação entre ambas que define a 
modificação das culturas tradicionais, tornando-se mutáveis e excluídas na visão do poder soberano.

Esse processo de expansão é considerado o que mais teve consequências aos povos que 
submeteu, pois, ao invadir novos territórios, os colonizadores quebravam o sistema de relação so-
cial e concepções culturais existentes nas colônias. Assim, esses povos, segundo Hobsbawm, eram 
tratados como “[...] inferiores, indesejáveis, fracos, atrasados ou mesmo infantis. Eles eram objetos 
perfeitos de conquista, ou ao menos de conversão aos valores da única e verdadeira civilização.” 
(HOBSBAWM, 2002, p.118).

1.1. Colonialidade e as Categorias Raça e Poder

Com as grandes navegações, em 1492, Cristóvão Colombo chega à América com o objetivo 
de conhecer novas terras, e posteriormente colonizá-las; assim se dá o processo de colonização. 



Jully Vanessa Miranda dos SantosSoberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade remanescente de... 69

Este marca, primeiramente, a hegemonia econômica europeia, essa nova ordem marcou a domi-
nação da América Europeia com um processo violento, de exploração e de expropriação de suas 
riquezas entorno do sistema capitalista dos países exploradores. As novas formas de dominância 
nascida no processo de exploração europeu possibilitou uma estrutura de submissão aos povos 
colonizados, ou seja, foram sujeitos às novas identidades culturais, político, social, imposta pelos 
colonizadores.

Historicamente, o colonialismo legitimava uma supremacia força militar do estado coloniza-
dor, promovendo uma exploração territorial baseada na apropriação das riquezas naturais, criando 
uma ideia de crescimento econômico. Nesse contexto, surgiu o debate do pós-colonialismo expli-
cado por Larissa Rosevics (2017, p.187) como:

O projeto pós-colonial é aquele que, ao identificar a relação antagônica 
entre colonizador e colonizando, busca denunciar as diferentes formas de domi-
nação e opressão dos povos. Como uma escola de pensamento, o pós-colonialis-
mo não tem uma matriz teórica única, sendo associado aos trabalhos de teóricos 
como Franz (sic) Fanon, Albert Memmi, Aimé Césaire, Edward Said, Stuart Hall e 
ao Grupo de Estudos Subalternos, criado na década de 1970 pelo indiano Ranajit 
Guha. 

Ou seja, as ideologias do pós-colonialismo constituíram sendo uma construção das relações 
sócio-histórica que acontecem no centro da sociedade moderna. Assim, as marcas deixadas pela 
colonização não abandonaram os povos colonizados. Vale lembra que o colonialismo se debruçou 
sobre a temática da interferência política, cultural e econômica resultante do neocolonialismo. O 
pós-colonialismo veio de encontro a essas ideologias europeias.

O processo de colonização dos povos da América latina tangeu uma nova era de exploração 
das terras recém-descobertas, o sociólogo peruano Aníbal Quijano (2005, p. 84) assevera que o 
conceito de colonialidade se refere às condições de estabelecimento do sistema capitalista como 
modelo de funcionamento das relações de poder na modernidade, que operam mediante a “im-
posição de uma classificação racial-étnica da população do mundo”. Ou seja, essas imposições 
acabaram constituindo a ideia de raça como principal mecanismo de apropriação cultural, divisão 
de trabalho e controle dos territórios.

A categoria raça tornou-se uma base para a diferenciação entres as nações colonizadas e aos 
colonizadores, nasce assim um complexo de inferioridade dos traços físicos e culturais. É nesse 
contexto que o termo passa ser utilizados com critério de classificação social da população e um 
instrumento de classificação de características físicas humanas na sociedade moderna, a cultura 
originária desses povos é extremamente deixada de lado para uma valorização da cultura do colo-
nizador, pensamento descrito pelo sociólogo peruano Aníbal Quijano (2005). 

O complexo de superioridade dos dominantes subjugava as sociedades nativas; europeu 
passa do sentido geográfico para uma conotação racial de identidade, tornando-se os antago-
nistas no processo de dominação do território recém-descoberto. A construção da hierarquia 
de raça tornou-se objeto legal para o processo de dominação e exploração das riquezas desses 
territórios. Os colonizadores foram os responsáveis pela codificação dos estereótipos físicos, 
surgindo novas relações sociais e produzindo novas identidades sociais, como índios, negros, 
mestiços.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas70

SEÇÃO 2
Assim, a ideia de raça baseou uma nova roupagem no processo de dominância dos territórios 

conquistados na América. A classificação racial estabeleceu uma nova divisão do trabalho e relação de 
produção atribuída ao modelo eurocêntrica. A ideia de índio, por exemplo, torna-se uma mão de obra 
inferior abaixo da pirâmide colonial, denotando a produção do discurso de poder (QUIJANO, 2005).

Esse debate em torno da racionalidade possibilita entender que o processo de relação de po-
der no período moderno está totalmente ligado a esses períodos. Dessa forma, o que entendemos 
como dominância e dominados passaram a ser reproduzido pelo sistema capitalista e econômico 
atual. A este processo de classificação da nova ordem mundial e todas as dimensões de relação social, 
Quijano (2005) denominou de colonialidade do poder, ou seja, o processo de relação de poder está 
ligado uma ordem geopolítica de dominância dos territórios estabelecida a partir da expansão eu-
ropeia, fundado numa perspectiva onde a nova ordem de dominância se pauta na categoria raça e é 
considerado um processo  mais profundo que se mantem presente nos esquemas  culturais e sociais 
das sociedades atuais, visíveis nas formas trabalho, conhecimento, território, organização social etc.

Quijano (2005), em seus estudos, argumenta que o poder expressado no colonialismo predo-
mina uma relação de dominação. A partir das explorações econômicas das colônias, acabou criando 
uma rede de dependência no padrão social da América com a Europa.  

Em sua nova matriz, a ordem de poder passa a ser expressa pela inserção do novo modelo 
econômico, ou seja, o capitalismo mundial, América configura-se a formar uma nova identidade, 
caracterizada pela reorganização espacial do território mundial. A nova relação de poder incorpora 
novas forma de heterogeneidades na produção do capital, a Europa torna-se o centro de domínio 
tanto econômico como social da nova ordem de poder, deste modo, as novas colônias continuam 
subjugadas aos seus domínios.

1.2. Colonialidade e as Comunidades Quilombolas

O debate em torno das comunidades quilombolas deve ser a partir do conceito de território, 
conceito que pode ser interpretado por diversa correntes de pensamentos e ciências, mas, quando 
a sociedade vivencia o modo como o homem se relaciona com a natureza, quando passa pelo pro-
cesso de produzir e reproduzir esse espaço, o debate deve ser pautado na visão da geografia. 

O geógrafo Haesbaert (2004) apresenta três principais características sobre o território na 
Geografia: a leitura política de território, que se refere à relação espaço-poder, uma das concepções 
mais aceitas na ciência, onde o poder não necessariamente é exercido pelo Estado; o entendimen-
to de território para a economia, dado como um recurso econômico; e a perspectiva cultural ou 
simbólica-cultural, na qual o território é visto como produto da apropriação simbólica que um 
determinado grupo faz de um espaço (HAESBAERT, 2004).

Segundo essas perspectivas geográficas, o território passa a ser abordado pela relação de po-
der, seja político, cultural, econômico, apresentando análises que vão da dimensão física e interna 
território até às relações dos agentes externos que influenciam ao longo da história esses espaços. 
Para Haesbaert (2004), esse espaço de referências, vivenciado pelos grupos como suporte para sua 
construção identitária, em alguns casos, recebe tamanha importância que acaba sendo sacralizado, 
propiciando o fortalecimento de uma identidade coletiva, que é, acima de tudo, territorial; portanto, 
podemos entender que esses territórios promovem, além de conflitos, uma troca enriquecedora de 
identidades coletivas como um ato político de resistência.



Jully Vanessa Miranda dos SantosSoberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade remanescente de... 71

Esses grupos receberam nomenclaturas distintas: Terra de Pretos, Terras de Santo, Mocam-
bo ou Quilombo. Historicamente, o termo quilombo é associado às comunidades formadas por 
escravos libertos, sua palavra origina-se da língua quimbundo e significaria arraial ou acampamento. 
(FIABANI, 2005). Foram grupos que formaram uma resistência ao sistema escravista e às perse-
guições ao longo de sua história. Silva, em seus estudos, afirma que “é até por isso que estes concei-
tos, quilombo e resistência, fundamentais para a compreensão da história do povo negro no Brasil, 
parecem fundir-se em um só” (SILVA, 2004, p.30).

A formação e ocupação dos territórios por esses grupos construíram uma história de extre-
ma relação com o espaço, as atividades de plantio e colheita tornaram-se uma atividade de sustento, 
patrimônio cultural, e, ao mesmo tempo, de resistência. Tais identidades manifestam-se nas mais 
diversas formas. Uma das características é o imaginário das pessoas, perceptível nas comunidades 
quilombolas e que determina as memórias como um fator na construção da identidade desses po-
vos. A partir do estudo de memórias, podem chegar às raízes dos acontecimentos, das experiências, 
das contradições e relações dos conflitos.

Para entender o processo de compreensão da identidade territorial, baseia-se na ideia de 
que “(...) as identidades se situam frente ou num espaço simbólico, social/historicamente produ-
zido (...)” (HAESBAERT, 1999, p. 179), ou seja, o entendimento no processo de construção da 
identidade leva-se em consideração a sua relação com o histórico/contextual e relacional. Assim, 
pode-se afirmar que não existe identidade fixa ou estática, ela é sempre uma construção histórica 
dos significados sociais e culturais que norteiam o processo de distinção e identificação de um 
indivíduo ou de um grupo.

Nesse sentido, o território passa a exercer um papel crucial no entendimento da cultura, ex-
pressada por uma interlocução com território. Ou seja, quando um grupo se coloca como mais 
evolutivo que o outro, dominando-o, acarreta um conflito resultante das diferentes ações de cultura. 
Haesbaert (2001, p.40) argumenta que o: 

Cultural (muitas vezes culturalista) ou símbolo cultural: prioriza a dimen-
são simbólica e mais subjetiva, e um que o território é visto, sobretudo, como um 
produto da apropriação/valorização simbólica de um grupo em relação aos seus 
espaços vividos. 

Azevedo (1996, p.336) define cultura como:

O conjunto de sentidos e significações, de valores e padrões, incorporados 
e subjacentes aos fenômenos perceptíveis da vida de um grupo social concreto, 
conjunto que consciente ou inconscientemente, é vivido e assumido pelo grupo 
como expressão própria de sua realidade humana e passa de geração em geração, 
conservado assim como foi recebido ou transformado efetiva ou pretensamente 
pelo próprio grupo. 

Ou seja, a cultura expressa uma possiblidade do homem interpretar através de suas memórias 
o meio onde vive, estabelecendo sinais e representações do seu território. Essas expressões cultu-
rais podem sofrer influência externa ao longo de suas histórias.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas72

SEÇÃO 2
2. Territórios Quilombolas

Em seu processo de construção histórica, o Brasil, desde a colonização, viu-se obrigado a 
utilizar mão de obra na produção econômica. Alguns fatores levaram à utilização de mão de obra 
escrava negra. Uma delas foi o fato de os índios que trabalharam, inicialmente, na exploração do 
pau Brasil terem dificuldade em se adaptar ao trabalho regular. Houve também uma queda do 
número de índios devido à mortalidade e às fugas. Mas, com a transição da produção de açúcar, 
imposto como principal produto econômico da colônia, houve a imposição comercial de tráfico 
negreiro.

2.1. Quilombos no Brasil e no Pará

O Brasil, historicamente, foi um dos países que mais utilizou a mão de obra escrava negra, 
os escravos trabalhavam na agricultura, nos ofícios, serviços domésticos e urbanos. Os negros que 
trabalhavam no campo cultivavam cana de açúcar, algodão, fumo, café e trabalhavam na extração 
de metais preciosos, dentre outras atividades. Já os de ofícios, seus trabalhos eram na construção, 
carpintaria, sapataria. Os negros domésticos eram escolhidos entre os mais sociáveis e cuidavam de 
todos os serviços das casas grandes. Por fim, os negros urbanos que trabalhavam no transporte de 
seus senhores e redes, cadeiras e palanquis.

O processo de distribuição dos escravos africanos no mundo deu-se de forma forçada, sendo 
arrancados de suas casas, famílias, em diversas regiões da África. Foram transportados em viagens 
longas, em condições sub-humanas, e foram vendidos. A vida dos escravos na colônia foi marcada 
por castigos físicos e punições, tonando-se características da escravidão. Reis e Gomes, ao estuda-
rem sobre a escravidão negra no Brasil, afirmaram que: 

Onde houve escravidão houve resistência. E de vários tipos, Mesmo sob a 
ameaça do chicote, o escravo negociava espaços de autonomia com os senhores 
ou fazia corpo mole no trabalho, quebrava ferramentas, incendiava plantação, 
agredia senhores e feitores, rebelava-se individual ou coletivamente. Houve, no 
entanto, um tipo de resistência que poderíamos caracterizar como a mais típica 
da escravidão- e de outras formas de trabalho forçado. Trata-se da fuga e forma-
ção de grupos de escravos fugidos. A fuga nem sempre levava a formação des-
ses grupos. Ela podia ser individual ou até grupal, mas os escravos terminavam 
procurando se diluir no anonimato da massa escrava e de negros livres. (REIS; 
GOMES, 1996, p. 9)

Como podemos observar, os autores tratam da formação dos quilombos, unidades com 
formação, tamanho, população e organização distintas, formados por escravos fugidos, grupos que 
desempenharam um papel social dentro do sistema escravista. Desde os tempos dos primórdios, 
as comunidades de quilombos no Brasil caracterizam-se por manter um modo de vida tradicional, 
com um forte vínculo com a natureza e sendo responsável pela conservação dos ecossistemas onde 
essas terras estão localizadas.

Esses quilombos destacam-se por características expressivas próprias (todos formados por 
grupos de escravos fugidos), mãos que, ao mesmo tempo, diferenciavam-se (em suas relações so-
ciais internas), criando formas de sobrevivência expressivas, ambos formados tanto por negros, 



Jully Vanessa Miranda dos SantosSoberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade remanescente de... 73

como brancos e indígenas. Formando, assim, uma diversidade de povos, culturas, religiões e de 
costumes. Como mostra Ramos,

É possível ver os quilombos como uma rejeição da escravidão e não há 
dúvidas de que o foi para muitos escravos. Mas também é possível ver o quilom-
bo não como uma rejeição sistêmica da escravidão, mas, um veículo para fuga 
individual do cativeiro. Contudo, a comunidade criada pelo escravo fugido, o 
quilombo, com frequência existiu perto e cooperou com elementos da sociedade 
que ele abandonou. Ou seja, apesar de os escravos individualmente rejeitarem seu 
cativeiro, geralmente não trabalhavam coletivamente para derrubar a Instituição 
da escravidão. (RAMOS, 1996, p. 165)

Assim, o território dos povos quilombolas passa a ser um espaço de reprodução econômica, 
social, e cultural ao longo de sua história. Constitui um processo de elaboração de mediações da sua 
relação com natureza. Essa relação se difere das outras atividades de produção econômica rural por 
não apresentarem visar o lucro, mas caracteriza-se por uma organização coletiva, onde o território 
é usado pelos membros de todas as famílias da comunidade.

O processo de introdução da mão de obra escrava negra no Grão-Pará intensificou com o 
declínio da escravidão indígena e com a criação da companhia de comercio Pará e Maranhão. Em 
1682, intensificou o uso da mão de obra escrava negra na produção de cana de açúcar, arroz, milho, 
mandioca, e em outros trabalhos. Muitos foram as fugas praticadas pelos negros no Pará, adentra-
vam na floresta e formavam novos quilombos ou encontravam os já formados. Uma das caracte-
rísticas desses grupos era a junção dos indígenas e de negros. Nesse período, a presença do negro, 
em quantidades, era mais significativa no Estado do Maranhão. Sendo assim, a escravidão paraense 
era menos percebida. Salles (2005) descreve que “em pleno século XVIII quando a escravidão ain-
da não havia revelado a existência de numerosa escravidão no Pará já há notícias de quilombos e 
medidas tomadas para destruí-los (SALLES, 2005, p.238).”.

Para que o sistema escravista continuasse lucrativo, era preciso combater os primeiros ideais 
de liberdade impregnados no meio dos escravos. Não há dúvidas que o processo escravidão no 
Pará, assim como nas outras regiões do país, foi marcado por grande atrocidade.

A região do Marajó, conhecida nesse período como Ilha Grande de Joanes, habitada pelas 
comunidades indígenas Aruãs ou Aruac e Nhambiquaras, assim como as outras regiões do Pará, 
utilizavam mão de obra negra, que foi introduzida pelas ordens religiosas que tentaram subalterni-
zar os índios nativos da ilha. Salles argumenta:

a obra de catequese no Marajó teve consequências funestas para os indíge-
nas. Numerosas tribos foram dizimadas em pouco tempo. Escasseando os índios 
houve a necessidade da introdução de negros diversificando, desta forma, a fácies 
ético marajoara. (SALLES, 2005, p. 93)

Portanto, segundo Salles (2005), é nas fazendas de criação de gado que a mão de obra es-
crava negra vai ser utilizada como vaqueiro, já que a importância das fazendas de gado torna-se a 
atividade econômica da ilha. Assim, as grandes propriedades de terra vão fazer parte da paisagem 
marajoara, com os negros já estabelecidos. Nesse processo de introdução do negro na ilha, torna-se 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas74

SEÇÃO 2
evidente o aparecimento de crescimento constante das comunidades de fugitivos, que buscavam 
deixar o domínio dos senhores, fortalecendo como instrumento de resistência.

Com essas características, a ilha passa a ser ocupada durante esse período por fazendas. Va-
mos encontrar, ao longo da sua história, situações complexas de conflitos por posse terra. Conflitos 
configurados, de um lado, por fazendeiros reafirmando o direito à terra conquistada no passado. 
E, de outro lado, os quilombolas negando tais direitos e lutando para reafirma o direito à terra. 
Tais conflitos se perpetuam até os dias de hoje. No Marajó, atualmente, existe, segundo a fundação 
Palmares, 40 comunidades distribuídas em nove municípios: Gurupá, Breves, Pontas de Pedras, 
Salvaterra, Anajás, Curralinhos, Soure, Muaná, Cachoeira do Arari.

2.2. Titulação de Terra e o Quilombo do Tartarugueiro

No que tange à regularização fundiária, à definição e à extensão do território a ser reconhe-
cido e da localização dos limites, é importante a participação da comunidade, já que o processo se 
torna um momento de redescoberta da identidade sociocultural desses povos, oficializando o que 
seriam terras públicas e particulares.

A Fundação Palmares é o órgão responsável pela certificação das comunidades quilombolas 
junto ao INCRA, que é o responsável pela regularização fundiária. A emissão dos documentos de 
regularização dos territórios dá-se a partir de estudos científicos e laudos antropológicos que deter-
minam a presença desses povos nessas áreas. 

De todos os estados brasileiros, o Pará foi que mais titulou áreas nos últimos anos, um mar-
co aos reconhecimentos e direitos dos quilombos. Segundo o ITERPA, somente nos últimos três 
anos, o governo emitiu cinco títulos na região oeste do Pará. Cachoeira Porteira, onde esses qui-
lombos estão localizados, se tornou o maior quilombo titulado no Brasil, somando uma área de 225 
mil hectares de terra ao todo no Pará. A comunidade remanescente de quilombo do Tartarugueiro, 
pertencente ao município de Ponta de Pedras-PA, mostrada no mapa a seguir, mapa construído do 
ponto de vista dos moradores (Figura 1):

Figura 1 - Mapa de Localização da Comunidade Remanescente de quilombo do 
Tartarugueiro.

Fonte: Elaboração. SANTOS, A.M.A.Jully Santos. 2018



Jully Vanessa Miranda dos SantosSoberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade remanescente de... 75

Segundo relatos dos moradores, a comunidade foi fundada por volta de 1888 por um casal 
chamado de Melquides e Julieta, ambos escravos vindos do Estado do Maranhão e das ilhas me-
xicanas. Ambos trabalharam na fazenda de Augusto Montenegro; ela exercia o trabalho de curan-
deira, por conhecer os diversos usos das ervas naturais, e ele trabalhava nos campos, e ambos se 
casaram na sede da fazendo Montenegro. 

Esse casal exerceu por muito tempo a função de acender o farol, que servia de guia para os 
navegantes durante o período da noite, devido a localização de Tartarugueiro ser na foz do Rio 
Arari e seu litoral voltado para a Baía de Marajó, tendo suas margens formada por pedras. Em tro-
ca, eles podiam morar e cultivar a terra. Foi durante o governo de Augusto Montenegro que ocor-
reu uma negociação com a dona da terra para demarcar a área correspondente à comunidade. Vale 
ressaltar que o rio Arari foi utilizado por muito tempo como principal acesso a alguns municípios 
do Marajó. Sobre a nomenclatura, advém da quantidade significativa de tartarugas nativas em todo 
o seu litoral, mas, ao longo do tempo, acabaram entrando em extinção. Vários motivos levaram 
à diminuição da quantidade de tartaruga, um deles foi o aumento populacional e a pesca. O que 
começou com um casal, formou uma comunidade de 177 moradores, distribuídas em 45 famílias.

Durante os últimos anos, fundaram outras associações que visavam a busca por acesso a 
atividades econômicas. Em 07 de julho de 2011, através de discussões internas entre os moradores, 
com o objetivo de lutar por seus direitos, foi fundada a Associação Remanescente de Quilombo 
do Tartarugueiro, contando com 114 sócios. Em 16 de maio de 2013, a comunidade recebeu sua 
certificação da Fundação Palmares.

Apesar da luta pela conquista do território, a comunidade não possui regularização fundiária, 
seu território ainda é delimitado pelos moradores, sem possuir nenhuma documentação que compro-
ve o acesso ao território reconhecido por lei. Mesmo com a associação já regularizada, a comunidade 
ainda não fez o pedido junto ao INCRA para começar o processo de delimitação e titulação da terra.

3. A Cultura Alimentar do Quilombo do Tartarugueiro e a sua Produção

As representações que emergem da relação do sujeito e na forma como estabelecem a ali-
mentação, na escolha do quer comer, na forma de comer e na forma de preparo do alimento cons-
tituem elementos importantes dos saberes culturais de um povo.

É possível entender dois elementos básicos nesse processo de identidade alimentar: a influência 
imposta pela aproximação com os centros urbanos e a configuração das distribuições da produção 
dos alimentos na comunidade. Ou seja, as práticas alimentares e suas transformações.

3.1. Cultura Alimentar e suas Transformações

Um dos elementos que identificam um determinado grupo é a alimentação, esta pode ser en-
tendida como um ato cultural, pois comer torna-se um elemento que vai além de ingerir alimentos. 
Existem relações identitárias, culturais e simbólicas em torno do alimento que são constituídas em 
rituais indígenas, cosmologias, pajelança, tambores negros, curas, raízes africanas e indígenas; rela-
ções sociais e afeto; relações de poder, e outros fatores gerados a partir de intercâmbios culturais e 
resistências perante à história da hegemonia desde os tempos pré-colombianos. Podemos, através 
deste, compartilhar saberes e sabores de um sistema complexo de cultura dentro de territórios, 
como: encantarias, cosmovisões, estéticas e modos do caboclo produzir seu alimento. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas76

SEÇÃO 2
A cultura alimentar está extremante ligada a essas manifestações culturais presentes no dia 

a dia desses povos. A aquisição do alimento perpassa o modo em que os métodos de produção 
são ligados à cultura de um povo. A alimentação brasileira sofreu influência de vários povos e de 
culturas diferente, como os índios, africanos e portugueses. E, atualmente, a alimentação brasileira 
é voltada ao prazer de comer e não no valor nutritivo e econômico para os povos que produzem.

A herança africana é presente em alguns preparos, na forma como é misturado os ingre-
dientes na panela, no hábito de assar e cozinhar os alimentos – alguns alimentos como: fubá, 
farinha, goma, galinha da angola etc. Ao longo de sua história, a comunidade sofreu influência na 
alimentação, visível nas técnicas de produção, nos preparos e, até mesmo, na substituição de alguns 
alimentos. 

Com a aproximação da comunidade com o meio urbano, por meio a introdução dos barcos 
motorizados ou uso de casco a remo, alguns produtos passaram a ser inseridos nas comunidades 
pelo comércio feito pelos marreteiros. Os marreteiros, por muito tempo, tiveram um papel primor-
dial na configuração social do lugar, levando à modificação no cotidiano do lugar. Essa relação, que 
teve início em medos da década de 60, se perpetua até os dias atuais.

Essas mudanças estão presentes no dia a dia dos moradores. Os hábitos que passaram por 
essas transformações foram identificados nos diálogos com os moradores. Alguns preparos, como 
a utilização da mandioca, foram substituídos por produtos industrializados. Da mandioca, derivam: 
a crueira, usada no preparo de mingau e na alimentação dos animais; a goma, usada no preparo da 
tapioca e na produção de cola (utilizado na construção dos barcos); o tucupi, usado para cozinhar 
peixe, no tacacá; e, a massa que, além da fabricação de farinha, é usada na produção de beijus.

A forma dos preparos dos peixes fundiu-se com ingredientes da cidade, a utilização de al-
gumas ervas como a vinagreira foram substituídas pela cebola. O óleo de coco pelo óleo de soja. 
Peixe conservado no salgado pelo conservado no gelo. Os utensílios usados na cozinha, como 
panelas, potes, pratos e alguidar, todos construídos do barro, foram substituídos pelos utensílios de 
alumínios, ferro e cobre.

3.2. Produção Alimentar do Quilombo

Para entender o processo de produção de alimento, é necessário entender que, por muito 
tempo, a história econômica da Amazônia foi modelada por diferentes ciclos e recessão econômica 
ligada à exploração de recursos naturais. Entretanto, logo a pós a colonização no século XVI, ex-
perimentou-se o modelo de exportação, essencialmente de produtos extrativista. Caracterizada por 
uma intensa exploração desses recursos, a atividade entrou em declínio ao longo da sua história por 
várias razões, como: a limitação de mão de obra, a distância com o mercado consumidor, infraes-
trutura de armazenamento e transporte; e, até mesmo, a substituição dos vegetais nativos. 

O extrativismo nas comunidades tradicionais, no seu sentindo mais básico na maneira de 
produzir, determina quais produtos são retirados das áreas de ocorrência, sendo coletados produ-
tos de origens vegetais, caça, pesca, apresentada com uso de baixa tecnologias. Assim, nesse item, 
serão apresentados os produtos básicos do extrativismo realizado pela população local.

Para compreender esse processo de produção, foi importante a criação e um croqui (Croqui 
1), criado a partir da visão dos moradores. Nesse croqui, é apresentada a configuração espacial da 
comunidade e como ela está organizada, bem como a localização da produção dos alimentos: 



Jully Vanessa Miranda dos SantosSoberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade remanescente de... 77

Croqui 1 - Distribuição Espacial da Comunidade Quilombola de Tartarugueiro.

Elaboração: A autora de pesquisa, 2018.

Um dos principais alimentos da comunidade é o açaí (Fotografia 2). Mas, para entender o 
processo de produção, é importante destacar que área de produção do fruto era de uso comum, 
com árvores nativas. Apenas em 1998 é que houve a divisão das áreas e cada morador se tornou 
responsável pela produção do açaí.

Fotografia 2 - Produção de açaí.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas78

SEÇÃO 2
Durante a década de 90, a produção era apenas para o consumo dos moradores, por conta de 

a produção ser pequena. A partir dos anos 2000, a produção aumentou, tendo o Distrito de Icoa-
raci como destino de comercialização. Hoje, a comunidade produz cerca de 7.500 rasas. Falando da 
cadeia produtiva, a que corresponde ao período de julho a janeiro, a extração ou o apanhar, termo 
usado pelos moradores, é realizada pela parte da manhã, já que no período da tarde o açaizeiro 
está quente. O atravessador retorna às casas para coletar nesse período. O atravessador deixa os 
paneiros ou rasas onde serão armazenados os caroços de açaí pelo peconheiro (o que vai apanhar). 
O açaí, além de ser importante na alimentação, tem componentes que estão presentes no cotidiano 
local, por exemplo: as folhas são usadas para confeccionar a peconha, instrumento utilizados pelo 
peconheiro (Fotografia 3) para subir nos açaizeiros; para cobrir as casas a vassoura de açaí (onde 
os caroços estão presos), instrumento usado para varrer o forno durante o processo de produção 
de farinha e na limpezas das casas; as talas que se encontram nas folhas são usadas no preparo de 
peixes assados no fogão à lenha; os caroços são utilizados como adubos e alimentação de porcos; 
e, por fim, o tronco por muito tempo foi usado para construir as paredes das casas, pontes e arma-
dilha de pesca.

Fotografia 3 - Imagem de um peconheiro.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

Importante atividade local e desenvolvida anualmente, a pesca artesanal de diferentes espé-
cies é feita nos igarapés e na Baía do Marajó, denominada como ‘‘pesca de Mar”. Na dinâmica de 
ir pescar, deve ser levada em consideração os saberes tradicionais; não há horário pré-determinado 
para a realização da atividade, mas exige um conhecimento profundo dos pescadores (Fotografia 
4) sobre o meio ambiente, como: as dinâmicas da maré, identificação de áreas de pesca, manejo 
e construção de pesca. Tais conhecimentos são transmitidos aos pescadores pelos mais velhos da 
comunidade, que aprenderam com vários companheiros de ofícios ao longo de anos.



Jully Vanessa Miranda dos SantosSoberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade remanescente de... 79

Fotografia 4 - Pescadores durante sua atividade de pesca.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

Utilizando mão de obra familiar, a atividade passou por transformações significativas na co-
munidade, tendo algumas técnicas substituídas por materiais mais sofisticados (Fotografia 5). Mes-
mo com essas mudanças, os pescadores se caracterizam por usar instrumentos com baixo custo de 
produção, como: espinhel, linha de mão, caniços, tarrafas, rede de malhar, arpão.

Fotografia 5 - Material de pesca.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

O produto da pesca é consumido pelas famílias e comercializado nas comunidades vizinhas. 
Vale destacar que, durante o período do defeso – em que a atividade é proibida para a reprodução 
dos peixes – a comunidade continua com a atividade, mesmo recebendo o seguro defeso. Segundo 
os moradores, a quantidade de peixe é diminuída para um média de 10 quilos por família. A pesca 
tornou-se, junto com a produção do açaí, a principal fonte de renda. Anualmente, são cerca de 
3.000 mil quilos de peixes, seguido pela produção de camarão, com 1.500 quilos.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas80

SEÇÃO 2
Nesse contexto, a comunidade possui as áreas de mariscagem (Fotografia 6), atividade exerci-

da principalmente pelas mulheres. Quando os barcos de pesca saem para o mar, passando cerca de 
10 dias longe de casa, as mulheres praticam a mariscagem nos pequenos igarapés, áreas de várzea e 
área de pedras. São usados apetrechos como: o Matapi (feito de tala de miriti, garrafas pets, tecidas 
com cordas ou cipós), Redes de arrastão, Parí (barragens feitas por folhas de açaizeiro trançadas), 
Técnicas de “gapuia” (onde são retirados a água dos pequenos lagos que se formam na várzea 
durante a vazante da maré) e Tapagem de pequenos igarapés. Nessa atividade, são capturados ca-
marão, ostra, lagosta e peixes de diferentes espécies, como: matupiri, jacundá, mocinha, etc.

Fotografia 6 - Uma das áreas de mariscagem.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

A Comunidade do Tartarugueiro possui uma relação intensa com a natureza, tendo sua área 
coberta por vegetação nativa de diferentes espécies. A exploração dessas áreas é feita de forma sus-
tentável, seguindo o curso natural da floresta. Tirando proveitos desse vasto ecossistema, a coleta 
de produtos tornou-se crucial para a manutenção econômica local.

A extrema relação dessas atividades com os seres místicos da cultura, como os seres que 
protegem a mata (Curupira, Visagem, Saci Pererê, Matinta Pereira), os rios (Iara, Cobra-Grande, 
Boto), foi fundamental para a manutenção e equilíbrio do ecossistema. Segundo os idosos, os seres 
místicos protegem e castigam aqueles que exploram além da necessidade, fazendo com que eles se 
percam ao tentar retornar para as suas residências.

Apesar do solo da Amazônia não ser propício à agricultura, a roça continua a ter um papel 
significativa na configuração espacial da comunidade. Atividade exercida por seus primeiros mora-
dores que se manteve ao longo de sua história, as roças são áreas destinadas aos cultivos de várias 
espécies de vegetais, como: melancia, abóbora ou jerimum, maxixe, quiabo e, principalmente, a 
mandioca. 

O processo de construção das roças segue o conhecimento tradicional dos moradores. Pri-
meiramente, é escolhida a área a ser destinada à plantação, os roçados, no período de setembro a 
novembro. Essa atividade é exercida pelos homens, através dos mutirões ou convidado (as pessoas 



Jully Vanessa Miranda dos SantosSoberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade remanescente de... 81

se unem para fazer a limpeza e a plantação das roças) ou por meio de pagamento em dinheiro a 
terceiros, para depois haver a queima. O período de plantação ocorre nos meses de dezembro a 
janeiro, antes do período mais intenso da chuva, e, depois de seis meses a um ano, está pronto para 
colheita. A farinha de mandioca se tornou um dos itens básicos na alimentação; anualmente, são 
produzidos 1.500 quilos de farinha para o consumo familiar. É importante destacar a variedade de 
manivas (Fotografia 7) que são usadas nas plantações, essas variedades são o que vão diversificar a 
qualidade da farinha.

Fotografia 7 - Plantação de maniva.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

A casa de farinha se torna um elemento importante na relação entre as pessoas. Sendo uma 
atividade familiar, o processo de fazer farinha torna-se um elemento de aproximação entre os 
membros das famílias, podendo demorar de três a quatro dia para ficar pronta, as conversas são 
apreciadas. Assim, nesses momentos, os conhecimentos são passados para os outros membros das 
famílias. Além da farinha (Fotografia 8), outros produtos derivam da mandioca, como o tucupi, 
crueira e tapiocas; ingredientes utilizados nos diferentes preparos, como foi tratado anteriormente.

Fotografia 8 - Morador trabalhando na produção de farinha

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 2: Mulheres Quilombolas82

SEÇÃO 2
CONSIDERAÇÕES FINAIS

Por meio das reflexões empreendidas neste estudo, foi-nos possibilitado descortinar aspectos 
significativos sobre os saberes que são construídos na aprendizagem em pesquisa e como são mo-
bilizados no contexto da prática. Foi possível refletir sobre: o processo de construção dos saberes 
tradicionais; como esses saberes influenciam a formação da identidade dos povos; a relação dos 
saberes e os territórios; e como esses saberes podem se transformar em conhecimentos científicos. 
Por fim, o estudo possibilitou a compreensão de como a alimentação pode ser apresentada como 
símbolo dos conhecimentos tradicionais.

REFERÊNCIAS

AZEVEDO, M. Comunidades eclesiais de base e inculturação da fé. São Paulo: Loyola, 1996.

FIABANI, Adelmir. Mato, Palhoça e Pilão: o quilombo, da escravidão às comunidades remanescentes [1532-
2004]. 1. ed. São Paulo: Expressão Popular, 2005. 424 p.

FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. Disponível em <http://www.palmares.gov.br/> acesso 
em 21/09/2018.

HAESBAERT, Rogério. Identidades territoriais. Niterói: Universidade Federal Fluminense, 1999. 
p. 179.

HAESBAERT, Rogério. Território, multiterritorialidade e globalização. In: CASTRO, Iná Elias de; 
GOMES, Paulo César da Costa; CORRÊA, Roberto Lobato (orgs.). Geografia: conceitos e temas. 5. ed. 
Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. p. 237-266.

HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do “fim dos territórios” à multiterritorialidade. Rio 
de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004.

HAESBAERT, Rogério. Território e multiterritorialidade: um debate. Geographia, Niterói, v. 9, n. 
17, p. 19-46, 2007.

HOBSBAWM, Eric J. 2002. A era dos impérios. 1875-1914. 7ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã (Feuerbach). 10. ed. São Paulo: Hucitec, 1986.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais. LANDER, Edgardo (org). Buenos Aires: Conselho Latino-ameri-
cano de Ciências Sociais - CLACSO, 2005.

RAMOS, D. O quilombo e o sistema escravista em Minas Gerais no século XVIII. In: REIS, J. J.; 
GOMES, F. dos S. (Org.). Liberdade por um fio: história dos quilombos no Brasil. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1996.

REIS, J. J.; GOMES, F. dos S. (Org.). Liberdade por um fio: história dos quilombos no Brasil. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1996.



Jully Vanessa Miranda dos SantosSoberania Alimentar Quilombola: mudanças e permanências na comunidade remanescente de... 83

ROSEVICS, Larissa. Do pós-colonial à decolonialidade. In: CARVALHO, Glauber Cardoso; RO-
SEVICS, Larissa (orgs.). Diálogos internacionais: reflexões críticas do mundo contemporâneo. Rio de Janeiro: 
PerSe, 2017. p. 240-265.

SALLES, Vicente. O negro no Pará: sob o regime da escravidão. 3ª ed. Belém: IAPA/programa raízes 
2005.

SILVA, Jônatas Conceição da. Vozes quilombolas: uma poética brasileira. Salvador: EDUFBA, 2004.





		
3

Seção 

Mulheres Indígenas e a 
Descolonização da Mestiçagem





SEÇÃO 3
Rediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus 
identidades indígenas

Rediscutiendo el Mestizaje en la Amazonía Contemporánea: identidad nacional versus identidades indígenas

Rethinking Mestizaje in the Contemporary Amazon: national identity versus indigenous identities

Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Resumo: O presente ensaio analisa criticamente a mestiçagem na Amazônia como categoria histórica e política 
de exclusão, demonstrando como os censos e classificações oficiais, do período colonial ao IBGE contemporâ-
neo, contribuíram para o apagamento das identidades indígenas e afroindígenas. A investigação combina história 
oral – com narrativas familiares de comunidades ribeirinhas e registros documentais –, fontes ligadas às ações de 
movimentos indígenas contemporâneos urbanos, ribeirinhos e rurais, além de dados censitários e diálogo com 
a literatura científica de autores clássicos, pós-coloniais e decoloniais (Quijano, Cusicanqui, Munanga, Abdias do 
Nascimento, Goldman, entre outros). O texto assume a natureza de ensaio crítico, articulando memória, teoria 
e prática comunitária, para revelar a violência da miscigenação e, simultaneamente, os processos de resistência 
e retomada identitária. Destaca-se o protagonismo das mulheres indígenas na construção de territorialidades e 
no debate da (contra)mestiçagem, afirmando novas possibilidades de reconhecimento político e étnico-racial na 
Amazônia contemporânea.

Palavras Chave: Descolonização da Mestiçagem. Identidades Indígenas. Povos Afroindígenas. Amazônia.
História Oral.

Resumen: El presente ensayo analiza críticamente el mestizaje en la Amazonía como una categoria histórica y 
política de exclusión, evidenciando cómo los censos y clasificaciones oficiales — desde el período colonial hasta 
el IBGE contemporâneo — contribuyeron al borramiento de las identidades indígenas y afroindígenas. La in-
vestigación combina historia oral, con narrativas familiares de comunidades ribereñas y registros documentales, 
además de fuentes de movimientos indígenas urbanos, rurales y ribereños. También dialoga com datos censales 
y literatura científica de autores clásicos, poscoloniales y decoloniales (Quijano, Cusicanqui, Munanga, Abdias 
do Nascimento, Goldman, entre otros). Se trata de un ensayo crítico que articula memoria, teoría y práctica co-
munitaria para revelar la violencia del mestizaje y, al mismo tiempo, destacar procesos de resistencia y retomada 
identitaria. Se resalta el protagonismo de las mujeres indígenas en la construcción de territorialidades y en el 
debate sobre la (contra)mestizaje, afirmando nuevas possibilidades de reconocimiento político en el marco de 
los derechos indígenas en la Amazonía contemporánea.

Palabras Claves: Descolonización del Mestizaje. Identidades Indígenas. Pueblos Afroindígenas. Amazonía.
História Oral.

Abstract: This essay critically analyzes mestizaje in the Amazon as a historical and political category of  exclu-
sion, showing how censuses and official classifications — from the colonial period to the contemporary IBGE 
— contributed to the erasure of  Indigenous and Afro-Indigenous identities. The research combines oral history, 
with family narratives from riverside communities and documentary records, along with sources from urban, 
rural, and riverside Indigenous movements. It also engages with census data and scientific literature by classical, 
postcolonial, and decolonial authors (Quijano, Cusicanqui, Munanga, Abdias do Nascimento, Goldman, among 
others). This critical essay articulates memory, theory, and community practice to reveal the violence of  misce-
genation while also highlighting processes of  resistance and identity reclamation. It emphasizes the protagonism 
of  Indigenous women in constructing territorialities and debating (counter)mestizaje, affirming new possibilities 
of  political recognition within the framework of  Indigenous rights in the contemporary Amazon.

Keywords: Decolonization of  Mestizaje. Indigenous Identities. Afro-Indigenous Peoples. Amazon. Oral 
History.

Alanna Souto Cardoso Tupinambá − Doutora em Desenvolvimento Sustentável (PPGDSTU/NAEA-UFPA) 
e pós-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de Pesquisa do 
Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail: alanna81@instituto 
-cartografando-saberes.com



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem88

SEÇÃO 3
“(...) Você não sabe

Ninguém viu
Mas ficou cravado na minha memória

Pega no laço e você sabe a história
Legalizam o genocídio

Chamam de pardos pra embranquecer
Enfraquecer e desestruturar você

Pra não saber de onde veio

E conta a história da bisa, da sua bisa que era 
índia

E não é branco, nem preto
Nem indígena o suficiente, pelos fiscais de ID

Ninguém é ilegal em terra roubada
Tô renascendo das cinzas do fogo

Em que queimaram meus ancestrais
Ainda resistimos em tantos tons e vivências (...)”

(Cauê Guajajara)

INTRODUÇÃO

Descolonizar a Mestiçagem

A Amazônia do século XXI enfrenta retrocessos sociais, ambientais e educacionais que fra-
gilizam direitos fundamentais. O ensino de História e Filosofia perde espaço, cresce a violência de 
gênero e intensificam-se os ataques aos corpos e territórios indígenas e tradicionais. Somam-se a 
isso a LGBTfobia e a persistência de uma segregação racial histórica, que atinge pretos, indígenas e 
aqueles classificados como “quase pretos, quase índios, quase brancos de tão pobres”.

Diante desse cenário, este ensaio propõe uma reflexão crítica sobre a mestiçagem na Ama-
zônia. Mais que um dado demográfico ou biológico, ela se constitui como marcador político de 
exclusão. As categorias oficiais de cor e raça, utilizadas nos censos, reduzem a pluralidade a rótulos 
fixos – branca, preta, amarela, parda, indígena, sem declaração – e invisibilizam identidades com-
plexas como as de quilombolas, caboclos e povos tradicionais urbanos.

A discussão aqui proposta não pretende ser exercício neutro de teoria, tampouco se enqua-
dra nas fórmulas científicas convencionais legitimadas pelo mainstream acadêmico. Trata-se de uma 
escrita situada, que assume seu caráter político e comunitário. Metodologicamente, articula a his-
tória oral – por meio de narrativas familiares e comunitárias – com o uso de documentos oficiais, 
registros censitários e fontes ligadas às ações dos movimentos indígenas contemporâneos urbanos, 
ribeirinhos e rurais. Esse conjunto dialoga com a literatura científica clássica, pós-colonial e deco-
lonial, conferindo densidade teórica à análise e situando o texto como exercício de reflexão crítica 
e descolonial.

Falo a partir do lugar de mulher indígena de famílias ribeirinhas, reterritorializada na cidade, 
pesquisadora e educadora comunitária. Minha experiência é atravessada por uma estrutura étnico-
-racial excludente e pelo silenciamento das subjetividades mestiças formadas em trajetórias indíge-



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 89

nas, quilombolas, negras e ribeirinhas. Ao iluminar essas ausências e apagamentos, busco contribuir 
para uma crítica das políticas de identificação e para a construção de outras formas de nomear e 
reconhecer os sujeitos amazônicos em sua pluralidade.

1. A Ideia Racial nos Censos do Passado

A questão racial na Amazônia, marcada pela forte presença indígena e afrodescendente, re-
vela como os censos foram instrumentos de controle social e apagamento étnico. Como lembra 
Benedict Anderson (1993), o censo, o mapa e o museu moldaram a linguagem do Estado colonial, 
construindo representações nacionais que excluíam identidades locais.

Os censos coloniais pombalinos do século XVIII introduziram mapeamentos regulares e 
categorias jurídicas: pessoas livres (brancos, mestiços e índios “adjuntos”), índios aldeados e escra-
vos. Essa classificação racializada, mesmo sob a proibição formal da escravidão indígena em 1755, 
manteve a segregação entre povoações de brancos e de índios, reforçando uma hierarquia social e 
espacial (FONSECA, 2017; CARDOSO, 2018).

Considerando esse contexto, a análise desse tópico proposto explora especificamente os 
censos coloniais e os censos contemporâneos como instrumentos que reproduzem uma herança 
colonial de encobertamento da etnicidade1. Isso contribui para a cristalização do mito das três raças 
e da pseudodemocracia racial difundidos a partir de 1930, no processo de legitimação das noções 
de nacionalismo e estado-nação.

1.1. Censos Coloniais Pombalinos no Grão-Pará e Maranhão: padronização demográfica e 
segregação racial-espacial

Os censos coloniais da Amazônia Pombalina, a partir de meados do século XVIII, introdu-
ziram mapeamentos mais regulares e padronizados2. A questão populacional3 tornou-se central 
na arte de governar das metrópoles europeias, articulada à expansão demográfica, ao aumento da 
1 Seguimos aqui a perspectiva de Barth (1995), que entende a etnicidade como uma forma de organização social que 
classifica os sujeitos em categorias a partir de suas origens e é legitimada no âmbito da interação social pela ativação 
de signos culturais socialmente diferenciadores. Como observa O’Dwyer (1999), é possível aplicar o termo etnicidade 
“(...) com referência ao processo de construção de fronteiras territoriais, antes de descrito, com base em crenças e 
sentimentos religiosos (...)” (p. 102). Nesse sentido, o contraste com as outras comunidades em torno nem sempre é 
evidente, mas cada grupo demarca suas próprias diferenças por meio da delimitação de fronteiras étnicas-territoriais 
próprias e suas territorialidades.
2 Tais documentações localizadas no acervo digital do Arquivo Histórico Ultramarino estão disponíveis por meio do 
Projeto Resgate e acessíveis nos arquivos estaduais e laboratórios de histórias das universidades públicas.
3 Nesse contexto, as metrópoles tomaram providências para arregimentar as colônias nessa nova governamentalidade. 
Para toda a América, a preocupação era medir a população com objetivo evidente de controle, segurança e moldar um 
perfil dos povos nativos, conforme a percepção do Estado lusitano. Dessa forma, contagem da população indígena 
muito antecedeu a adoção dos procedimentos censitários modernos na Europa, já que, desde o início do século XVI, o 
Estado espanhol começou a requerer de seus funcionários civis e eclesiásticos a descrição e a contagem da população 
das áreas recém-conquistadas. Contudo, para a América portuguesa, as primeiras iniciativas censitárias ainda tardariam. 
Até o século XVIII havia apenas estimativas grosseiras feitas por funcionários da Coroa (especialmente com finalidades 
militares) ou cronistas contemporâneos (BOTELHO; PAIVA, 2008). Logo, o processo de ocupação da Amazônia por-
tuguesa visava corresponder a esse ao modelo de governamentalidade que passava a ter uma perspectiva de população 
e não de mais clãs familiares, “...centrado na tríade: soberania, disciplina e gestão governamental. Esta última apresenta 
como alvo principal a população e cujos mecanismos são os dispositivos de segurança” (CARDOSO; MARIN, 2014).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem90

SEÇÃO 3
produção agrícola e à circulação monetária, fatores que dinamizaram o mercado antes restrito pelo 
absolutismo (FOUCAULT, 2008).

O recenseamento de 1778 organizava a população por freguesia e chefia familiar, qualifican-
do-a racialmente em categorias como “cafuzo”, “mameluco” e “mulato”. Tais classificações, como 
observam Cardoso (2008, 2018) e Quijano (2005), refletiam a estrutura de dominação racial da 
sociedade colonial.

As reformas pombalinas instituíram uma divisão simultaneamente territorial e racial. A cate-
goria “índio” passou a designar os aldeamentos, em oposição às freguesias, organizadas como po-
voações de brancos. Nelas se concentravam os engenhos e as regiões mais antigas de colonização, 
formadas por moradores livres – em geral brancos – e por escravos negros.

Essa concepção racial, consolidada no século XVIII, legitimava distinções entre indígenas, 
negros e brancos, conforme analisam Quijano (2005) e Alberto da Costa e Silva (2011). Diferente-
mente de períodos anteriores, em que a escravidão incluía também grupos europeus e norte-africa-
nos, a partir do fim do século XVII, ela passou a ser orientada pelo critério racial. A reorganização 
espacial pombalina fixou essa segregação, dividindo a Amazônia lusa em povoações brancas e 
indígenas – distinção crucial para compreender a formação da sociedade amazônica, na qual a mis-
cigenação e a mestiçagem já eram significativas (CARDOSO, 2018).

Tendo em vista essa formação espacial segregada racialmente no Estado do Grão-Pará e 
Maranhão, entendemos que não é possível discutir as raízes do racismo amazônico sem considerar 
a questão indígena na formação da população mestiça, inclusive na relação com os afrodescenden-
tes. Isso permite compreender como a violência da miscigenação atinge muitos povos – seja na 
floresta, no campo ou na cidade – que não se enquadram nas categorias definidas de negro retinto 
ou indígena, sendo estes últimos reconhecidos apenas quando há autopertencimento à sua etnia 
em áreas rurais ou aldeadas4. 

1.2. O Censo de 1872: “caboclo” como categoria de (in)visibilização indígena

No século XIX, foi realizado o primeiro censo nacional, um mapeamento pautado pela divi-
são racial e não meramente pela cor, que novamente impactou fortemente os indígenas. Em 1872, 

4 As sociedades “não urbanas” da Amazônia contemporânea podem ser compostas, em suma, por sociedades indíge-
nas; pelos chamados camponeses “tradicionais” ou históricos (caboclos) resultantes da incorporação colonial da região 
amazônica; e pelos neocamponeses que migraram na década de 1970 como parte das políticas de ocupação da Amazô-
nia. Cada uma dessas sociedades demarca diferenças étnico-raciais e se organiza socialmente e em suas terras tradicio-
nalmente ocupadas. Muitas dessas terras ainda estão distantes de serem tituladas pelo Estado e dividem um histórico 
de relativa invisibilidade sociopolítica, aspecto do racismo histórico que atinge esses povos (ADAMS; MURRIETA; 
NEVES, 2006). Nesse contexto, Oliveira (1997) reflete a respeito dos indicadores da diversidade resultante dessas 
relações raciais, considerando-os absolutizados, mitificados e distorcidos. As três raças são colocadas em um plano de 
horizontalidade como fundadoras da nacionalidade, supervalorizadas e exaltadas em suas virtudes específicas, o que 
encobre ausências de características opostas dos três vértices. Com base nisso, se fundamenta a fábula das três raças 
que solidifica a fraude da democracia racial, conforme Matta (1981). De acordo com o autor, isso obscurece o enten-
dimento da pluralidade étnico-racial e suas relações raciais, abolindo temporariamente as assimetrias sociais, e focando 
na assimilação e na miscigenação como geradoras da nação moderna. Desse contexto, surge o “racismo à brasileira”, 
que cria formas de invisibilidade e violência com relação às identidades de povos historicamente subalternizados. Esse 
fenômeno resulta no que chamo “racismo à amazônica”: uma face do debate racial que negligencia a Amazônia no ce-
nário nacional. Mesmo quando essa discussão ocorre, se sobressai a perspectiva bipolar (branco, negro) apontada pelo 
movimento negro (TELLES, 2003 apud SCHUCMAN; FACHIM, 2016) e que desconsidera uma série de narrativas 
étnico-raciais dos povos da Amazônia entre matas, rios e cidades.



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 91

a população foi classificada por meio de categorias raciais5 nas quais a condição civil sobrepunha 
a divisão racial: os homens livres eram distribuídos em brancos, negros (escravos alforriados) e 
caboclos. Já a população escrava subdividia-se em negros e pardos, sendo estes últimos frutos da 
união entre os negros e brancos ou negros e índios. De acordo com Oliveira (2016), a presença 
indígena foi claramente excluída, uma vez que o mapeamento só abrangia os índios catequisados 
que já interagiam com os brasileiros ou que se consideravam brasileiros.

A classificação “caboclo” passou a abranger grande número de indígenas no pós-indepen-
dência, quando prevaleceu a política que os considerava o “futuro brasileiro” e, apenas sob essa 
condição, poderiam receber assistência estatal. O termo funcionava como estratégia de integração 
à sociedade nacional, inserindo-se na mitificação do “índio romântico”.

Ainda no século XVIII, porém, a Coroa proibiu essa designação, por visibilizar uma iden-
tidade indígena que se pretendia apagar. O Diretório dos Índios reforçou esse apagamento ao 
proibir o uso das línguas nativas e incentivar casamentos interétnicos. Como termo que denotava 
resistência, “caboclo” identificava descendentes indígenas, mas sua proibição buscava dissolver tal 
pertencimento. Aos mestiços reconhecidos como súditos lusitanos, concediam-se regalias limitadas 
– acesso a escolas, empregos e algumas honras –, sem que fossem realmente aceitos como brancos, 
sobretudo se fossem pobres (GUZMÁN, 2006).

Assim, já no período colonial consolidava-se a tríade brancos, índios e africanos, com hierar-
quias sociorraciais bem definidas. O apagamento da população indígena antecedeu, nesse processo, 
o embranquecimento oficial e científico da população negra no século XIX. No censo de 1872, 
“caboclo” designava os indígenas vistos como “aliados” e civilizados, enquanto os chamados “bra-
vos”, exteriores à sociedade, carregavam forte estigma. Apenas o Amazonas registrava número de 
indígenas superior a outras categorias raciais. 

Tabela 1 – População total por Estado e Município Neutro por Raça segundo o Censo de 1872

Províncias e Município 
Neutro

População 
Total

Raça
Total Pardos Pretos Caboclos

Amazonas 56631 11211 7256 1336 36828
Pará 247779 92634 93727 16829 44589
Maranhão 284101 103513 144361 25284 10943
Piauhy 178427 43447 106665 14862 13453
Ceará 689773 268836 339166 28934 52837
Rio Grande do Norte 220959 102465 84090 23365 11039
Parahyba 354700 144721 178596 21816 9567
Pernambuco 752511 291159 387851 61696 11805
Alagoas 312268 88798 200199 16907 6364
Sergipe 153620 49778 81583 19172 3087
Bahia 1211792 331479 565704 264727 49882
Espírito Santo 59478 26582 20529 6838 5529
Município Neutro 226033 151799 44845 28466 923

5 Aqui observa-se, mais uma vez, o que foi destacado por Benedict Anderson (1993): os censos seguem as percepções 
ideológicas do espaço concebido, ou seja, do ordenamento espacial para moldar as comunidades, no âmbito do Estado, 
segundo uma lógica de integração nacional que já estava presente no Brasil Regencial e, inclusive, desde a invasão das 
Américas. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem92

SEÇÃO 3
Rio de Janeiro 490087 303275 121245 57715 7852
São Paulo 680742 433432 151306 56539 39465
Paraná 116162 69698 30636 6741 9087
Santa Catharina 144818 125942 11737 4247 2892
Rio Grande do Sul 367022 258367 48666 34272 25717
Minas Geraes 1669276 830987 598813 207154 32322
Goyaz 149743 41929 86389 17175 4250
Matto Grosso 53750 17237 20914 7075 8524
Total 8419672 3787289 3324278 921150 386955

Fonte: elaboração da autora a partir dos dados do Censo de 1872.

Destaca-se que, nesse momento, no Pará, o número de pessoas classificadas como pardas já 
ultrapassava o de brancos, e a presença de indivíduos caboclos ainda se fazia significativa. Como 
vimos, tanto entre os pardos quanto entre os caboclos havia presença indígena.

Não cabe aqui trabalhar com dados quantitativos em si, mas buscar entender de que forma 
os censos contribuíram com a política e o planejamento estatal de invisibilidade da pluralidade 
étnica dos indígenas, negros e mestiços. Com base nisso, entende-se o racismo no país também di-
recionado aos indígenas a partir da sua diluição na população mestiça. Contudo, quando se debate 
a mestiçagem e racismo, dificilmente se aborda a violência infligida aos indígenas por meio da sua 
integração forçada à sociedade. Isso se manifesta atualmente quando o IBGE adota como crité-
rio para a categoria parda a referência exclusiva à identidade negra, quando, em vez disso, deveria 
haver uma consulta mais voltada a contextos e trajetórias familiares. Nesse contexto, destaca-se 
uma Amazônia marcada pela forte presença indígena na formação das comunidades ribeirinhas, 
além da negra, nas raízes de um campesinato histórico que também passa a marcar a cidade. Como 
exemplo, destaca-se Belém, seja em função da urbanização crescente e o deslocamento da chamada 
população de cor para as baixadas da urbe, seja por forte êxodo rural.

1.3. Do “caboclo” ao “pardo”: transição e apagamento étnico no pós-abolição

As categorias criadas pelo Estado tornavam cada vez mais difícil localizar os indígenas nos 
arrolamentos populacionais. De acordo com Oliveira (2016), no censo de 1890 a designação “cabo-
clo” apareceu pela última vez. Sendo assim, no pós-abolição, essa categoria passou por um grande 
crescimento e tornou-se uma alternativa socialmente mais aceitável para os mestiços, permitindo-
-lhes se refugiar da herança negativa da categoria dos pardos, que, no censo anterior, também era 
usada para identificar pessoas escravizadas. Uma das estratégias utilizadas para ocultar a escravidão 
indígena, já completamente ilegal no pós-independência, era estimular uniões entre negros não al-
forriados e indígenas livres, fazendo com que seus filhos já nascessem na condição de escravos. Por 
esse motivo, é possível que muitos dos pardos que migraram para categoria de caboclos tenham 
advindo dessas uniões, embora os dados censitários não permitam mensurar o real impacto desse 
fenômeno. De todo modo, em 1890, a categoria “parda” passa a aparecer como “mestiça”.

A categoria cabocla foi retirada dos censos nacionais após 1890, deixando de figurar como 
categoria racial e passando a integrar os pardos, que passam ser referência da mestiçagem advinda 
de indígenas e negros. Já os indígenas só apareceriam enquanto categoria a partir do censo de 1991, 
como pode ser observado na tabela abaixo.



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 93

Quadro 1 – Mapeamento por raça e cor nos censos nacionais.

Definição
1872
Raça

1890
Raça

1940
Cor

1960
Cor

1980
Cor

1991
Cor ou 
Raça

Classificação

Branca Branca Branca Branca Branca Branca
Preta Preta Preta Preta Preta Preta
Parda Mestiça Parda Parda Parda

Cabocla Cabocla Amarela Amarela Amarela Amarela
Indígena

Fonte: adaptado de Silva (2020).

A categoria “pardo” incluía termos como “moreno”, “mulato” e “caboclo” e, com frequência, 
era usada quando o recenseador não identificava características raciais definidas. No censo de 1940, essa 
classificação excluiu indígenas, salvo quando declaravam explicitamente sua etnia (OLIVEIRA, 1997).

Esse enquadramento mostra que o Estado tratava o indígena como categoria jurídica, reco-
nhecendo apenas povos isolados ou institucionalizados. Com isso, ignorava os indígenas urbani-
zados ou diaspóricos (advindos de migrações internas resultantes de situações históricas diversas), 
cujas etnicidades foram apagadas – processo semelhante ao ocorrido com africanos escravizados 
e seus descendentes, reunidos genericamente como “afrodescendentes” e outras categorias como 
mulato, cafuzo, moreno etc.

O avanço da colonização, marcado por deslocamentos forçados e assimilação cultural, resul-
tou no apagamento de etnias indígenas e africanas. Seus descendentes passaram a ser classificados 
como caboclos, ou seja, mestiços do cruzamento com brancos ou negros, produzindo uma diluição 
identitária que reforçou a invisibilização da presença indígena na formação do povo brasileiro.

1.4. Classificações Oficiais em Disputa e o Debate Indígena Contemporâneo

A partir da análise do tópico anterior, observa-se que tanto o mito das três raças quanto o da 
democracia racial se mostram inconsistentes. O IBGE, ao classificar todos os pardos como negros, 
inviabiliza a visibilidade da ancestralidade indígena na mestiçagem. No entanto, se entendermos 
como mestiços aqueles que não têm fenótipo branco, torna-se possível pensar uma identidade 
racial afroindígena, especialmente nas comunidades que não se reconhecem na tríade racial fun-
dadora oficial6 e nem como pardos, seja no âmbito do movimento negro, seja nas emergências do 
movimento indígena contemporâneo.
6 O preto/negro, o branco e índio. A categoria “pardo” como observa Oliveira (1997, 2016) refere-se genericamen-
te à mistura entre diferentes grupos de cor, enquanto a condição de indígena remete a um status jurídico e polí-
tico diferenciado, e não a uma classificação cromática. Ao se autodeclarar indígena, o indivíduo não aponta uma 
identidade racial baseada na cor da pele, mas afirma seu pertencimento a uma coletividade com formas próprias 
de organização social e tradições culturais originárias de populações pré-colombianas. Assim, reivindica reconheci-
mento e tratamento específico do Estado, especialmente em relação a direitos territoriais e políticas de assistência. 
Não há homogeneidade física ou cromática entre os povos indígenas: há grupos que poderiam ser classificados como 
negros e outros que se aproximam mais dos padrões fenotípicos brancos do que os vizinhos mestiços. Mesmo dentro 
de uma mesma aldeia ou comunidade ribeirinha indígena ou, ainda, entre os atuais indígenas urbanos e periurbanos, a 
diversidade fenotípica é ampla. Portanto, a identidade indígena não se sustenta em critérios raciais ou de cor, ao con-
trário da categoria “pardo”, que visa mensurar justamente a condição de mistura entre grupos raciais. Mesmo assim, 
na prática, tanto os indígenas oficialmente aldeados quanto aqueles de emergências indígenas que já foram chamados 
de “índios misturados” sofrem a violência do racismo, sobretudo na Amazônia, onde o fenótipo indígena é a principal 
marca da família “cabocla”.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem94

SEÇÃO 3
Essa proposta se alinha às experiências de coletividades e grupos étnicos como os Tupinam-

bá do Sul da Bahia, que articulam relações identitárias que extrapolam os limites das categorias 
raciais tradicionais (GOLDMAN, 2014). Embora se autoafirmem indígenas, os Tupinambá des-
sa região se reconhecem como afroindígenas em suas práticas e pertencimentos, tanto no plano 
cultural quanto na constituição fenotípica marcada pela forte miscigenação e mestiçagem cultural 
com povos de matriz africana. Nesse sentido, pensar a identidade afroindígena como possibilidade 
concreta e politicamente afirmativa revela-se uma alternativa mais coerente para as comunidades 
tradicionais e coletividades amazônicas que resistem à homogeneização racial e a “pardanização” 
imposta pelo Estado. São grupos que se reconhecem em relações identitárias de matrizes indígenas 
e negras, afirmando suas (r)existências sem subordinação ao elemento branco.

Torna-se, portanto, fundamental acolher as reivindicações de reconhecimento da identidade 
étnico-racial afroindígena das famílias e coletividades ribeirinhas cuja ancestralidade indígena e/ou 
negra foi apagada. Nesse ponto, nos referimos de modo especial aos povos da região Guajarina, do 
Baixo Tocantins e da Ilha de Marajó, os quais demandam a retomada das etnicidades e racialidades 
pela ação de seus próprios agentes e educadores(as) comunitários(as). Como exemplo, citamos os 
quilombolas indígenas de Barcarena, que resistem e se autodeclaram afroindígenas em território 
quilombola (MAIA, 2017).

Assim como a negritude é reconhecida como identidade racial nas comunidades quilombo-
las, as identidades indígenas miscigenadas também deveriam ser. A invisibilização dessas comuni-
dades no reconhecimento étnico-racial oficial contrasta com o avanço das políticas específicas des-
tinadas aos povos quilombolas após a Constituição de 1988. Entretanto, as chamadas comunidades 
caboclas ribeirinhas com pertencimentos identitários de etnias indígenas seguem, em grande parte, 
excluídas desse reconhecimento formal.

Nesse horizonte, o retorno e as autodeclarações indígenas vêm se intensificando nos arrola-
mentos do IBGE7 desde o censo de 2022. Para além da crítica de Oliveira (1997), Gersem Luciano 
(2006), em O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas no Brasil de hoje, mesmo sem 
dedicar um capítulo exclusivo aos indígenas urbanos e periurbanos, trata o tema com sensibilidade 
e força política. Na introdução da obra, como em um gesto visionário do futuro, descreve o des-
pertar das organizações comunitárias indígenas urbanas como um “desafiante tema – os índios ur-
banos – um caminho novo e longo que precisa ser aprofundado e valorizado em todos os campos 
de ação do movimento indígena e indigenista” (LUCIANO, 2006, p. 24-25).

O autor diferencia as perspectivas dos indígenas aldeados e dos urbanos, pontuando que 
os primeiros vivem dos recursos da natureza e mantêm saberes tradicionais de produção e consu-
mo, enquanto os segundos “vivem geralmente de prestações de serviços e como mão de obra do 
mercado de trabalho” (LUCIANO, 2006, p. 24), não dependendo diretamente do território para 
sobreviver. O autor também afirma que essa diferença não pode se transformar em fronteira rígida, 
pois ambas as condições fazem parte de uma mesma referência sociocultural.

Nessa direção, jovens e adultos indígenas de inúmeros contextos que se distanciaram de suas 
comunidades em algum momento podem restabelecer vínculos afetivos, culturais e políticos. Mui-
7 Luciano (2006) observa que os dados da FUNAI e da FUNASA não contemplam o grande contingente de indígenas 
residentes em cidades ou em terras ainda não demarcadas, os quais continuam sendo indígenas. O autor ressalta que o 
IBGE, ao adotar o critério da autoidentificação, apresenta resultados mais confiáveis e realistas. Ainda assim, diversos 
povos permanecem fora das estatísticas oficiais, como aqueles considerados “isolados” ou em processo de reafirmação 
étnica após longos períodos de dominação e repressão cultural (LUCIANO, 2006).



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 95

tos retornam como lideranças, trazendo experiências adquiridas fora da aldeia como sementes lan-
çadas em solo ancestral, capazes de germinar e florescer em novos horizontes de luta e resistência. 
Outros, ao protagonizarem retomadas comunitárias de antigos territórios ribeirinhos, reatam os 
elos fragilizados pelo passado brutal da colonização e pela integração forçada ao Estado nacional, 
transformando memórias em força viva de (re)xistência.

2. A Fábula das Três Raças, o Racismo e a Questão da Mestiçagem para os Povos da 
Amazônia

Silvia Cusicanqui (2010) analisa o papel segregador da mestiçagem na segmentação da po-
pulação indígena andina durante a colonização espanhola. A autora afirma que, já no contexto de 
integração do estado-nação, a mestiçagem assumiu um papel discursivo seguindo uma narrativa dos 
privilegiados para encobrir os traços racistas e coloniais do conflito, da violência e da dominação 
social.  

Na prática, tal mestiçagem funcionava para os agentes comunitários como uma forma de 
escapar do estigma de ser “índio” ou “cholo” (miscigenado de indígena com branco ou negro mais 
próximo da memória indígena). De fato, a aparência mestiça podia ajudar em uma mobilidade social 
livre e voluntária, apesar de encobrir processos dolorosos de rupturas com comunidades e redes 
territoriais que formavam suas condições de existência. Logo, o rompimento dessas relações “(...) 
seja por força externa ou por autoimposição, como obrigação ou aprendizado da lógica dominante, 
exige negar aspectos da própria identidade e da cultura ancestral” (CUSICANQUI, 2010, p. 17).

2.1. De Freyre a Munanga e Abdias Nascimento: mestiçagem e branqueamento

A partir de meados de 1930, o Estado brasileiro herdou teses raciais do século XIX que viam 
a mestiçagem como um problema a ser superado. Autores como Nina Rodrigues, José Veríssimo, 
Oliveira Viana, Alberto Torres, Euclides da Cunha, Joaquim Nabuco, João Batista de Lacerda e 
Manoel Bomfim, apesar das diferenças, compartilhavam a ideia de que o futuro da nação depen-
deria do branqueamento da população (SCHWARCZ, 1993; GOLDMAN, 2017). Para Munanga 
(1999), esse processo resultou na dissolução da diversidade racial e cultural e na hegemonia branca.

No início do século XX, com o Estado Novo, a mestiçagem foi ressignificada como símbolo 
de brasilidade, apagando indígenas e negros. Nesse contexto, Gilberto Freyre (2003), em Casa-Gran-
de & Senzala (1933), consolidou a ideia da “democracia racial”, defendendo a harmonia cultural 
produzida pela mistura entre lusos, africanos e indígenas (DÁVILA, 2010; DOMINGUES, 2005).

Essa visão foi contestada a partir dos anos 1960 pela chamada Escola Paulista, com autores 
como Florestan Fernandes (2013), Fernando Henrique Cardoso (2003), Octavio Ianni (1975) e 
Emília Viotti da Costa (1999). Suas pesquisas mostraram que a suposta harmonia racial ocultava 
estruturas de exclusão e desigualdade. O estudo encomendado pela Unesco, inicialmente conduzi-
do por Roger Bastide, reforçou essa crítica ao demonstrar que não havia “paraíso racial” no Brasil, 
mas sim racismo estrutural.

Costa (1999) ressaltou ainda que a negação do preconceito, a crença no branqueamento e a 
valorização do mulato como categoria intermediária apenas reforçavam a dificuldade de constru-
ção de uma identidade negra coletiva. Mesmo a mobilidade social de indivíduos negros ou mulatos 
exigia a adoção de comportamentos brancos e alinhamento à lógica racial da elite.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem96

SEÇÃO 3
Esses trabalhos afastaram opiniões etnocêntricas e consolidaram análises fundamenta-

das em pesquisas rigorosas, sendo que sua maioria desmitificou a democracia racial e a fábula 
das três raças apenas a partir da experiência negra. Um marco nessa discussão foi O genocídio do 
negro brasileiro, de Abdias do Nascimento (1978), que se tornou porta-voz do mundo afro-bra-
sileiro ao propor o Brasil como sociedade plurirracial democrática. Ao analisar termos como 
“moreno” ou “homem de cor”, demonstrou como tais designações apagavam a identidade 
negra. Além disso, denunciou o branqueamento como prática de genocídio oficializada pelo 
Estado e reforçada por estratégias censitárias, evidente nos anos 1970, quando os levantamen-
tos da ditadura militar suprimiram informações de raça e cor, inviabilizando políticas públicas 
específicas.

Nos anos 1990, Kabengele Munanga retomou o debate em Rediscutindo a mestiçagem (1999), 
oferecendo um balanço do pensamento racialista e das teorias científicas reconfiguradas no Estado 
Novo. Em suas análises, mostrou como o mestiço foi reinterpretado como elo de harmonia racial, 
embora na prática persistissem preconceitos associados ao caráter híbrido e ambíguo do mestiço, 
frequentemente tratado como um incômodo.

O foco de Munanga (1999) e Nascimento (1978) foi denunciar os mecanismos de branquea-
mento que ocultavam a presença afrodescendente na população brasileira. No entanto, avançaram 
pouco na análise das identidades mestiças em sua pluralidade e fragmentação, como ocorre entre 
povos indígenas e/ou comunidades tradicionais da Amazônia.

2.2. A Crítica Amazônica: comunidades caboclas e campesinato

Muitos grupos, como as comunidades ribeirinhas e os segmentos do campesinato originado 
de antigas povoações indígenas e de povoações de brancos8, escapam ao olhar do Estado e às nar-
rativas fundadoras da identidade nacional, como o mito da “democracia racial” e o paternalismo 
entre a casa-grande e a senzala, tal como formulado por Gilberto Freyre (2003) e, posteriormente, 
reelaborado de forma crítica por Darcy Ribeiro (1995).

Ribeiro (1995), diferentemente de Freyre (2003), problematiza a relação entre raça e classe, 
traçando uma leitura histórica que abrange desde o período da escravidão até a abolição e os pro-
cessos de resistência negra, como a formação de quilombos e a difícil integração nacional. Um 
processo semelhante pode ser observado entre os povos indígenas, cuja territorialização forçada e 
a violenta miscigenação, marcada pela exploração dos corpos e dos úteros das mulheres indígenas, 
geraram populações mestiças como caboclos, mamelucos, cafuzos e mulatos. Esses grupos che-
garam ao estado-nação carregando estigmas de pobreza e exclusão, muitas vezes reduzidos a uma 
condição de invisibilidade no imaginário oficial.

8 O termo “povoações de branco” no Estado do Grão-Pará e Maranhão se refere às freguesias do período pomba-
lino vistas como os primeiros núcleos coloniais de colonizadores lusos. Nelas viviam pessoas livres, com exceção de 
índios aldeados e escravos. Já as povoações de índios geralmente se originavam das antigas aldeias missionárias onde 
habitavam pessoas livres, índios aldeados e escravos. As povoações de branco foram marcadas pela presença das terras 
de engenho que eram o destino de grande parte dos escravos do tráfico negreiro. Esse aspecto marcou a composição 
da população não somente em termos de miscigenação, mas também na formação etnocultural enraizada nas antigas 
sociedades indígenas que ali se desestruturaram, além da população africana que passou ocupar essas terras. Não por 
acaso, se proliferaram muitos quilombos nessa região. Tal disposição do espaço em povoações de brancos e povoações 
de índios foi característica do espaço amazônico na era pombalina, onde já havia explicitamente um teor de segregação 
racial marcada pela invenção do índio, e, por conseguinte, a presença indígena. Ver os mapas 10 e 11 presentes no 
estudo de Cardoso (2018).



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 97

Darcy Ribeiro (1995), como aponta Munanga (1999), apresenta contradições ao tratar da 
mestiçagem, especialmente ao não reconhecer seu uso político como instrumento de branque-
amento por parte do Estado e das elites. Ribeiro (1995) defende a “morenização” da população 
como alternativa para minimizar os efeitos do racismo estrutural no Brasil, frente ao risco de um 
apartheid racial, como ocorrido na África do Sul ou nos Estados Unidos. Contudo, seu argumento 
se fragiliza quando afirma que o mulato ascende cultural e socialmente ao negar sua negritude e 
se integrar ao mundo branco, podendo, assim, acessar melhor a cultura erudita. Nesse contex-
to, cita figuras como Machado de Assis, Aleijadinho e, de forma mais contraditória, Abdias do 
Nascimento – a quem se refere como mulato, embora o próprio Nascimento (1978) rejeite essa 
designação por considerá-la um apagamento de sua identidade afrodescendente, assim como 
Munanga (1999).

Munanga (1999) analisa o racismo e a identidade negra a partir das regiões de maior presença 
africana no período colonial, como o Nordeste e o Sudeste, mas pouco problematiza a experiência 
amazônica. Bezerra Neto e Laurindo Júnior (2018) revelam que a incursão africana na Amazônia 
também foi significativa, mesmo que distinta das dinâmicas do tráfico nos eixos cafeeiro do Su-
deste e açucareiro do Nordeste. Desde cedo, houve intensos intercursos entre a população negra 
e os povos indígenas, cujas presenças eram marcantes na região até meados do século XIX. Esses 
povos contribuíram para a formação do campesinato e das sociedades ribeirinhas – referidas como 
caboclas – e passaram a ser identificados e reconhecidos como povos e comunidades tradicionais 
pela Constituição de 1988.

2.3. Invisibilização Amazônica: comunidades caboclas, campesinato e resistência

A partir da análise das contradições da construção da mestiçagem brasileira e amazônica, 
percebe-se como a imaginação política limitou desde cedo o entendimento dos mestiços e seu 
autorreconhecimento por meio das matrizes etnoculturais iniciais nas quais podiam encontrar 
mais elementos da sua identidade. Não se nega que houve, no início da formação da Amazônia 
e do Estado brasileiro, as matrizes branca, indígena e africana, mas entende-se que elas deve-
riam ser pensadas e identificadas pela visão e pelas vozes de seus agentes históricos, sobretudo 
os mestiços advindos de negros e indígenas. Contudo, tais pluralidades de identidades étnico-
-raciais são invisibilizadas pela fábula das três raças9. 

A chamada “triangulação racial” – a possibilidade de múltiplas identificações étnico-ra-
ciais – inexiste nos Estados Unidos, onde prevalece o modelo binário: ou negro, ou indígena. 
Tal rigidez, sustentada por valores da supremacia anglo-saxã, do liberalismo individualista e da 
moral protestante, produziu igualdade jurídica apenas formal, institucionalizando a segregação 
racial e a violência contra a população negra (MATTA, 1981). Ainda assim, esse quadro forta-
leceu a consciência histórica coletiva que culminou na assinatura da Lei dos Direitos Civis de 
1964 pelo presidente Lyndon Johnson.

Oracy Nogueira (2007) caracteriza esse modelo como preconceito de origem, no qual 
qualquer “sangue negro” define a identidade racial sem possibilidade de mobilidade. Por outro 
lado, no Brasil prevalece o preconceito de marca, baseado em traços fenotípicos como pele, 
cabelo ou aparência, permitindo certa gradação: negros ou mestiços que ascendem socialmen-
te podem alcançar alguma “passabilidade” em círculos brancos, ainda que limitada.
9 Ver: MATTA, Roberto da. Relativizando. Uma introdução à Antropologia Social. Petrópolis. Ed. Vozes, 1981.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem98

SEÇÃO 3
Abdias Nascimento (1978) problematiza essa distinção ao afirmar que, no Brasil, o ra-

cismo combina marca e origem. O autor argumenta que, apesar do consenso científico sobre 
a inexistência biológica de raças, o marcador étnico-racial segue determinante. Assim, afirma 
que o termo “mestiço” é uma estratégia simbólica de apagamento da identidade negra: todo 
“homem de cor” ou “mulher de cor” deve ser compreendido como sujeito negro, sendo as 
gradações fenotípicas apenas subterfúgios para ocultar essa pertença.

Na Amazônia, a identidade cabocla também foi forjada por políticas coloniais de mis-
cigenação forçada, apagamento étnico e reorganização da vida indígena segundo interesses 
estatais. A chamada “etnogênese cabocla” não resulta de mistura espontânea, mas de múltiplas 
violências – simbólicas, territoriais e identitárias – que dissolveram coletivos indígenas em 
categorias controláveis. Em movimento de resistência, muitas famílias passaram a retomar me-
mórias e reafirmar origens, sobretudo em contextos que transitam entre territórios ribeirinhos 
e espaços urbanos.

Os processos de silenciamento naturalizaram o caboclo como “resíduo cultural” ou sim-
ples habitante da floresta, apartado de reconhecimento político e étnico-racial. No entanto, es-
tudos de etnologia histórica e cartografia social revelam que a identidade cabocla preserva me-
mórias indígenas, práticas agrícolas ancestrais e formas próprias de gestão ambiental. Assim, a 
sociologia contemporânea tem ampliado o uso da categoria étnico-racial para pensar não apenas 
o racismo contra populações negras, mas também contra comunidades tradicionais – caboclas, 
ribeirinhas e descendentes de povos indígenas desagregados pela territorialização forçada.

No campo religioso, Matta (1981) interpreta a Umbanda como reflexo de uma lógica 
conciliatória, mas sua fundação em 1908 revela conflitos: espíritos de caboclos e pretos-velhos 
foram rejeitados por kardecistas, evidenciando o enfrentamento com tradições eurocêntricas. 
Embora Matta não tenha reconhecido a Umbanda como espaço de resistência e de produção 
de novos marcos identitários, avaliamos essa manifestação comunitária afro-brasileira como 
parte das religiosidades genuinamente brasileiras. Nesse sentido, pode ser compreendida como 
espaço de mediação cultural (MONTERO, 2006) ou como um “terceiro espaço” (BHABHA, 
1998), no qual se processam reinvenções identitárias e comunitárias para além da hegemo-
nia branca. Mais que sincrética, a Umbanda é uma religião intercultural, que preserva matriz 
afro-brasileira e incorpora elementos do catolicismo popular, do esoterismo e de tradições 
indígenas. Goldman (2015, 2017) ressalta que sua estrutura simbólica desloca a centralidade 
do branco e afirma a resistência afroindígena.

Apesar de sua leitura restritiva da Umbanda, Matta (1981) traz contribuições ao des-
montar o mito da democracia racial: no “triângulo racial”, os mestiços ocupam posições con-
ciliatórias e subalternas, assegurando a supremacia branca. Nesse esquema, categorias como 
“mulata”, “cabocla” e “morena” foram objetificadas por uma lógica racista, machista e hetero-
patriarcal. Para o autor, o racismo brasileiro constitui uma “ideologia às avessas”, que nega a 
si mesma, mas reflete o racismo europeu e americano. Assim, a mestiçagem, longe de superar 
desigualdades, foi usada tanto por setores conservadores quanto pela esquerda convencional 
para embranquecer identidades, apagando especificidades étnico-raciais e invisibilizando ex-
periências de resistência.

Tal miopia torna-se ainda mais evidente no caso da Amazônia e dos aspectos dos amazôni-
das não indígenas, que contribuem para esclarecer por que a marginalidade dos caboclos10 é tão 



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 99

persistente (NUGENT, 2006). Para esse autor, a condição dos grupos amazônicos está ligada a 
três processos históricos: a mestiçagem, a extração e as plantations. A mestiçagem, moldada desde 
o período colonial, seguiu padrões semelhantes aos da Europa, voltados a beneficiar a nobreza e 
garantir linhagens de “pureza” associadas a sangue e origem. Esse ideário já era difundido pelos 
cristãos espanhóis antes de 1492 e foi posteriormente projetado sobre as Américas e a escravidão 
africana.

Os mestiços foram excluídos da hierarquia dos “puros-sangues” e incorporados como massa 
miscigenada de difícil categorização, com direitos limitados, até mesmo em relação a brancos po-
bres. Assim como os reinos ibéricos criaram categorias específicas para seus mestiços, a América 
portuguesa também o fez, mas sem assegurar igualdade social ou política.

A fábula das três raças reforçou essa exclusão, sobretudo nas sociedades ribeirinhas e campe-
sinas amazônicas. Segundo Nugent (2006), essa região ficou à margem dos debates nacionais sobre 
raça e etnicidade e ausente das formulações racialistas do século XIX analisadas por Schwarcz 
(1993), salvo menções pontuais como as do Museu Goeldi.

A Amazônia passou a ser representada por estereótipos, como o do “índio hiper-realista”, 
que mistura exotização e admiração. Essa marginalização também aparece na linguagem científi-
ca, em que povos amazônicos – índios, caboclos ou mestiços – são descritos como “moradores”, 
“ocupantes” ou “populações”, categorias vagas e pouco definidas (NUGENT, 2006).

Superar os limites da fábula das três raças exige reconhecer os pertencimentos étnico-raciais 
das sociedades caboclas para além dos territórios exclusivamente indígenas. Muitas dessas comuni-
dades resultam de processos coloniais que constituíram um campesinato marcado por identidades 
e relações étnico-raciais diversas.

As dinâmicas coloniais configuraram novos modos de vida e comunidades diversas – ribeirinhas, 
quilombolas, castanheiras, seringueiras, quebradeiras de coco e pescadoras – que, com a Constituição de 
1988, foram reconhecidas como povos e comunidades tradicionais. Seus territórios, hoje definidos como 
“terras tradicionalmente ocupadas”11, resultam de usos produtivos sucessivos desde a colonização portu-
guesa, baseados tanto na escravidão negra quanto no trabalho compulsório indígena (PEREIRA, 2014).

3. “A (Contra) Mestiçagem Ameríndia e Afro-Americana” e as Novas Emergências 
Indígenas na Amazônia Contemporânea

Longe de ser uma designação abstrata, o termo “afroindígena”, a mais de 500 anos de con-
tato entre esses povos Goldman (2015, 2017). Foram cerca de 4 ou 5 milhões de pessoas que de-
10 O termo caboclo é usado aqui enquanto categoria analítica recorrente nas sociedades amazônicas que se formam 
nas várzeas e beiras dos rios, resultantes, em grande parte, da desagregação de sociedades indígenas. Conforme a an-
tropóloga Débora de Magalhães Lima (1999), índio e caboclo são termos genéricos criados como antagonismo racial 
pelo branco colonizador postos como análogos, pois acabaram ganhando significado para quem os recebeu. Embora 
não corresponda à maioria das formas pelas quais eles se apresentam/representam, isso depende dos contextos das 
regiões em que os povos podem se autoidentificar como ribeirinhos ou mesmo camponeses. A palavra caboclo deriva 
ainda do tupi caa-boc, que quer dizer “o que vem da floresta”. Essa é a etimologia mais aceita no campo da etnografia, 
sendo também associada aos pobres da cidade. Isso se deve ao grande êxodo dessas populações rurais para as periferias 
da cidade, sobretudo a partir da fase de decadência da economia da borracha e de outros contextos de colonização da 
Amazônia, como o período dos grandes projetos na década de 1970.
11 O termo se refere àquelas terras que manifestam uma diversidade de formas de existência coletiva de povos e grupos 
sociais em suas relações peculiares com os recursos da natureza. Essa designação foi legitimada pela Constituinte de 
1988 e consolidada nos dispositivos infraconstitucionais correspondentes, como as constituições estaduais e as legisla-
ções municipais ou, ainda, os convênios internacionais (ALMEIDA, 2004).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem100

SEÇÃO 3
sembarcaram nessas terras de Abya Yala (Américas)12 e entraram em contato com diversas nações 
indígenas que também passaram por processos de escravidão no início da colonização. Somente 
em meados do século XVIII se oficializou a liberdade dos indígenas que viviam sob o regime de 
trabalho compulsório. Contudo, na legislação colonial ainda havia aberturas para a ocorrência dessa 
escravidão, a exemplo das guerras justas e do resgate (PERRONE-MOISÉS, 1992). Conforme Paul 
Gilroy (2001), nesse período, a constituição de estruturas transnacionais na modernidade originou 
um sistema de comunicação global marcado por fluxos e trocas culturais.

Outro ponto a ser observado é a diáspora africana enquanto constituição de um espaço 
social negro que se formou em Abya Yala, considerando suas especificidades regionais, dado 
que nesse espaço já havia povos indígenas. No contexto amazônico, essa relação com os indíge-
nas se entrelaça mais notadamente nas práticas cotidianas dos sujeitos e das comunidades, seja 
na formação de mocambos e de comunidades ribeirinhas ou campesinas, seja nas articulações 
e reconfigurações de grupos indígenas. Com base nisso, atesta-se a grande diversidade de um 
campesinato constituído e caracterizado por uma pluralidade étnico-racial que deve ser analisada 
cuidadosamente em suas situações históricas resultantes de diversos processos de desterritoria-
lização e (re)territorialização.

3.1. A Perspectiva Ch’ixi (Cusicanqui); a Teoria Contramestiçagem (Goldman) e 
Cosmologias Afroindígenas na Amazônia, Experiências Marajoaras (Pacheco)

Este tópico propõe refletir sobre a mestiçagem a partir das teorias da (contra)mestiçagem 
desenvolvidas por Goldman (2014, 2017), dos contatos afroindígenas marajoaras analisados por 
Agenor Sarraf  Pacheco (2012a; 2012b; 2016) e da perspectiva ch’ixi de Silvia Rivera Cusicanqui 
(2010a), vinculada à práxis boliviana de descolonização da mestiçagem.

De acordo com Goldman (2014), a perspectiva afroindígena não implica oposição forçada 
entre indígenas, africanos e brancos, mas uma articulação entre afro e indígena em coexistência. 
Trata-se de uma relação sem exclusões, em que práticas culturais podem ser compartilhadas. Nesse 
sentido, Mello (2017) observa que o conceito de afroindígena não está vinculado a uma noção de 
raça como expressão fenotípica ou natural, mas à ideia de pertencimento relacional, que não busca 
classificar grupos a partir de uma base essencializada de identificação.

Goldman (2014) denomina esse processo de “contramestiçagem”: não uma recusa à mistura 
em nome de uma pureza, mas a abertura para indeterminações próprias de todo campo de mistura. 
Mais que conceito acadêmico, trata-se de chave existencial e de resistência, que conecta coletivida-
des a suas cosmologias e consciências históricas atualizadas.

Entre os Tupinambá da Serra do Padeiro (Bahia), por exemplo, a expressão afroindígena 
pouco fazia sentido, diferentemente do grupo Umbandaum em Salvador. Vistos como “indígenas 
misturados”, por assimilarem práticas sertanejas, não deixam de se reconhecer como Tupinambá, 
sobretudo a partir de uma concepção não linear do tempo histórico, que abrange o pré e o pós-in-

12 Diferentes povos nativos que habitavam as terras que foram chamadas Américas, após a invasão ibérica, refe-
riam-se a elas usando diversos nomes, como Tawantinsuyu, Anauhuac, Pindorama, entre outros. O termo Abya Yala 
tem origem no povo Kuna – povo indígena originário da Colômbia e que atualmente vive no Panamá – e significa 
“terra madura” ou “terra em florescimento”, sendo sinônimo de América. Essa expressão é retomada por diversos 
povos originários, a fim de construir um sentimento de unidade e pertencimento. Apesar da simbologia linguística 
não contemplar os afrodescendentes, ainda é representativa na luta e empoderamento dos povos que sofreram com 
a colonização europeia e com a escravidão pautada na questão étnico-racial (PORTO-GONÇALVES, 2009).



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 101

vasão ibérica. Sua resistência se recria em contextos devastadores: nos rituais de cura, incorporam o 
culto de caboclos encantados13, associados a forças da natureza de matriz africana, além de práticas 
cristãs. Contudo, não se identificam como cristão, pois visualizam, antes, a força dos encantados 
em sua cosmologia reorganizada pela encantaria, responsável por curar a “terra de sangue” e trans-
formá-la em “terra sem males”.

Apesar de ser uma prática consolidada no contexto Tupinambá, a acepção da encantaria 
tem dificultado o reconhecimento, por parte do Estado, do direito desses grupos à demarca-
ção e proteção jurídica de suas terras. O principal argumento utilizado é a suposta ausência de 
uma “aparência tradicional indígena”, dado que muitos membros da comunidade apresentam 
traços fenotípicos de populações negras, além do culto dos encantados ser reconhecido como 
de matriz africana. Essa luta por reconhecimento tem impulsionado uma revisão não somente 
histórica e antropológica sobre os entendimentos das nações indígenas, mas também jurídica, 
que ainda preserva um olhar positivista e estático no tempo-espaço a respeito do que é ser 
indígena14.

Um marco importante no debate é o dossiê (Contra)mestiçagens ameríndias e afro-americanas, pu-
blicado em 2017 (PAZZARELLI et al., 2017), que reúne etnografias de diferentes contextos das 
Américas e acompanha discursos e vivências nativas. Na abertura, Goldman (2017) recorda que, 
desde os anos 1970, a antropologia passou a se interessar pela adaptação dos candomblés africanos 
em cenários marcados pela hegemonia branca e pelo luso-catolicismo, influenciada pela obra de 
Bastide (1976). Este autor descreveu o fenômeno como o “encontro e o casamento dos deuses 
africanos e dos espíritos indígenas no Brasil” (BASTIDE, 1976 apud GOLDMAN, 2017, p. 12). 
Para Goldman, entretanto, essa leitura se apoiava em um terceiro eixo – o branco europeu – que 
orientava tanto a investigação quanto o campo sociopolítico.

Os artigos do dossiê criticam a perspectiva estatal que, ao legitimar projetos de “construção 
da nação”, produziu identidades homogeneizantes e apagou a diversidade étnico-racial. Essa estati-
zação das relações afroindígenas ocasionou a reprodução da armadilha ideológica do mito das três 
raças. Apesar dessa herança negativa, hoje há estudos sobre comunidades como os Xucuru e os 
Tupinambá, bem como sobre afrobolivianos da Tia Marta e os Tocañeros, mostram que a convi-
vência afroindígena não implica mestiçagem no sentido de fusão, mas de coexistência heterogênea 
(ESCATE, 2017). 

Seguindo essa linha, Agenor Sarraf  Pacheco (2012a; 2012b; 2016) analisa a diversidade de 
interculturalidades ligadas à diáspora africana no Marajó e na Amazônia colonial. Desde o século 
XVII, africanos conviviam com povos indígenas, mesmo diante das políticas de territorialização 
forçada do Estado. Esse contato resultou na formação de quilombos coloniais e de comunidades 
tradicionais, nas quais a floresta e os rios passaram a ser habitados também por orixás e caboclos 
encantados. Tais cosmologias sustentaram resistências contra a escravidão e a dominação colonial 
e hoje são reafirmadas pela memória oral em cantos, danças, religiosidades e práticas cotidianas 
(PACHECO, 2013).

13 Os encantados são entidades manifestadas e mais visibilizadas na maioria dos terreiros de povos de matriz africana 
como seres que não vivenciaram a morte e passaram para uma outra dimensão, representando seres “vivos” que 
sempre existiram para proteger o território (MAUÉS, 2005).
14 Ver: OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos “índios misturados”: situação colonial, territorialização e 
fluxos culturais. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. (Org.). A viagem de volta: etnicidade, política e reelaboração cultural no 
Nordeste Indígena. Rio de Janeiro: Contra Capa, 1999. p. 11-40.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem102

SEÇÃO 3
Diferente de Goldman (2017), que enfatiza a convivência, Pacheco (2012a; 2012b) destaca o 

caráter étnico-racial e político da identidade afroindígena. Para ele, trata-se de prática de resistência 
baseada na ancestralidade comum, visível em formações históricas de quilombos compostos 
por negros e indígenas, mas também em comunidades atuais, como os quilombolas indígenas 
do rio Murucupi, em Barcarena (GOMES, 2005; MAIA, 2017).

Nessas comunidades, o autorreconhecimento se ancora na memória oral, como afirma 
Nivaldo da Silva Pinheiro, da comunidade Cupuaçu: “Autorreconhecimento quilombola e indígena, 
porque meu bisavô era remanescente de escravos e minha bisavó era índia...” (MAIA, 2017, p. 290). 
Ainda que a etnicidade se manifeste de forma fragmentada, há referência à ancestralidade 
Murucupi vinculada ao próprio rio.

Como observam Maia (2017) e Goldman (2014, 2017), a identidade afroindígena não se 
restringe a uma etnia específica: é uma posição de luta por territorialidades e reconhecimento. 
Essa perspectiva desestabiliza o mito das três raças ao negar a centralidade do branco e ao 
evidenciar a complexidade das mestiçagens vividas nos corpos e territórios amazônicos. Nes-
se sentido, tanto Goldman quanto Pacheco defendem uma leitura crítica – ou de contramesti-
çagem – que rompe com categorias como “mestiço” e “pardo”, insuficientes para explicar as 
identidades amazônicas. Para Pacheco (2012b), o termo “afroindígena” expressa melhor essa 
identidade relacional e de resistência diante da homogeneização estatal.

3.2. Memória e Resistência: narrativas familiares e o protagonismo das mulheres indígenas 
nos processos de apagamento e retomada étnica amazônica

A colonização instaurou uma crise normativa profunda, que desestruturou modos de 
organização comunitária e impôs novas formas de controle social. Diante desse cenário, mui-
tas sociedades indígenas, na tentativa de se preservar, passaram por um processo de reforço 
patriarcal. Contudo, as mulheres indígenas souberam acionar a mestiçagem (mestizaje) – en-
tendida tanto como miscigenação quanto como aculturação – como uma verdadeira “apuesta 
femenina” de sobrevivência (CUSICANQUI, 2010b, p. 180).

Nessa estratégia, a maternidade de filhos tidos como “ilegítimos” e a migração para os 
espaços urbanos foram recursos de resistência e de inserção, ainda que em posição subalter-
na. A “terceira república” na Bolívia, por exemplo, formada pelos setores cholos e mestiços, 
pode ser lida como uma ponte entre o universo espanhol e o indígena, na medida em que 
recriava normas de comportamento coletivo e práticas rituais essenciais para a continuidade 
da vida. Essa organização, construída pela presença ativa das mulheres indígenas e mestiças, 
revela como a diáspora indígena urbana engendrou novas formas de pertencimento (CUSI-
CANQUI, 2010b).

Nessa perspectiva, pode-se ler esse processo sob a chave daquilo que Silvia Rivera Cusi-
canqui (2010b) nomeia de “violência encoberta”: formas sutis, normalizadas e persistentes 
de opressão que atuam sob o manto da integração e da mestiçagem, mas que não anulam os 
conflitos de raça, gênero e classe. A diáspora indígena feminina nos centros urbanos, portan-
to, carrega a ambiguidade de ser simultaneamente espaço de exclusão e terreno de reinven-
ção, onde a memória coletiva e as práticas culturais são reconfiguradas como estratégias de 
sobrevivência e continuidade.



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 103

Na Amazônia paraense, muitas mães indígenas de regiões mais antigas de colonização 
– como a Região Guajarina, o Baixo Tocantins (Nordeste do Pará) e o Marajó – sofreram 
profundos impactos resultantes do apagamento de diversas etnias originárias. Assim como 
ocorreu com as mães cholas andinas, as mulheres indígenas dessas áreas, posteriormente de-
nominadas caboclas, mesmo reconhecendo suas origens étnicas, ao falarem português, eram 
registradas em certidões de nascimento como “caboclas” ou “mestiças”.

Muitas dessas mães foram violentadas por grandes senhores, sendo comum, nessas 
realidades, que mulheres indígenas-caboclas tivessem filhos de diferentes progenitores. Fre-
quentemente, elas não possuíam registros oficiais de identidade ou de nascimento. Uma das 
narrativas de remanescentes15 de antigos territórios indígenas em Mutuacá, Cametá e Moju 
exemplifica essa situação. Conforme relata Ademar da Silva Cardoso (75 anos), meu pai, sua 
mãe Durvalina Silva (nascida em 16 de novembro de 1907), filha de mãe indígena tupinambá 
da comunidade ribeirinha de Mutuacá, só conseguiu registro de identidade quando muitos de 
seus filhos já haviam migrado de Mutuacá/Cametá e Moju para a cidade de Belém. Ela teve 
um total de 8 filhos de 3 progenitores diferentes (Entrevista concedida em 06 março de 2022).

Já a irmã de Ademar da Silva Cardoso, Almecinda Silva de Lima (87 anos), fruto da 
última união da sua mãe Durvalina Silva com o caboclo indígena ribeirinho da comunidade 
de Mutuacá, Santino Cardoso, meu avô, em entrevista realizada em 17 de setembro de 2022, 
recorda as experiências vividas em Moju. Relata as práticas comunitárias caboclas de forte 
pertencimento das antigas aldeias Tupinambá de Cametá que se reestruturam caboclas, con-
forme as instruções do Estado oficial. A partir disso, mantêm a prática do mutirão (puxirum) e 
trabalho de produção de farinha por meio do artefato de tipiti, e os serviços domésticos e de 
costura desempenhados após a migração para Belém, em casas de famílias das elites políticas 
e econômicas da capital.

Figura 1 - Certidão de Nascimento de Ademar Silva Cardoso16

15 O termo remanescente é aqui utilizado em lugar de descendente por carregar uma conotação político-histórica 
própria do campo das lutas identitárias e territoriais no Brasil. Enquanto descendente se refere de modo genérico à 
filiação genealógica ou biológica, remanescente expressa a continuidade e resistência coletiva de povos e comunidades 
que, apesar das violências coloniais e do apagamento étnico-racial, mantêm práticas culturais, sociais e territoriais 
de seus antepassados.
No contexto amazônico, a categoria remanescente foi incorporada em políticas públicas e na legislação brasileira – a 
exemplo do reconhecimento dos “remanescentes de quilombos” pela Constituição Federal de 1988 (art. 68 do 
ADCT) – ampliando-se também para designar populações indígenas e caboclas que reivindicam seus vínculos his-
tóricos e comunitários com territórios tradicionais. Assim, o termo assume não apenas uma dimensão descritiva, 
mas sobretudo afirmativa e de resistência identitária, sendo, portanto, o mais adequado para a análise aqui proposta.
16 Fonte primária: Certidão de nascimento de Ademar da Silva Cardoso, Livro nº 39, folha 174, termo nº 73, Cartório 
de Registro Civil das Pessoas Naturais de Igarapé-Miri (PA), 11 fev. 1958, imagem digitalizada pertencente ao acervo 
pessoal da autora.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem104

SEÇÃO 3

Fonte: Autoria Própria

Figura 2 - Certidão de óbito de Santino Cardoso17

Fonte: Autoria Própria



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 105

Figura 3 - Certidão de óbito de vovó Durvalina Silva18

Fonte: Autoria própria.

17 Fonte primária: Certidão de óbito de Santino Mendes Cardoso, Livro nº 41, folha 35, registro nº 6388, Cartório 
de Registro Civil das Pessoas Naturais de Igarapé-Miri (PA), 5 jan. 1964, imagem digitalizada pertencente ao acervo 
pessoal da autora.
18 Fonte primária: Certidão de óbito de Duvalina da Silva, Livro nº 198, folha 17, registro nº 23.573, 1º Cartório de 
Registro Civil das Pessoas Naturais da Comarca da Capital – Belém (PA), 14 mar. 1987, imagem digitalizada perten-
cente ao acervo pessoal da autora.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem106

SEÇÃO 3
Figura 4 - Ademar da Silva Cardoso e 

Almecinda Silva (fevereiro de 2022) 

Fonte: Autoria própria.               

                                                  

Figura 5 - Alanna Souto Cardoso e Tia 
Almecinda Silva (setembro de 2022)

Fonte: Autoria própria.                                                                

Figura 6 - Vovó Durvalina e netos (no colo da avó Alanna Souto Cardoso; o menino 
Alexandre Souto Cardoso (o mais velho) e em pé de frente para o Alexandre, a irmã mais 

velha das irmãs Alessandra Souto Cardoso. São três netas fruto do Ademar da Silva Cardoso: 
Alanna, Ana Carolina e Alessandra. Alexandre é o único homem.

Fonte: Acervo da família, 1980.

Aqui retomamos o debate sobre o processo violento de integração na Amazônia e no Brasil 
desde o período colonial, que impactou profundamente, sobretudo na memória, os entendimentos 



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 107

de pertencimento e as novas configurações das identidades indígenas, dentro e fora das aldeias. As 
chamadas comunidades caboclas ribeirinhas, cuja origem remonta à segunda etapa do processo de 
territorialização dos povos indígenas, em meados do século XVIII, consolidaram-se na terceira etapa, 
marcada pelo advento brutal da integração ao Estado nacional (cf. quadro 1, artigo em prelo “A gover-
nabilidade cabana das mulheres indígenas ribeirinhas: etnicidade, raça e classe” – CARDOSO, 2025). 
Nesse contexto, estruturou-se a política de pacificação e instaurou-se o regime tutelar, que submetia 
os povos indígenas à mediação estatal e dissolvia suas especificidades em uma “indianidade genérica”.

Os documentos acima evidenciam como o Estado demarcou juridicamente a população por 
meio dos censos, combinando mapeamento, classificação racial e um apagamento histórico muitas 
vezes irreparável. Dessa forma, diversas famílias passaram a ser registradas como caboclas, tanto 
em vilas urbanas quanto rurais. Desde o primeiro censo nacional, em 1872 (tabela 1), essa categoria 
serviu para arrolar e integrar indígenas que viviam junto à sociedade, fossem ou não oriundos de 
aldeamentos tutelados pelo Estado.

Em 1890, a categoria residual “parda” foi substituída por “mestiço”, associada à miscigena-
ção entre negros, indígenas, brancos e outras etnias. O termo caboclo, contudo, ainda aparecia para 
indicar indígenas “misturados” – em geral com brancos – e mesmo “índios puros” (Quadro 1). 
Isso revela que não havia interesse do Estado em tornar visível a presença indígena nos indicadores 
populacionais.

Entre 1940 e 1950, esse apagamento se intensificou: não houve recenseamento por cate-
gorias raciais, e até mesmo a menção ao “caboclo” desapareceu. Foi nesse período que meu pai 
nasceu, às margens do rio Moju. Sua certidão de nascimento (Imagem 1) só foi emitida oito anos 
depois, quando a família se deslocou a Igarapé-Miri em busca de registro civil. No cartório, ele foi 
registrado como mestiço, categoria utilizada pelo discurso racial vigente, que reforçava a ideologia 
da mestiçagem enquanto política nacional e consolidava a invisibilização indígena19.

É importante observar que as regiões em que os núcleos coloniais e antigos aldeamentos 
missionários que foram transformados em vilas revelam um ordenamento jurídico-espacial já mar-
cado pela ideia racial. Nessas vilas – chamadas “povoações de brancos” – concentraram-se as plan-
tations de engenhos, sobretudo nas freguesias de Belém, Moju, Acará, Cametá, Barcarena e parte 
do Marajó. Desde o início da colonização do Estado do Grão-Pará e Maranhão, tais projetos de 
urbanização promoveram a invisibilização indígena. O ordenamento jurídico, com forte viés racial, 
assegurava que a maioria dos moradores livres e chefes de família fossem brancos. Já os indígenas 
eram arregimentados, aldeados e deslocados para as chamadas povoações de índios, de onde eram 
direcionados a diversos trabalhos como vassalos, inclusive dentro das próprias vilas das povoações 
de brancos (CARDOSO, 2018).

Nesse sentido, observa-se que tais medidas favoreceram processos de “pardanização” e 
“branqueamento”, através dos quais os descendentes indígenas tendiam a se identificar com outras 
19 Desde o período colonial até a ditadura civil-militar, o Estado estruturou políticas voltadas à integração força-
da dos povos indígenas, transformando-os, progressivamente, em trabalhadores nacionais. Essa conversão legal e 
simbólica ocorreu por meio de marcos jurídicos que apagaram identidades coletivas, ora invisibilizando etnias, ora 
redefinindo-as como categorias administrativas subordinadas. Na República, esse movimento se consolidou com 
o Decreto nº 8.072, de 20 de junho de 1910, que criou o Serviço de Proteção aos Índios e Localização de Traba-
lhadores Nacionais (SPILTN). Nele, a política de tutela associava a “proteção” ao projeto de incorporação da mão 
de obra nacional, declarando muitos indígenas como “mestiços” para efeito civil e produtivo. Doze anos depois, 
o Decreto nº 5.484, de 27 de junho de 1928, ao regulamentar o SPILTN, estabeleceu categorias de indígenas entre 
tutelados e emancipados, prevendo a integração gradual à sociedade civil. Na prática, reforçava-se a lógica de que a 
emancipação significava abandono da identidade indígena (VIEGAS, 2018).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem108

SEÇÃO 3
etnias não indígenas. Esse quadro histórico tem efeitos persistentes: atualmente, Moju é o municí-
pio com maior número de indígenas da região, embora esse percentual permaneça bastante baixo 
(0,36%) (MELO; OLIVEIRA, 2022).

Em diálogo com essas interpretações historiográficas, a entrevista com Almecinda, reali-
zada em setembro de 2022, acrescenta a dimensão da memória oral. Ela recorda, em conversa 
com seu irmão Ademar da Silva Cardoso, que a mãe, Durvalina Silva, era filha de mãe indígena e 
pai europeu. Essas lembranças permitem associar a trajetória familiar às práticas comunitárias de 
pertencimento indígena, em especial à origem ligada à comunidade Mutuacá, de onde muitas fa-
mílias migraram para as margens do rio Moju. Nesse contexto, Almecinda narra que os chamados 
“indígenas de aldeia” por vezes desciam para o Piriá, vindos de “cima do rio Moju”, possivelmente 
fazendo referência aos Anambé do Alto Rio Cairari20, afluente do Rio Moju, que também viviam 
entre alguns ribeirinhos.

Sua narrativa familiar também reflete a lógica da mestiçagem discutida neste ensaio. Dur-
valina conviveu em harmonia com Dona Catarina, outra esposa do pai da entrevistada, prática 
considerada comum em um contexto em que muitos indígenas ainda mantinham mais de uma 
esposa. Almecinda acrescenta que Moju era habitado por diversos povos e que a população local 
mantinha grande união. Sua memória, marcada pela referência recorrente a “cabocos ribeirinhos” 
como designação da população, exemplifica concretamente os processos de mistura étnica e cultu-
ral destacados pela literatura (MELO; OLIVEIRA, 2022; CARDOSO, 2025).

A memória de Almecinda também dá concretude ao cotidiano de uma “comunidade de 
roça” em Moju. Embora não fosse habilidosa em capinar ou arrancar mandioca, participava da 
culinária nos mutirões (puxirum), enquanto sua irmã Aldenora fazia farinha com o tipiti e sua mãe, 
Durvalina, trabalhava na roça e cortava seringa. Ela recorda que a vida em Moju era “muito farta”, 
pois alimentos como o açaí eram coletados diretamente da natureza, em contraste com a situação 
atual, em que é necessário adquiri-los na cidade. Assim, sua lembrança cotidiana exemplifica, em 
dimensão vivida, práticas agrícolas e de subsistência de pertencimentos indígenas pouco descritas 
pela historiografia, mas fundamentais para compreender as emergências identitárias de remanes-
centes de famílias de comunidades caboclas ribeirinhas daquelas regiões mais antigas a partir dos 
efeitos e impactos da colonização.

As entrevistas, mediadas pela história oral, fornecem bases para compreender os processos 
de mobilidade e transformação social que marcaram os remanescentes dos povos indígenas do 
Baixo Tocantins. A trajetória de Almecinda, Ademar e seus irmãos e irmãs, frutos de Durvalina 
Silva, ilustra a continuidade desses processos migratórios e de redefinição identitária. Muitos foram 
ensinados a acreditar que já não eram indígenas, mas sim caboclos ribeirinhos. Após a morte de seu 
primeiro marido, Almecinda decidiu não permanecer na roça – localizada em terras de José Edu-
ardo Salame, empresário da região que cedia áreas para famílias indígenas e ribeirinhas cultivarem. 
Viúva aos 26 anos, migrou para Belém, onde trabalhou como empregada doméstica na casa de 
Jarbas Passarinho, importante político paraense de projeção nacional. Fixou-se, inicialmente, nos 
bairros do Guamá e Jurunas, espaços urbanos de forte presença popular. Essa transição da vida 
comunitária rural para o espaço urbano, marcada pela adaptação a novas formas de trabalho, evi-
dencia os efeitos concretos dos processos de integração e deslocamento, bem como as dificuldades 
em manter o elo comunitário e territorial. Sua experiência demonstra como trajetórias individuais 
20 Área Indígena Anambé foi demarcada em 24 de dezembro de 1991, através do Decreto nº 380. Esta decisão ho-
mologou a demarcação administrativa da área localizada no Estado do Pará, no município de Moju.



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 109

materializam, em escala familiar e local, os grandes movimentos históricos de invisibilização e rein-
venção da identidade indígena.

Por fim, é importante notar que a certidão de óbito de Durvalina Silva (imagem 3), registrada 
em Belém em 1987, ignora por completo qualquer referência à sua origem, cor ou raça. Enquanto 
uma senhora cabocla, sem propriedades e semianalfabeta, sua identidade foi invisibilizada no do-
cumento oficial. Esse silenciamento contrasta com o tratamento conferido a mulheres herdeiras 
de propriedades, cujos registros de óbito frequentemente destacavam a condição social, a cor ou a 
origem, revelando a seletividade e o viés racial dos mecanismos de registro estatal.

Todo esse processo, embora atravessado pela aculturação, também abriu espaço para a 
etnogênese e para a reinvenção coletiva das identidades indígenas, afirmadas na chamada zona 
de mestiçagem estatal, compreendida como um terceiro espaço de resistência. Nesse cenário, 
emergências indígenas se intensificaram na Amazônia paraense, quando famílias de comuni-
dades caboclas ribeirinhas passaram a reivindicar seus pertencimentos étnicos e a demarcação 
de territórios. O movimento ganhou força e maior visibilidade entre o final da década de 1990 
e o início dos anos 2000, resultando na renomeação de comunidades ribeirinhas como aldeias, 
sobretudo no Oeste do Pará (Santarém), no Sudoeste (Altamira) e pelo rio Xingu (VAZ FILHO, 
2010; PASCUET; FAVERO, 2012).

Estas áreas de emergência étnica recente contrastam com as regiões de colonização mais anti-
gas, em que a territorialização indígena esteve diretamente vinculada à implantação de plantations, ao 
uso intensivo de mão de obra escravizada e ao acossamento das populações nativas. Esse processo 
favoreceu a formação de inúmeros quilombos, mas também resultou em um profundo apagamento 
das etnias indígenas em áreas como a Região Metropolitana de Belém, o Baixo Tocantins e o arqui-
pélago do Marajó21.

3.3. Feminismo Comunitário, Protagonismo das Mulheres Indígenas e as Emergências 
Indígenas Contemporâneas

A partir das perspectivas abordadas, propõe-se um novo mapeamento do passado inspirado 
tanto pela mirada ch’ixi andina quanto pela visão cabocla indígena que ganhou espaço no debate 
científico e político em contextos historicamente marginalizados. Esse movimento parte da reto-
mada da antiga Belém tupinambá22, por meio das travessias da memória oral dos povos amazôni-
cos e de seus antigos territórios indígenas. A proposta articula oralidades, imagens, iconografias, 
documentos e outras fontes, buscando descolonizar a leitura do espaço histórico e elaborar uma 
cartografia histórica crítica das territorialidades indígenas ou afroindígenas (considerando alguns 
coletivos que se organizam a partir dessa identidade).

21 NAUAR, Ana Lídia; OLIVEIRA, Alana Wictoria Lima de. Quando a aldeia é a cidade: mulheres indígenas, 
trajetórias, experiências e identidades em contexto urbano de Belém do Pará. In: CANCELA, Cristina Donza et 
al. (Org.). História das mulheres na Amazônia: (Pará, século XVIII aos dias atuais). São Paulo: Livraria Faísca, 2023. p. 
427-450.
22 É importante registrar que a referência à Belém Tupinambá tem sido recorrentemente associada ao termo Mairi, 
sobretudo no contexto das disputas narrativas que emergiram com a intensificação das afirmações indígenas na 
Região Metropolitana de Belém entre 2019 e 2025. Nesse cenário, destaca-se a atuação de um grupo de jovens e 
adultos – com idade aproximada de até 46 anos – oriundos de segmentos da classe média urbana e inseridos em 
coletivos de artes e comunicação popular, que passaram a reivindicar identidade indígena Tupinambá. Esses sujeitos 
organizam-se, principalmente, no grupo Mairi Vive (https://www.instagram.com/mairivive/) e no Coletivo de Re-
tomada Ancestral em Contexto Urbano Rendáwa Murukutu (https://www.instagram.com/murukututupinamba/).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem110

SEÇÃO 3
É importante observar que a ideia de uma “Belém-Mairi dos Tupinambá”, conforme 

proposta por Aldrin Moura de Figueiredo, emerge de um gesto interpretativo que reinscreve 
sobre a cidade um nome indígena que não aparece em nenhum documento coevo do século 
XVII. Trata-se de uma hipótese simbólica, sustentada em fontes lexicais e etnográficas tardias, 
que não encontra respaldo cartográfico, administrativo ou missionário do período da conquis-
ta. Embora o autor afirme que “antes da chegada dos portugueses [...] os Tupinambá chama-
vam de Mairi o local onde hoje está o núcleo urbano de Belém” (FIGUEIREDO, 2019, p. 22), 
não existem registros contemporâneos à fundação que confirmem tal nomeação aplicada ao 
estuário Guajará-Guamá.

Além disso, o vocábulo Mairi aparece em diversas fontes coloniais e oitocentistas associa-
do a outros espaços – especialmente Olinda (PE) – e a entrepostos comerciais indígenas. Aqui, é 
importante esclarecer que tais referências não foram consultadas diretamente nesta análise, mas 
compõem o repertório de autores clássicos mobilizados pelo próprio Figueiredo para sustentar 
sua argumentação. São eles: Hans Staden, Gonçalves Dias, Cândido Mendes de Almeida e Theo-
doro Sampaio, citados apenas para demonstrar que Mairi foi um termo tupi de ampla circulação 
nas zonas de contato interétnico do litoral, e não uma designação específica e comprovada para o 
território que viria a se tornar Belém.

Dessa forma, embora a leitura de Figueiredo dialogue com um necessário esforço de valori-
zação da presença Tupinambá e com a crítica ao apagamento imposto pela narrativa da “Feliz Lu-
sitânia”, sua formulação permanece como elaboração historiográfica reinterpretativa – situada no 
campo da escrita acadêmica – e não como registro histórico comprovado. A partir dessa afirmação 
inicial, o autor desenvolve uma ampliação interpretativa de caráter simbólico, extrapolando o plano 
documental para explorar dimensões metafóricas da cidade indígena apagada. Essa movimentação 
fortalece sua crítica cultural, mas não supera a ausência de evidências diretas para o uso de Mairi 
em Belém no século XVII.

Esta interpretação tampouco estabelece diálogo pleno com a memória oral indígena contem-
porânea, que alguns coletivos nativos em Belém do Pará reivindica Mairi como signo de retomada 
territorial, cosmológica e política dos Tupinambá e de outros povos que vivem e reconstroem a 
cidade. O diálogo entre a perspectiva reinterpretativa de Figueiredo (2019) e a mobilização recente 
do termo Mairi só veio a se aproximar com o coletivo nativo Belém–Santarém “Mairi Vive”.

Entretanto, embora se autodeclarem indígenas, tais grupos não evidenciam, até o momento, memórias comunitá-
rias de parentesco, tampouco vínculos intergeracionais que sustentem o pertencimento étnico reivindicado. Essa 
ausência fragiliza a legitimidade da autoidentificação e tensiona o debate sobre retomadas identitárias em ambientes 
urbanos, especialmente em um contexto em que discursos performáticos e apropriações simbólicas podem ofuscar 
processos históricos de continuidade territorial, violência colonial e resistência comunitária vivenciados por povos 
indígenas amazônicos.
Nesse sentido, torna-se fundamental enfatizar o papel das narrativas orais, dos memoriais familiares e das linhagens 
de pertencimento como elementos estruturantes que articulam memória, corpo e território – dimensões centrais 
para o reconhecimento legítimo de coletividades indígenas e para a crítica à emergência de identidades desvincula-
das de processos comunitários de transmissão de saberes e modos de vida. Ao contrastar experiências comunitárias 
consolidadas com autodeclarações recentes sem lastro familiar ou territorial, evidencia-se a disputa contemporânea 
por sentidos de “retomada” e por legitimidade política no campo das identidades indígenas em contexto urbaniza-
do. O material referente ao automapeamento desse grupo encontra-se disponível no documento Estudo Preliminar 
– Indígenas de Contexto Urbanizado: https://www.canva.com/design/DAGokej4ttA/C6-aA7RUpcFgh222a2N-
8sA/view?utm_content=DAGokej4ttA&utm_campaign=designshare&utm_medium=link2&utm_source=unique-
links&utlId=h0e3556ca5a&fbclid=PAZXh0bgNhZW0CMTEAc3J0YwZhcHBfaWQMMjU2MjgxMDQwNTU-
4AAGnDhzMIsoQzYn1II0dLY3W9Vif8WQ4W3P94BXAqmqT8Udt7eup9RLWUYFyq-I_aem_TMHI00yMPu-
2T35XWRL-1OA



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 111

Todavia, a articulação de retomada indígena mais enraizada nas memórias de pertencimento, 
nos fios de tradicionalidade e nas narrativas orais de longa duração é realizada pelo Fórum Parawa-
ra de Indígenas em Contexto Urbano, Ribeirinho e Rural, criado em maio de 2023. Essa rede reúne 
sujeitos e coletivos cujos vínculos familiares, territoriais e ancestrais atravessam fronteiras coloniais 
entre cidade e aldeia, afirmando identidades indígenas muitas vezes invisibilizadas pela lógica clas-
sificatória que reduz esses corpos ao termo “caboclo”.

A minha própria demarcação da Belém-Mairi emerge de uma perspectiva Tupinambá, enrai-
zada na história dos Anambé e nas vivências dos meus familiares caboclos indígenas do tronco 
paterno. Esses parentes sobreviveram entre sertanejos e ribeirinhos do Moju e da comunidade de 
mutuacá, Cametá, à margem esquerda do rio Tocantins e, a partir da década de 1970, migraram para 
Belém, onde foram socialmente percebidos como “caboclos”. Pergunto-me, portanto, o que signi-
fica compreender Mairi desde uma experiência indígena que atravessa o rio, a cidade e as violências 
coloniais que tentaram apagar nosso idioma, nossos nomes e nossas identidades.

Mairi, enquanto palavra, divindade e referência originária, foi apropriada e ressignificada con-
forme os interesses do colonizador. Se por muito tempo fomos enquadrados sob rótulos como 
“índios” ou “caboclos”, hoje retomamos nossos nomes, nossas histórias e nossos modos de aldear 
a política e o urbano. É nesse gesto que afirmo a Belém-Mairi contemporânea, não como reconstru-
ção arqueológica duvidosa, mas como expressão viva de reexistência.

Essa retomada transcende o etnônimo colonial que definia Mairi como “nome dado pelos 
tupis às cidades e povoações dos franceses depois da conquista” (BUENO, 1987, p. 191). A Mairi 
que reconheço – enquanto mulher Tupinambá, remanescente de família ribeirinha do Baixo To-
cantins, criada em Belém e nutrida pelas memórias territoriais de minha infância – emerge como 
cidade ancestral viva, constituída por resistências, saberes e cosmopolíticas que persistem apesar 
das tentativas históricas de apagamento das identidades indígenas migrantes na capital.

Desde a Constituição de 1988, novas emergências indígenas têm se articulado com mais 
força, tanto em áreas rurais e ribeirinhas, quanto nas cidades. Muitas vezes invisibilizadas pelo 
projeto assimilacionista do Estado, essas mobilizações passaram a reivindicar direitos de povos 
indígenas fora dos territórios oficialmente demarcados. Ainda que frequentemente questionadas 
e marginalizadas, especialmente nos contextos urbanos e periurbanos, vêm construindo frentes 
políticas significativas.

Um exemplo emblemático é a criação do referido Fórum Parawara de Indígenas em Contex-
to Urbano, Ribeirinho e Rural23, que promoveu, em 26 de outubro de 2023, a 1ª Sessão Especial 
Parawara na Assembleia Legislativa do Pará (ALEPA). O evento reuniu lideranças indígenas de 
Belém, Santarém e Altamira, representantes da sociedade civil, da FUNAI e do Ministério dos 
Povos Indígenas (MPI), objetivando dar visibilidade às demandas indígenas urbanas e fortalecer 
sua presença em espaços de decisão, como o Conselho Estadual de Política Indígena e Indigenista.
23 O Fórum tem como atual coordenação Claudio Curuaia (liderança indígena urbana de Altamira); Jordy Xipaia 
(liderança indígena de comunidade rural de Altamira - FEPIPA) e na articulação Nacional/Estadual, Alanna Souto 
Cardoso Tupinambá (IPPCS - Região Metropolitana de Belém) e Mario Xipaia (vice-presidente do IPPCS/ AIMA/ 
FEPIPA) como articuladoras(es) do espaço de mobilização de políticas públicas, de direitos diversos e comunicação 
dos indígenas desse contexto. Tais lideranças à frente do Fórum Parawara de indígenas em contexto urbano, ribeiri-
nho e rural foram contempladas e reconhecidas em pleito nacional na ocasião do Seminário Regional de Consulta, 
realizado pelo Ministério dos Povos Indígenas no Estado do Pará na cidade de Altamira. O evento reuniu lideranças 
de diversos povos organizados por meio de suas entidades e associações indígenas, sobretudo do contexto urbano 
e periurbano. Para acessar todas as informações, veja a página do Fórum Parawara:   https://www.institutocartogra-
fandosaberes.com/forum-parawara-de-indigena-em-contexto-urbano/



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem112

SEÇÃO 3
Essa mobilização ganhou novo impulso com a criação do MPI e da Coordenação de 

Políticas para Indígenas em Contexto Urbano (COPSU), voltada à formulação de políticas 
públicas para indígenas nas cidades. A articulação do Fórum possibilitou também a realização, 
em maio de 2025, do Seminário Regional Norte do Estado do Pará, em Altamira, como parte 
da Consulta Nacional sobre a Política para Indígenas Urbanos e Periurbanos. Esse encontro 
reuniu novamente lideranças para avançar em propostas históricas de reconhecimento e repa-
ração.

Paralelamente, cresce a urgência de pesquisas e ações de extensão que articulem memória 
coletiva, fontes documentais e história oral do patrimônio comunitário, visando reconstituir ter-
ritórios e lutas indígenas e afrodescendentes apagados pelo colonialismo. Essa descolonização 
do olhar histórico é essencial para afirmar identidades étnico-raciais amazônicas e para fortalecer 
processos de retomada de ancestralidades, inclusive entre sujeitos classificados como “caboclos”, 
“ribeirinhos” ou “pardos”.

Exemplo disso é o trabalho da historiadora Márcia Mura, que em 2020, no programa vir-
tual Maloca Querida24, promoveu o debate “Afirmação indígena em Porto Velho” com lideranças 
como Luana Lopes e Eliseu Braga. Discutiu-se ali a importância de reivindicar a identidade in-
dígena mesmo entre aqueles oficialmente classificados como “pardos”, desde que haja memória 
ancestral familiar. Essa reflexão denuncia o apagamento étnico-racial promovido pelo Estado 
colonial e afirma os processos de (re)conhecimento identitário como formas de resistência e 
etnogênese.

As trajetórias de mulheres como Durvalina Silva e tantas mães caboclas mostram como 
maternidade, mobilidade e práticas comunitárias se tornaram recursos de sobrevivência diante 
do apagamento estatal. Mesmo classificadas como “caboclas” ou “mestiças”, mantiveram víncu-
los com territórios ancestrais, abrindo caminho para retomadas étnicas que se intensificaram a 
partir de 1988 e que hoje se projetam também nos contextos urbanos.

Iniciativas como as de Márcia Mura e a atuação da profa. Alanna Souto Cardoso Tupinam-
bá, evidenciam a centralidade da memória ancestral e da mobilização pela afirmação de pertenci-
mentos, na construção de políticas públicas e na reinscrição da presença indígena nos territórios 
urbanos e ribeirinhos. Assim, compreender a mestiçagem como campo de conflito, mas também 
de agência feminina e comunitária, permite reconhecer que as identidades indígenas amazônicas 
não foram extintas, mas transformadas em novas formas de pertencimento, resistência e reivin-
dicação política, atravessadas por gênero e classe.

CONSIDERAÇÕES SEM PONTOS FINAIS
4. O Problema do Racismo à Brasileira e do Racismo à Amazônica

As reflexões propostas neste ensaio, articulando dados, narrativas, memórias orais, crôni-
cas e experiências sociais para além do gênero científico convencional, visam ampliar o debate 
sobre as relações étnico-raciais na Amazônia. Trata-se de um esforço para visibilizar a histori-
cidade e complexidade das etnicidades e racialidades marginalizadas, frequentemente negligen-
ciadas pelas políticas públicas, sobretudo no combate ao que se pode chamar de “racismo à 

24 Disponível em: https://www.facebook.com/malocamaquerida.parentes. Ver também: MACIEL, Márcia Nunes. 
Tecendo tradições indígenas. 2016. Tese (Doutorado em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Hu-
manas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016.



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 113

amazônica”. Isso inclui as lutas de povos indígenas – em contextos urbanos, ribeirinhos e rurais 
– por reconhecimento territorial e identitário e acesso a políticas públicas25.

Embora haja um foco do mainstream acadêmico e de interesses empresariais em regiões como 
o Baixo Tapajós – especialmente desde o final dos anos 1990, quando se intensificaram os pro-
cessos de emergência indígena –, é fundamental ampliar o olhar para outras territorialidades igual-
mente significativas, porém menos visibilizadas. É o caso das reivindicações dos indígenas urbanos 
de Porto Velho (RO), especialmente das famílias ribeirinhas que vêm se auto(re)conhecendo como 
indígenas a partir de suas memórias ancestrais, como o Coletivo Mura, liderado pela historiadora 
Márcia Mura. Também merecem destaque as identidades afroindígenas presentes entre os quilom-
bolas indígenas de Barcarena e coletivos das periferias da Região Metropolitana de Belém (RMB)26, 
nos quais sujeitos autoidentificados afroindígenas articulam memória, território e pertencimento 
étnico em contextos urbanos marginalizados.

Essas identidades étnico-raciais emergem articuladas a uma consciência de classe e a práti-
cas de feminismo comunitário, construindo formas próprias de territorialidade e respeitabilidade 
social. Nesse contexto, suas experiências revelam uma compreensão ampliada de “território”, não 
apenas como espaço físico, mas como espaço vivido e simbólico, mediado por associações comu-
nitárias e redes de apoio jurídico e político27.

Nesse cenário, torna-se urgente problematizar a categoria “pardo”, amplamente utilizada 
pelo Estado nos censos e em políticas públicas. Conforme os dados da PNAD 202128, a população 
autodeclarada parda passou de 90,2 para 99,9 milhões entre 2012 e 2021, representando 47% da 
população nacional – com destaque para a região Norte, onde os percentuais ultrapassam 73,4%. 
Apesar disso, a classificação “parda” segue obscurecendo a diversidade de pertencimentos étnico-
-raciais, sobretudo de sujeitos com ancestralidades indígenas e afroindígenas, que acabam estatis-
ticamente incorporados à população negra sem o devido reconhecimento de suas especificidades 
culturais e históricas.

O Censo de 2022 oferece um panorama que ainda não nos alcança plenamente enquanto 
maioria étnica sobrevivente, marcada pela diversidade e resistência nas comunidades ribeirinhas e 
nas baixadas periféricas da Amazônia. Crescemos cerca de 88,8% entre 2010 e 2022, passando de 
aproximadamente 896 mil para 1,693 milhão de indígenas autodeclarados. Esse avanço, ainda que 
parcial, é resultado das lutas coletivas dos povos indígenas – em especial daqueles que vivem fora 
das terras oficialmente demarcadas – que passaram a mapear a si mesmos e a contribuir ativamente 
para os instrumentos oficiais de contagem e reconhecimento. O retrato censitário só avança na 

25 É amplamente reconhecido por nós, povos indígenas, especialmente em contextos de emergências étnicas urbanas, 
que as abordagens de uma etnologia positivista e academicista são insuficientes. Isso se deve ao processo seletivo de 
apropriação e validação de agentes indígenas, que frequentemente se veem enquadrados nas limitações do historicis-
mo e de benefícios restritos, independentemente de suas afiliações políticas. A desconfiança em relação a essa ciência, 
que nos serve de alerta – conforme bem observou Cusicanqui (1987) ao mobilizar o projeto de História Oral entre as 
décadas de 1980 e 1990 –, é justificada. Ela se manifesta diante de um ativismo antropológico irresponsável, muitas 
vezes impulsionado por grandes jogos de interesses e pela subordinação da própria comunicação dos sujeitos indígenas 
com projetos autônomos e contra-hegemônicos. A experiência tem demonstrado que essa abordagem se confronta de 
forma desfavorável com o poder constituído (CARDOSO, 2022).
26 https://www.facebook.com/cineclubetf/
27 As redes horizontais, quando mobilizadas a partir de uma perspectiva de academia comunitária em articulação com a 
educação comunitária – especialmente sob a liderança de mulheres à frente da gestão e condução de projetos –, assu-
mem um papel estratégico na valorização, fortalecimento e visibilização da produção científica, do ensino, da pesquisa 
e da extensão realizados por povos e comunidades em territórios tradicionais e periferias urbanas (CARDOSO, 2024).
28 https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv101957_informativo.pdf



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem114

SEÇÃO 3
medida em que se fortalecem os processos de automapeamento das coletividades e a atuação dos 
intelectuais indígenas, que hoje ocupam espaços estratégicos e reivindicam, com legitimidade, suas 
demandas perante o Estado.

Na Amazônia, essa problemática se agrava em territórios periféricos como a Baixada de 
Belém, região marcada por sua hidrografia soterrada e pela presença de famílias oriundas de comu-
nidades ribeirinhas. Nessas áreas, a urbanização impôs deslocamentos e apagamentos simbólicos, 
mas a relação com os rios e os modos de vida ribeirinhos ainda resiste, como revela a expressão 
local: “é preciso tomar banho de canal quando a maré encher”. Essas populações – de filhos, netos e bisne-
tos de indígenas e afroindígenas – vivem entre a invisibilidade censitária e a resistência cotidiana, 
muitas vezes em condições de pobreza ou inseridas na classe trabalhadora urbana, sem acesso ple-
no a direitos. Nesse sentido, repensar as categorias raciais oficiais, especialmente na Amazônia, é 
um passo essencial para reconhecer a pluralidade das experiências étnico-raciais no Brasil. Superar 
a lógica da “fábula das três raças” exige escuta, memória e políticas públicas que respeitem os pro-
cessos de (auto)reconhecimento, etnogênese e territorialização dessas populações historicamente 
silenciadas.

Por fim, um debate teórico e político que ainda se faz atual, destacado por Oliveira (1997) 
próximo à virada para o século XXI, diz respeito à essa mobilização étnica de indígenas em regiões 
de colonização antiga, como o Nordeste e partes da Amazônia paraense que referenciamos no sub-
tópico acima. Nessas áreas, historicamente marcadas pela presença de engenhos no interior das po-
voações de branco do passado colonial, essa mobilização desafia as visões hegemônicas da política 
indigenista brasileira, tradicionalmente voltada aos povos indígenas mais isolados ou interiorizados. 
Observa-se, hoje, uma atuação crescente, competente e legitimada, de lideranças indígenas, de 
povos emergentes ou não, nos debates sobre políticas públicas e alternativas de desenvolvimento 
regional. No entanto, persiste a desconfiança em relação à “autenticidade” desses sujeitos, marcada 
por estereótipos de primitividade. O desafio atual é romper com essas representações limitadoras, 
ampliando o reconhecimento legal, político e simbólico das múltiplas formas de ser indígena no 
Brasil e na Amazônia contemporânea.

PROGRAMAS LIVES

MURA, Márcia. Afirmação indígena em Porto Velho. Programa virtual Maloca Querida, live de 
2020. Disponível em: <https://www.facebook.com/malocamaquerida.parentes>. Acesso em: 9 
set. 2020.

FONTES ORAIS (ENTREVISTAS)

CARDOSO, Ademar da Silva. [Entrevista concedida a] Alanna Souto Cardoso Tupinambá. Belém, 
06 mar. 2022.

LIMA, Almecinda Silva de. [Entrevista concedida a] Alanna Souto Cardoso Tupinambá. Belém, 17 
set. 2022.



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 115

REFERÊNCIAS

ADAMS, Cristina; MURRIETA, Rui; NEVES, Walter. Sociedades caboclas amazônicas: modernidade e 
invisibilidade. São Paulo: Annablume, 2006.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. In: MARIN, Rosa Elizabeth Acevedo. Julgados da terra: ca-
deias de apropriação e atores sociais em conflito na ilha de Colares. Belém: Edufpa, 2004. p. 9-13.
ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas: Reflexiones sobre el origem y la difusion del nacionalismo. 
México: FCE, 1993.
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998.
BARTH, Fredrik. Etnicidade e o conceito de cultura. Antropolítica, Niterói, n. 1, 1995, p.15-30.
BASTIDE, Roger. La Rencontre des Dieux Africains et des Esprits Indiens. AfroAsia, n. 12, p. 31-
45, 1976.
BEZERRA NETO, José Maia; LAURINDO JUNIOR, Luiz Carlos. Alguns vêm de lá, outros 
de cá: a Amazônia no tráfico interno brasileiro de escravos (século XIX). Dossiê: Escravidão e 
Liberdade na Diáspora Atlântica. História, São Paulo, v. 37, p. 1-30, 2018. DOI: <https://doi.
org/10.1590/1980-4369e2018021>. Disponível em: <https://www.scielo.br/j/his/a/XwwGPr-
86NXzn3xkXZjCSPjv/abstract/?lang=pt>. Acesso em: 14 ago. 2022.
BOTELHO, T. R. PAIVA, C. A. Políticas de População no Período Joanino. In: Encontro Nacional de 
Estudos Populacionais, 16., 2008, Caxambú. Anais [...]. Caxambú: ABEP, 2008.
BUENO, Silveira. Dicionário tupi-guarani-português. 5. ed. São Paulo: Brasil livros, 1987.
CARDOSO, Alanna Souto. A governabilidade cabana das mulheres indígenas ribeirinhas: etnicida-
de, raça e classe. RCGA-UFPA, Belém, em prelo, 2025.
CARDOSO, Alanna S. A produção acadêmica comunitária do Instituto de Pesquisa Projeto Carto-
grafando Saberes (IPCCS): práxis social, educação popular e o novo mapeamento do passado. In: 
Simpósio Nacional Geografia, Ambiente e Território. Políticas Ambientais no Brasil. 2., 2022. Belém. Anais [...]. 
Belém: UFPA/UEPA, 2022.  Disponível em: <https://www.institutocartografandosaberes.com/a-
-producao-academica-comunitaria-do-instituto-de-pesquisa-projeto-cartografando-saberes-ippcs-
-praxis-social-educacao-popular-e-o-novo-mapeamento-do-passado/>. Acesso em: 28 jan. 2023.
CARDOSO, Alanna Souto. Apontamentos para história da família e demografia histórica na Capitania do 
Pará (1750-1790). 2008. Dissertação (Mestrado em História Social da Amazônia) – Faculdade de 
História, Universidade Federal do Pará, Belém, 2008. Disponível em: <https://repositorio.ufpa.
br/items/4f8eba6f-b6b3-4aab-8e66-a21d23d69e9c>. Acesso em: 28 out. 2025.
CARDOSO, Alanna S. As autoras amazônidas: gênero, raça, classe e produção científica comuni-
tária – A experiência do instituto de pesquisa projeto cartografando saberes (IPPCS). In:  América 
Latina Mulheres! Ciência, movimentos sociais e arte: caminhos em [re]construção. Centro Brasileiro de Estudos 
da América Latina (CBEAL)/FMAL (Org.). 2024. E-book.
CARDOSO, Alanna Souto. Descolonizando a Cartografia Histórica Amazônica: representações, fronteiras 
étnicas e processos de territorialização na capitania do Pará, século XVIII. 2018. Tese (Doutorado em Desen-
volvimento Sustentável do Trópico Úmido). Núcleo de Altos Estudos Amazônicos, Universidade 
Federal do Pará, Belém, 2018. Disponível: <http://www.etnolinguistica.org/tese:Cardoso-2018>. 
Acesso em: 22 ago 2022.
CARDOSO, Alanna Souto; MARIN, Rosa Acevedo. Capitania do Pará: emergência da questão da 
população e debate sobre regimes democráticos restritos. Papers do NAEA, Belém, n. 344, p. 1-20, 
dez. 2014.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem116

SEÇÃO 3
CARDOSO, Fernando Henrique. Capitalismo e escravidão no Brasil meridional: o negro na sociedade escra-
vocrata do Rio Grande do Sul. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

COSTA, Emília Viotti da. Da Monarquia à república: momentos decisivos. 6. ed. São Paulo: Fundação 
Editora da UNESP, 1999.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Un mundo Ch'ixi es Posible: Ensayos desde un presente en Crisis. Buenos 
Aires: Tinta Limón, 2010a.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Violências (re)encobiertas en Bolívia. La Paz: Mirada Salvage/Editorial 
Piedra Rota. 2010b.

DÁVILA, Jerry. Raça, etnicidade e colonialismo português na obra de Gilberto Freyre. Desigualdade 
& Diversidade - Revista de Ciências Sociais da PUC-Rio, n. 7, p. 153-174, jul/dez, 2010. Disponível em: 
<http://desigualdadediversidade.soc.puc-rio.br/media/revista7_artigo7.pdf>. Acesso em: 14 mai. 
2020.

DOMINGUES, Petrônio. O mito da democracia racial e a mestiçagem no Brasil (1889-1930). Di-
álogos Latinoamericanos, Universidade de Aarhus, n. 10, p. 115-131, 2005.  Disponível em: <https://
www.redalyc.org/pdf/162/16201007.pdf>. Acesso em: 10 out. 2020.

ESCATE, Luis Reyes. No somos cholas y llevamos polleras: Debates sobre las construcciones de 
identidad Tocañera, La Paz-Bolivia. Revista de Antropologia da UFSCar, v. 9, n. 2, 63-72, jul./dez. 
2017. Disponível em: <http://www.rau.ufscar.br/wp-content/uploads/2017/12/03_Luis_Reyes.
pdf>. Acesso em: 23 ago. 2022.

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. São Paulo: Global. 2013.

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Mairi dos Tupinambá e Belém dos Portugueses: encontro e con-
fronto de memórias. In: SARGES, Maria de Nazaré; FIGUEIREDO, Aldrin Moura de; AMORIM, 
Maria Adelina (org.). O Imenso Portugal: estudos luso-amazônicos. Belém: Selo UFPA, 2019. p. 19-41.

FONSECA, André Augusto da. Os mapas da população no estado do Grão-Pará: consolidação de 
uma população colonial na segunda metade do século XVIII. Revista Brasileira de Estudos de Popula-
ção, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 439-464, set./dez. 2017.

FOUCAULT, M. Segurança, território, população: curso ministrado no Collegede France (1977-1978). São 
Paulo: Martins Fontes, 2008. 

FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala: formação da família brasileiro sob regime da economia patriarcal. 
São Paulo: Global, 2003.

GILROY, Paul. O Atlântico Negro: Modernidade e a dupla consciência. São Paulo. 34. ed. Rio de Janeiro: 
Universidade Cândido Mendes, Centro de Estudos Afro-Asiáticos, 2001.

GOLDMAN, Marcio. “Quinhentos Anos de Contato”: Por uma Teoria Etnográfica da (Contra)
Mestiçagem. Mana - Estudos de Antropologia Social, v. 21, n. 3, p. 641-659, 2015. DOI <http://dx.doi.
org/10.1590/0104-93132015v21n3p641>.

GOLDMAN, M. Contradiscursos Afroindígenas sobre Mistura, Sincretismo e Mestiçagem Estu-
dos Etnográficos. Revista de Antropologia da UFSCar, v. 9 n. 2, p. 11-28. jul./dez. 2017. DOI: <ht-
tps://doi.org/10.52426/rau.v9i2.195>. Disponível em: <https://www.rau2.ufscar.br/index.php/
rau/article/view/195>. Acesso em: 07 ago. 2025.

GOLDMAN, Marcio. A relação afroindígena. Cadernos De Campo. v. 23, n. 23, 213-222, 2014. DOI: 
<https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v23i23p213-222>. Disponível em: <https://www.
rau2.ufscar.br/index.php/rau/article/view/195>.  Acesso em: 04 ago. 2022.



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 117

GOMES, Flávio dos Santos. A hidra e os pântanos: mocambos, quilombos e comunidades de fugitivos no Brasil 
(séculos XVII-XIX). São Paulo: Editora UNESP, 2005.

GUZMÁN, Décio de Alencar. Índios misturados, caboclos e curibocas: análise histórica de um 
processo de mestiçagem, Rio Negro (Brasil, séculos XVIII e XIX). In: ADAMS, C.; MURRIETA, 
R.; NEVES, W. Sociedades Caboclas Amazônicas: modernidade e invisibilidade. São Paulo: FAPESP, 2006.

IANNI Octavio. Capitalismo, escravidão e trabalho livre. In: FERNANDES, Florestan. Comunidade 
e sociedade no Brasil: leituras básicas de introdução ao estudo macro-sociológico do Brasil. São Paulo: Nacional, 
1975.

LIMA, Débora de Magalhães. A construção Histórica do termo caboclo: sobre estruturas e repre-
sentações sociais no meio rural amazônico. Novos Cadernos NAEA, Belém, v. 2, n. 2, dez. 1999. 
DOI: <http://dx.doi.org/10.5801/ncn.v2i2.107>. Disponível em: <http://www.periodicos.ufpa.
br/index.php/ncn/article/view/107/161>. Acesso em: 22 ago. 2022.

LUCIANO, Gersem José dos Santos. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas no 
Brasil de hoje. Brasília: MEC/Unesco, 2006.

MACIEL, Márcia Nunes. Tecendo tradições indígenas. 2016. Tese (Doutorado em História Social) 
- Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2016.

MAIA, Rosane de Oliveira Martins. Territorialidades específicas em Barcarena confrontadas com projetos de 
“desenvolvimento”. 2017. Tese (Doutorado em Ciências do Desenvolvimento Socioambiental) – Nú-
cleo de Altos Estudos Amazônicos, Universidade Federal do Pará, Belém, 2017.

MATTA, Roberto da.  Relativizando: Uma introdução à Antropologia Social. Petrópolis: Editora Vozes, 
1981.

MAUÉS, Raymundo Heraldo. Um aspecto da diversidade cultural do caboclo amazônico: a religião. 
Estudos Avançados, São Paulo, v. 19, n. 53, p. 259-274, 2005.

MELLO, Cecília Campello do Amaral. Quatro ecologias afroindígenas. Revista de Antropologia da 
UFSCar, v. 9, n. 2, p. 29-41, jul./dez. 2017. DOI: <https://doi.org/10.52426/rau.v9i2.197>. Dis-
ponível em: <https://www.rau2.ufscar.br/index.php/rau/article/view/197>. Acesso em: 25 ago 
2023.

MELO, Vinícius Zúniga; OLIVEIRA, Willyan Lourinho de. Protagonismo histórico e invisibilida-
de contemporânea: povos indígenas na Região de Integração do Tocantins/PA, ontem (1757-1798) 
e hoje. Aedos, Porto Alegre, v. 14, n. 31, p. 206-221, jul./dez. 2022. Disponível em: <https://seer.
ufrgs.br/index.php/aedos/article/download/99260/84872/526015>. Acesso em: 1 out. 2025.

MONTERO, Paula (Org.). Deus na aldeia: missionários, índios e mediação cultural. São Paulo: Globo, 
2006.

MUNANGA, Kabegelê. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil:  Identidade Nacional versus identidade negra. 
Petrópolis: Vozes. 1999.

NASCIMENTO, Abdias.  O genocídio do negro brasileiro: O processo de racismo mascarado. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1978.

NAUAR, Ana Lídia; OLIVEIRA, Alana Wictoria Lima de. Quando a aldeia é a cidade: mulheres 
indígenas, trajetórias, experiências e identidades em contexto urbano de Belém do Pará. In: CAN-
CELA, Cristina Donza et al. (Org.). História das mulheres na Amazônia: (Pará, século XVIII aos dias 
atuais). São Paulo: Livraria Faísca, 2023. p. 427-450.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem118

SEÇÃO 3
NOGUEIRA, Oracy.  Preconceito racial de marca e preconceito racial de origem: sugestão de um 
quadro de referência para a interpretação do material sobre relações raciais no Brasil. Clássicos 
da Sociologia Brasileira. Tempo social, São Paulo, v. 19 n. 1, p. 287-308, jun. 2007. DOI: <https://
doi.org/10.1590/S0103-20702007000100015>. Disponível em: <https://www.scielo.br/j/ts/a/
MyPMV9Qph3VrbSNDGvW9PKc/abstract/?lang=pt>. Acesso em: 17 ago. 2023.
NUGENT, Stephen. Utopias e distopias na paisagem social amazônica. In: ADAMS, Cristina; 
MURRIETA, Rui; NEVES, Walter. (Org.). Sociedades Caboclas Amazônicas: Modernidades e invisibilida-
de. São Paulo: FAPESP/Annablume, 2006.
O’DWYER, Eliane Cantarino. “Remanescentes de Quilombos” do Rio Erepecuru: O lugar da 
Memória na Construção da Própria História e de sua Identidade Étnica. In: Brasil: um país de negros? 
2. ed. Rio de Janeiro: Ed. Pallas; Salvador: CEAO, 1999.
OLIVEIRA, João Pacheco de. Pardos, Mestiços ou Caboclos? Os Índios Nos Censos Nacionais. 
Horizontes Antropológicos. Porto Alegre, v. 6, p. 60-83, 1997.
OLIVEIRA, João Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: “pacificação”, regime tutelar e formação 
de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016.
PACHECO, Agenor Sarraf. Cosmologias afroindígenas na Amazônia marajoara. Projeto História, 
São Paulo, n. 44, p. 197-226, jun. 2012a.
PACHECO, Agenor Sarraf. Os estudos culturais em outras margens:  identidades afroindígenas 
em “zonas de contato” amazônicas. Fênix – Revista de História e Estudos Culturais. v. 9, n. 3, p. 1-19, 
set./dez. 2012b. 
PACHECO, Agenor Sarraf. Diásporas africanas e contatos afroindígenas na Amazônia Marajoara 
(African diasporas and afroindígenas contacts in Marajoara Amazon). Cadernos de História, v. 17, n. 
26, p. 27-63, 28 mai. 2016.
PACHECO, Agenor Sarraf. Cosmologias Afroindígenas na Amazônia Marajoara. Projeto História: 
Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, [S. l.], n. 44, p. 197-226, 2013. Disponível 
em: <https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/10219>. Acesso em: 19 jun. 2023.
PASCUET, Mayra; FAVERO, Mariana. Índios citadinos de Altamira: lutas, conquistas e dilemas. 
In: Associação Brasileira de Antropologia (Org.). XXVIII Reunião Brasileira de Antropologia. Brasília. 
Anais[...] Brasília: ABANT, 2012. p. 207-219.
PAZZARELLI, Francisco; SAUMA, Julia F.; HIROSE, Maria Belén (Orgs.). Dossiê (Contra)mes-
tiçagens ameríndias e afro-americanas. R@U – Revista de Antropologia da UFSCar, v. 9, n. 2, jul./
dez. 2017. Disponível em: <https://www.rau.ufscar.br/index.php/rau/issue/view/18>. Acesso 
em: 28 out. 2023.
PEREIRA, Edir Augusto Dias. As encruzilhadas das territorialidades ribeirinhas: transformações no exercício 
espacial do poder em comunidades ribeirinhas da Amazônia tocantina paraense. 2014. Tese (Doutorado em 
Geografia) - Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2014.
PERRONE-MOISÉS, Beatriz. Índios livres e índios escravos: os princípios da legislação indigenis-
ta do período colonial (séculos XVI a XVIII). In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.). História 
dos índios no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1992, p. 115-132.
PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. Entre América e Abya Yala: tensões de territorialidades. 
In: Programa de Pós-graduação em meio ambiente e desenvolvimento. Desenvolvimento e Meio Am-
biente, Curitiba, n. 20, p. 25-30, jul./dez. 2009. Editora UFPR. DOI: <http://dx.doi.org/10.5380/
dma.v20i0.16231>. Disponível em: <https://revistas.ufpr.br/made/article/view/16231/10939>. 
Acesso em: 15 ago. 2023.



Alanna Souto Cardoso TupinambáRediscutindo a Mestiçagem na Amazônia Contemporânea: identidade nacional versus... 119

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Ed-
gardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos 
Aires: CLACSO, 2005, p. 107-130.

RIBEIRO, Darcy.  O povo brasileiro. A formação e o sentido do Brasil. 2. ed. São Paulo: Companhia das 
letras, 1995.

SCHUCMAN, Lia Vainer; FACHIM, Felipe Luis. A cor de Amanda: identificações familiares, mes-
tiçagem e classificações raciais brasileiras. Interfaces Brasil/Canadá, Florianópolis/Pelotas/São Paulo, 
v. 16, n. 3, p. 182-205, 2016.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças. Cientistas, instituições e questão racial no Brasil (1870-
1930). São Paulo: Companhia das Letras, 1993.

SCHWARCZ, L. Espetáculo da miscigenação. Estudos Avançados, São Paulo, v. 8, n. 20, p. 137-152, 
1994. Disponível em: <https://revistas.usp.br/eav/article/view/9652>. Acesso em: 22 ago. 2022.

SILVA, Alberto da Costa. A manilha e o libambo: África e a escravidão (1500 a 1700). 2. ed. Rio de Ja-
neiro: Nova Fronteira, 2011. 

SILVA, Gabriele de Oliveira da.  As não Brancas: Identidade Racial e Colorismo no Brasil. Portal Geledés, 
2020. Disponível em: <https://www.geledes.org.br/as-nao-brancas-identidade-racial-e-colorismo-
-no-brasil/>. Acesso em: 15 out. 2022.

TELLES, Edward. Racismo à brasileira: uma nova perspectiva sociológica. Rio de Janeiro: Relume-Duma-
rá/Fundação Ford, 2003.

VAZ FILHO, Florêncio Almeida. A emergência étnica dos povos indígenas do baixo Rio Tapajós, Amazônia. 
2010. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Universidade Federal da Bahia, Faculdade de Filo-
sofia e Ciências Humanas, Salvador, 2010.

VIEGAS, Daniel Pinheiro. A relação do Estado com o direito territorial indígena no Brasil: um 
levantamento dos marcos legais do período colonial à ditadura civil-militar. In: VIEGAS, Daniel 
Pinheiro (org.). A tradicionalidade da ocupação indígena e a Constituição de 1988. Brasília: FUNAI/CG-
DOC, 2018. p. 85-132.





SEÇÃO 3
A Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe

La Gobernabilidad Cabana de las Mujeres Indígenas Ribereñas – Etnicidad, Raza y Classe

The Cabana Governance of  Indigenous Riverside Women – Ethnicity, Race and Class

Alanna Souto Cardoso Tupinambá

Resumo: Este ensaio realiza uma análise interpretativa das dinâmicas históricas e espaciais nas regiões 
protagonistas da Revolução Cabana, destacando o papel das mulheres indígenas e ribeirinhas na educação 
comunitária mobilizada durante os mandatos do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes 
(IPPCS). A partir das memórias políticas e das alianças com educadores e educadoras comunitárias dos 
povos das florestas e das periferias urbanas da Amazônia paraense, o estudo ressignifica a presença desse 
passado cabano no cotidiano desses povos, utilizando a perspectiva dos tempos largos para evidenciar 
a organicidade espacial de uma gestão cultural. Essa gestão mapeia também a emergência indígena em 
múltiplos contextos, incluindo a retomada dos indígenas urbanos. A metodologia articula educação co-
munitária, comunicação e patrimônio comunitário por meio da educação popular, configurando-se como 
estratégia de mapeamento coletivo. Como resultado, destaca-se a produção de inventários de patrimônio 
das comunidades tradicionais e o reconhecimento de seus direitos perante o Estado Nacional.

Palavras Chave: Nova Cartografia Histórica. Governabilidade Cabana de Mulheres. Patrimônio Histórico-
-Cultural. Educação Popular.

Resumen: Este ensayo analiza las dinámicas históricas y espaciales de la Revolución Cabana, destacando 
el protagonismo de las mujeres indígenas y ribereñas en la educación comunitaria vinculada al Instituto de 
Investigación del Proyecto Cartografiando Saberes (IPPCS). A partir de memorias políticas y de las alianzas 
con educadores(as) comunitarios(as) de la Amazonía paraense, el estudio resignifica la presencia del pasado 
cabano en el cotidiano actual, movilizando la perspectiva de los “tiempos largos” para evidenciar la gestión 
cultural de los pueblos. La metodología articula educación comunitaria, comunicación y patrimonio comu-
nitario en el marco de la educación popular, configurándose como estrategia de mapeo colectivo. Los resul-
tados señalan la valorización de las prácticas de resistencia de las comunidades tradicionales, la producción 
de inventarios patrimoniales y la reafirmación de derechos históricamente negados, incluyendo los pueblos 
indígenas urbanos.

Palabras Claves: Nueva Cartografía Histórica. Gobernabilidad Cabana de Mujeres. Patrimônio Histórico-
-Cultural. Educación Popular.

Abstract: This essay analyzes the historical and spatial dynamics of  the Cabanagem Revolution, highligh-
ting the role of  indigenous and riverside women in community education linked to the Research Institute 
of  the Mapping Knowledge Project (IPPCS). Drawing on political memories and alliances with community 
educators from the Amazon region of  Pará, the study reinterprets the presence of  the cabano past in today’s 
daily life, mobilizing the perspective of  “long times” to emphasize the cultural management of  the peoples. 
The methodology combines community education, communication, and community heritage within the 
framework of  popular education, establishing itself  as a collective mapping strategy. The results highlight 
the value of  traditional communities’ practices of  resistance, the production of  heritage inventories, and the 
reaffirmation of  historically denied rights, including those of  urban indigenous peoples.

Keywords: New Historical Cartography. Cabana Governance of  Women. Historical-Cultural Heritage. Po-
pular Education.

Alanna Souto Cardoso Tupinambá − Doutora em Desenvolvimento Sustentável (PPGDSTU/NAEA-UFPA) 
e pós-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de Pesquisa do 
Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail: alanna81@instituto-
-cartografando-saberes.com



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem122

SEÇÃO 3

Fonte: Pe. Tiago Thorlby.

INTRODUÇÃO

Abertura

O texto sobre a governabilidade cabana de mulheres indígenas ribeirinhas não é apenas um 
ensaio com análises e posicionamentos. Ele resulta de construções coletivas em diálogo com o 
grupo de planejamento comunitário do projeto Cátedra Livre Mapas de Produção: Educação Popular, 
Comunicação e Patrimônio Comunitário, vinculado ao Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando 
Saberes (IPPCS). O projeto encontra-se em processo de institucionalização na Universidade do 
Estado do Pará (UEPA), por meio do Prof. Dr. João Colares (PPGED-UEPA)1. Esse movimento 
ocorreu em um período de intensa articulação pela retomada de um projeto de emersão indígena 
e de fortalecimento da governabilidade cabana, envolvendo também educadoras comunitárias e 
famílias indígenas ribeirinhas de diferentes contextos.

Sou professora e intelectual indígena urbana, nascida e criada em Belém, mas formada tam-
bém pelas memórias e vivências junto aos meus familiares caboclos ribeirinhos do antigo território 
1 <https://www.institutocartografandosaberes.com/catedra-livre-agenda-mapas-de-producao-educacao-popular-co-
municacao-e-patrimonio-comunitario/>. Ver: MOTA NETO, João Colares da. Por uma Pedagogia Decolonial na América 
Latina: reflexões em torno do pensamento de Paulo Freire e Orlando Fals Borda. 1. ed. Curitiba: Editora CRV, 2016. 384 p. ISBN 
978-85-444-0783-7.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 123

Tupinambá. Esse pertencimento conecta-se à comunidade Mutuacá, em Cametá, e à comunidade 
ribeirinha conhecida como “Boca D’Atéua”, em Moju, onde meu pai – caboclo ribeirinho e indíge-
na Tupinambá – nasceu e cresceu antes de migrar para Belém nos anos 1970.

Meu nome de registro civil é Alanna Souto Cardoso. Sou do povo Tupinambá, oriunda das 
comunidades indígenas remanescentes das encruzilhadas ribeirinhas de Cametá e Moju. Nascida 
em Belém, antiga Mairi/Região Guajarina, também carrego, pela linha materna, a ancestralidade 
dos povos nheengaíbas-Aruã, de Afuá, transmitida por minha avó Corina Nascimento. Contudo 
convivi e tenho em minhas memórias as vivências de meus familiares no sítio da comunidade ribei-
rinha do rio Moju com minha avó paterna Durvalina, minhas tias e primas, e seus pertencimentos 
Tupinambá.

Este artigo busca valorizar e fortalecer a memória das mulheres indígenas que, a partir de 
seus corpos e territórios, resistem e recriam pertencimentos. Muitas dessas mulheres, historicamen-
te agricultoras e lideranças em suas comunidades, tiveram suas práticas sociais desarticuladas com a 
invasão colonial. Dessa ruptura, resultaram as comunidades hoje chamadas ribeirinhas, constituídas 
tanto pela desterritorialização indígena quanto pelos encontros com povos africanos escravizados, 
que, em diferentes contextos, produziram identidades afroindígenas ou reafirmaram suas etnicida-
des de antigos povos indígenas2.

Essas famílias ribeirinhas com pertencimentos indígenas demarcam territorialidades junto a 
outras comunidades quilombolas que também são resultantes do processo de colonização de Abya 
Yala e do tráfico negreiro. Ao lado dos territórios indígenas e das povoações de brancos e de índios3  
na Amazônia da gestão pombalina, já configuravam a conformação e as origens das organizações 
dos atuais povos tradicionais da Amazônia.

Nesta análise, buscamos repensar a Cabanagem a partir de dois eixos. O primeiro diz respeito 
à sua situação histórica, considerando a configuração do espaço cabano dos povos da Amazônia, 
com base nas pesquisas mais recentes sobre o movimento no Baixo Tapajós, Marajó, Baixo To-
cantins e Região Guajarina. Esses estudos evidenciam que a Cabanagem foi além de uma simples 
revolta popular: tratou-se de uma experiência histórica marcada pela luta de “classes” étnicas explo-
radas e subalternizadas dentro da divisão internacional do trabalho imposta aos povos indígenas, 
africanos e mestiços.

O outro eixo conectivo é a investigação do protagonismo da mulher4 na memória espacial 
dos povos da Cabanagem, para além da perspectiva de uma revolução marcada por identidades 

2 Foi o que ocorreu no Vale Tapajós, na configuração das comunidades ribeirinhas chamadas caboclas quando, no final 
dos anos de 1990, emergiram com suas etnias por meio do movimento indígena organizado, passando a reivindicar 
seus territórios. Tal movimento é resultado de um processo de etnogênese pelo qual passaram esses povos, reafirman-
do suas identidades étnicas e retomando antigas práticas sociais e espaciais reacendidas pela consciência ancestral.
3 “Povoações de branco” e “povoações de índios” referem-se a como passaram ser classificadas as freguesias organi-
zadas na nova configuração espacial amazônica na gestão pombalina. Povoações de branco eram as vilas marcadas por 
serem os primeiros núcleos coloniais, sem a presença de indígenas aldeados, onde habitavam moradores livres (bran-
cos, índios livres, mestiços) e escravos. Já as povoações de índios eram as vilas em que estavam alocados os indígenas 
aldeados, os moradores livres e os escravos. Nas capitanias do Pará, Piauí e Maranhão, os “censos” distinguiam “povo-
ações de brancos” e “povoações de índios”, conforme a origem “racial” da sua formação e a qualidade majoritária de 
seus habitantes. Contudo, São José do Rio Negro era a única capitania da América Portuguesa formada exclusivamente 
por povoações de índios – inclusive sua capital (FONSECA, 2017; CARDOSO, 2018).
4 Um trabalho etno-histórico sobre o protagonismo das mulheres indígenas, quilombolas, ribeirinhas, dentre outras, 
no processo de formação da Amazônia ou, ainda, no pré-contato, é fundamental para o entendimento das sociedades 
matrilineares. Esse movimento torna-se ainda mais pertinente quando se trata de contextos e narrativas históricas em



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem124

SEÇÃO 3
masculinas regionais, como apontam estudos mais recentes de Mark Harris (2017) e Letícia Barriga 
(2014). De fato, hoje a revolução ainda é mais lembrada do ponto de vista das lideranças masculi-
nas, seja pelo grupo de representação das elites, como o fazendeiro Félix Clemente Antonio Mal-
cher, o primeiro presidente cabano, seja pela representatividade das classes trabalhadoras, como foi 
Eduardo Angelim.

Com base nessas linhas, defende-se a proposição de uma cartografia histórica descoloniza-
dora5, que rompe com os limites da cartografia convencional. Essa abordagem considera represen-
tações espaciais capazes de localizar os percursos e práticas territoriais de povos indígenas, quilom-
bolas e ribeirinhos, contribuindo para a elaboração de mapas que evidenciem seus protagonismos. 
Também propõe mapear processos de territorialização a partir do espaço vivido e das práticas 
comunitárias, favorecendo a compreensão das acadêmicas comunitárias sobre seus próprios con-
textos.

Torna-se necessário, portanto, romper com a ideia de que as coletividades tradicionais per-
tencem a um passado linear e imutável, sustentado por análises evolutivas distantes das questões 
contemporâneas. É fundamental situá-las em um tempo histórico diverso e diferenciado (OLIVEI-
RA, 1999; CARDOSO, 2019). Isso implica repensar o compromisso de historiadores, pedagogos, 
jornalistas, antropólogos e outros cientistas com os espaços históricos e com a educação comuni-
tária no tempo presente.

Assim, o artigo busca reposicionar a atuação dos povos6 amazônicos no espaço-tempo, evi-
denciando como sua história e seus processos de territorialização configuraram diferentes formas 
de Amazônia. Nesse percurso, destaca-se a representação espacial da mulher cabana como sujeito 
de luta e memória na releitura da Revolução Cabana.

A questão de gênero, articulada às dimensões de raça e classe, sempre esteve no centro da 
proposta de uma governabilidade cabana conduzida por mulheres no âmbito do Instituto de Pes-
quisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Desde sua fundação, o Instituto se estruturou a 

que a violência doméstica, a subjugação, a manipulação e o protagonismo masculino sempre foram evidenciados e fre-
quentemente postos como os únicos fenômenos existentes. Considerando esse problema, vale destacar um dos raros 
trabalhos que trata do protagonismo da mulher na Cabanagem: a tese da Eliana Ramos (2010), que aborda a partici-
pação das mulheres da época no movimento. Segundo a autora, fontes documentais apontam para uma participação 
mais passiva, de retaguarda, como através da função de assumir a chefatura da família durante a ausência do cônjuge 
no conflito. Trata-se, portanto, de um estudo que não se submete à influência do discurso colonial ocidental, que di-
reciona o olhar para ações ativas masculinas, sobretudo quando a autora sinaliza registros que sugerem a participação 
das mulheres no campo de batalha.
5 Atualmente existe uma organização que inicialmente foi fundada por uma gestão de mulheres acadêmicas/ educado-
ras comunitárias da Amazônia e do movimento negro mobilizadas em uma associação legalizada, chamada Instituto de 
Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), que visa elaborar e gerir projetos por meio de linhas de frente de tra-
balho. A criadora e coordenadora geral eleita do referido instituto, Profa. Dra. Alanna Tupinambá, está movimentando 
os dois primeiros projetos por meio da linha de frente 1: “A nova cartografia histórica, terras tradicionais ocupadas e a 
memória oral coletiva”, disponível em: <https://www.institutocartografandosaberes.com/a-nova-cartografia-histori-
ca/> e <https://www.instituto-cartografando-saberes.com/linhas-de-acoes-cientificas-e-sociais>.
6 Usa-se o termo “povos” em vez de “povo” em alinhamento à perspectiva da convenção internacional 169 da OIT, 
de junho de 1989. Esta convenção adota como critério fundamental os elementos da autoidentificação e, após várias 
reuniões com lideranças de comunidades e pesquisadores, reconhece os “povos” como sociedades configuradas em 
organizações com identidades próprias, “(...) em vez de simples agrupamentos de indivíduos que compartem algumas 
características raciais ou culturais” (ALMEIDA, 2008, p.50). Nesse sentido, reflete Almeida (2008), a pluralidade con-
tida na noção de “povos” explicita diferenças e demonstra existência efetiva no entendimento de território nacional, 
referindo-se aos agrupamentos historicamente envolvidos em lutas e em oposição ao modelo agrário exportador base-
ado no monopólio da terra, no trabalho escravo e em outras formas de imobilização da força de trabalho.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 125

partir de uma leitura feminista e decolonial, inspirada por autoras que problematizam a subalterni-
zação das mulheres racializadas e indígenas.

Na idealização e articulação da matriz do projeto, tive grande influência das obras de 
Angela Davis (2016), que desde cedo destacou a interdependência entre gênero, raça e clas-
se; de Spivak (2010), com sua crítica à condição da mulher subalterna do chamado “terceiro 
mundo”; e do feminismo comunitário andino, nas contribuições de Silvia Rivera Cusicanqui 
(2010; 2021), Lorena Cabnal (2010), Julieta Paredes e Adriana Guzmán (2014). Soma-se a es-
sas referências a popularização do conceito de interseccionalidade por Patrícia Collins e Bilge 
(2020) e a experiência do coletivo Selo Nossas Vozes (2019-2022). Este último inspirou a orga-
nização do projeto de pesquisa e extensão “As autoras amazônidas: gênero, raça e produção científica 
comunitária – a experiência do IPPCS”, aprovado pelo Centro Brasileiro de Estudos da América 
Latina (CBEAL), por meio da Fundação Memorial da América Latina. Como desdobramento, 
o projeto resultou no capítulo do livro Autoras amazônidas: gênero, raça, classe e a produção científica 
comunitária (CARDOSO, 2025).

Estes trabalhos foram referências fundadoras da percepção de gênero na qual o Instituto 
de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) se engaja, inspirada pela visão pioneira 
de entendimento desde Angela Davis (2016). Davis já realizava suas análises partindo de uma 
ótica interseccional antes da popularização e aplicação do termo como categoria de análise por 
Collins e Bilge (2020) no campo do debate teórico-metodológico do feminismo negro. Em 
seus trabalhos, também havia interlocuções com outros movimentos sociais de mulheres de 
matrizes étnico-raciais distintas, tendo sido a primeira a destacar, na história do sistema capital, 
a opressão sobre as mulheres, sobretudo as racializadas. Apesar de marxista, criticava a esquer-
da ortodoxa que privilegiava a questão de classe sobre as outras opressões. Afirmava, ainda, 
que a vivência da classe é atravessada pela raça, assim como a raça é atravessada pelo gênero, 
evidenciando a interdependência dessas dimensões estruturais (DAVIS, 2011).

No âmbito da autocrítica do Grupo de Estudos Subalternos, Spivak (2010) problematiza 
a perspectiva foucaultiana de insurreição dos saberes sujeitados, ao evidenciar que o intelectual 
europeu tende a interceder pelo sujeito subalterno – seja operário, seja mulher –, assumindo 
sua voz e, assim, reforçando o silenciamento e a relação hierárquica do “informante nativo”. 
Sua crítica, também dirigida ao próprio grupo, revela os limites de categorias ocidentais que 
não abarcam a experiência das mulheres e dos povos do chamado “terceiro mundo” (Ásia, 
África e América Latina), cujas situações históricas não se enquadram no modelo mercantil-
-industrial europeu.

Nessa mesma direção, Silvia Rivera Cusicanqui (2010a; 2021) denuncia o colonialismo 
interno e a geo-neo-colonização das vozes indígenas, apontando que até mesmo projetos crí-
ticos, como o grupo Modernidade/Colonialidade, cristalizam indígenas e afrodescendentes 
como objetos de estudo. A partir do Taller de História Oral Andina (THOA), fundado nos 
anos 1980, Cusicanqui (2010a) reivindica a centralidade da mulher chola e inaugura um campo 
de reflexão que inspira o feminismo comunitário, posteriormente desenvolvido por Lorena 
Cabnal (2010), Julieta Paredes e Adriana Guzmán (2014). Esse movimento teórico-metodoló-
gico inscreve o protagonismo da mulher indígena e camponesa, historicamente marcada pelo 
discurso heteropatriarcal e cristão.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem126

SEÇÃO 3
1. Contexto da Cabanagem e Territorialização dos Povos da Amazônia

O livro mais recente de Mark Harris (2017) sobre a Cabanagem traz uma visão apro-
fundada do protagonismo da revolta popular, visualizando a Cabanagem enquanto processo 
revolucionário de classe e raça, a partir de uma etnografia do passado com base na documen-
tação dos arquivos. Não cabe aqui fazer um balanço da historiografia referente à Cabanagem, 
e sim defender o posicionamento desse movimento como um ponto de memória em comum 
e reunificador enquanto revolução popular. Com isso, objetiva-se não somente o entendi-
mento de uma perspectiva de “classe”7 e da questão étnico-racial na Amazônia, mas também 
a retomada da memória caótica da história oficial a partir da memória oral das mulheres con-
temporâneas dos territórios tradicionais envolvidos na guerra cabana. Essa memória torna-se 
veículo de suas histórias reescritas e de suas releituras no âmbito da gestão de educadoras 
comunitárias com pertencimentos étnico-raciais, em especial do Baixo Tapajós, Baixo To-
cantins e Região Guajarina – esta última como símbolo de eclosão e de resistência cabana na 
Amazônia Imperial8.

Neste sentido, será a Cabanagem o nosso Pachakuti 9 da Amazônia brasileira? A presença des-
se passado ressignificado se manifesta nas vidas tradicionais de mulheres do campo e/ou de suas 
descendentes na cidade. A memória oral desse segmento dos povos da Amazônia é evidenciada à 
luz do projeto “Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes” (IPCCS), gestado por uma 
organização legal de mulheres da sociedade civil, com representantes daqueles povos no contexto 
urbano e rural. O IPPCS propõe repensar a Cabanagem enquanto uma governabilidade cabana 
atualizada e revisitada no âmbito da gestão fundadora de mulheres indígenas e ribeirinhas na 1ª e 
2ª gestão desse Instituto. Essa proposta envolve a mobilização de coletivos e comunidades tradi-
cionais de diversas regiões, com destaque para Região Metropolitana de Belém, Santarém, Baixo 
Tapajós, Altamira, Xingu e Marajó da Floresta, que participam do diálogo a respeito da emersão 
étnica de comunidades outrora consideradas caboclas ribeirinhas.

O Baixo Tapajós é símbolo de resistência, sobretudo nos anos finais de Cabanagem, período 
em que ocorreram travessias dolorosas dos cabanos contrários ao governo interventor do general 
Soares d’Andréia, responsável pela retomada da capital e pela prisão de Eduardo Angelim. Essas 
7 José Maia Bezerra Neto (2008), por meio de outros estudos a respeito da escravidão negra, afirma que o escravismo 
foi uma face do pré-capitalismo no Novo Mundo, pois era compatível com o progresso técnico industrial, sendo dois 
sistemas homólogos. Um exemplo disso é a própria dinâmica do engenho do açúcar que “antecipou” alguns métodos 
de um industrialismo capitalista emergente através da sua regulagem rigorosa da mão de obra e a subordinação a um 
ritmo mecânico. Quando o capitalismo se mundializou, a escravidão no Brasil consolidou-se justamente porque o ca-
pital demandava uma grande massa de trabalhadores sem posses. Eles eram excluídos dos meios de subsistência que 
só encontrariam nas plantações escravagistas das novas terras, cuja produção e lucros gerados eram mais acelerados 
do que os das pequenas propriedades.
8 A Cabanagem foi uma das maiores, senão a maior, revolta do Norte do Brasil Império. Teve uma dimensão gigante 
no eixo capital da Província do Pará e via os rios principais dos sertões da Amazônia: Amazonas, Tocantins, Xingu, 
Tapajós, Madeira, Negro e Solimões. Verifica-se que, entre outubro de 1836 e de 1837, os conflitos bélicos marcavam a 
“paisagem” diária, frequentemente, em todo território paraense. Apesar de Belém já estar sob jurisdição de um governo 
reconhecido pelo império, muitas áreas da região estavam mobilizadas em confrontos violentos continuamente. Nesse 
contexto, a Ilha do Marajó, o rio Acará, a região Sul de Belém e o Baixo Amazonas destacavam-se como áreas de confron-
tos intensos entre rebeldes e legalistas. Destaca-se que tais áreas foram expoentes de antigos núcleos coloniais, economias 
camponesas e ribeirinhas vinculadas à produção para exportação em pequena escala (LIMA, 2008; HARRIS, 2017).
9 É o conceito andino que significa Pacha = espacio-tiempo. Em qhichwa e aymara tem significado “la revuelta o con-
moción del universo”. Assim como todo ditado andino, pachakuti pode ter interpretações ambivalentes e divergentes 
ou complementares, ainda que antagônicas em determinadas situações como no sentido “el de catástrofe o el de reno-
vación” (CUSICANQUI, 2010a, p. 43-44). 



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 127

travessias para os sertões do Baixo Tapajós em torno do forte Ecuipiranga10 despertaram a fúria 
dos comandantes imperiais, segundo a documentação dos “legalistas” da época. Um deles, João 
Henrique Matos, em 1842, se referia a Ecuipiranga como um lugar de perturbadores da ordem 
pública desde 1835. Segundo ele, estabeleceu-se ali o ponto de reunião da revolta mais fortificado, 
com todos os recursos e praças comandadas pelas principais chefias, e onde se localizava a espe-
rança dos revolucionários cabanos (HARRIS, 2017; BARRIGA, 2014).

Cabe aqui pensar a Cabanagem como uma situação histórica de ocupação e de retomada do 
espaço social da Amazônia. Essa perspectiva pode ser compreendida à luz da triplicidade espacial 
proposta por Lefebvre (2006). Não se trata apenas de uma dimensão textual ou contextual, mas de 
um processo histórico que marcou profundamente as situações históricas11 das memórias largas 
dos povos amazônicos, em constante diálogo com suas memórias curtas12.

Os recentes trabalhos já citados, além de outros estudos acadêmicos brilhantes, entre disser-
tações, monografias, teses e artigos como os de Lima (2008), Melo (2015), Lima (2002), Scaglione 
(2019) e Ricci (2007; 2008), demonstram a participação, as identidades políticas, além da etnicidade 
e racialidade dos sujeitos advindos de contextos sociais mais vulneráveis e subalternizados, como 
os indígenas, quilombolas, ribeirinhos, brancos pobres e soldados desertores.

1.1. Processos de Territorialização Indígena 

Aqui buscamos analisar as situações históricas que atravessaram povos indígenas, quilombo-
las e ribeirinhos durante e após a Cabanagem, destacando os distintos processos de territorialização 
e sua abordagem nos estudos recentes. Nesse contexto, cabe indagar: além da questão racial, foi 
também a Cabanagem uma das primeiras organizações de luta de “classe” étnico-racial na Amazô-
nia? O movimento não apenas reuniu povos indígenas, mas também expressou a condição de po-
pulações submetidas à divisão internacional do trabalho imposta à região, marcada por diferentes 
processos de territorialização13.
10 Ecuipiranga foi um acampamento baluarte dos cabanos rebeldes do interior durante a Cabanagem, localizado entre 
Santárem e Óbidos, na margem Sul do rio Amazonas, a 24 km da Vila Franca.
11 Entende-se por situação histórica uma forma de compreender as dinâmicas de poder entre grupos sociais, especial-
mente étnico-raciais, a partir de estruturas que, ao longo do tempo, reproduzem exclusões e subalternizações, sobre-
tudo a partir do avanço do modo capitalista de apropriação do espaço. Diferentemente das abordagens historicistas 
baseadas em fases ou etapas, essa noção busca captar narrativas singulares que revelam como se constituem ou se 
desfazem certas configurações sociais. O conceito também visa analisar a distribuição desigual de poder, considerando 
tanto as normas gerais quanto suas formas específicas de dissimulação, para além do que é legalmente instituído ou 
conscientemente percebido pelos agentes. Essa perspectiva foi formulada por João Pacheco de Oliveira Filho (2015), 
que a diferencia de análises meramente contextuais.
12 “Memórias largas” se refere a uma perspectiva de historicidade que alcança os tempos largos das lutas anticoloniais 
indígenas e dos seus antigos territórios tradicionais. Essa leitura também é adotada quando investigamos e pensamos 
territórios quilombolas e ribeirinhos que remontam aos tempos da colonização, para o entendimento de uma luta que 
ocorre não somente em defesa das tradições e direitos territoriais, mas também de uma “classe” étnico-racial que se 
forma desde a invasão ibérica até o pós-independência. Essa “classe” se organiza no alvorecer da integração dos Esta-
dos Nacionais por meio de sindicatos e é mobilizada por suas memórias nativas mais antigas das rebeliões indígenas. 
No caso do mundo andino boliviano, as lutas de Tupac Katari são retomadas no contexto da situação histórica de lutas 
de classes (CUSICANQUI, 2010b).
13 A noção de territorialização refere-se a um processo de reorganização social no qual os povos e comunidades passam 
a se reconfigurar em uma nova unidade sociocultural, marcada por uma identidade étnica própria e diferenciadora.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem128

SEÇÃO 3
QUADRO 1: Comparativo dos Processos de Territorialização Indígena no Brasil.

Processo Temporalidade Características principais Consequências para os 
povos indígenas

1º - Espaço do 
ordenamento 
territorial - 
Missionário.

Séculos XVI-XVIII 
(período colonial).

- Missões católicas 
(inicialmente móveis, 
depois fixas); 
- Descimentos 
(deslocamentos forçados); 
- Imposição da língua geral 
(nheengatu);
 - Controle das lideranças.

- Desestruturação dos 
modos de vida;
- Perda de território e 
autonomia; 
- Submissão aos valores 
coloniais religiosos e 
sociais.

2º - 
Pombalino / 
Diretório dos 
Índios.

Século XVIII 
(gestão pombalina).

- Expulsão dos jesuítas;
- Criação do Diretório dos 
Índios;
 - Transformação das 
aldeias em vilas;
 - Incentivo ao casamento 
inter-racial;
 - Imposição da língua 
portuguesa.

- Assimilação forçada;
- Regularização da 
propriedade privada da 
terra;
- Expansão de 
engenhos e fazendas;
- Crescimento 
dos quilombos na 
Amazônia.

3º - Tutelar / 
Indigenismo 
Oficial.

Fim do século XIX 
– início do século 
XX.

- Política de pacificação do 
Estado;
- Regime tutelar;
- Diluição das etnias 
em uma “indianidade 
genérica”;
- Mediação estatal das 
relações locais.

- Etnogênese como 
resistência e retomada 
identitária;
- A zona de mestiçagem 
estatal enquanto um 
terceiro espaço14;
- Reinvenção coletiva 
das identidades 
indígenas entre 
a resistência e 
aculturação.

Fonte:  Oliveira, 2016; Cardoso 2018.
Esse processo envolve a formação de mecanismos políticos específicos, a redefinição do controle social sobre os re-
cursos ambientais e a reelaboração de suas práticas culturais e da relação com o passado. Trata-se, portanto, de uma 
dinâmica ativa de reconstrução territorial, histórica e identitária diante das imposições externas (OLIVEIRA, 2016).
14 Bhabha (1998) ajuda-nos a entender que, no decorrer das lutas sociais e construções identitárias, é necessário aden-
trarmos em uma zona que se localiza para além das oposições (esquerda-direita; mercantil-marxista; senhor-escravo 
etc.). É nesse espaço contraditório da temporalidade da negociação ou tradução (e não de negação) enquanto demarca-
dor de dissenso, de alteridade e outridade, que irá surgir um terceiro espaço filtrado pelos diversos poderes simbólicos. 
Ou seja, não existe enunciado que seja ditado por uma consciência que se sabe plenamente em sua própria posição. 
A enunciação ocorre sempre em um espaço de tradução, onde se joga entre o que se quer dizer e o que se é capaz de 
dizer. Tal movimento flutuante emana dos povos, das comunidades, do feminismo racial diverso; das lutas de classe que 
manifestam uma instabilidade oculta que somente pode ser articulada enquanto “práxis cultural” desse espaço indeter-
minado dos sujeitos da enunciação. Portanto, esse terceiro espaço, embora aparentemente irrepresentável, constitui as 
condições discursivas da enunciação que garantem que o espelho do passado originário, mantido intocado na tradição 
nacional do povo, seja derrubado por essa temporalidade subversiva que desloca a narrativa ocidental da escrita homo-
gênea, linear, serial... (BHABHA, 1998; ANDERSON, 2008).



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 129

Flávio Gomes (2005), mais focado nas experiências dos quilombos e nas lutas de seus su-
jeitos que resistiam conforme as especificidades regionais e locais, logrou uma organização, ainda 
que dispersa e parcial, referente às práticas espaciais, mas focada nas relações sociais. Com isso, 
verificou na Capitania do Pará casos de formação de “mocambos15 de índios”, em especial nas 
regiões de Alter do Chão, Melgaço, Nogueira, Santarém, Boim, Barcelos, Serpa, Colares, Portel, 
entre outras. Nas freguesias onde foram implantadas as principais vilas e diretórios nos anos de 
1750, “fugir e estabelecer mocambos [...] podia significar resistir às imposições dos aldeamentos” 
(GOMES, 2005, p. 65). Além de mocambos de índios, o pesquisador aponta mocambos consti-
tuídos por negros e índios em meados do século XVIII e início do XIX, destacando-se a Ilha do 
Marajó nessa formação espacial de resistência da relação afro-indígena. Menciona, ainda, os mais 
recorrentes mocambos formados por negros dispersos pelas matas e rios do Estado do Grão-Pará, 
com destaque para o Baixo Amazonas, Rio Tocantins, Amapá e, mais uma vez, o Marajó. “Não 
faltando lugar, não faltavam fugitivos e mocambos” (p. 55).

Contudo, Gomes (2005) analisa o objetivo da fixação das comunidades quilombolas, apesar 
das constantes migrações em função dos ataques e das caçadas das tropas lusas. Para o autor, chave 
para entender esse processo é a formação do campesinato negro, sobretudo no período pós-abo-
lição da escravatura e no Brasil República. As autoras Rosa Acevedo Marin e Edna Castro (1993) 
corroboram essa perspectiva, definindo o campesinato negro a partir de suas experiências históri-
cas, avaliando que:

A formação histórica de segmentos mais antigos do campesinato na Ama-
zônia origina-se da ruptura de escravos com as estruturas econômico-sociais do 
passado colonial, representada pela fazenda ou o engenho, constituindo-se nos 
grupos camponeses mais antigos da região (MARIN; CASTRO, 1993, p. 161).

Assim como Marin e Castro (1993), Flávio Gomes (2005) trabalha com a categoria do “cam-
pesinato negro”, confirmando que as comunidades negras rurais vivem do cultivo da terra por 
questão de sobrevivência e organização social, aspecto que demarca sua etnicidade e raça, remeten-
do aos quilombos durante o regime de escravidão. Ainda que alguns quilombos migrassem cons-
tantemente para garantir sua sobrevivência, muitos se estabeleceram em um único lugar durante 
longos períodos, cultivando seus alimentos, o que lhes garantia a subsistência e interações com a 
sociedade local através das trocas comerciais.

Nos diários de Frei Caetano Brandão, escritos durante suas visitas pastorais pela Capitania do 
Pará (1783 e 1789), havia registros que indicavam uma herança da organização espacial da era pom-
balina. Esse aspecto, residia nas descrições de uma civilidade lusa nas povoações em detrimento da 
conversão dos indígenas das povoações de índios, embora em seus relatos se observasse uma maior 
reverência ao referir-se aos primeiros núcleos coloniais do Estado do Grão-Pará, que demarcavam 
as povoações de branco16.

15 Salles (1988), por meio de Barbosa (2004), informa que o termo “mocambo” tem o mesmo sentido que quilombo. O 
primeiro designa “aldeamento provisório” e o segundo “aldeamento fixo” (SALLES, 1988 apud BARBOSA, 2004, p. 39).
16 Amazônia Colonial do passado é o território que compreende o Estado do Grão-Pará e Maranhão (composto pelo 
Pará, Piauí, Rio Negro e Maranhão) desde sua primeira formação (1621-1751), com sua criação em 1751 e separação 
em 1772/1774. Essa região também configura outra diferença na gestão espacial pombalina: uma divisão que já parte 
de uma ideia racial marcada pela forte presença indígena. Tornou-se, assim, o único território luso dividido em povoa-
ções de índios e brancos. Na Capitania do Rio Negro, havia apenas povoações de índios (CARDOSO, 2018).



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem130

SEÇÃO 3
De acordo com Francisco de Assis Costa (2010), é nesse período do final do Diretório 

que passa a se configurar um campesinato típico amazônico, que veio a se estabelecer como um 
“campesinato caboclo” ou ribeirinho, sobretudo de famílias mestiças com indígenas. Tais famílias 
criaram condições internas e conhecimentos para viver fora do Diretório a partir do seu amplo 
domínio do meio ambiente, embora ainda houvesse certo grau de dependência de mercadorias 
europeias. Essa virtude de subsistência garantiu sua reprodução por meio do seu próprio trabalho, 
passando, assim, a se inserir enquanto uma unidade fixa e nuclear no mundo mercantil.

No entanto, no final do século XVIII, apesar do engajamento do Estado na economia e do 
controle da mão de obra indígena da gestão pombalina, os núcleos foram impactados pelas reformas 
de Francisco Coutinho e pelo desmembramento do Diretório, ocasionado pela tirania dos diretores. 
Segundo o próprio governante, as povoações se tornaram inabitáveis para muitos indígenas, e quan-
do o Estado deixou de atuar como principal protetor, organizador e fiscalizador no interior das vilas, 
práticas abusivas voltaram a ser cometidas por oficiais militares, proprietários e outros empregadores. 
Muitas dessas arbitrariedades eram impulsionadas pela própria escassez de recursos17.

A ideia das reformas pós-pombalinas para os indígenas das antigas povoações visava tornar 
possível que esses grupos vivessem entre os outros habitantes da Capitania do Pará. A partir dessa 
lógica, a população composta de mestiços de indígenas e brancos foi muito favorecida, pois in-
corporava com mais facilidade a dinâmica da produção mercantil e da nova divisão de trabalho do 
início século XIX. Esse processo, no entanto, gerou consequências irreversíveis para os indígenas 
das vilas, como a perda do reconhecimento coletivo identitário (HARRIS, 2017).

1.2. A Cabanagem e os Processos de Territorialização na Amazônia.

No início do século XIX, ainda se atravessava a segunda etapa do processo de territorializa-
ção, marcada pela transformação de aldeias missionárias em vilas. Essas vilas viviam processos de 
urbanização e de arregimentação da força de trabalho indígena – nos aldeamentos, no recrutamen-
to militar ou em propriedades privadas. Na fase pós-diretório, os indígenas sofreram ainda mais as 
consequências da colonização. Já não estavam vinculados aos núcleos coloniais, mas reféns de uma 
expansão econômica que não reconhecia sua presença. Muitos descendentes passaram a trilhar tra-
jetórias individuais, buscando escapar dos estigmas, inclusive pela tentativa de embranquecimento, 
geralmente sem sucesso. O resultado desse processo foi a invisibilização progressiva da presença 
indígena na sociedade nacional.

Nesse contexto, tornaram-se frequentes os chamados “mocambos de índios”18, já registra-
dos desde o século XVII. Esses agrupamentos representavam uma forma de resistência, quando 
indígenas fugiam dos aldeamentos e se organizavam nas matas, em paralelo aos quilombos de afri-

17 VER: COELHO, Mauro César; MELO, Vinicius Zuniga.  Nem heróis, nem vilões: O lugar dos diretores das povo-
ações nas dinâmicas de transgressão à lei do Diretório dos índios (1757-1798). Rev. Hist., São Paulo, 174, jan-jun 2016. 
<https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.rh.2016.115846>.
18 Outro ponto notável, conforme as documentações levantadas nos estudos de Cardoso (2008, 2018) e Gomes (2005), 
é o fato de que essas organizações resultaram de uma leitura mundo colonial mais localizada no espaço da Amazônia 
pombalina. Nesse cenário, os indígenas também conseguiam reagir de forma mais radical ao mundo do trabalho da 
vassalagem vigente durante o Diretório. Isso pode ser observado no discurso oficial que deixa transparecer, na ambi-
valência do seu enunciado, a existência de um “terceiro espaço” visível na maneira como o colonizador descrevia os 
mocambos de índios. Esses mocambos recebiam classificações mais genéricas e punições diferenciadas quando com-
paradas aos mocambos de bases negras, que, diferentemente daqueles, eram nomeados a partir do perfil cultural das 
comunidades negras que os compunham, resistindo ao mundo do trabalho escravo.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 131

canos fugitivos. Como observa Gomes (2005), havia continuidades entre essas territorialidades de 
resistência africanas e indígenas, que compartilhavam estratégias de luta, adaptação e sobrevivência 
frente à repressão.

Por outro lado, grande parte dos indígenas mestiçados – identificados à época como cabo-
clos, cafuzos, mamelucos e mulatos – e as comunidades ribeirinhas viviam sob a condição de invi-
sibilidade imposta pelo Estado imperial. Essas populações, reduzidas à categoria de “comunidades 
caboclas”, resultavam da desagregação das antigas sociedades indígenas, sem o reconhecimento 
jurídico de “vassalos da Coroa”.

1.2.1. Classes Étnico-Raciais e a Revolução Cabana

Os camponeses negros livres, junto com aqueles que se insurgiam contra a escravidão em 
quilombos, compunham uma verdadeira (contra)cartografia do mundo do trabalho, pouco reco-
nhecida pela historiografia cabana dominante. Embora fragmentada e distante das lideranças ilus-
tradas de Belém, essa geografia de resistência configurava formas autônomas de contestação da 
ordem escravista-imperial (ALMEIDA, 2008; GOMES, 2015).

Na nova ordem imperial, os indígenas perderam o status jurídico de vassalos da Coroa e 
passaram a ser tratados como indivíduos isolados. Muitos não se sentiam seguros nas vilas e eram 
convocados arbitrariamente para trabalhos compulsórios. Assim, gradualmente, compartilharam 
angústias e interesses comuns com camponeses, mestiços, escravizados e brancos pobres. Esse 
bloco social subalternizado emergiria com força na Revolução Cabana, única no Brasil a ocupar o 
palácio do governador e instalar, por um período, um governo popular (SOUZA JUNIOR, 2022; 
TRECCANI, 2001).

A Cabanagem nasceu das tensões do mundo étnico-racial do trabalho na recém-criada Pro-
víncia do Pará. Inicialmente articulada pela elite – nomes como Felipe Patroni, Batista Campos e 
Felix Malcher –, a revolução logo ultrapassou seus limites, mobilizando trabalhadores indígenas 
e ribeirinhos que compunham a base social do movimento. O termo “cabanagem” expressa essa 
massa de trabalhadores pobres, em sua maioria ribeirinhos19, que viviam em cabanas e não tinham 
seus direitos reconhecidos.

Essa heterogeneidade também trouxe altos custos humanos e materiais. Prisões, mortes e 
deslocamentos recaíram especialmente sobre indígenas, negros e mestiços. Eduardo Angelim per-
deu o controle da capital em 1836 e refugiou-se no rio Capim, onde registros indicam que recebeu 
apoio de grupos indígenas, possivelmente Ka’apor (LIMA, 2004).

Com a ascensão de Francisco José Soares de Andrea, intensificou-se a militarização da pro-
víncia. A repressão reorganizou os “corpos de trabalhadores” (1838), reunindo negros, indígenas 
e mestiços sem propriedade em contingentes compulsórios, desde os dez anos de idade (PAZ, 
19 Os ribeirinhos são grupos sociais que se constituíram nesse processo de colonização na Amazônia, marcado pela 
forma violenta através da qual os indígenas foram integrados à sociedade colonial e, posteriormente, ao Estado Na-
cional, conforme o estudo de Pereira (2014). Tal pesquisador nos lembra da resistente presença indígena na Amazônia 
lusa, que marca um dos entendimentos das práticas espaciais de comunidades ribeirinhas que assumem determinadas 
características etnossociais e territoriais. No âmbito do imaginário estatal, essas práticas são sequer próprias do “estilo 
de vida” das comunidades indígenas, nem uma reprodução cultural dos lusitanos colonizadores (PEREIRA, 2014). 
Além disso, Oliveira (2016) e Almeida (2008) destacam o processo de destituição dos direitos coletivos das territoriali-
dades específicas dessas famílias caboclas como resultado do processo violento ocorrido a partir do Estado Nacional, 
tendo em vista que esses grupos não eram mais considerados “aldeados” nem reconhecidos como parte de nações 
indígenas específicas.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem132

SEÇÃO 3
2020). Essa política consolidou uma divisão racial do trabalho, reflexo da colonialidade do poder 
(QUIJANO, 2005; QUIJANO; WALLERSTEIn, 1992). Essa medida foi justificada pela suspeita 
de um “pacto secreto” cabano entre homens de cor, que supostamente planejavam “darem cabo de 
tudo quanto for branco” (RICCI, 2007, p. 27). A partir dessa leitura, tornou-se indispensável, para 
o governo imperial, proteger a multiplicação de “brancos”.

Os povos indígenas, por sua vez, ficaram divididos entre apoiar as lutas cabanas ou se alinhar 
às forças legalistas. Foi o caso dos munduruku, que se uniram às tropas do governo e participaram 
da chacina de um grande contingente do grupo “murificado” com os Muras, na região do rio Autaz 
(HARRIS, 2017; LIMA, 2004).

1.3. Mulheres na Memória e na Prática Cabana

A Cabanagem, enquanto luta por transformação das condições da classe trabalhadora, pre-
cisa ser revisitada pela memória oral coletiva20, especialmente pela perspectiva das mulheres ribeiri-
nhas, quilombolas e indígenas. Em diferentes regiões do Pará, suas histórias revelam um protago-
nismo pouco visibilizado, para além dos papéis domésticos ou de herdeiras de terras.

A historiadora Eliana Ramos (2010) identificou mulheres atuando ativamente no movimen-
to, mesmo sem serem consideradas cidadãs pela lei. Estavam registradas como posseiras, arrenda-
tárias, herdeiras e senhoras de terra, ainda que com garantias desiguais em comparação às mulheres 
brancas. Essas evidências mostram que, embora limitadas pelas fontes, as práticas espaciais femini-
nas também integraram o movimento cabano.

Com base nisso, propõe-se uma leitura descolonizadora das vozes cabanas, que recupere a pre-
sença das mulheres na guerra e na resistência. Esse trabalho vem sendo desenvolvido por pesquisado-
ras e educadoras comunitárias indígenas, quilombolas e ribeirinhas, em especial da Região Guajarina, 
Marajó, Baixo Tapajós e Xingu, no âmbito da “nova cartografia histórica”21 conduzida pelo IPPCS.

2. O IPPCS e a Governabilidade Cabana Contemporânea

Neste tópico, apresentamos a gênese organizacional do Instituto de Pesquisa Projeto Carto-
grafando Saberes (IPPCS), que se consolidou a partir de uma proposta de gestão cabana protago-
nizada por mulheres amazônicas de contextos específicos22. 

Com a reeleição da diretoria para o mandato de setembro de 2022 a setembro de 2024, preva-
leceram somente mulheres na diretoria executiva: Alanna Souto Cardoso Tupinambá (presidente); 
20 Aqui trabalha-se com a noção de memória, conforme Le Goff  (1990), enquanto uma bússola que orienta o destino 
dos povos, servindo como um instrumento de poder: “Tornarem-se senhores da memória e do esquecimento é uma 
das grandes preocupações das classes, dos grupos, dos indivíduos que dominaram e dominam as sociedades históricas. 
Os esquecimentos e os silêncios da história são reveladores desses mecanismos de manipulação da memória coletiva” 
(p. 426). Nessa direção, Freire (2008) ajuda no entendimento das reinvindicações da memória coletiva das sociedades 
orais por meio da etno-história, conceito que recoloca e reconhece o valor dessa memória quando se pensa, por exem-
plo, em um novo mapeamento do passado. Isso permite a integração dessas novas fontes, a fim de serem trabalhadas 
pelo historiador utilizando novas metodologias, em uma perspectiva interdisciplinar, para abarcar o vasto campo do 
entendimento das múltiplas frentes de existências e resistências dos territórios tradicionais. Implica, também, na pers-
pectiva mais peculiar da orientação e dos encaminhamentos dos seus resultados.
21 Ver: <https://www.instituto-cartografando-saberes.com/a-nova-cartografia-historica/>
22 Ver: CARDOSO, Alanna Souto. Algumas concepções de mulheres em contextos específicos e segmentos para um 
planejamento estadual de políticas públicas para mulheres. Instituto Cartografando Saberes, 2021. Disponível em:  
<https://www.instituto-cartografando-saberes.com/artigos/>



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 133

Andreia Kumaruara (suplente da presidência); Jully Miranda, geógrafa quilombola (coordenação de 
secretaria e tesouraria); e Edenilza Borges (coordenação administrativa).

Nesse 2º mandato, consolidou-se o entendimento de que o protagonismo das mulheres in-
dígenas, quilombolas e ribeirinhas pode abrir caminhos para uma gestão mais equitativa de gênero, 
etnia, “raça”, classe e projetos comunitários. Essa perspectiva também preparou o terreno para a 
diretoria executiva atual (dezembro de 2024 a janeiro de 2028), composta por mulheres negras, qui-
lombolas, indígenas e LGBTQIA+, além de homens indígenas, quilombolas e ribeirinhos: Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá (presidente reeleita); Mario Xipaia (vice-presidente); Erasmo Theofilo, 
camponês quilombola (coordenação de secretaria e tesouraria); e Daniele Silva (coordenação ad-
ministrativa).

Tal direcionamento converge com análises que denunciam a hegemonia masculina e branca 
na produção acadêmica das universidades e grandes grupos de pesquisa, cujos cânones dificilmente 
contemplam os feminismos comunitários. A forma de falar e de se expressar fora dos protocolos 
convencionais, especialmente em congressos e espaços formais, causa desencontros de entendi-
mento e deslegitimação, uma vez que corpos femininos e racializados não são reconhecidos como 
referência para a comunicação acadêmica. Não por acaso, “[...] muitas mulheres autoras têm sido 
criticadas no trabalho de campo, apresentações, salas de aula, por estarem longe do padrão acadê-
mico masculino, racionalista, de corpo estruturado e quieto” (BEZERRA et al., 2018, p. 76).

Ainda assim, intelectuais negras, indígenas, ribeirinhas e quilombolas transformam seus cor-
pos-territórios em espaços de enunciação, afirmando epistemologias próprias que revisitam e tensio-
nam os cânones. Nesse contexto, surgem obras coletivas fundamentais, como “Mulheres quilombolas 
– territórios de existências negras femininas” (DEALDINA, 2021) e “Vivências diversas – Uma cole-
tânea de indígenas mulheres” (BANIWA; KAINGANG; TREMEMBÉ, 2020), que reúnem narrati-
vas, memórias e análises críticas a partir de experiências de vida, cosmologias e práticas comunitárias.

Na Amazônia, como demonstra Cardoso (2025), iniciativas semelhantes vêm sendo estru-
turadas pelo Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), que organizou o 
projeto Autoras amazônidas: gênero, raça, classe e produção científica comunitária. A publicação, 
parte do projeto Mapas da Produção (habilitado pela Lei Semear/PA/2023)23, demarca espacial-
mente a produção de conhecimento de lideranças mulheres racializadas da educação comunitária 
de diferentes territórios (ilhas, ribeirinhas, quilombolas, povos do Marajó, Baixo Amazonas, Baixo 
Tapajós e Xingu). Estruturada em sessões regionais com comitês científicos próprios, a coletânea 
afirma a potência da produção comunitária e coletiva, além de tensionar os padrões de cientificida-
de hegemônicos e inscreve outras epistemologias no campo acadêmico24.

Esta experiência resultou no capítulo Autoras amazônidas: gênero, raça, classe e a produção científica 
comunitária, de minha autoria, publicado na coletânea América Latina mulheres! Ciência, movimentos 
sociais e arte: caminhos em [re]construção (SIMÕES, 2025). O texto evidencia como as epistemologias 
comunitárias amazônidas se articulam a um movimento mais amplo de produção crítica de conhe-
cimento científico, político e artístico em toda a América Latina.

O IPPCS, enquanto associação sem fins lucrativos, tem como missão construir um espaço 
coletivo de produção de conhecimento, tanto na dimensão científica quanto na formação em edu-

23 <https://www.institutocartografandosaberes.com/a-nova-cartografia-historica/>; <https://www.institutocartografan-
dosaberes.com/catedra-livre-agenda-mapas-de-producao-educacao-popular-comunicacao-e-patrimonio-comunitario>.
24 <https://www.institutocartografandosaberes.com/das-diretrizes-a-curadoria-e-ao-comite-cientifico/>.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem134

SEÇÃO 3
cação popular. O projeto mobiliza educadores(as) – homens, mulheres e pessoas LGBTQIA+ – a 
partir de seus contextos territoriais e identitários, enfrentando os limites ainda impostos por uma 
epistemologia colonial que marginaliza outros saberes.

Nesse sentido, a proposta de uma gestão de governabilidade cabana busca qualificar o corpo 
técnico e formativo do IPPCS por meio de uma política de memória articulada com suas lideranças 
e educadores(as) comunitários(as), consolidando uma prática político-científica coletiva territoriali-
zada para o fortalecimento de suas territorialidades específicas25.

A retomada da governabilidade cabana parte do entendimento de que a Cabanagem foi um 
movimento social profundamente enraizado nas camadas populares, em busca de libertação diante 
de um poder excludente no período regencial. Contudo, como analisa Magda Ricci (2007), apesar 
de seu caráter revolucionário, o governo cabano careceu de planejamento estratégico e de um 
projeto político consolidado. Essa ausência de diretrizes limitou a consciência política das massas 
e abriu espaço para o avanço de ideologias dominantes, como o liberalismo e o escravismo, que 
acabaram por sufocar a revolução. 

Embora a memória da Cabanagem seja mais reconhecida por sua expansão no Alto, Médio 
e Baixo Tapajós, a literatura aponta para a sua forte presença em outras regiões, com destaque para 
Belém, Acará e Marajó, alcançando também as margens do rio Madeira (RICCI, 2008).

Com base na memória histórica e na atual articulação das coletividades indígenas e tradicio-
nais, propõe-se um projeto de governabilidade cabana contemporâneo no campo da sociedade civil 
organizada. Essa proposta estrutura-se por meio de associações voltadas à produção de conheci-
mento e à formação de movimentos de base, com vistas à construção de uma governança coletiva 
dos saberes científicos e tradicionais, em diálogo com a sociedade, instituições públicas e entidades 
privadas. Dessa forma, reafirma-se a possibilidade de um poder científico popular, enraizado nos 
territórios e conduzido pelos próprios sujeitos que historicamente resistem.

A Cabanagem foi um símbolo de organização popular muito usado pela memória recente 
da governabilidade do poder público municipal e/ou do Estado no Brasil República. Há dois mo-
mentos de disputas políticas eleitorais no Pará, em períodos distintos, nos quais o movimento foi 
utilizado em narrativas de chegada ao poder direcionadas às massas famintas. O primeiro ocorreu 
no âmbito do governo Estadual com o Jader Barbalho (1983-1987), do PMDB, e o segundo, no 
governo municipal com o prefeito de Belém, Edmilson Rodrigues (1997-2004) do PT. Ambos usa-
ram as narrativas cabanas em suas disputas eleitorais e projetos de poder, em defesa dos interesses 
do povo, e, para isso, precisaram adaptar o discurso cabano diante das conjunturas que enfrentavam 
em sua época. Nesse contexto, Jader Barbalho certamente precisou ceder e se alinhar à leitura po-
lítica de José Sarney, que assumia a presidência na época (BARBOSA, 2010).

A cultura dominante de um governo, independente de controle ideológico, contribui para 
integração real de determinada classe ou grupos dominantes que configuram um poder público 
em uma integração “fictícia” na sociedade em sua totalidade. Isso garante a comunicação imediata 
25 Tratamos a territorialidade específica enquanto construção política de uma identidade coletiva demarcada pela 
percepção dos agentes sociais. A partir desse conceito, depreende-se que a possibilidade de garantir de forma estável 
o acesso a recursos essenciais fundamenta uma territorialidade específica, gestada por meio de históricas reivindica-
ções e intensas lutas das comunidades envolvidas. Essa territorialidade não se limita ao espaço físico, mas revela-se 
como um campo de diálogo – por vezes tenso, por vezes negociado – com os agentes antagonistas e com as instân-
cias do poder estatal. Trata-se, assim, de um processo dinâmico no qual as comunidades reafirmam sua presença, 
constroem legitimidade e estabelecem mecanismos de defesa e sobrevivência, conferindo novos sentidos e signi-
ficados ao território que habitam ou às suas coletividades e organizações comunitárias legais (ALMEIDA, 2008).



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 135

entre todos os seus membros, distinguindo-os de outras classes, fator que ocasiona a desmobiliza-
ção (falsa consciência) das classes dominadas. Como consequência, ocorre a legitimação da ordem 
estabelecida por meio das distinções (hierarquias), assegurando a sua manutenção. 

Esse direcionamento de efeitos ideológicos produz a cultura dominante que mascara a fun-
ção de divisão na própria função da comunicação, ou seja, a cultura que une (intermediária da co-
municação) pode ser também a cultura que separa (instrumento de distinção), legitimando, assim, 
as distinções. Esse processo resulta na marginalização de todas as outras culturas (designadas como 
subculturas), privilegiando aquelas aclamadas pela ordem vigente, enquanto as preteridas passam a 
se definir pelas suas distâncias da cultura dominante (BORDIEU, 1989).

Sendo assim, a retomada da governabilidade cabana está inserida nas disputas de poder sim-
bólico das lutas de classes, como afirma Pierre Bourdieu (1989), enquanto produções simbólicas 
usadas para instrumentalização de dominação dos grupos que estão no poder. Trata-se de bens 
simbólicos, que, diferentemente dos bens materiais, só podem ser apropriados por sujeitos que tem 
um sistema de apreciação, ou seja, códigos para interpretação e valorização.  

Para Cesaltina Abreu (2015) o capital cultural é demarcado por uma composição de posições 
cultivadas que formam a compreensão dos bens simbólicos e culturais. Tal conceito se aproxima da 
perspectiva de Bordieu (2007), segundo a qual o capital cultural está intimamente relacionado aos 
sistemas de disposições (habitus), ou seja, demarca “hábitos de classe diferenciados”.

Com base nisso, avaliamos a importância da composição da gestão marcada pelo protagonis-
mo das mulheres indígenas, traduzindo-se em uma governabilidade cabana que age para a forma-
ção de uma academia comunitária. Esse projeto torna-se possível por meio da rede educadoras/
educadores acadêmicos comunitários na gestação de saberes científicos e processos formativos 
enraizados nas comunidades. Tal prática ainda se configura mais como uma espécie de “terceira 
margem” ou “terceiro espaço” (BHABHA, 1998), uma zona da “produção do saber acadêmico 
convencional”, marcada por um sistema de apreciação simbólico advindo de famílias que habitam 
e/ou habitavam em terras tradicionalmente ocupadas.

No que se refere aos projetos que visam a um novo mapeamento do passado dos povos da 
Amazônia, a princípio organizado por uma gestão de mulheres educadoras de contextos específi-
cos do Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), questiona-se: o que a gover-
nabilidade cabana e as memórias cabanas têm a ver com emersão indígena? 

A consciência da governabilidade cabana afirmada em um grupo de produção de conhe-
cimento comunitário se expressa na defesa dos saberes, na produção de conhecimentos de seus 
territórios e comunidades e nas formas de gestão autônomas de projetos locais. Contudo, essas ex-
periências ainda operam, em grande parte, à margem, devido à dispersão das lideranças locais (em 
especial, as mulheres indígenas) e da invisibilização de outras organizações pela concentração de 
recursos em determinadas regiões, ou pelo foco restrito a algumas lideranças. Estas, mesmo quan-
do beneficiadas e aprovadas nas instituições de poder, ainda continuam favorecendo a reprodução 
do monopólio arbitrário de grupos de pesquisa e empresariais em relação à direção de projetos26.

A retomada da memória cabana, conduzida por educadoras e acadêmicas comunitárias indí-
genas e ribeirinhas, constrói um projeto de luta enraizado no pertencimento histórico desses povos. 
Ele reafirma a continuidade das famílias de bisnetas(os) e netas(os) de indígenas que, durante a 
26 Ver também SANTOS, Milton. O espaço dividido: Os dois circuitos da Economia Urbana dos países subdesenvolvidos. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2018.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem136

SEÇÃO 3
Cabanagem, já eram classificadas(os) como caboclas(os) pela Província do Pará, reflexo do não re-
conhecimento estatal no Brasil Regente. Vale lembrar que muitos indígenas haviam sido excluídos 
de suas identidades coletivas desde a Carta Régia de 12 de maio de 179827, que extinguiu o Diretório 
e promoveu a conversão gradual dos indígenas em colonos.

É importante destacar, ainda, as regiões que foram principais alvos de empreendimentos 
de engenhos e de ocupação de grandes terras, também destinadas à implantação da pecuária por 
meio de cartas de sesmaria, desde meados do século XVII, fato que marca o início do primeiro 
projeto de colonização na Capitania do Pará. Segundo Treccani (2001), as terras mais procuradas 
inicialmente localizavam-se nos arredores de Belém, como Pinheiro (atual Icoaraci), Val de Cães 
e Utinga; às margens do rio Guamá, próximas à Casa Forte e ao rio Capim; nas proximidades dos 
rios Arari e Anajás na Ilha do Marajó; e em Gurupá.  As áreas do Marajó e próximas ao rio Guamá 
foram as mais beneficiadas, com maior número de confirmações. 

No século seguinte, o Baixo Tocantins – em especial Cametá, Moju e Acará – também foi 
fortemente impactado por muitos empreendimentos de engenhos. As ordens religiosas, sobretudo 
os Jesuítas, tomaram grande parte dessas terras e da mão de obra indígena local, cuja posse passou 
a simbolizar riqueza nos dois primeiros séculos da ocupação do Estado do Grão-Pará e Maranhão. 
A concentração de riqueza, somada aos conflitos com os colonos, acarretou a expulsão dos Jesuítas 
do território amazônico. Tal medida foi tomada a partir da ascensão do Marquês de Pombal, que 
também reconfigurou o Estado do Grão-Pará e Maranhão. Além disso, para intensificar a econo-
mia agrícola e diversificar a mão de obra, criou-se, em 7 de julho de 1755, a Companhia Geral do 
Grão-Pará e Maranhão, que tinha como uma de suas missões trazer escravos negros da África. 

A Ilha do Marajó era a região em que se concentrava a maioria das atividades de pecuária, 
representando 76% do total das sesmarias, nas quais a criação de gado era a atividade predominante 
(TRECCANI, 2001).

Observa-se que, em geral, o processo de ocupação dessas terras pelos senhores(as) sesmeiros 
envolviam conflitos com a população indígena local, especialmente na região Guajarina, com os 
Tupinambá, que recuaram somente após a morte do cacique Guamiaba, durante o levante Tupi-
nambá (1617-1621) (CASAL, 1946). 

 Já no Marajó indígena, em meados do século XVIII, as esposas dos indígenas das chamadas 
“nações” nheengaíbas ainda eram proibidas por seus companheiros de aprender a língua geral ama-
zônica (LGA), conforme relata o padre João Daniel (1975).  É sabido que, muitas vezes, a tentativa 
de falar a língua dos “índios” Tupinambá não tinha nenhum êxito no trato com os nheengaíbas, 
que falavam diversas línguas do tronco Aruak. A última tentativa de pacificação desses povos 
ocorreu com a saída de uma frota de 12 canoas da aldeia Camutá, entre 16 e 27 de agosto de 1659, 
composta pelo Jesuíta Manuel Pires, o Padre Antônio Vieira, seis soldados da praça de Cametá, 
sendo os demais membros “índios cristãos” Tupinambás de arco e remo (VIEIRA, 1735).

Na ilha do Marajó, desde meados do século XVII, os lusitanos enfrentaram cerca de 44 
anos de guerra contra os nheengaíbas28, em um cenário de dominação do colonialismo português 
(DIAS, 2016). A guerra cessou somente após a missão liderada pelo cacique Piyé Mapúa, que con-
27 Documento completo disponível em: <https://lemad.fflch.usp.br/sites/lemad.fflch.usp.br/files/2018-04/A_
carta_regia_de_12_de_maio_de_1798B.pdf>
28 “nheengaíbas” é um termo em tupi usado pelos portugueses de forma pejorativa para classificar as “nações” in-
dígenas do Marajó que não eram do tronco linguístico Tupi. As línguas derivadas desse tronco eram consideradas 
“línguas boas”, enquanto as dos nheengaíbas eram “línguas ruins” em razão da dificuldade da sua conversão para o



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 137

seguiu pacificar cerca de 53 das principais “nações” de diferentes línguas, dentre as quais havia os 
“(...) Mamaynas, os Aroans e os Anayás, de baixo dos quaes se [compreendem] Mapuás, Guajarás, 
Pixipixís e outros. O número de almas não se pode dizer com certeza, os que menos o sabem, di-
zem que foram quarenta mil (...)” (VIEIRA, 1735, p. 39-40).

A resistência dos velhos nheengaíbas marajoaras demonstra a inteireza da vida ribeirinha e 
das memórias indígenas que marcam o espaço histórico do Marajó. Nesse sentido, destaca-se eixo 
das florestas (ocidental) – espaço marcado por lutas, nas quais os antepassados indígenas defen-
deram bravamente suas terras, modos de vida, línguas maternas e crenças. A carta do Padre Vieira 
demonstrando a astúcia do cacique Piyé Mapuá no acordo de paz com os lusitanos, questionando 
a vassalagem completa, é uma memória dos indígenas nheengaíbas pouco explorada pela historio-
grafia, especialmente pela história de luta dos direitos indígenas diante dos grupos dominantes co-
loniais. Não por acaso, o historiador Joel Dias finaliza sua tese “Confuso e intrincado labirinto”: fronteira, 
território e poder na Ilha Grande de Joanes (séculos XVII e XVIII)” assinalando a importância de verificar 
a situação das populações remanescentes dos índios no Marajó sobreviventes ao colonialismo por-
tuguês, sobretudo entre comunidades caboclas ribeirinhas que, em meados do século XIX, já se 
configuravam concretamente naquelas várzeas (DIAS, 2016). 

Um apagamento similar das identidades indígenas também é perceptível na cidade de Came-
tá, cuja história oficial centrada nos “homens notáveis” e na imagem da “Cidade Invicta” durante a 
Cabanagem ainda prevalece, mesmo que alguns moradores preservem memórias dos povos Carijó 
e dos Tupinambá da velha Camutá (NERI, 2016). No início do século XIX, segundo Baena (2004), 
o rio Tocantins e suas freguesias eram constantemente saqueados pelos Timbiras e Apinagés, tidos 
como piratas da região.

Os processos de ocupação no Grão-Pará apresentaram dinâmicas diferenciadas. As povoa-
ções de “brancos” – freguesias próximas a Belém – eram formadas majoritariamente por morado-
res livres (brancos, índios forros, mestiços) e escravizados africanos, mas não incluíam indígenas 
aldeados (as chamadas repartições). Já as povoações de índios, resultantes da transformação de an-
tigas aldeias missionárias, eram compostas por indígenas aldeados, moradores livres e escravizados 
africanos (CARDOSO, 2018).

Segundo Treccani (2001), a partir da análise das listas nominativas e dados do censo de 1823, 
observa-se que vilas originadas de aldeias missionárias, como Arraiolos e Esposende, apresentavam 
pequenas unidades familiares. Em contraste, nas vilas originadas por sesmarias – como Ourém, 
Irituia e São Miguel –, predominavam as médias propriedades com cerca de seis escravizados por 
família. O pesquisador destaca, ainda, que nenhuma sesmaria foi concedida à Capitania do Rio 
Negro, não havendo também registros de concessões para além do médio Amazonas, incluindo os 
rios Tapajós, Jari, Araguaia e o sul do Pará (TRECCANI, 2001).

Esses dados revelam que o problema fundiário no Pará teve raízes e dinâmicas distintas do 
restante do Brasil, por serem resultados de soluções políticas diferentes diante de crises econômi-
cas regionais. No Pará, a formação de latifúndios ocorreu apenas após a adesão ao Império, com a 
desestruturação das economias de subsistência e a introdução da lógica da economia de mercado. 
Já no restante do país, o regime de sesmarias foi extinto em 1822, enquanto no Grão-Pará isso só 
aconteceu em 1836, em plena eclosão da Revolução Cabana.
nheengatu e para o entendimento dos lusos. Os nheengaíbas eram cerca de 29 nações indígenas diferentes, dentre as 
quais o padre Antonio Vieira menciona os Anajás, Mapuás, Paucacas, Guajarás, Pixipixis, Boccas, Pauxis, Mamaia-
nazes, Mocoões, Jurunas, Muanás e Sacacas” (DIAS, 2016; VIEIRA, 1735). 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem138

SEÇÃO 3
Essas contradições históricas lançam luz sobre os debates em torno das narrativas indígenas 

emergentes e da reivindicação de reconhecimento territorial por parte de povos indígenas em con-
textos urbanos e rurais. Guardiões de patrimônios materiais e imateriais, esses grupos tensionam o 
campo político ao buscar o reconhecimento e a reinvenção de territorialidades apagadas dos regis-
tros oficiais. A complexidade desses conflitos e retomadas só será plenamente compreendida por 
meio de projetos coletivos de diálogo consistente entre educação comunitária e desenvolvimento 
do patrimônio comunitário através de sua história oral e comunicação.

2.1. Ciência comunitária e Revolução Cabana: mapeamento da presencialidade do passado 
e lutas territoriais

Os projetos desenvolvidos29 pelo Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes 
(IPPCS) que propõem um novo mapeamento do passado e a visibilidade das etnicidades violen-
tamente encobertas, constituem os primeiros resultados de uma gestão político-científica inspi-
rada em uma “revolução cabana” protagonizada por mulheres cientistas da educação popular. 
Sob liderança e orientação da professora Alanna Tupinambá, tais iniciativas já apresentaram 
ações concluídas entre novembro de 2023 e outubro de 2024, especialmente no âmbito da car-
tografia histórica das resistências em comunidades tradicionais.

Duas comunidades tradicionais estiveram diretamente envolvidas no projeto de estágio pós-
-doutoral sob execução da professora Alanna Tupinambá e nas ações do mapeamento coletivo 
como ferramenta da educação popular do IPPCS: a comunidade ribeirinha Maria Petrolínea e a 
comunidade quilombola de Abacatal. Esse trabalho foi articulado ao curso de extensão “Cartogra-
fia Histórica dos Conflitos: Educação Popular Patrimonial, Memória e Política Pública”, aprovado 
pelo Programa de Pós-Graduação em Geografia da UEPA (PPGG/UEPA) e ministrado entre 
setembro e dezembro de 2023.

O curso mobilizou educadoras e educadores populares do Cursinho Emancipa-UFPA e pós-
-graduandas(os) quilombolas do PPGED/UEPA e do PPGA/UFPA, integrando as dimensões do 
ensino, pesquisa e extensão na construção de uma ciência comunitária. A ação conjunta resultou 
em um levantamento e mapeamento para a produção de um dossiê dos inventários patrimoniais 
das comunidades Maria Petrolínea e Quilombo Abacatal, projeto que atualmente está em fase final 
de organização de dados, sistematização e elaboração para publicação.

Para além da importância acadêmica e simbólica do dossiê, uma das conquistas mais relevan-
tes dessa articulação entre IPPCS e PPGG/UEPA foi o reconhecimento oficial, pela Superinten-
dência do Patrimônio da União (SPU), de que a área tradicionalmente ocupada pela comunidade 
ribeirinha Maria Petrolínea pertence ao domínio da União. Esse reconhecimento abre caminho 
para o processo de regularização fundiária das moradias, atualmente em andamento junto à SPU. 
Quando a regularização estiver concluída, a comunidade finalmente será incluída nas agendas de 
planejamento, defesa e acesso a políticas públicas prioritárias para seus territórios – um passo fun-
damental na efetivação de seus direitos territoriais, culturais e cidadãos.
29 Atualmente, o projeto 1: A “nova” Cartografia Histórica dos Engenhos e a "Presencialidade" do passado nas 
comunidades tradicionais da Amazônia - demarcando políticas públicas, a educação patrimonial comunitária e a 
história oral, do Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) está vinculado ao Estágio Pós-dou-
toral Estratégico do PPGG-UEPA, sob supervisão do prof. Dr. Fabiano Bringel. Ver em: <https://www.institu-
to-cartografando-saberes.com/a-nova-cartografia-historica/>. O IPPCS ainda conta com um projeto construído 
e mobilizado pelas lideranças da educação comunitária desde 2021, a Cátedra Livre - Agenda Mapas de Produção: 
Educação Popular, Comunicação e Patrimônio Comunitário.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 139

Outro projeto importante que envolveu a mobilização de lideranças da educação comunitá-
ria de diversos povos e comunidades tradicionais das regiões do Pará é a Cátedra Livre - Agenda 
Mapas de Produção: Educação Popular, Comunicação e Patrimônio Comunitário. Essa iniciativa 
está ligada à gestão e orientação da nossa linha 1, que se articula com as outras linhas por meio dos 
diálogos estabelecidos entre as diversas matrizes comunitárias envolvidas: povos das ilhas da região 
metropolitana de Belém, movimento negro, povos de terreiro de matriz africana, povos indígenas, 
quilombolas e comunidades ribeirinhas.

Figura 1: Mapa Geral do planejamento comunitário – Cátedra Livre Agenda Mapas de 
Produção: Educação Popular, Comunicação e Patrimônio Comunitário.

Fonte: Indicadores e Dados dos agentes comunitários indígenas, ribeirinhos, quilombolas pretos(as) da 
educação comunitária do Grupo de Planejamento Cátedra Livre – Agenda Mapas de Produção: Edu-
cação Popular, Comunicação e Patrimônio Comunitário, coordenado pela Profa. Dra. Alanna Souto 
Cardoso Tupinambá.

Essa construção parte da urgência de fortalecer os direitos territoriais e patrimoniais de 
comunidades tradicionais amazônicas, por meio da realização de uma Consulta Livre, Prévia e In-
formada (CLPI), referente à importância da educação comunitária para o fortalecimento e (auto)
sustentabilidade do patrimônio dessas comunidades. O objetivo é encaminhar, com base na escuta 
ativa e coletiva das comunidades, a criação de um curso de pesquisa, ensino e extensão em parceria 
com o Prof. Dr. João Coladores do Programa de Pós-Graduação em Educação da UEPA (PPGE-
D-UEPA). O foco do curso será a formação de educadores(as) comunitários(as) selecionados dire-
tamente pelas próprias comunidades, com vistas à produção de inventários participativos do patri-
mônio comunitário. Os inventários deverão articular dimensões da educação popular, comunicação 
comunitária, história oral, associativismo e economia local como instrumentos de planejamento e 
incidência em políticas públicas.

A ação será desenvolvida em duas etapas:



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem140

SEÇÃO 3
Etapa 1 (2025): realização do evento CLPI, um debate formativo com lideranças locais e 
o encaminhamento dos planos de trabalho e das equipes comunitárias referente ao projeto 
Cátedra Livre - Agenda Mapas de Produção: Educação Popular, Comunicação e Patrimônio 
Comunitário.
Etapa 2 (2026): formação das equipes por meio de um curso de extensão coordenado pelo 
IPPCS/PPGED-UEPA, com produção dos inventários e lançamento da Cartilha dos Mapas 
de Produção Comunitária.

Ao valorizar os saberes locais e promover o protagonismo dos povos amazônicos na gestão 
do seu patrimônio, a proposta reafirma o papel fundamental da educação popular e da ciência co-
munitária na promoção à justiça territorial e cultural na região.

2.2. A Retomada dos Tempos Largos: mulheres, resistência e tradição na Revolução 
Cabana

A partir da perspectiva das mulheres indígenas, quilombolas e ribeirinhas, a Cabanagem pode 
ser revisitada como referência de resistência histórica. Em regiões como o Baixo Tapajós, onde a 
cidade de Santarém chegou a constituir um centro autônomo de participação indígena antes de ser 
violentamente reprimido, essa memória permanece viva (TAPAJÓS; SILVA NETO, 2019).

Mais do que um movimento interrompido, a Cabanagem ressurge nos “tempos largos”30 da 
memória coletiva, articulando passado e presente. Nesse processo, lideranças femininas – pajés, 
parteiras, benzedeiras – assumem papel central na continuidade cultural e política dos povos da 
Amazônia, mesmo quando invisibilizadas pelas narrativas patriarcais.

O antropólogo indígena Florêncio Vaz Filho (2010; 2017) identifica que, desde 1998, 55 
comunidades ribeirinhas dos municípios de Santarém, Belterra e Aveiro reivindicam sua iden-
tidade indígena, compondo hoje 14 povos distintos que habitam áreas como a Resex Tapajós-
-Arapiuns, a FLONA do Tapajós e outras zonas de proteção. A presença ativa das mulheres 
indígenas nessas mobilizações, inclusive nas assembleias do CITA, evidencia sua centralidade 
nas lutas atuais.

A memória da Cabanagem é especialmente forte em comunidades como Ecuipiranga, onde 
os processos de etnogênese têm sido impulsionados pela reativação de práticas e saberes ancestrais. 
Esse movimento reafirma o direito à terra, à identidade e à história, construindo uma unidade polí-
tica e social indígena a partir das experiências locais de resistência e reexistência. Isso só foi possível 
por meio do movimento de organização de uma conscientização de dimensão identitária dessas 
lideranças no sentido do fortalecimento de suas crenças.

 Nessa perspectiva, as lutas anticoloniais se expressam na demarcação de suas memórias 
largas e curtas, na qual o “caminho da volta” não significa simplesmente retornar a algum lugar do 
30 O conceito de memória larga, desenvolvido por pesquisadores e ativistas bolivianos como Silvia Rivera Cusi-
canqui (1987, 2010) e García (2014), tem sido fundamental para repensar a educação e o ensino de história em 
contextos comunitários. Essa abordagem reconhece a potência das memórias ancestrais – articuladas com as 
lembranças recentes (memória curta) – como forma de empoderar sujeitos históricos e valorizar suas trajetórias, 
especialmente em comunidades indígenas e quilombolas com longos anos de contato e resistência. A articulação 
entre memórias largas e curtas permite compreender as experiências históricas a partir das próprias narrativas dos 
povos, fortalecendo seu direito à existência e à continuidade cultural. No entanto, essa força também enfrenta de-
safios, pois muitas vezes há dificuldades internas e externas no reconhecimento pleno de pertencimentos étnicos, 
sobretudo após séculos de repressão estatal e apagamentos sistemáticos, conforme apontam diversos relatórios de 
direitos humanos (GARCÍA, 2014).



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 141

passado, mas revisitá-lo por meio de suas recriações lúdicas, espirituais e de valores éticos funda-
mentais para a produção das bases de uma existência coletiva (CARDOSO, 2018).

2.3. Memória e Emergência Indígena: resistência e direitos

Atualmente, observa-se a articulação gradual de movimentos indígenas tanto na Região Me-
tropolitana de Belém quanto no Marajó, envolvendo comunidades urbanas e rurais. No Marajó, 
destaca-se a resistência da família do artesão Carlos Amaral (Zuca de Aruã), em Soure, que mantém 
viva a herança cultural dos Aruã – os rituais, a cerâmica, a musicalidade e a pajelança. Essa conti-
nuidade ocorre mesmo sob pressão de grupos hegemônicos locais, incluindo um representante da 
Universidade Federal do Pará (UFPA), que não realizou consultas aprofundadas sobre esse povo.

Embora o livro autobiográfico de Zuca esteja sendo transcrito por esse pesquisador da 
UFPA/Soure, a pressão econômica e social levou à dispersão de sua família. Esse processo inviabi-
lizou o pedido formal de reconhecimento e demarcação territorial junto à FUNAI e comprometeu 
o direito à educação indígena de seus descendentes.

Outro exemplo em Soure é a comunidade Caju-Una, liderada por Carla Yapoti, que reúne 
diversas famílias identificadas como descendentes do antigo povo Aruã e que reivindicam esse 
pertencimento tradicional.

Na Região Metropolitana de Belém (RMB), duas organizações se destacam no contexto urbano:

● Associação Wika Kwara (WK), presidida por Miguel Tembé, com atuação em espiritua-
lidade, arte e redes virtuais de acolhimento para todo sujeito que se identifica como indígena, 
independentemente de origem ou raça.

● Fórum Parawara de Indígenas em Contexto Urbano, Ribeirinho e Rural31, funda-
do após a ruptura entre a liderança Tupinambá de Belém/Mairi, Profa. Dra. Alanna Souto 
Cardoso (IPPCS/PPGG-UEPA), e representantes da Conferência Popular de Indígenas em 
Contexto Urbano Marçal de Souza, coordenada virtualmente por Giva e Sassá Tupinambá.

Essa ruptura gerou desdobramentos e divisões no movimento indígena urbano, tanto em Be-
lém quanto em cidades como Ananindeua, Santarém e Altamira. Lideranças também se afastaram 
da WK, como Glailson Santos (Porake Munduruku), engenheiro agrônomo e articulador do coleti-
vo Kabiadip, formado por cidadãos munduruku em contextos urbanos, que igualmente participou 
da fundação do Fórum Parawara.

As narrativas de emersão indígena, sobretudo nos contextos urbanos e periurbanos, são di-
versas e não podem ser tratadas de forma homogênea, nem subordinadas a monopólios de grupos 
hegemônicos, acadêmicos ou partidários – comuns, por exemplo, no Baixo Tapajós, em Altamira 
(Região do Xingu), no Marajó, no Baixo Tocantins e na Região Metropolitana de Belém. As lutas 
por direitos indígenas na cidade e no campo seguem trajetórias próprias, resistindo à lógica seletiva 
de reconhecimento imposta por setores do Poder Público no Pará e na Pan-Amazônia.

Em geral, essas identidades só são reconhecidas oficialmente quando associadas a territórios 
rurais tradicionais. Em consequência disso, as reivindicações dos povos indígenas que vivem nas 
cidades permanecem à margem. Os indígenas urbanos, mesmo quando organizados coletivamente, 
31 <https://www.institutocartografandosaberes.com/forum-parawara-de-indigena-em-contexto-urbano/; https://
www.institutocartografandosaberes.com/logomarcas-das-entidades-de-bases-indigenas-forum-parawara-de-indige-
na-em-contexto-urbano-ribeirinho-e-rural/>.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem142

SEÇÃO 3
continuam invisibilizados e sem acesso a políticas públicas essenciais – saúde, educação, moradia, 
cultura e assistência social. Além disso, enfrentam discriminação por parte de entidades sociais 
oficiais e de órgãos que deveriam promover esses direitos, como a FEPIPA (Federação dos Povos 
Indígenas do Pará) e a SEPI-PA (Secretaria de Estado dos Povos Indígenas do Pará).

Essa omissão atinge sobretudo os povos que não se encaixam na dicotomia “aldeados versus 
desaldeados” e cujas identidades foram apagadas por mecanismos estatais, como mapas, censos e 
museus. Esses dispositivos consolidaram a categoria “cabocla” como estratégia de invisibilização. 
Muitas famílias migraram para as cidades em razão da expulsão de seus territórios, mas permane-
cem conectadas às suas memórias e pertencimentos indígenas.

Um caso emblemático é o de Altamira, marcada pelo impacto da Hidrelétrica de Belo Monte. 
Esse contexto impulsionou a organização política de povos indígenas urbanos e rurais que vivem 
fora das Terras Indígenas oficialmente reconhecidas. A fundação da AIMA (Associação Indígena 
de Altamira), em 2002, liderada por mulheres indígenas como Elza Xipaya, foi um marco na luta 
por políticas públicas e direitos territoriais no espaço urbano.

Outro ponto de inflexão foi a criação da Coordenação Técnica Local dos Índios Citadinos e 
Ribeirinhos de Altamira, instituída pela FUNAI-Brasília em 2010. Essa iniciativa pioneira no país 
(PASCUET; FÁVERO, 2014) fortaleceu as mobilizações desses povos em contextos urbanos, rea-
firmando sua presença e agência histórica no território.

A emergência de novas identidades e a reafirmação de pertencimentos tradicionais no Pará 
revelam o que podemos chamar de uma “Pachakuti cabana”: uma virada histórica e simbólica inspi-
rada nas cosmologias andinas e apropriada nas lutas cabanas. Essa reviravolta sociopolítica ganhou 
força no século XXI, quando antigas comunidades caboclas passaram a se autodemarcar como 
aldeias e grupos indígenas se organizaram em associações urbanas e rurais.

Esses movimentos buscam, de forma cada vez mais orgânica, o reconhecimento de direitos 
invisibilizados por instituições estatais e municipais que historicamente ignoram ribeirinhos de per-
tencimento indígena e imigrantes em situação de refúgio, como os Warao, na Região Metropolitana 
de Belém.

A resposta a essa invisibilização ganhou forma com a criação e articulação do Fórum Parawara 
de Indígenas em Contexto Urbano, Ribeirinho e Rural, mobilizado por lideranças das cidades de Be-
lém, Santarém e Altamira. Um marco desse processo foi a realização da 1ª Sessão Especial Parawara, 
na Assembleia Legislativa do Estado do Pará (ALEPA), em 26 de outubro de 2023, presidida pelo de-
putado Dirceu Ten Caten. A sessão garantiu espaço de fala para diversas lideranças indígenas urbanas, 
consolidando um importante conquista no pleito por políticas públicas diferenciadas32.
32 A partir da sessão da ALEPA, foi encaminhada a Moção nº 1570/2023 por meio do presidente da Sessão Pa-
rawara de Indígenas em Contexto Urbano e Periurbano, deputado Estadual Dirceu Ten Caten, à Casa Civil da 
Governadoria do Estado do Pará, para que providencie medidas para garantir a inclusão, no Conselho de Política 
Indígena e Indigenista do Estado do Pará (CONSEPI-PA), de indígenas urbanos e periurbanos no Estado do 
Pará, além de outras questões específicas das entidades indígenas. Também houve a solicitação de notas técnicas 
referentes à sociodiversidade de indígenas (e seus contextos) na moção/revisão do decreto estadual nº 93, de 9 de 
maio de 2019 (CONSEPI/PA); iniciativa para criação do observatório indígena; solicitação de abertura de um canal 
de comunicação (ouvidoria/SAC) específico para esses contextos na plataforma do MIP, por meio da secretaria 
nacional responsável por essas entidades indígenas diversas do Estado do Pará, para além das TIs;  e uma nota de 
comunicação da ALEPA via gabinete do Deputado Estadual Dirceu Ten Caten, referente à realização, no dia 26 de 
outubro, da Sessão Especial Parawara, com adendo de indígenas em contexto urbano, ribeirinho e rural, resultado da 
mobilização e coordenação do Fórum Parawara e da Reunião com o MPI/Governo Federal. <https://www.institu-
tocartografandosaberes.com/logomarcas-das-entidades-de-bases-indigenas-forum-parawara-de-indigena-em-con-
texto-urbano-ribeirinho-e-rural/>



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 143

Dessa sessão resultaram duas ações estratégicas:

1. A Moção nº 1570/2023, encaminhada ao Governo do Estado do Pará, solicitando urgên-
cia na garantia de representatividade indígena urbana e periurbana no Conselho Estadual de 
Política Indigenista.
2. A escolha da cidade de Altamira como sede do Seminário Regional do Estado do Pará – 2ª 
Etapa da Amazônia, promovido pelo Ministério dos Povos Indígenas (MPI). O evento teve 
como objetivo central a formulação coletiva de uma Política Nacional para Povos Indígenas 
em Contextos Urbanos e Periurbanos, reunindo lideranças de comunidades residentes em 
cidades, migrantes em periferias urbanas e imigrantes em situação de refúgio.

O Seminário Regional de Consulta de Indígenas em Contexto Urbano e Periurbano – Região 
Norte/Pará buscou mobilizar, elaborar e discutir as bases comunitárias indígenas dessas cidades. A 
agenda incluiu a apresentação das ações da COPSU/MPI e o debate sobre o arcabouço institucio-
nal da Secretaria Nacional de Articulação e Promoção dos Direitos Indígenas.

Entre os principais encaminhamentos, destacaram-se: articular demandas de comunidades e su-
jeitos indígenas de Belém, Altamira e Santarém; promover o reconhecimento e a demarcação de ter-
ritórios urbanos com a FUNAI; ampliar o diálogo com fóruns e associações indígenas; e consolidar 
parcerias para garantir direitos em áreas como saúde, educação, moradia, cultura, esporte e segurança.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

3. A Construção Coletiva de uma “Nova” Cartografia (Etno)Histórica: povos cabanos, 
memória oral, educação popular, comunicação e patrimônio comunitário

A chamada “nova” cartografia histórica propõe uma leitura descolonizadora do espaço ama-
zônico, questionando a cartografia convencional e ampliando o conceito de mapa para além da 
técnica, considerando-o como roteiro de lugares e práticas espaciais. Por meio de diversas fontes, 
inclusive coloniais, essa nova leitura revela as territorialidades indígenas em sua complexidade e ter-
ceira margem (espaço entre o lócus original e o colonizador) de mediação/“negociação”/criação.

Esta cartografia mapeia o passado dos povos indígenas e comunidades tradicionais em di-
álogo com seu presente coletivo, mobilizando a memória indígena e comunitária. Pesquisadores 
comunitários indígenas, quilombolas e ribeirinhos com formação básica e/ou acadêmica ou ainda 
educadores comunitários, reinterpretam os processos de ocupação, o patrimônio33 histórico e as 
práticas de resistência, destacando processos de territorialização34 que geram novas configurações 
sociais e emergências indígenas em comunidades caboclas e ribeirinhas.
33 A noção atualizada de patrimônio, nos campos jurídico e antropológico, abrange dimensões econômicas e simbó-
licas, ambas ligadas à ideia de propriedade. O conceito tradicional, centrado em monumentos históricos de viés eu-
rocêntrico, foi sendo ampliado para incluir outras categorias, como patrimônio artístico, arqueológico, arquitetônico 
e urbano, reconhecidas pelo Estado. Com as transformações sociais e o avanço do capitalismo nos séculos XIX e 
XX, apenas nos anos 1970 a ONU passou a tratar a proteção do patrimônio cultural como pauta internacional. Em 
1972, a UNESCO adotou a Convenção para a Proteção do Patrimônio Mundial, Cultural e Natural, considerando 
patrimônio cultural os bens com valor universal excepcional, como monumentos arquitetônicos, sítios arqueoló-
gicos e conjuntos integrados à paisagem. Já em 2003, foi aprovada a Convenção para a Salvaguarda do Patrimônio 
Cultural Imaterial, reconhecendo práticas, saberes, expressões, técnicas e rituais de povos indígenas e comunidades 
tradicionais, associados a artefatos, lugares e memórias coletivas. Essas manifestações se expressam por meio da 
oralidade, das cosmologias, da medicina tradicional, da arte e dos modos de ver o mundo e a natureza (ALMEIDA; 
DOURADO; MARIN, 2013).
34 A história oral desta nova cartografia histórica em desenvolvimento estabelece um diálogo interdisciplinar com



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem144

SEÇÃO 3
Assim, ao longo deste ensaio, buscou-se evidenciar como a memória da Cabanagem e a 

experiência histórica das comunidades indígenas, quilombolas e ribeirinhas revelam a necessidade 
de uma nova cartografia histórica e feminista comunitária, capaz de deslocar o olhar hegemônico 
e afirmar epistemologias situadas. Retomando os três eixos estruturantes – classe, raça e gênero –, 
reafirma-se que é sobretudo no papel transformador das mulheres que se encontra a possibilidade 
de reinvenção das práticas de governabilidade cabana. Por fim, propõe-se compreender a trajetória 
do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) como continuidade histórica e 
política dessa governabilidade protagonizada por mulheres, que, no passado e no presente, mantêm 
vivas as lutas por memória, território e justiça social na Amazônia.

Essa convergência fortalece a educação escolar no campo, a indígena e a quilombola, reco-
nhecendo a pluralidade étnico-racial das pedagogias das comunidades tradicionais. Inspirado em 
Paulo Freire (1992), o projeto enfatiza uma educação democrática que valoriza as linguagens e 
experiências dos povos, evitando autoritarismos e promovendo a descolonização e a invenção da 
cidadania por meio da arte, música e cartografias comunitárias.

A reescrita do passado a partir do presente mobiliza acadêmicos indígenas, ribeirinhos e qui-
lombolas para romper o confinamento da história oficial, buscando alternativas e mudanças signifi-
cativas nas universidades e em projetos comunitários, ampliando, assim, uma “economia política do 
conhecimento”. Esse movimento abre caminhos para investigações de tempo-espaço e autonomia 
para sujeitos comunitários marginalizados. Destaca-se, dessa forma, a proposta de uma cartografia 
histórica e da história oral conduzida por mulheres acadêmicas cabanas e focada no protagonismo 
das organizações coletivas e comunitárias atuais. Assim, esses grupos revisitam e ressignificam suas 
memórias étnicas, dando um novo contorno ao tempo presente por meio de uma gestão local ar-
ticulada no projeto Cátedra Livre - Agenda Mapas de Produção: Educação popular, Comunicação 
e Patrimônio Comunitário. 

FONTE PRIMÁRIA:

A carta régia de 12 de maio de 1798. Disponível: <https://lemad.fflch.usp.br/sites/lemad.fflch.
usp.br/files/2018-04/A_carta_regia_de_12_de_maio_de_1798B.pdf>

CASAL, Manuel Aires. Corografia Brazílica, Relação Histórico-Geographico do Reino do Brazil composta e 
dedicada a sua majestade fidelíssima por hum presbítero secular do gram priorado do crato. Tomo II.  Imprensa 
Nacional. Rio de Janeiro. 1946.

DANIEL, Pe. João. Tesouro descoberto no Rio Amazonas. t. 1 e 2. Rio de Janeiro: Biblioteca Nacional, 
1976. (Separata dos Anais da Biblioteca Nacional, v. 95, t. 1-2, 1975).
áreas como a Antropologia Histórica, Sociologia Histórica, a Geografia, a Pedagogia e as Ciências Naturais, desta-
cando-se a epistemologia da História Oral de Cusicanqui (1987). Essa abordagem promove uma reconstrução plural 
e autônoma da história em comunidades, na qual o pesquisador não é central, mas compartilha a condução das 
narrativas com indígenas, intelectuais mestiços e demais agentes sociais. Dessa forma, são reveladas múltiplas iden-
tidades e cosmologias, em contraponto ao colonialismo histórico e à história oficial eurocêntrica que desvalorizam 
os saberes, territorialidades e epistemologias dos povos indígenas, comunidades tradicionais e de matriz africana.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 145

VIEIRA, Antônio. Cartas do padre Antonio Vieira da Companhia de Jesus. Lisboa Ocidental: Na Offici-
na da Congregação do Oratorio. 1735.

REFERÊNCIAS

ABREU, Cesaltina. A lógica da distinção em Pierre Bourdieu, vista através de uma obra excep-
cional. Mulemba, v. 5, n. 10, p. 841-864, 2015. DOI: <https://doi.org/10.4000/mulemba.2195>. 
Disponível em: <https://journals.openedition.org/mulemba/2195>. Acesso em: 10 abr. 2014.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terras de quilombos, terras indígenas, “babaçuais livres”, “casta-
nhais do povo”, faxinais e fundos de pastos: terras tradicionalmente ocupadas. Manaus: PGSCA-UFAM, 2008.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de; DOURADO, Sheilla Borges; MARIN, Rosa Elizabeth 
Acevedo (Org.). Patrimônio cultural: identidade coletiva e reivindicação. Manaus: UEA Edições, 2013.

ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas. São Paulo: Cia. das Letras, 2008.

BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio corográfico sobre a província do Pará Colonial: Uma notícia 
Histórica. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2004. Disponível em: <http://www2.sena-
do.leg.br/bdsf/handle/id/1097>. Acesso em: 14 set. 2014.

BANIWA, Braulina; KAINGANG, Jozileia; TREMEMBÉ, Lucinha (orgs.). Vivências diversas: uma 
coletânea de indígenas mulheres. Brasília: Coleção Diálogos da Diáspora, 2020.

BARBOSA, Benedito Carlos Costa. Estudo sobre os mocambos das terras do Cabo Norte na última década 
dos setecentos. 2004. Trabalho de Conclusão de Curso. (Graduação em História) - Universidade Fe-
deral do Pará, Belém, 2004.

BARBOSA, Mário Médici. Entre a filha enjeitada e o paraensismo: as narrativas das identidades regionais na 
Amazônia paraense. 2010. Tese (Doutorado em História Social), Pontifícia Universidade Católica. 
São Paulo 2010. Disponível em: <https://tede.pucsp.br/handle/handle/12615>. Acesso em 11 
jan. 2023.

BARRIGA, Letícia Pereira.  Entre letras e baionetas: independência e Cabanagem no médio Amazonas (1808- 
1840). 2014. Dissertação (Mestrado em História Social) - Instituto de Filosofia e Ciências Huma-
nas, Universidade Federal do Pará, Belém, 2014.

BEZERRA, Ana Carolina et al. Corpos em movimento: epistemologias feministas e críticas ao 
cânone acadêmico. In: Feminismos e produção de conhecimento. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2018. p. 65-82.

BEZERRA NETO, José Maia. Escravidão, abolicionismo, mundialização e processo Civilizatório 
na Amazônia, século XIX. In: ENCONTRO REGIONAL DE HISTÓRIA DA ANPUH. 19. 
2008, São Paulo. Anais [...]. São Paulo: ANPUH, 2008. Disponível em: <https://www.anpuhsp.org.
br/sp/downloads/CD%20XIX/PDF/Autores%20e%20Artigos/Jose%20Maia%20Bezerra%20
Neto.pdf>. Acesso em 23 out. 2018.

BOURDIEU, Pierre. A distinção: crítica social do julgamento. São Paulo: EDUSP, 2007. 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. 2. ed. Lisboa: Difel, 1989.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998.

CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento epistémico de 
las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. In: Minervas Ediciones (org.). Momento 
de paro. Tiempo de rebelión. Miradas feministas para reinventar la lucha. Montevidéu: Minervas Ediciones, 
2010. p. 116–134. Disponível em: <https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uplo-
ads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf>. Acesso em: 3 dez. 2023.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem146

SEÇÃO 3
CARDOSO, Alanna Souto. Apontamentos para história da família e demografia histórica da Capitania do 
Grão-Pará (1750–1790). 2008. Dissertação (Mestrado em História Social da Amazônia) – Programa 
de Pós-Graduação em História Social da Amazônia, Universidade Federal do Pará, Belém, 2008. 
Disponível em: <https://repositorio.ufpa.br/items/4f8eba6f-b6b3-4aab-8e66-a21d23d69e9c>. 
Acesso em: 28 out. 2025.

CARDOSO, Alanna Souto. Descolonizando a Cartografia histórica Amazônica: representações, fronteiras étnicas e 
processos de territorialização na capitania do pará, Século XVIII. 2018. Tese (Doutorado em Desenvolvimen-
to Sustentável do Trópico Úmido) – PPGDSTU-NAEA, Universidade Federal do Pará. Belém, 2018.

CARDOSO, Alanna Souto. “Nações” indígenas, identificação étnica e territorialização dos rios 
amazonas e tapajós.  IN:  Reunião Equatorial de Antropologia – REA, 6., 2019, Salvador. Anais [...]. 
Salvador: PPGA – FFCH, 2020. v. 4. p. 423-444. Disponível em: <https://repositorio.ufba.br/ri/
handle/ri/32217>. Acesso em: 13 mai. 2020.

CARDOSO, Alanna Souto. Algumas concepções de mulheres em contextos específicos e segmentos para um pla-
nejamento estadual de políticas públicas para mulheres. Instituto Cartografando Saberes, 2021. Disponível 
em:  <https://www.instituto-cartografando-saberes.com/artigos/>. Acesso em: 25 nov. 2022.  

CARDOSO, Alanna Souto. Autoras amazônidas: gênero, raça, classe e a produção científica comu-
nitária. In: SIMÕES, Mirlene Fátima (org.). América Latina mulheres! Ciência, movimentos sociais e arte: 
caminhos em [re]construção. São Paulo: Fundação Memorial da América Latina; Centro Brasileiro de 
Estudos da América Latina, 2025. p. 174-192.

COELHO, Mauro César; MELO, Vinícius Zúniga. Nem heróis, nem vilões: o lugar dos direto-
res de povoações nas dinâmicas de transgressão à lei do diretório dos índios (1757-1798). Revis-
ta de História, São Paulo, n. 174, p. 101-129, jan./jun. 2016. DOI: <http://dx.doi.org/10.11606/
issn.2316-9141.rh.2016.115846>. Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/rh/n174/2316-
9141-rh-174-00101.pdf>. Acesso em: 12 jan. 2022.

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2020.

COSTA, Francisco de Assis. O campesinato histórico da Amazônia: das drogas do sertão ao início 
do ciclo da borracha. Revista Eletrônica Trilhas da História, v. 14, n. 28, p. 83–100, 2010. Disponí-
vel em: <https://trilhasdahistoria.ufms.br/index.php/RevTH/article/download/21961/15183>. 
Acesso em: 28 out. 2022.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. “Oprimidos pero no vencidos”: Luchas del campesinato. Aymara e Quechwa 
(1900-1980). La Paz: La mirada Selvage. 2010b.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: uma reflexão sobre práticas e discursos descolonizadores. 
São Paulo: N-1 Edições, 2021.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. El potencial epistemológico y teórico de la história oral: de la lógica 
instrumental a la descolonización de la história. Temas Sociales, La Paz, n. 11, p. 49-64, 1987.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Violência (re) encubiertas em Bolívia. La Paz: Mirada Selvage/Editorial 
Piedra Rota, 2010a.

DAVIS, Angela. As mulheres negras na construção de uma nova utopia. Geledés: Instituto da Mulher Ne-
gra, 2011. Disponível em: <https://www.geledes.org.br/as-mulheres-negras-na-construcao-de-u-
ma-nova-utopia-angela-davis/>. Acesso em: 4 set. 2025.

DAVIS, Angela. Gênero, raça e classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 

DEALDINA, Selma dos Santos (org.). Mulheres quilombolas: territórios de existências negras femininas. 
São Paulo: Sueli Carneiro/Jandaíra, 2021.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 147

DIAS, Joel Santos. “Confuso e intrincado labirinto”: fronteira, território e poder na Ilha Grande de Joanes (sé-
culos XVII e XVIII). Tese (Doutorado em História) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Pará, Belém, 2016.

FERREIRA, Eliana Ramos. Mulheres da Cabanagem: vozes e silêncios da revolução popular na Amazônia 
(1835–1840). 2010. Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-Graduação em História So-
cial, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010.

FONSECA, André Augusto da. Os mapas da população no estado do Grão-Pará: consolidação de 
uma população colonial na segunda metade do século XVIII. Revista Brasileira de Estudos de Popula-
ção, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 439-464, set./dez. 2017.

FREIRE, José Ribamar Bessa. A canoa do tempo: tradição oral e memória indígena. 2008. Biblioteca da Funai. 
Disponível em: <http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto65/FO-CX-65-4274-2011.
PDF>. Acesso em: 16 jul. 2023.

FREIRE, Paulo.  Pedagogia da Esperança: Um reencontro com a pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1992.

GARCÍA, Alejandro Cerda. Memorias largas y cortas: tensiones para su articulación en el campo 
indígena. Clepsidra - Revista Interdisciplinaria de Estudios sobre Memoria, n. 1, p. 82-99, 2014.

GOMES, Flávio dos Santos. A Hidra e os pântanos: quilombos e mocambos no Brasil (sécs. XVII-XIX). 
São Paulo: Editora UNESP, 2005.

GOMES, Flávio dos Santos. Mocambos e Quilombos: uma história do campesinato negro no Brasil. São Pau-
lo: Editora Claro Enigma, 2015.

HARRIS, Mark. Rebelião na Amazônia: Cabanagem, raça e cultura popular no Norte do Brasil, 1798-1840. 
Campinas: Editora da UNICAMP, 2017.

LEFEBVRE, Henri. A produção do espaço. Tradução: Doralice Barros Pereira e Sérgio Martins. Paris: 
Éditions Anthropos, 2000. Primeira versão: início – fev. 2006. Disponível em: <https://gpect.
files.wordpress.com/2014/06/henri_lefebvre-a-produc3a7c3a3o-do-espac3a7o.pdf>. Acesso em: 
28 out. 2017.

LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: Editora da UNICAMP, 1990.

LIMA, Ana Renata do Rosário de. Revoltas camponesas no Vale do Acará - Grão-Pará (1822-40). 2002. 
Dissertação (Mestrado em Planejamento do Desenvolvimento) - Núcleo de Altos Estudos Ama-
zônicos, Universidade Federal do Pará, Belém, 2002.

LIMA, Leandro Mahalem de. Presenças indígenas na Cabanagem: Proposta metodológica para a 
compreensão de suas participações diferenciadas. Encontro Regional de História, 17, 2004, Campinas. 
Anais [...]. CD-ROM.

LIMA, Leandro Mahalem de. Rios Vermelhos: perspectivas e posições de sujeito em torno da noção de “cabano” 
na Amazônia em meados de 1835. 2008. Dissertação (Mestrado em Ciências) - Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, São Paulo, 2008. Disponível em: <https://teses.usp.br/teses/disponi-
veis/8/8134/tde-14052008-151318/pt-br.php>. Acesso em: 13 mai. 2022.

MARIN, Rosa E. Acevedo; CASTRO, Edna. Negros do Trombetas: guardiães de matas e rios. Belém: 
UFPA/NAEA, 1993.

MELO, Wilverson Rodrigo Silva de. Tempos de revoltas no Brasil oitocentista: a ressignificação da Cabana-
gem no baixo Tapajós (1831-1840). 2015. Dissertação (Mestrado em História) – Centro de Filosofia e 
Ciências Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2015.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 3: Mulheres Indígenas e a Descolonização da Mestiçagem148

SEÇÃO 3
MELO, Vinícius Zúniga; OLIVEIRA, Willyan Lourinho de. Protagonismo histórico e invisibilida-
de contemporânea: povos indígenas na Região de Integração do Tocantins/PA, ontem (1757-1798) 
e hoje. Aedos, Porto Alegre, v. 14, n. 31, p. 206-221, jul./dez. 2022. Disponível em: <https://seer.
ufrgs.br/index.php/aedos/article/download/99260/84872/526015>. Acesso em: 1 out. 2025.

MOTA NETO, João Colares da. Por uma Pedagogia Decolonial na América Latina: reflexões em torno do 
pensamento de Paulo Freire e Orlando Fals Borda. Curitiba: Editora CRV, 2016.

NERI, Pâmela Paula Souza. Memória-esquecimento da história e cultura indígena em Cametá: uma arqueo-
genealogia dos fios narrativos na trilha indígena da Aldeia e Torrão-Mupi. 2016. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação e Cultura, Universidade Federal do Pará, 
Cametá, 2016.

OLIVEIRA, João Pacheco de. Regime tutelar e faccionalismo: política e religião em uma reserva Ticuna.  
Manaus: UEA Edições, 2015. Disponível: <http://jpoantropologia.com.br/pt/wp-content/uplo-
ads/2018/03/politica-e-religiao-em-uma-reserva-ticuna_joao-pacheco.pdf>. Acesso em: 8 ago. 
2022.

OLIVEIRA, João Pacheco de. Ensaios em Antropologia Histórica. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 1999.

OLIVEIRA, João Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: “pacificação”, regime tutelar e formação 
de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016.

PAREDES, Julieta; GUZMÁN, Adriana. El feminismo comunitario desde Abya Yala: ideas y reflexiones 
para tejer feminismos descoloniales. La Paz: Mujeres Creando Comunidad, 2014.

PASCUET, M.; FÁVERO, M. Índios Citadinos de Altamira: lutas, conquistas e dilemas. In: Belo 
Monte e a questão indígena. p. 207-219. Brasília: ABA, 2014.

PAZ, Adalberto. Classe, cor e etnia nas legislações de compulsão ao trabalho na Amazônia: do Di-
retório ao fim dos corpos de trabalhadores (1755-1859). Mundos do Trabalho. Florianópolis, v. 12, p. 
1-28, 2020. DOI: <https://doi.org/10.5007/1984-9222.2020.e72949>. Disponível em: <https://
periodicos.ufsc.br/index.php/mundosdotrabalho/article/view/1984-9222.2020.e72949>. Acesso 
em: 15 ago. 2022.

PEREIRA, Edir Augusto Dias. As encruzilhadas das territorialidades ribeirinhas: Transformações no exercí-
cio espacial do poder em comunidades ribeirinhas da Amazônia tocantina paraense. 2014. Tese (Doutorado em 
Geografia) - Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2014.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, Ani-
bal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005.

QUIJANO, Aníbal; WALLERSTEIN, Immanuel Maurice. La Americanidad como concepto, o 
América en el moderno sistema mundial. Revista internacional de ciencias sociales, vol. 44, nº 4, p. 549-
557, 1992. Disponível em: <https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000092840_spa>. Aces-
so em: 28 out. 2025.

RICCI, Magda. A Cabanagem, a terra, os rios e os homens na Amazônia: o outro lado de uma 
revolução (1835-1840). In: MOTA, Márcia e ZARTH, Paulo. (Org.). Formas de resistência camponesa: 
visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da história: Concepções de Justiças e resistências nos Brasis. São Pau-
lo: Editora UNESP, 2008.

RICCI, Magda. Cabanagem, cidadania e identidade revolucionária: o problema do patriotismo na 
Amazônia entre 1835 e 1840. Tempo. Niterói, v. 11, n. 22, p. 5-30, 2007. Disponível em: <http://
repositorio.ufpa.br/jspui/handle/2011/10370>. Acesso em: 17 ago 2022.



Alanna Souto Cardoso TupinambáA Governabilidade Cabana das Mulheres Indígenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raça e Classe 149

SALLES, Vicente. O negro no Pará, sob o regime de escravidão. Brasília/Belém, Ministério da Cultura/
Secretaria de Estado da Cultura, 1988.

SANTOS, Milton. O espaço dividido: Os dois circuitos da Economia Urbana dos países subdesenvolvidos. São 
Paulo: Editora da USP, 2018.

SCAGLIONE, Luiza Delamonica. Índios na Cabanagem: Participações e Identidades (1835). 2019. Tra-
balho de Conclusão de Curso (Bacharelado e Licenciatura em História) - Universidade Federal de 
São Paulo, Guarulhos, 2019.

SIMÕES, Mirlene Fátima (org.). América Latina mulheres! Ciência, movimentos sociais e arte: caminhos em 
[re]construção [recurso eletrônico]. São Paulo: Fundação Memorial da América Latina; Centro Brasi-
leiro de Estudos da América Latina, 2025.

SOUZA JUNIOR, José Alves de. Cabanagem: revolução amazônica: 1835-1840. São Paulo: Fundação 
Lauro Campos, 2022.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.

TAPAJÓS, Ib Sales Tapajós; SILVA NETO, Nirson Medeiros da. Emergência indígena e abertu-
ra da história no Baixo Tapajós. Revista Ciências da Sociedade, v. 3, n. 5, 2019. DOI: <https://doi.
org/10.30810/rcs.v3i5.983>. Disponível em: <https://portaldeperiodicos.ufopa.edu.br/index.
php/revistacienciasdasociedade/article/view/983>. Acesso em: 15 ago. 2022.

TRECCANI, Girolamo Domenico. Violência e Grilagem: Instrumentos de Aquisição da propriedade da 
Terra no Pará. Belém: UFPA – ITERPA, 2001.

VAZ FILHO, Florêncio Almeida. A emergência étnica de povos indígenas no Baixo Rio Tapajós, Amazônia. 
2010. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais, 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2010.

VAZ FILHO, Florêncio Almeida. Povos indígenas no Oeste do Pará. In: VARGAS, João Tristan; 
FARIA, Doris Santos de. Textos interdisciplinares: um olhar integrado sobre a Amazônia, o Brasil e o conheci-
mento. Sociedade, Natureza e Desenvolvimento (SND) e Estudos Integrativos da Amazônia (EIA). São Paulo/
Santarém: UFOPA/CFI, 2017.





		
4

Seção 

Narrativas e Práticas de Saberes 
Tradicionais de Mulheres/ 

Mães do Axé





SEÇÃO 4 DOSSIÊ AUTORAS AMAZÔNIDAS RCGA/ UFPA – Narrativas e práticas de 
saberes tradicionais de mulheres/ Seção mães do Axé

Por Alanna S. Cardoso Tupinambá (IPPCS) & Tainá Façanha (UEPA).

Nota Metodológica sobre Transcrição em História Oral

O trabalho de transcrição em História Oral não se reduz apenas à mera passagem Ipsis litteris 
da fala para a escrita. Ele constitui um processo de mediação, no qual a oralidade é traduzida em 
texto de modo a preservar o conteúdo, o estilo narrativo e a subjetividade das narradoras, ao mes-
mo tempo em que se busca adequar a forma para fins de leitura e publicação (THOMPSON, 1992; 
PORTELLI, 1996; MEIHY; HOLANDA, 2015).

No presente trabalho, as entrevistas foram transcritas de forma fiel às estruturas narrativas 
das entrevistadas, respeitando pausas, ênfases e modos próprios de narrar. Entretanto, visando 
maior clareza e fluidez textual, adotaram-se os seguintes procedimentos:

1. Organização da narrativa – os relatos foram ordenados em sequência de acontecimentos 
ou blocos temáticos, de modo a favorecer a leitura sem modificar o sentido original.

2. Exclusão de muletas discursivas1 – expressões de apoio conversacional, como “né?” e “não 
é?”, foram suprimidas por não acrescentarem conteúdo à narrativa, mas sem comprometer a 
autenticidade da fala.

3. Preservação da voz e da subjetividade – evitou-se qualquer reescrita interpretativa. As 
escolhas linguísticas, estilísticas e emocionais das narradoras foram mantidas, assegurando a 
legitimidade da oralidade convertida em texto.

Esse procedimento metodológico dialoga com Thompson (1992), ao defender que a trans-
crição deve preservar a voz da memória; com Portelli (1996), ao indicar que a História Oral envolve 
narração, interpretação e significado, e não apenas registro; e com Meihy e Holanda (2015), que 
destacam a importância da transcrição crítica como instrumento de equilíbrio entre fidelidade e 
legibilidade.

REFERÊNCIAS

THOMPSON, Paul. A voz do passado: História oral. Tradução de Lólio Lourenço de Oliveira. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1992.
MEIHY, José Carlos Sebe Bom; HOLANDA, Fabíola. História Oral: como fazer, como pensar. São 
Paulo: Contexto, 2015.
PORTELLI, Alessandro. A filosofia e os fatos: narração, interpretação e significado nas memórias 
e nas fontes orais. Tempo, Rio de Janeiro, v. 1, n. 2, p. 59-72, 1996.

i Conforme ressaltam Meihy e Holanda (2015, p. 135), a transcrição crítica deve buscar um equilíbrio entre fidelidade e 
legibilidade, permitindo a exclusão de repetições e vícios de linguagem que não alteram o conteúdo da narrativa. Nesse 
mesmo sentido, Thompson (1992, p. 292-293) destaca que a transcrição deve preservar a voz da memória, mas tornar 
o texto acessível ao leitor. Portelli (1996, p. 60-61) complementa ao afirmar que a passagem da oralidade para o escrito 
é sempre uma operação interpretativa.     





SEÇÃO 4

Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá) − Yalorixá do Terreiro Casa de Mãe Herondina; liderança comunitária em 
Icoaraci/Cotijuba (PA). E-mail: cartografandosaberesxxi@gmail.com

Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda 
Casa de Mãe Herondina1

Prácticas Espaciales de Enseñanza de Tradición y Narrativas Orales del Terreiro de Umbanda Casa de Mãe 
Herondina

Spatial Practices of  Teaching Tradition and Oral Narratives of  the Umbanda Terreiro Casa de Mãe Herondina

por Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)2

Resumo: Este texto apresenta a experiência da Casa de Mãe Herondina como território de aprendizagem 
e transmissão de saberes na Umbanda. A partir de narrativa oral (entrevista realizada em 02 dez. 2019, Ico-
araci, com registros adicionais em mar. 2022, Festa Cabocla Mariana, Cotijuba/Praia Funda), evidenciam-se 
práticas de ensino baseadas na incorporação, no manejo ritual das folhas, na cura e na partilha comunitária. 
A cosmovisão afro-indígena articula ancestralidade, natureza e ética do cuidado, problematizando impactos 
ambientais (rios, praias, indústrias) e o racismo religioso. O terreiro emerge como “quilombo urbano” de 
resistência, onde mulheres lideram processos formativos, políticos e espirituais que integram corpo, territó-
rio e memória coletiva.

Palavras Chave: Umbanda. Cosmovisão. Educação Ambiental. Oralidade. Território.

Resumen: El texto aborda la Casa de Mãe Herondina como territorio pedagógico de la Umbanda, donde 
la formación ocurre por medio de la oralidad, la incorporación, el uso ritual de hojas, la cura y la vida co-
munitaria. Con base en narrativa oral (entrevista del 02 dic. 2019, Icoaraci, y registros de mar. 2022 en la 
Fiesta Cabocla Mariana, Cotijuba/Playa Funda), se evidencia una cosmovisión afro-indígena que vincula 
ancestralidad, naturaleza y ética del cuidado, denunciando impactos ambientales y racismo religioso. El ter-
reiro aparece como “quilombo urbano” y espacio de resistencia femenina, articulando cuerpo, territorio y 
memoria para sostener procesos espirituales, políticos y educativos.

Palabras Claves: Umbanda. Cosmovisión. Educación Ambiental. Oralidad. Territorio.

Abstract: This article presents Casa de Mãe Herondina as a pedagogical territory in Umbanda, where le-
arning unfolds through oral narrative, spirit incorporation, ritual leaf  knowledge, healing, and community 
sharing. Grounded in oral testimony (interview on 2 Dec. 2019, Icoaraci, with additional records from 
Mar. 2022 during the Cabocla Mariana Festival, Cotijuba/Praia Funda), it foregrounds an Afro-Indigenous 
worldview linking ancestry, nature, and an ethics of  care, while denouncing environmental harm and reli-
gious racism. The terreiro is framed as an urban quilombo and a women-led space of  resistance, integrating 
body, territory, and collective memory to sustain spiritual, political, and educational processes.

Keywords: Umbanda. Worldview. Environmental Education. Orality. Territory.

1 Transcrição: Gabriel da Costa Araújo
2 Mãe de Santo de Umbanda por mais de 10 anos e também futura Yalorixá da linha do candomblé Ketu.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé156

SEÇÃO 4
INTRODUÇÃO

Apresentação de Mãe Juci

Bom dia. Boa tarde. Boa noite. Axé, Saravá! 
Me chamo Jucilene Carvalho, sou sacerdotisa de Umbanda do Terreiro de Umbanda Casa de 

Mãe Herondina. Nosso terreiro tem 14 anos, vai pra 15 anos de fundação, e nós somos um terrei-
ro da periferia. Os terreiros pra nós são quilombos, quilombos urbanos! A gente trabalha muito a 
questão da ligação com os nossos ancestrais, na visão de que esse espaço é um espaço ancestral e 
que nós nos aquilombamos nele, aquilombamos a nossa trajetória de vida. Eu, como sacerdotisa 
de Umbanda, assim como a maioria de nós de Umbanda que tem a trajetória quase que parecida.

Eu incorporo desde os sete anos, já trago isso comigo desde quando eu nasci. Eu lembro 
bem que com sete anos eu incorporei e foi muito difícil esse primeiro momento, por eu não ter en-
tendimento e por eu ser de uma família católica apostólica romana. Minha era mãe muito católica! 
Todos nós sempre fomos muito católicos e, quando eu incorporava, a minha mãe me fechava no 
quarto. Tinha um quarto que eu ficava trancada enquanto estava incorporada, porque não tinha o 
entendimento de cuidar e de tratar daquelas energias. Eu aprendi com meu avô, meu avô paterno. 
Não conheci minha avó, mas sei que minha vó era benzedeira.

1. Relato da Infância e Aprendizado com o Avô Benzedor

O meu avô paterno também benzia. O nome dele é Seu Antônio Delfino, ele não está mais 
entre nós. Desde pequena, ele me ensinou a benzer criança. Eu só benzia a criança! A energia é 
muito forte na hora da benzer, ele me ensinou a folha de benzer e me ensinou montar mesa de 
benzição. Ainda criança, comecei praticar a história do benzimento e com o meu avô aprendi a 
fazer alguns unguentos de cura pra dor.

Foto 01 - Mãe Juci em entrevista

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mãe Juci d’Oiá). Práticas espaciais de ensino de tradição e narrativas orais 
do Terreiro de Umbanda Casa de Mãe Herondina. Ilha de Cotijuba – Praia Funda. Entrevista concedida 
à Alanna Souto Cardoso Tupinambá, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.



Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... 157

Então, embora estando na igreja, eu sempre tive muito essa ligação e sempre gostei muito desse 
envolvimento; eu só não gostava de incorporar, quando eu incorporava... aí já não era bom pra mim. 
Porque na sociedade em que nós vivemos – até hoje isso é muito forte ainda – era demoníaco você 
receber uma energia, uma entidade. Era o demônio. Por isso, eu cresci com medo de incorporar. Eu 
cresci com vergonha dos meus amigos e minhas colegas de escola verem que eu passava por aquele 
processo. Isso era muito difícil pra mim. Então, eu chegava a ter vergonha. Quando eu fui crescendo, 
passei a ter raiva. Até certo ponto da minha vida eu tive raiva de incorporar, muita raiva!

Foto 2 - Mulheres/filhas de santo sentadas ouvindo

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mãe Juci d’Oiá). Práticas espaciais de ensino de tradição e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mãe Herondina. Ilha de Cotijuba – Praia Funda. Entrevista concedida à Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

2. A Enfermidade e o Encontro com a Umbanda

Chegou um tempo e eu fiquei muito doente. E aí começa a história da minha trajetória 
de mudança de vida. Eu fiquei muito doente, tive um derrame. O padre, que era o pároco da 
paróquia que eu desenvolvia meus trabalhos sociais, veio na minha casa e não deu jeito. Eu 
já tinha ido pra todos os hospitais e não deu jeito. Outro dia estava até contando que eu bati 
com a cabeça no vidro do Hospital Abelardo Santos, porque a dor de cabeça não passava 
e eu não acreditava em mais nada, era muito forte e nada me curava. Nada do hospital me 
curava!



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé158

SEÇÃO 4
Foto 3 - Coletivo em roda com pratos e panelas

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mãe Juci d’Oiá). Práticas espaciais de ensino de tradição e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mãe Herondina. Ilha de Cotijuba – Praia Funda. Entrevista concedida à Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Uma vizinha minha, daqui mesmo dessa área – eu moro aqui na Sete de Setembro há mais 
de 20 –, me chamou pra ir no terreiro que ela ia. A minha vizinha mora até hoje ao meu lado e ela 
já morava há bastante tempo lá. Eu não falava com ela, porque ela era macumbeira e eu era cató-
lica. Eu não falava com macumbeiro de jeito nenhum, porque macumbeiro pra mim eram aquelas 
pessoas que destruíam os casamentos, que faziam feitiço, que tiravam a sua saúde, o seu sossego, 
assim como pra maioria da sociedade, o que é mentira. Hoje eu tenho uma visão diferente, pelo 
aprendizado que eu tenho. Então, esta vizinha me chamou pra ir no terreiro dela, porque ela estava 
preocupada com o sofrimento que eu vinha tendo durante muito tempo da minha vida. E aí eu fui 
para o terreiro da minha mãe, Luciana.

Luciana Negrão de Paula é minha mãe de santo de Umbanda e quando eu cheguei lá ela me 
atendeu, depois de muito tempo, porque terreiro também demora um tempo até a mãe de santo 
entender que energia é aquela para o que ela vai fazer com a pessoa. Tudo é um tempo, não dá para 
chegar e já resolver. Você não marca uma consulta e chega lá. Até quando a gente vai para o médico, 
como diz o caboclo, pro “capelo branco”, a gente tem que marcar consulta e mesmo assim a gente 
espera. Quanto mais no terreiro, né?! E aí, menina, para acabar com a história, a Dona Herondina 
me apanhou, me batizou.

Eu já saí de lá batizada com uma missão de arrumar minha roupa de ração pra voltar pra 
tomar uns sete banhos que a gente toma. Os sete banhos que são pra abrir as sete linhas. Na Um-
banda, a gente toma os banhos de abrir a cabeça pra mediunidade fluir, pra poder organizar essas 



Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... 159

incorporações. E assim foi. Eu me vi já, dois dias depois, voltando para aquele terreiro. Só frisando 
que eu estava com dor e quando eu fui sair de lá, já estava sem dor depois dessa incorporação; aí 
já saí batizada na Umbanda, com a missão de voltar, me preparar, porque eu tinha que ser uma 
mãe de santo que já era determinado pela minha cabocla Dona Herondina. Ela é a dona dos meus 
passos e da minha vida, é quem me determina, quem cuida desse chão, quem cuida do meu coração 
e essa senhora dos punhais que a gente chama de Dona Onça aqui mais intimamente. E, então, eu 
comecei a ser preparada por essa mãe de santo para poder ser uma mãe de santo também. Como 
ela dizia: “você não pode ficar na minha casa, porque duas rainhas não reinam num reino só. Você 
tem que ir pra sua casa, você tem que ter as suas coisas assentadas.”. E assim essa senhora fez, 
assentou tudo que ela podia pra mim, assentou a minha cabocla, fez uma festa, eu me recolhi e fui 
para o Maranhão, fez tudo como manda o figurino, né? E daí em diante eu comecei ficar na minha 
casa, porque se era aquela determinação, eu tinha que aprender.

3. Casa Mãe Herondina: território, cosmovisão e educação ambiental

Foto 4 - Coletivo em roda com pratos e panelas. Foto do grupo dentro do espaço do terreiro, 
sentados no chão ou em roda

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mãe Juci d’Oiá). Práticas espaciais de ensino de tradição e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mãe Herondina. Ilha de Cotijuba – Praia Funda. Entrevista concedida à Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

A minha mãe disse: “olha, você tem que ter um terreiro.”. Aí já era uma outra luta, né? Como 
é que você era mãe de santo? Agora tinha que ter um terreiro. Aqui sempre foi a casa, minha casa 
de morar. Como, na época, o pai dos meus filhos, os meus filhos e eu ia especificamente ficar aqui 
onde é o espaço do terreiro? Aqui era o meu quarto. Um certo dia, já tinha me separado, eu estava 
deitada e vi quando entrou um vulto – que a gente chama na Umbanda de vulto – e eu senti quando 
entrou aquele vulto de uma senhora e ficou em certo lugar do espaço. Na mesma hora, eu descobri 
que aquele espaço seria o espaço do terreiro! Porque dava pra rua, dava pra abrir a porta. Eu fui 
com a minha mãe de santo e disse: “olha, já sei onde que a dona Herondina vai querer que faça as 
coisas dela.”. E assim ela veio. Fez. Assentou. Colocou pedra e pá de novo e foi acontecendo.

Quando eu abri os olhos, com o tempo, eu já tinha alguns filhos de santo. Vinham pessoas 
cuidar da saúde e ficavam para ser filhos de santo. E eu chorava: “Meu Deus, como é que eu vou 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé160

SEÇÃO 4
cuidar dessas pessoas?”. Aí foi criando, crescendo, crescendo... e eu fui cuidando com a força, com 
os ensinamentos da minha mãe: “não, minha filha, é assim e assado...”. Coisas que, mesmo eu não 
estando na casa dela, até hoje eu levo. Ela é a mãe que eu tive de umbanda e ela vai ser sempre. Eu 
levo até hoje os ensinamentos que ela me deu e os ensinamentos que meu avô deixou pra mim! 
Além disso, nós temos também as intuições dos nossos caboclos, eles sabem muita coisa, as ener-
gias que nós carregamos, elas sabem coisas que a gente nunca imagina. E nunca imaginei. Tem 
certos ensinamentos que a dona Mariana dá, uma cabocla que trabalha muito aqui em casa, que eu 
nunca imaginaria aquilo. Eu aprendi, ao decorrer do tempo, que esses ensinamentos estão dentro 
de nós, eles são saberes dos nossos ancestrais. Eu aprendi que a Dona Mariana, que eu receba Dona 
Herondina, que eu recebo a Dona Jarina, seu Zé Raimundo, seu Zé Pelintra e Dona Cigana são as 
nossas energias ancestrais; que estão dentro de nós. Por isso que a gente fala assim: “eu já nasci com 
isso!”. Quando a gente é de umbanda, a gente diz: “eu nasci com isso, eu não sei.”. Minha mãe me 
disse que eu incorporei com tantos anos, porque realmente eles nasceram conosco, nós nascemos 
com eles e é uma troca de energia muito importante para nós e os saberes guardados dentro de nós. 
São eles que trazem os nossos ancestrais.

A preocupação com o meio ambiente. Dona Mariana, por exemplo, é uma cabocla que se preo-
cupa muito com a destruição atual do meio ambiente. Sabe, ela fala muito pra nós. A questão da Ama-
zônia como que se dá, como que se dá a saída dos caboclos daquela região de queimadas? Como que 
se dá a saída dos caboclos do Rio? Por exemplo, eu estava agora há pouco no rio Xingu e o rio está 
quente, fervendo. E os guias explicam para nós que essa transformação que o homem está fazendo 
no ambiente reflete na energia deles. Por exemplo, o seu Zé Raimundo, quando chega aqui no nosso 
terreiro, ele vinha pelo rio Piraíbas, que é um braço do rio Maguari, que passa aqui atrás de nós. E aí 
ele conta que ele vem pelo rio, pega a canoinha dele e chega aqui através do riozinho que tinha no bra-
ço do rio que ainda existia e hoje não existe mais. Quem destruiu o rio foram os caboclos? Foram os 
guias? Não! foram os seres humanos que moram em volta, que destroem, que queimam, que matam, 
o sistema político que não trata o esgoto. Então, isso tudo, podem pensar que não, reflete em nós. As 
indústrias, assim como Belo Monte – aqui nós temos uma indústria no nosso bairro de Maracacuera 
que são as indústrias de curtume –, são empresas que trabalham com curtume e que jogam os seus 
dejetos no rio. Por isso que matou-se o rio Piraíbas. Assim como a população que mora à volta. Mas 
também as indústrias que vieram para cá, que há 20 anos não estavam aqui. 

Quando nós chegamos para esse terreiro, para essa comunidade, essas empresas ainda não 
estavam aqui. Esses devoradores, como a gente, chama da natureza ainda não estavam aqui. Então, 
isso tudo reflete na nossa energia ancestral. Porque o seu sete Flecha fala: “se não tem árvore, como 
tem caboclo da mata? Por onde? Qual a folha que eles vão vir? Se o homem tirou todas as árvores, 
onde eu vou pegar a folha que cura?”. Então, vai cada vez mais a sociedade nos jogando à margem 
mesmo, para fora do centro da cidade. Nós, a maioria em Belém, somos terreiros de periferia. Nós 
estamos fora do miolo da cidade, porque nós precisamos da natureza, do rio, da água, da praia. E 
aí você vê que a praia de Icoaraci não presta. A praia mais próxima para dar um banho no filho é lá 
em Outeiro e hoje nós estamos pretendendo tirar o nosso terreiro daqui. Não por nós, mas pelos 
guias, porque eles não sentem mais a mesma energia que tinha aqui. Então nós precisamos levar, 
tirar a nossa. A gente não pode ficar fazendo isso, pegar nosso axé, arrancar. É como se arrancasse 
o nosso coração. Mas a sociedade, a cultura social, nos joga para fora do espaço sagrado que é o 
nosso. Justamente por isso, por não ter mais esses recursos naturais.



Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... 161

Falando da questão de ser militante no Estado do Pará, como todo mundo sabe, é muito 
difícil para nós de terreiro, nós, pessoas de axé, povos tradicionais, de matrizes africanas, povo de 
umbanda. Para nós é difícil ser militante, sabe? Eu ando assim, como todo mundo me conhece, 
vestida de branco. Hoje eu sou a mulher de branco, eu sou o de branco. Mas é difícil você entrar 
num ônibus e alguém não sentar do seu lado. O último espaço que vai ser ocupado é o ao lado 
de uma pessoa que está vestido de axé. Todo mundo senta no lado de todo mundo, mas o nosso 
lado vai ser o último, porque as pessoas têm medo de nós, têm receio de algo mau, são racistas 
religiosos mesmo, preconceituosos. Eu nem chamo que é preconceito. É racismo religioso mesmo. 
Mas quando o filho chega na minha casa eu falo para os meus filhos: “olha, nós somos um terreiro 
que vai pra rua!”. Sabe, nós somos militantes, nós não somos só um terreiro de bater tambor aqui 
dentro desse espaço, não. Porque seria muito cômodo pra nós só chegar aqui, tomar um banho e 
vir bater tambor. Dar nosso caboclo, embora disfarçado. Não. Os meus filhos andam com as suas 
contas. Os meus filhos andam de cabeça coberta quando estão de preceito. Nós já fomos bater 
tambor na Praça da República e, se precisar, nós iremos novamente. Nós vamos fazer o nosso axé 
na encruzilhada, onde for necessário. 

O Espaço da natureza a gente vai, porque é o espaço que é nosso, é onde estão as nossas 
energias. Elas não estão só dentro do terreiro, elas estão no espaço do tempo. E, se for necessário 
que a gente vá pra Praça da República, que é o cemitério dos nossos ancestrais, tocar o nosso tam-
bor e fazer a nossa gira, nós vamos, sim! Porque nós precisamos mostrar para a sociedade que nós 
somos um povo de paz. Há um hino da Umbanda: “A Umbanda é paz e amor, é um mundo cheio 
de luz e força em nossas vidas e a grandeza nos conduz.”. Nós somos um povo de paz. Nós somos 
de Oxalá! Quando a gente pede para Oxalá cobrir com seu Alá os nossos corpos, é justamente para 
nós podermos enfrentar esse mundo aí fora que é devorador de nós, devorador da nossa essência. 
E eu falo para todo mundo que quem nos ataca não sabe quem nós somos, porque nenhum mo-
mento da história você viu um povo da Umbanda ou do candomblé sair pra ir atacar outro povo. 
Nós não vamos na porta da igreja católica apedrejar, nós não vamos na porta de igreja evangélica 
apedrejar. Eu, por exemplo, que eu ensino isso para os meus filhos, para o nosso povo, que se a 
gente passar na porta da igreja evangélica e eles oferecerem um papelzinho daqueles, a gente diz: 
“não, obrigado!” e vai embora. Nós não vamos debater com eles. Cada um tem sua fé e cada um 
tem que ter esse direito de exercer a sua fé. 

O que nós podemos dizer para as pessoas quando a gente fala assim: “Um mundo cheio 
de luz e força em nossa vida e a grandeza nos conduz, porque nós somos grandes.”? Quer dizer 
que nós lutamos para ser grandes e grandiosos na energia. Eu falo que nós somos pessoas me-
lhores. Quando eu digo para os meus filhos: “não se misturem com qualquer um!” quer dizer 
que a gente não se mistura com qualquer pessoa realmente, porque nós somos melhores, nós 
temos o entendimento do que é a natureza para nós, nós cultuamos a natureza e nós temos esse 
entendimento. Então, nós não vamos nos misturar com alguém que agride outro, nós não vamos 
nos misturar com alguém que queima floresta, com alguém que devasta, com alguém que sai ma-
tando, atirando, nós não vamos porque nós somos grandiosos, nós somos melhores em todos os 
sentidos, que é isso que nós procuramos para a nossa vida: nos melhorar, para dar o melhor de 
nós. Eu digo também que, quando você chega a mim e pede uma palavra, uma ajuda, uma cura, 
nós temos que estar preparado dentro do nosso coração para dizer a melhor palavra, para dar 
o melhor de nós para aquelas pessoas que nos procuram, que essa é a nossa maior função: ser 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé162

SEÇÃO 4
melhor para dar o melhor de nós para o outro. E não é caridade cristã ou alguma coisa assim. É 
caridade de energia natural mesmo.

4. Aprendizagem Oral e Transmissão dos Saberes

O processo de aprendizagem, como tudo na vida e todas as aprendizagens, é doloroso. O pro-
cesso iniciático na Umbanda não é uma doçura, eu não vou mentir, não é? Primeiro porque você está 
se conhecendo, está conhecendo o seu corpo e está conhecendo aquela energia que você carrega. O de-
senvolvimento dói, principalmente quando você é um médium de incorporação, que sente e que ainda 
vê, que sabe que vai incorporar. Assusta. Às vezes dói, mas é uma dor de amor, sabe? De emoção. De 
estar conhecendo aquilo. De estar se doando. É aprender mesmo. É sentar no chão e aprender ouvindo 
a nossa tradição. Por ser oral, nós precisamos estar no terreiro para aprender, senão não se aprende. Eu 
fiquei muito próximo à minha mãe por muito tempo de aprendizado, porque só pode aprender a lidar 
com as energias quem está lá. Você vai lidar com uma folha, vai aprender fazer um banho? Você precisa 
estar lá para pegar aquela folha, para macerar, para fazer um banho. Não dá para a minha mãe me ligar: 
“Olha, minha filha, se você pega a folha, você faz assim assim assim”, porque não é a mesma coisa de 
eu ver a minha mãe pegar a folha, macerar, separar folha por folha. Porque cada cabeça é uma energia. 
Cada cabeça é uma folha. Não adianta você pegar todas as folhas, jogar numa panela ou macerar, pilar 
e dizer que aquilo é um banho, porque é uma ciência, o aprendizado do sentir.

Foto 5 - Partilha - Mãe de santo/ terreiro e sociedade civil.

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mãe Juci d’Oiá). Práticas espaciais de ensino de tradição e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mãe Herondina. Ilha de Cotijuba – Praia Funda. Entrevista concedida à Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Eu sei que o meu filho vai chegar, porque eu senti o Exu dele chegar na frente dele. Ou então 
alguém vai chegar. Já tem o Exu está farejando ou o caboclo passou e a gente já vai sentindo. Isso é 
sentir, perceber. Mas, para isso, nós precisamos estar integrados com o axé, estar dentro do terreiro. E 
uma das coisas que eu falo sobre aprendizagem é essa, aqui é o nosso chão de aprender. O que a mi-
nha mãe de santo falou e ensinou, eu tento passar para os meus filhos da forma mais simples possível, 



Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... 163

para que se entenda. Eu brigo muito com a internet, brigo com os meus filhos por conta de internet, 
porque eu acho que os aprendizados reais não estão lá. Os aprendizados reais estão no terreiro, é por 
isso que tem mãe de santo e pai de santo. Os processos de aprendizagem no terreiro é assim: hoje, 
se você entrar, você vai tomando seus banhos. Você fica mais nessa parte reservada aqui pra fora pra 
todo mundo que chega, que é a parte mais comum do terreiro. Aí, com tempo, meus filhos já vão tirar 
uma folha, já é o que eu já vou passando pra eles. Você já vai lidar com a folha, você já vai lidar com 
banho, o outro já vai cozinhar o milho, já vai lidar com uma outra coisa, com uma outra energia. En-
tão cada um vai tendo a sua determinação e não é inventado. Olha, eu vou inventar que tu vais mexer 
a panela... Não! a energia daquela pessoa que vai se mostrando para esse aprendizado. E tudo é com 
o tempo. Não adianta você chegar falando... não venha com seu caderno pra cá me fazer 1 milhão 
de perguntas, porque eu só vou responder na conformidade. Que você tenha entendimento pra isso. 

Meu BabalOrixá, pra quem não sabe, eu também sou de candomblé, sou iniciada, Yawo, e dá o 
meu axé, eu ficarei. Meu babalOrixá diz nada é com pressa: “Se eu for lhe dar esse ensinamento ago-
ra, você vai se atrapalhar”. Então tudo é o seu momento. Ontem, eu disse pra minha filha: “vou dar 
meia folha, porque você não está preparada para receber uma folha inteira”. Tudo é esse processo de 
entender, de sentir, de troca. Se aprende ouvindo e sentindo. Para sentir, você não sente de longe, você 
sente o arrepio, você sente a energia, você estando nesse espaço. Nós estávamos fazendo a festa de 
hoje, a festa de Exu em casa, e só se sente a energia do Exu quem está aqui, da Lebara quem está aqui. 
Já o filho de santo que está lá no meio da feira fazendo as coisas dele ou no trabalho dele, não sente. 
Não tem necessariamente sentimento por isso que está acontecendo aqui. Não vai sentir esse arrepio, 
esse aperto no coração, a batida, o cheiro da defumação, o cheiro das coisas que estão se acontecendo 
no terreiro vai sentir quem está aqui.

5. Sobre Exus e Lebara 

Quando a gente fala de sete linhas... eu quero começar falando por uma linha específica de 
Exu. Hoje nós estamos alimentando as nossas Lebara, as Lebara dos meus filhos que estão assen-
tado Exu. Então, todo mundo banaliza e vandaliza as Lebara e os Exus. Para nós, na nossa linha 
de Umbanda e na nossa casa, as Lebara e os Exus são energias tão sagradas quanto qualquer outra 
energia. As nossas Lebara são desenvolvidas na nossa casa para trabalhar para o amor e para a fa-
mília. Então, elas são as responsáveis de cuidar da família que chega precisando de ajuda, da mãe 
que está com filho com problema. As energias dos Exus são preparadas na nossa casa para isso: 
para devolver o amor que foi perdido. O desenlace. Essa ligação muito grande com o amor, com a 
família, que eu falo de axé, com a família, pai, mãe, irmãos, as Lebara nossas, os nossos exus. Seu 
Zé Pelintra trabalha muito aqui em casa. Hoje, trabalha na cabeça do meu filho Max, mas trabalha 
muito nessa questão do buscar se encontrar. Eu não acredito numa energia que seja... As pessoas 
falam a Lebara pega a mulher e leva para a rua, ela não nos leva para rua. Elas são senhoras, moças, 
jovens, que são dedicadas ao amor por tudo o que elas sofreram, por tudo o que elas foram banali-
zadas, foram jogadas ao vento, foram estupradas ao longo do tempo, foram enganadas. Então são 
energias que hoje vêm na Terra para ajudar as pessoas, para que não aconteçam com essas pessoas 
o que aconteceu com elas. É uma troca de energias. Assim como elas vão se melhorando nas ener-
gias delas, elas vão passando esses ensinamentos de amor próprio e ao próximo também. 

Na outra ponta, nós temos os pretos velhos. Quem são os pretos velhos? São os nossos 
ancestrais, como a gente fala, lá do fundo, sabe? São os mais antigos sabedores que trazem essa 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé164

SEÇÃO 4
experiência de cura de uma outra forma. É um nagô que vai colocar na cuia no coité. É ali que 
ele vai curar da forma dele, do cachimbo dele, da fumaça do tauari. É dali que ele tira a cura para 
aqueles corações, para as pessoas que chegam no terreiro, para os próprios filhos de santo. Porque 
se cura o coração, cura a cabeça, cura a alma. Então os pretos velhos, na linha de Umbanda, são a 
linha de Oxalá, que é a linha mais doce e pura: que é a devolução do amor de tudo o que eles têm 
para nós. Então, eles trabalham muito na linha de cura. E essa questão do amor, o ensinamento, 
por serem mais velhos, aconselham e dizem para nós qual a melhor direção a gente tem para seguir, 
para alcançar o objetivo que nós viemos buscar nesse terreiro. Eu digo que todas as vezes que a 
gente vem para o terreiro, a gente vem com o objetivo de voltar daqui. Esse deve ser o nosso maior 
objetivo: voltar melhor do que a gente veio e levar daqui aquilo que a gente veio buscar, que deve 
ser o melhor também.

6. Festa de Erês

Nesse entremeio, nós temos quem? Os erês. Os erês que a gente cultua com doce, com min-
gau, com balas, com amor. Aqui na nossa casa, a gente tem muitas crianças e a gente faz uma festa 
pra erê muito grande também, que é onde a gente abre a porta para a comunidade participar. As 
crianças da comunidade, as mães, os pais, todos aqueles que querem participar... o banquete maior 
que tem na nossa casa é na festa de Erê, porque é onde nós vamos distribuir o nosso doce, o doce 
do nosso coração para a comunidade que nos cerca, que nos protege de uma forma ou de outra. 
Porque é aqui que nós estamos e para cá que as pessoas vêm. É uma forma de devolver para a co-
munidade todo o amor, toda a doçura que a gente recebe durante o ano das crianças. Alguns pais 
e até filhos de santo falam: “eu não vou trazer meu filho, porque ele ainda é muito pequeno pra 
entender.”. Eu sou contra esse pensamento, porque quando você é cristão, católico ou evangélico, 
você pega seus filhos e leva para batizar. Quando você vai para a igreja, você leva seu filho para 
acompanhar na missa de domingo. Ora, então, se você acredita nas suas energias, por que você não 
traz seus filhos para o terreiro?

Foto 6 - Crianças, soberania alimentar e compartilhamento - O chão do terreiro.

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mãe Juci d’Oiá). Práticas espaciais de ensino de tradição e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mãe Herondina. Ilha de Cotijuba – Praia Funda. Entrevista concedida à Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.



Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... 165

O terreiro é um espaço pra criança, sabe? Elas trocam a energia, elas conversam, elas apren-
dem. Nós aprendemos muito com elas, porque a gente pensa que criança não sabe nada. Erê, 
Espírito, Erê, Joãozinho, Mariazinha, Cosme, Damião, Doum curam com a sua cuia, com o seu 
bombom, com o seu pirulito, que às vezes você não quer aquele pirulito que ele passou no pé, que 
ele já lambeu, aquela Coca-Cola... aquele refrigerante que ele botou na boca e devolveu pra ele lhe 
dar: “Tome, tiazinha. Você não quer que tá com nojo?”. E ali ele está fazendo uma cura em você, 
naquilo que você mais deseja, naquilo que você mais quer. Então, se os erês encantados estão no 
nosso espaço, eu sempre peço para que os pais tragam seus filhos também, tanto que vocês vêm 
o tanto de crianças que tem aqui. Tragam seus filhos para eles irem trocando essa energia e obser-
vando também o que se passa, como se passa, para não terem medo mais adiante, sabe? Para não 
jogarem fora. Eu ouço muito dos meus filhos. Eu já fui no terreiro quando eu era criança, mas aí 
foi crescendo. A mãe não levou mais, o pai não levou. Aí se quebrou um elo. E eu falo para os meus 
filhos também uma coisa: “Não queira que os seus filhos sofram o que você sofreu. Não queiram 
que essas crianças sofram o que eu sofri por essa questão do desenvolvimento!”.

Eu tenho um filho, o meu filho de sangue, que é o meu filho caçula. Ele é meu braço direito 
dentro do terreiro; desde criança ele participa comigo. Então, por esse entendimento de que eu 
ia para a igreja, eu levava ele. Quando eu passei para o terreiro, ele veio comigo. Eu fui fazer meu 
santo, ele foi comigo. E foi uma coisa que ele disse: “Mãe, eu quero passar por esse momento com 
a senhora.”. Então ele é meu filho, é meu irmão, meu “Dofonotinho” de barco no candomblé e 
aqui ele trabalha também com a gente, ajuda, faz tudo o que tem que fazer. 

 
7. A Linha dos Caboclos

Nós temos um amor muito grande pelos nossos encantados e pelos ensinamentos deles. Os 
encantados que mais vem na casa são: Dona Mariana, Seu Zé Raimundo, a Dona Herondina, que 
é a dona, quando ela vem vira uma festa, porque todo mundo consegue sentir essa energia maravi-
lhosa que eles têm. Eles trabalham na linha Pena e Maracá, na linha de cura mesmo. 

Foto 7 - Festividade cabocla Mariana.

Fonte: Festividade cabocla Mariana. Março/2022. Publicação Autorizada à Alanna Souto Cardoso 
Tupinambá.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé166

SEÇÃO 4
Dona Mariana é uma curandeira, quando ela canta que ela é arara, arara ela é arara e explica 

pra nós, porque não tem uma explicação assim. A Mariana é muita coisa. Ela é a mulher que tem 
uma das energias que passeia por várias linhas da Umbanda. Quando ela fala que ela é arara, ela é 
arara, porque ela foi, pra quem não sabe, pra tribo dos Araras pra aprender a ser curandeira, porque 
todo mundo sabe que ela é turca, né? Ela é uma energia que veio da Turquia. Mas, quando ela canta 
Arara, muita gente não sabe o porquê ela foi se a ajuremar um pouquinho com o povo da tribo dos 
Araras pra aprender fazer. A pena e maracá, porque na Turquia não tinha pena e maracá. Então ela 
foi aprender para poder trazer isso pra gente. Isso aí é uma das partes que ela ensina pra nós aqui 
na nossa cabeça. Aqui em casa ela ensina pra nós dessa forma e por isso esse cuidado muito grande 
com os indígenas que ela tem, porque ela diz que é a fonte aonde ela vai, onde ela vai aprender, 
onde ela vai buscar os saberes da floresta, é com eles. Então ela tem essa volta muito próxima à 
Jurema, porque a Jurema que mostrou a ela a dona Jussara, que mostrou a ela os caminhos de che-
gar com os indígenas pra aprender essa questão da cura mesmo, da pena e maracá. Elas trabalham 
muito nessa linha de cura. A Dona Jurema e Dona Juçara, dentre outras linhas de encantados que 
tem na Umbanda, são as energias que mais trabalham na casa com essa linhagem. Essas são algu-
mas que estão mais próximas de nós.

Foto 08 - “São Três Irmãs da Língua Ferina: Uma Mariana, Outra Herondina... A Outra é Toya 
Jarina...”. São as três irmãs encantadas nos lençóis.

Fonte:  Da direita para esquerda na foto - Caboclas: Jarina , Herondina e Mariana. Março/2022. Publi-
cação Autorizada à Alanna Souto Cardoso Tupinambá.

A questão da nossa “africanidade”... Não existe brasileiro e não existe ser humano no nosso 
entendimento que não veio da África. A África é o berço da humanidade e isso para nós é muito 
forte. O berço dos saberes é a Umbanda, mesmo sendo uma religião. Religiosidade. Religião é pra 
constar nas leis, mas pra nós é religiosidade, porque religião é uma palavra “cristã” que se desligou... 
quem se desligou do seu deus e teve que se religar. Então, são os cristãos, os antigos que se desliga-
ram, e tiveram que fazer um retorno para os seus deuses. Os nossos deuses não. Nós não tivemos 
uma desligação. Até porque, como eu digo, eles estão dentro de nós! Então, nós não temos uma 
religião e sim uma religiosidade. A nossa religiosidade é a Umbanda. Por mais que a gente diga: “é 



Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... 167

genuinamente brasileira, porque nasceu Zélio, como todo mundo sabe a história... e ‘pá pá pá’.”, 
nós cultuamos Orixá e os Orixás vieram de África. Então, nós não temos na Umbanda essa coisa 
de purismo, sabe? É só caboclo, é só isso. Não. Nós cultuamos Orixás. Embora em alguns casos 
eles não se manifestem no terreiro de Umbanda, não se manifestem corporeamente, mas a gente 
sente. A gente sabe que Orixá está aqui. Senão nós não cantávamos pra Oxalá, nós não cantávamos 
pra Oyá, nós não cantávamos pra Xangô. E nós cantamos pra ele, porque a gente sabe que eles 
também fazem essa ida e vinda nas águas, né? Bebe de várias fontes. Por isso, a gente cultua de uma 
forma não só simbólica, mas de uma forma mesmo de agradecimento. Pela vinda dos Orixás ao 
Brasil e eles foram trazidos de África por pelos nossos ancestrais.

Quando nosso povo foi arrancado de África para cá, eles trouxeram já esses saberes. Já veio 
dentro deles! Com alguns vieram escondidas algumas rezas, algumas coisas, uma folha, uma semen-
te, porque um bom lutador sempre anda com a semente dele escondida, ele não sabe o amanhã! 
Essas coisas foram trazidas muito secretamente. Esses saberes, mesmo com toda a separação na 
diáspora, mesmo com toda a dor e sofrimento, os saberes ficaram guardados e é um trabalho nosso 
de preservar. E como é que nós podemos preservar esses saberes? Mantendo essa troca de diálogo 
oral diário. Eu vou na fonte desses saberes, aprendo com meu pai para poder trazer para os meus 
filhos. A gente não é misturado, mas nós conseguimos fazer uma divisão que junta à Umbanda a 
uma parte do Candomblé. Nós somos de Ketu, das águas de Ketu! E, no candomblé, a gente con-
segue enxergar as coisas dessa forma, e para nós é muito importante, porque os nossos saberes se 
expandem. Você conseguir trabalhar com o Caboclo de Pena, na pena e maracá, com o Preto Velho 
praticando a caridade e você conseguir, do outro lado, enxergar o Orixá de uma forma que você vai 
aprender lá do fundo essa ancestralidade... isso é a manutenção da ancestralidade.

Isso pra nós é uma expansão de saberes e pra isso nós precisamos resguardar os saberes da 
forma como a dona Mariana diz: “eu preciso de uma filha de santo, um filho de santo que escreve”, 
que é pra escrevinhar, pra escrever, pra contar as histórias dos caboclos, pra perpetuar esses saberes! 
Porque quando você vai na biblioteca, não vai ter um saber da Dona Mariana, não vai ter um saber do 
Zé Raimundo, não tem nada escrito que diga de verdade a origem, a forma de trabalhar, os trejeitos, 
o porquê chamar Dona Mariana de Dona “Esculana”, porque se ela for falar incorporada ela vai se 
chamar dona “Esculana”. As pessoas que não sabem vão achar que está falando da parte íntima do 
reto. Mas não. Cu Lailai de Saber! Essas coisas não estão no livro, não vão estar. Quem precisa colocar 
isso no livro? Nós! E vamos ter que chegar nesse momento de colocar esses saberes escrevinhados, 
como ela diz: “Minha filha, escreve isso porque isso é ensinamento pra mais tarde. Daqui um tempo 
nós não vamos mais estar aqui.”. Eu me lembro que meu avô cantava pra muitos caboclos que hoje 
não vêm mais na terra, não incorporam mais em lugar nenhum. Quantas energias, quantos saberes 
foram se perdendo ao longo do tempo? Porque, como nós sabemos, são saberes trocados. Se você 
fizer sua passagem e não ensinar, se não tiver quem aprenda, se não tiver criança, se não tiver quem 
se sente no chão pra aprender os saberes que existem dentro de mim, que existem dentro do meu pai, 
assim como existiam dentro de minha mãe Menininha, eles vão se apagar... Então, nós guardamos os 
saberes da nossa Mãe Menininha, porque ela foi passando para os nossos ancestrais!

Ao meu pai Augusto César, que passou por Bábà Katendê, que me ensina, assim como ensina 
outros filhos. Esse aprendizado de África, ele precisa estar nos livros da história. Quando a gente vai 
falar da história do Brasil, você só vê a história dos escravizados que apanharam, que eram rebeldes. 
Olha, eles apanham porque eles eram rebeldes. Como esse homem acabou de dizer outro dia que 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé168

SEÇÃO 4
a culpa da escravidão foi dos indígenas, porque os indígenas morriam e não queriam trabalhar. E 
isso não é verdade! Eles e nós vamos sempre lutar, vamos morrer se necessário for, pra não sermos 
escravizados. Então, esses saberes precisam estar contados da nossa forma, dessa forma do lado de 
cá de enxergar. Porque foi contado por um branco. Tudo o que aconteceu no Brasil, e que acontece 
ainda hoje, toda a vinda do nosso povo para o Brasil foi contada de uma forma que nunca ninguém 
nos perguntou. Foi contado da forma que o branco viu, romantizando a partir dele, porque o outro 
não queria ser obediente. Porque o preto não tem alma, mas tem. É essa alma que nós cultuamos até 
hoje. É esse espírito dos negros que os brancos diziam que não tinham alma. São essas almas que nos 
sustentam. São essas almas que nos ensinam, essas energias dos pretos velhos que hoje nós cultuamos, 
que nos ensinam. É a gente falando de Preto Velho, dos que vieram da África. São Pretos Velhos, mas 
nem todo caso são velhos de vida. Porque quando a gente para pra observar: Quem morria? Quem 
mais lutava? Quem mais lutava? Os jovens. Então, os pretos velhos são Pretos Velhos pelo tempo 
espiritual que eles têm. Na verdade, alguns nem chegaram a ter 18 anos. 20 anos. Alguns são jovens e 
se apresentam daquela forma pela trajetória espiritual que eles têm. 

7. O Matriarcado Sagrado, a Mulher e a Sexualidade

Essa questão do matriarcado, é a tradição que nós carregamos. Os povos tradicionais de 
matrizes africana estão muito ligadas ao feminino, a mulher. Vamos dizer assim... A matriarca, a 
matriarcacidade. Nós somos. Estamos muito à frente dos terreiros. Estamos na periferia, como eu 
disse, mas estamos à frente em todos os lugares, até do Brasil. A maioria dos terreiros no Pará, tem 
uma cartografia que fala, né?, são mulheres que estão à frente, que são dirigentes. Essa questão do 
ser feminino, o que gera, o que cuida, o que provê, o que traz o saber, o que alimenta. Às vezes a 
gente tenta falar um pouco a questão de gênero feminino, o gênero masculino, mas eu digo muito 
assim: “as energias, elas não têm sexo.”. Então, a gente já parte desse pensamento, mesmo sendo 
mulheres à frente de terreiro. A gente tenta olhar por um lado assim: “onde está o sexo da árvore? 
Onde está o sexo do vento?”. Eu sou filha do vento e eu vou saber que o vento não tem sexo.

Foto 9 - Mãe Juci D`Oiá- Festividade Cabocla Mariana. Terreiro de Umbanda Casa de Mãe 
Herondina/ Ilha de Cotijuba, Praia Funda.

Fonte:  Publicação Autorizada à Alanna Souto Cardoso Tupinambá. Março, 2022.



Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... 169

O vento é o vento. Foi um ser humano que disse. O vento é mulher, o vento é homem, a 
árvore é mulher. Não, mas essa árvore dá fruto. Então ela é mulher. Eu acho que é um pensamento 
pequeno e que nós precisamos nos aprofundar e aprimorar isso. Quando a gente fala de ancestra-
lidade, de busca pelo conhecimento do ser, do EU. Quem sou eu? Quem é a mãe Juci? Quem é 
mãe, Jucilene? Por muito tempo eu não sabia quem eu era. Eu me entendi quem eu sou quando eu 
comecei a caminhar na Umbanda. Porque antes de eu ser de terreiro, eu era o que a minha família 
queria que eu fosse. Eu era o que as pessoas diziam que eu tinha que ser. Eu era uma mulher casa-
da com um homem e mãe de três filhos. Eu não era feliz, porque eu não conseguia ser aquilo que 
estava dentro de mim. Então eu era o que a minha mãe disse que eu tinha que ser: uma mulher. Eu, 
na verdade, eu sou mulher, mas eu sou uma mulher que tem um enxergar diferente. Eu sou uma 
Mãe de Santo. Eu sou Sapatão. Eu sou casada com uma mulher. Todo mundo sabe disso! E eu faço 
questão de falar que isso não me faz mais nem menos. Embora algumas pessoas não aceitem e não 
gostem. Algumas mães de santo dizem... eu ouvi falar: “Mas não diga que a senhora é sapatão!”. 
Mas eu vou dizer sempre. E que fique registrado para sempre: Eu sou uma Mãe de Santo sapatão! 

Eu não quero chegar a 90 anos da minha vida pra poder assumir que eu sempre gostei de 
mulher. Eu tenho um exemplo... todos nós temos o exemplo da mãe Estela de Oxóssi. Quanto essa 
senhora sofreu? E a gente imagina só o sofrimento por conta desse mundo heteronormativo que 
nós vivemos. O padre tem que ser homem, o pastor tem que ser homem. Tanto que não existe mu-
lher padre. Existe as freiras. No terreiro de candomblé e de Umbanda, não existe a Mãe de Santo ou 
Pai de Santo dependendo do que você nasceu para ser. Mas tem essa determinação... Os homens, 
os gays Pai de Santo homossexual é mais fácil você encontrar. Mas quando uma mulher diz que ela 
é lésbica, como dizem... ou sapatão, como eu falo que eu sou, é um choque! É igual mesmo. Você 
fala toda hora: “caralho!”, mas tu não podes dizer: “xiri!” porque está infringindo uma lei. Então 
você não ser natural, não pode ser sapatão, não pode gostar de mulher, tem que gostar de homem. 
Mulher gosta de homem. Homem gosta de mulher. Mas quando passa por campo masculino, aí 
pode. O Pai de Santo pode ser gay assumido, casar os filhos de santo e não tem problema nenhum. 
Mas quando é mulher, não pode. Tanto que a gente não vê Mãe de Santo se assumindo com a sua 
esposa. Nós vemos o quê? Mães de Santo solitárias. A maioria de nós abre mão. Vamos ser mulhe-
res solitárias que não conseguem caminhar ao lado da sua companheira ou nem imaginar ter uma 
companheira.

Como diz eu: “faz roça escondido, porque não pode expressar a sua felicidade, o desejo do 
seu corpo.”. Isso é muito forte, muito latente dentro de nós. Mas a gente enxerga assim também 
por conta do nosso mundo machista, patriarcal. Como que uma mulher que cuida das cabeças dos 
outros, que foi escolhida, que tem que ter uma postura, vai casar com outra mulher? Isso ainda 
é muito forte. Eu sempre falo: “eu espero que as minhas irmãs, mães de santo, um dia consigam 
enxergar essa liberdade enquanto é vida, enquanto é tempo para que nós sejamos felizes!”. Nós 
fomos escolhidas para cuidar de Orixá, cuidar de caboclo, mas nós temos um corpo e esse corpo 
responde pra nós. A gente precisa alinhar todos os pontos da nossa vida. O primeiro espírito que 
falou isso na cabeça da minha Mãe de Santo não sonhava que eu gostava de mulher, mas a Dona 
Herondina falou assim: “A partir de hoje não existe mais “perna de calça” na sua vida.”. E aí foi 
verdade. Realmente nunca mais eu consegui enxergar “perna de calça” na minha vida. Foi um aler-
ta! “Cadê você? Chega! Vá, vá ser feliz!”. É quando uma energia, um caboclo consegue ver dentro 
de você o que você é e o que você sente. É muito maravilhoso isso! 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé170

SEÇÃO 4
A dona Mariana fala assim: “olha, fulano é trocado, a fulana é trocado, o fulano é trocado”. 

Quer dizer respeite. Quando você chegar na nossa casa, observe e observe para poder se dirigir. 
Eu tenho dois filhos de santo trans e é uma um aprendizado muito grande para mim, porque eu 
quero aprender a como lidar. Eu quero que as pessoas respeitem meus filhos, porque é essa for-
ma que o Orixá enxerga eles. Então, se o Orixá aqui é tão sagrado, se o caboclo que é tão sagrado 
enxerga meu filho dessa forma, é assim que eu quero que as pessoas aprendam a enxergar a nos 
enxergar. Eu acho que é um papel nosso de terreiro, Mãe de Santo, Pai de Santo e gente de Axé. 
Eu acho que nós precisamos começar a enxergar e trabalhar isso diferente, porque... Quantas 
pessoas morreram na solidão e morreram oprimidos? Quantas pessoas estão aí sofrendo por não 
serem aceitas no terreiro? E aí, quando chega no terreiro, o meu filho escutou de alguém que na-
quela casa não aceitava um “galo de perna quebrada”. Eu acho que isso é falta de conhecimento 
mesmo, falta de amor. Como é que eu não vou abrir o meu coração e o meu terreiro para rece-
ber um ser humano? Nós precisamos olhar as pessoas, deixar um pouco o “homem, mulher” e 
começar a olhar o ser humano. Sabe aquela energia que o Orixá trouxe para o mundo? Quando 
a gente começar a enxergar isso, nós vamos ter um pouco mais de evolução dentro dos terreiros 
e não cercear essas energias.

8. Militância e Resistência

Você pode ser do portão para fora, mas aqui dentro não. Você tem que ser assim. Eu não 
posso dizer para você ser o que você não é. Eu não posso escolher quem você é. O Orixá já lhe 
escolheu, já lhe trouxe pro mundo dessa forma. É essa luta nossa que nós temos diária na mili-
tância de fazer entender. Nós precisamos ter voz. Nós precisamos ter voz nos espaços de luta 
e de decisão. Eu digo sempre que nós precisamos ter voz e representatividade na Câmara dos 
Vereadores e nas Assembleias legislativas, porque quando nós tivermos essa voz representativa, 
nós vamos ter mais direitos e direito à vida, porque as leis não são favoráveis a nós. Nós não 
temos um Pai de Santo vereador, uma Mãe de Santo deputada. E quando tem são escondidos. 
Mas eu vou no terreiro, na festa? Não, mas eu lhe defendo. Nós precisamos ter a nossa voz. Eu 
tive uma experiência de ser candidata. Eu sempre falo para as pessoas de terreiro agora: “Você é 
candidato, coloca seu nome!” porque pelo menos que a gente ainda não ganhe, nós não estamos 
preparados para isso, para enxergar o outro como igual e realmente fazer essa parte política ser 
concretizada. Porque se nós tivermos uma pessoa de terreiro, é uma voz que nos represente. É 
uma voz de pessoa que se trema, que se arrepie, que sabe que chão de terreiro é sagrado. Isso é 
um representante legal. 

Alguém que diz assim: “Não. Mas eu defendo a causa dos afros religiosos!”, mas ele não 
se treme e não sabe o que é realmente ser religioso, porque quem sabe o que é ser afro religioso 
está aqui acordado desde 05h00. Acordar sem saber a hora que vai dormir, se tremer, sem saber 
o que vai acontecer com você. Isso é ser representante nosso. É essa voz que nós precisamos 
ter nos espaços de decisão. Nós precisamos ter gente na academia formado pra formar cabeças, 
formar outras pessoas. Nós precisamos ter psicólogos de axé. Nós precisamos ter escritores de 
axé. Os espaços de decisão são esses doutores que cuidem, mas que enxerguem. Quando você 
chega no consultório, o doutor olhe pra você – a doutora, de preferência – e diga: “olhe, meu 
filho, você volte e vá procurar um terreiro, porque aqui não é o seu lugar de tratamento.”, assim 
como o caboclo fala aqui: “procure o “capelo branco.” 



Mãe Jucilene Carvalho (D’oiá)Práticas Espaciais de Ensino de Tradição e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de... 171

Que os doutores, nossos filhos, sejam formados para quando uma pessoa chegar doente 
no consultório, diga: “meu filho, volte e procure a mulher da espada ou o homem Pai de Santo. 
Vá num terreiro pra tomar um banho, porque não é aqui sua cura. Você vai gastar dinheiro e não 
vai achar sua cura aqui.”.

Eu espero que o mundo daqui a tão pouco tempo seja diferente. Que nós tenhamos mais 
mulheres na política e, principalmente, mais mulheres de terreiro. Que nós tenhamos um dia 
mulheres de axé, mulheres de terreiro na política para poder mudar esse quadro assassino que 
existe, mudar! Porque, hoje, no Brasil, nós sabemos quem são os nossos algozes. Os nossos al-
gozes andam de Bíblia na mão. Isso é real. O racismo e o racismo religioso há algum tempo era 
velado. Hoje não é mais. As pessoas matam, assassinam em nome de Deus. É um Deus que nós 
não conhecemos. Nós, da Umbanda e do Candomblé, não conhecemos esse Deus que manda 
matar. E eu digo para as pessoas cristãs: “não têm vergonha?” porque Jesus, que é nosso amigo e 
nós temos uma consideração muito grande por ele, ele é um militante do “cacete”. Um cara que 
lutou e é muito admirável por tudo o que ele fez no tempo que ele fez. Eu acho que ele deveria 
ser mais respeitado pelos seus seguidores, porque se ele plantou o amor, se ele morreu, deu a vida 
dele, o sangue dele, como cordeiro, para um mundo melhor. Tudo o que os cristãos fazem, no 
meu entendimento, é o contrário do que ele pediu. Porque se eu comprar um cordeiro pro meu 
Exu, Deus me livre, o meu Exu vai dar o melhor para eu ser o melhor. 

Os cristãos usam a palavra de Deus, essa Bíblia. Eu falo: “isso não é a Bíblia, ela é a arma 
mais letal do mundo nesse mundo de hoje!”. Porque as pessoas a usam pra matar, matar de 
verdade, matar na lavagem cerebral que é feita. Porque você coloca 20 pessoas aqui, mais 20 ali, 
mais 20 ali e é um surto de micro-espaços de lavagem cerebral. Então você está matando aquela 
pessoa no seu entendimento, no seu enxergar, no seu amor, plantando um falso amor naquele 
coração. Um amor que diz: “olha, você é melhor, você tem que matar aquele vizinho que ele não 
é da nossa religião!”. Isso não é o amor, é uma ideologia de “falsismo”, porque não foi isso que 
Jesus plantou. Nós não somos demônios, eu digo e nós dizemos no nosso axé: “não existe Sata-
nás.”, Satanás é o inimigo do Deus cristão. Deus criou o mundo e aí criou um anjo. Esse anjo se 
revoltou e pá... papai começou uma guerra infernal. Então, o demônio que os cristãos pregam, 
principalmente os neopentecostais, pra ficar bem específico esse demônio que é o anticristo, ele 
não nos pertence. Nós não o conhecemos. Nós não cultuamos o demônio. Nós nem dizemos 
essa palavra. E quando a gente chama é menino, o seu diabo vem aqui é só pra fazer um elogio 
que o menino é demais. Mas não que o diabo exista para nós. Ele é um espírito criado para os 
cristãos. Nós não temos nada a ver.

No dia de Exu, nós estamos alimentando uma divindade que são os nossos Exus. Mas aí 
nós somos realmente demonizados. E a gente precisa dizer isso. O demônio é uma criação da 
cabeça do homem pra dominar o outro através do medo. Olha, a mãe fala: “olha, menino, tu não 
podes pecar. Tu não podes fazer isso que o cão... tu vais pro inferno!”. O inferno, ao ver cristão, 
é o lugar cheio de fogo e que queima. Que só vão para lá os que não prestam. Então claro que 
dá medo. O entendimento que nós temos é que o demônio foi criado justamente para um deter 
o poder sobre o outro através do medo. É o que acontece até hoje. Mata aquele, porque ele está 
fazendo coisas que não prestam. Eu espero que a gente consiga mudar esse quadro, fazer esse 
trabalho que a gente faz, de mostrar para a sociedade quem somos nós e a forma que nós traba-
lhamos, que é essa de levar a paz, o amor e a caridade para aqueles que precisam. Axé! Saravá!



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé172

SEÇÃO 4
Foto 10 - Registro da entrevista

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mãe Juci d’Oiá). Práticas espaciais de ensino de tradição e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mãe Herondina. Ilha de Cotijuba – Praia Funda. Entrevista concedida à Alanna 
Souto Cardoso Tupinambá, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.



SEÇÃO 4

Oneide Monteiro Rodrigues (Mametu Nangetu) − Mãe-de-santo paraense, fundadora do Terreiro de 
Candomblé Mansu Mansubando Kekê Neta. Criadora do Instituto Nangetu de Tradição Afro-Religiosa e De-
senvolvimento Social. E-mail: vitorgoncalves888@gmail.com / cartografandosaberesxxi@gmail.com

História de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradição de Candomblé de Angola – 
Instituto Nangetu de Tradição Afro-Religiosa e de Desenvolvimento Social1

Historia de Vida, Saberes y Aprendizajes de la Tradición del Candomblé de Angola

Life History, Knowledge and Learning in the Tradition of  Candomblé de Angola

por Mam’etu Nangetu

Resumo: Este relato de história oral traz a trajetória de Mametu Nangetu, mãe-de-santo paraense e funda-
dora do Terreiro Mansu Mansubando Kekê Neta. A narrativa aborda a herança familiar ligada à Jurema Sa-
grada, às práticas de cura e ao uso das folhas (Nsaba), articulando memórias de sua avó curadora e das inicia-
ções em diversas tradições até o pertencimento à nação Angola. O texto revela as estratégias de resistência, 
as hierarquias do terreiro, a oralidade como transmissão de saberes e a relação sagrada com a natureza. Ao 
narrar suas experiências, Mametu afirma o candomblé como espaço de aprendizagem, cura e preservação da 
ancestralidade afro-amazônica. O testemunho evidencia a luta pelo território, o enfrentamento ao precon-
ceito e a importância da tradição Bantu como referência cultural e política.

Palavras Chave: Candomblé de Angola. Tradição Bantu. Saberes afro-amazônicos. Nsaba. Oralidade.

Resumen: Este testimonio de historia oral presenta la trayectoria de Mametu Nangetu, madre de santo 
de Pará y fundadora del Terreiro Mansu Mansubando Kekê Neta. La narración rescata la herencia familiar 
vinculada a la Jurema Sagrada, a las prácticas de sanación y al uso ritual de las hojas (Nsaba), integrando 
recuerdos de su abuela curandera y de sus iniciaciones en diferentes tradiciones hasta el arraigo en la naci-
ón Angola. El texto destaca las estrategias de resistencia, la organización jerárquica del terreiro, la oralidad 
como transmisión de saberes y la relación sagrada con la naturaleza. Al compartir sus experiencias, Mametu 
reafirma el candomblé como espacio de aprendizaje, cura y preservación de la ancestralidad afroamazónica, 
subrayando la defensa del territorio y la tradición Bantu como patrimonio cultural y político.

Palabras Claves: Candomblé de Angola. Tradición Bantu. Saberes afroamazónicos. Nsaba. Oralidad.

Abstract: This oral history testimony recounts the life path of  Mametu Nangetu, a priestess from Pará 
and founder of  the Terreiro Mansu Mansubando Kekê Neta. Her narrative highlights the family heritage 
linked to the Sacred Jurema, healing practices, and the ritual use of  leaves (Nsaba), connecting memories 
of  her grandmother healer with initiations in various traditions until her belonging to the Angola nation. 
The account emphasizes resistance strategies, the hierarchical organization of  the terreiro, oral transmission 
of  knowledge, and the sacred relationship with nature. By narrating her experiences, Mametu asserts Can-
domblé as a space of  learning, healing, and preservation of  Afro-Amazonian ancestry, while stressing the 
struggle for territory, the fight against prejudice, and the Bantu tradition as a cultural and political reference.

Keywords: Candomblé de Angola. Bantu tradition. Afro-Amazonian knowledge. Nsaba. Orality.

1 Narrativas orais transcritas por Marina Vieira de Lemba.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé174

SEÇÃO 4
INTRODUÇÃO

1. Apresentação de Mam’etu Nangetu – Trajetória: Força das folhas (Nsaba), Katendê e 
riqueza da natureza

Fotografia 1 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao 
completar os 30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue.

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 2019.

Sou Mam’etu Nangetu do Mansu Mansubantu Kuekue Neta. Minha NDange, que é raiz, é 
o Bate Folha com o Papa Nsaba de Salvador. Desde pequena, eu venho de uma tradição também 
da cura da Jurema Sagrada, porque eu sou herdeira da tradição dos meus avós. A minha avó, por 
exemplo, era uma curadora e, muitas vezes, bruxa que me ensinou e me encaminhou pra esse le-
gado em que hoje eu tenho pertencimento com as Nsaba, que são as folhas, com a benzeção, com 
a cura, com esse acolhimento. Só depois eu vim aprender no candomblé. Essas outras tradições 
que eu praticava – da Umbanda mesmo, da Pajelança, da cura e da Jurema – meus avós trouxeram 
pra mim do Rio Grande do Norte. Eu e as minhas irmãs somos herdeiras. Eu acho que isso veio 
completar com o meu amadurecimento na tradição Bantu. 

Já passei por todas essas iniciações na Umbanda, no Tambor de Cura, no Tambor de Mina, 
na Wicca pra ser bruxa, na Jurema até chegar na tradição Bantu e me iniciar na nação Angola. Em 
todas essas tradições a gente manipula as Nsaba. As Nsaba é fundamental em todas as tradições: 
vem os chás, vem os amacis, vem os banho de cabeça, vem os remédios pra botar na cabeça, vem 
as folhas pra gente benzer, porque a gente sem Nsaba não faz nada.

Desde menina, eu já incorporava com o seu Rompe Mato, com o Marujo Bazilio... sempre 
eles trabalhava com as folhas nessa cura. Trabalhava muito com folhas fazendo amaci, fazendo 
remédio, fazendo garrafadas. Eu me lembro que eu, menina, uma vez me acordei e tava puxando a 
barriga de uma mulher pra botar a criança no lugar. Isso eu fui amadurecendo com minha avó, que 
foi a minha grande mestra, meu avô e minhas tias, que eram tudo juremeira. Elas migraram do Rio 
Grande do Norte pra cá e aqui se encontraram com a tradição amazônica dessa cura que a gente 
fazia muito discreta e que hoje, infelizmente, devido a gente perder esse território, já muita coisa 



Mam’etu NangetuHistória de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradição de Candomblé de Angola... 175

não se pratica mais hoje. Por exemplo, as curas que era feito em silêncio. Você entrava e não podia 
sair mais. Pulava folha. Se vinha os encantado, do fundo vinha: cobra, jacaré, vinha os peixes... isso 
tá muito raro aqui em Belém. Eu acho que quando a gente quer praticar, a gente tem que ter um 
local muito longe... muito discreto... onde a gente vá com muita simplicidade e carinho pra receber 
essas entidades.

Essa perda do território, assim nos terreiros também, faz com que a gente faça muita refle-
xão. Lutar por espaços cada vez mais onde a gente possa praticar essas tradições antigas que são 
verdadeiras e fortes. Não tô dizendo que as outras tradições não são, mas a minha vó cansou de 
dizer: “olha, com a minha fumaça do meu charuto eu vou buscar o que eu quero e muitas vezes teu 
bode não faz!” e eu dizia: “a senhora tem razão!”.

Mas é aquela fé que eu também tenho: fé na minha cultura, nas minhas tradições... a minha 
vó tinha muito disso! Fé dessa mulher forte e que transmitiu pra nós essa fortaleza. Eu vejo que – a 
gente que é tradicional, deita nas folhas, come as folhas, toma banho com as folhas,  lava o mutuê 
com as folhas e tem essa riqueza – se a gente não preservar o candomblé e todas essas tradições, 
isso se acaba.

2. Herança da Avó Curadora, Práticas de Folhas e Rezas

Foto 2 - Entrevista concedida à profa. Alanna Souto Cardoso Tupinambá e Selma Brito.  Em 
17 de dezembro de 2019.

Fonte : Alanna Souto Cardoso Tupinambá e Selma Brito, 2019.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé176

SEÇÃO 4
Eu me lembro que a minha avó fazia um jirau, esse jirau era de madeira. Em toda panela 

velha e toda bacia velha, a minha vó fazia a gente juntar folha. Fazia compostagem e faziam aquelas 
bacias com folhas cheirosas pros unguentos, pras garrafadas. Tudo a minha avó me ensinou. E, 
hoje, a gente, por exemplo, na cidade, já tem a oportunidade de ir lá na feira do Ver-o-Peso comprar 
muitas folhas. Ou vai na mata buscar. Mas antigamente, tudo era feito no terreiro. Tudo era planta-
do no terreiro, porque a gente tinha espaço. Hoje, a gente perdeu esses espaço...

Então eu tenho, muitas vezes, tristeza que o menino que eu benzo pra tirar quebranto ou o 
menino que não dorme ou aquele que tá neurastênico... eles adentram no terreiro pra que eu dê 
banho e dê passe, mas essas mesma pessoa que vem aqui, elas não me reconhece fora. Elas aden-
tram no terreiro pra mim fazer esse trabalho espiritual de cura, dar um passe, benzer, mas se me 
encontrar na rua, muito pouco falam, se esconde pelo preconceito.

Eu, por exemplo, aprendi tudo com meus avós e depois dentro da nação. Fui muitas vezes, 
muitas e muitas vezes pra Salvador pra conhecer as folhas e ensinar pros meus filhos esse perten-
cimento. Porque pra cada Nkise tem uma folha, pra cada Orixá tem uma folha… A minha casa 
matriz é lá, é onde meu Pai mora. A casa lá no Uruguai, a casa do meu Pai, Mansu Mansubandu 
Kuekue, que é a casa do meu Pai de Santo. Pois é, tem lá tem o bate folha né….

Eu me iniciei aqui e depois fui ajeitar tudo o que foi feito aqui em Salvador. Minha irmã e a 
minha sobrinha que são iniciada por baiano. Meus irmão, meus sobrinho tudo são iniciado, mas 
ia pra lá pra aprender, conhecer as folhas... por exemplo, aqui em Belém “catinga de mulata” lá é 
“macassá” e a “chama” daqui de Belém tem outro nome lá... vai mudando de estado. Cada estado 
tem um pertencimento, um conhecimento. Quando a gente vê, por exemplo: o jambú aqui é uma 
folha que a gente come com pato no tucupi e tacacá e lá se chama “oripepe”, lá é uma folha da 
Oxum sagrada, quando a gente pega tem que bater cabeça.

Então, veja essa riqueza amazônica... Quando meu pai veio, trouxe todas essas folha pra gen-
te deitar. Veio tudo de Salvador. Eu disse pro meu pai: “não era preciso o senhor trazer que a gente 
é rico de folha... Isso aqui no Ver-o-Peso tem um monte de jambú!”.

Assim, eu sou muito feliz por pertencer a uma nação rica e que se eu sou Bantu. Eu tenho 
Caboclo, eu tenho Mavambo, eu tenho bandeira, tenho galinha da Angola e eu tenho as Nsaba, 
porque meu Kamuxi – o meu primeiro do meu barco – foi de 8 mulheres. Então, o primeiro do 
meu barco era o Katendê. Katendê é o dono das folha que nos dá, que nos serve toda essa diversi-
dade de folha pra cada Nkise. Assim, quando eu vejo no salão toda aquelas Nsaba, eu vejo a riqueza 
que NZambi – que a natureza – nos deixou desse pertencimento de nós povos tradicionais cultuar 
a natureza. Porque os nossos deuses Bantu: Oxóssi é a mata; Yemanjá é água salgada; Oxum é água 
doce; a encruzilhada mora Mavambo e Nzila; Nanã é dona da lama; e, os outros tudo, é a natureza 
pura. Então nós, eu acho, que somos os povos Bantu e os de outras tradição que precisamos pre-
servar mais, cuidar, zelar pelo meio ambiente. Pra que sempre ele seja favorável.

Sábado deu uma ventania aqui. Fui conversar com o Tempo, que é meu rei, pedindo pra 
ele levar as coisa ruim e trazer coisas boas pra gente. Eu me sinto, por exemplo, realizada como 
uma mulher de terreiro. Apesar de às vezes pegar cada barravento... cada ventania que me pega 
e eu rodo, mas me levanto e sigo. Entendo que os terreiros são grandes locais de acolhimento. 
Que, muitas vezes, um banho de amaci levanta melhor do que uma vitamina ou do que uma 
consulta com psicólogo ou psiquiatra. Que NZambi, Nanã, NZumbaranda e todos os deuses 
nos fez também psicólogo. As mulheres e os homens são psicólogo. E a gente, por exemplo, 



Mam’etu NangetuHistória de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradição de Candomblé de Angola... 177

não tem ninguém pra cuidar da nossa cabeça, só nosso Nkise ou nosso Orixá, nosso Vodun que 
segura. Porque se a gente, por exemplo, passa o dia jogando ou cuidando dum terreiro, se fosse 
o psicólogo, ele ia imediatamente procurar um analista, um psicólogo mesmo pra se cuidar, e a 
gente não… é a força que nós temos dos nossos Nkise que nos dá força pra que a gente tome 
um banho e continue nossa luta. 

3. A Produção do Conhecimento: hierarquia, funções na cozinha, organização do terreiro

Foto 3 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os 
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue.

Fonte:  Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 2019.

Eu acho que a gente, quando se inicia, – o nosso mestre é o mais velho – tem que ouvir 
os mais velho estar perto dos mais velho, agradar os mais velho, conversar com os mais velho. 
É de lá que vem nossa sabedoria. Eu não digo que eu seja sábia, mas o pouco que eu tenho eu 
aprendi muito com a minha mestra, que foi a minha vó, e aprendi muito com meu Pai. Aprendi 
com meus mais velho, meus irmãos mais velho. Eu tinha que ouvir muito, falar pouco, não falar o 
que eu via que era segredo, guardar pra mim e quando eu tivesse oportunidade eu passava. Hoje 
eu faço isso… porque às vezes eu vejo que as pessoas, por exemplo, pensam que sabem tudo. E 
a gente não sabe nada. Porque, às vezes, com uma criança a gente aprende um diálogo diferente, 
uma conversa, uma folha, um saber de qualquer coisa. Então, esse acúmulo que a gente tem... 
eu digo que a gente é abençoado por ser de uma tradição onde se cultua Nkise Orixá ou Vodun, 
que tá tudo aqui no nosso mutuê. O conhecimento vem da nossa ancestralidade. Minha mãe me 
instrui, me dá intuição pra que eu passe conhecimento conforme o merecimento, porque eu não 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé178

SEÇÃO 4
vou dar um tiro no meu pé. Minha vó me dizia muito: “vê pra quem tu fala e o que você fala. Se 
você for na rua, você vir alguém, não fale que você viu. Porque lhe dê o direito de que a pessoa 
lhe veja também e não fale”.

Isso são coisas que às vezes eu vou lá embaixo na minha infância e volto tudinho. De eu ser 
uma atleta… fui uma atleta! Eu jogava voleibol, corria... fui corredora, lutei karatê, pratiquei muito 
bem tiro ao alvo, fui aluna do Souza Franco; muitos anos bancada pelo governo, que bancava era 
um sapato e um uniforme: uma camisa que me davam e alimentação às vezes um mingau de aveia. 
Isso fez com que eu, muitas vezes, não quisesse ir pro terreiro com minha avó. E ela dizia: “você 
vai, porque daqui que sai a tua força pra ti correr. Eu num vou correr, tu vai.”. Então, eu fui criada 
de uma forma muito difícil e muito cheia de “tu vai”. A minha avó era uma mulher de Nkose: “tu 
vai!”, “tu tem que ir!”. Eu obedeci muito isso e eu agradeço muito tudo o que eu aprendi, porque 
eu sei… o pouco que eu sei foi dos meus avós, dos meus mais velhos e do meu Pai de Santo.

Quando você grita “AXÉ”, às vezes você não sabe o que tá falando. Então axé é você che-
gar e ser recebido por Nkosi. É lá na porta, tá do lado esquerdo aqui. Daqui pra lá. Entrando, 
entra do lado direito e você é recebido pelo grande guerreiro Nkosi Mukumbi. Chega no meio 
do terreiro, tem Ntoto, que é Obaluaê. Ele faz a ligação de céu e a terra com a gente. Chega 
nos terr… nas Ngomas, Nkosi Mukumbi que é o dono, é… aqui o contra-rum é Oxóssi e aqui 
Katendê também são, tem dono. Passam pelo mesmo procedimento que fosse uma Yawo. Faz 
ebó, faz trabalho, come, se alimenta, deita na esteira. Vai pra cozinha... é o lugar do fuxico, é 
o lugar onde se aprende as conversa tudo. Gera muito na cozinha. É o grande aprendizado. A 
pessoa pensa: “ah, tá ali! (aponta para o meio do salão)!”. Não. Todo fuxico tá ali (aponta para a 
cozinha), toda história tá na cozinha. É disputa, é o valor dessa mulher. Por exemplo, aqui: tem a 
Mam’etu Kafumberá, que cozinha para a comunidade; tem a Rifula, que cozinha para os Nkise; 
tem o Taata Pokó, que makopa para o Nkise; e tem os Taata Kambando. Cada qual tem o seu 
lugar. Então como se fosse eu a administradora, ou a presidenta, ou a embaixatriz, eu considero 
os terreiro uma embaixada. Eu tenha todo um corpo de ministros, cada qual sabe seu lugar. Eu 
vejo na hora da arrumação, essa decoração, as comida o que nos vamo comer o que a gente vai 
fazer, como nós vamos servir as pessoas, mas tudo dentro da hierarquia. 

Quem não se adapta num terreiro, não tá preparado pra nenhum espaço lá fora. Eu acredi-
to que quem é de terreiro, que foi muito bem criado, supera qualquer Big Brother desse, porque 
você deita no chão. Os Bantu come com a mão. Sexta-feira, tem que comer peixe e se não gostar 
problema dele, tem que comer peixe. E as outras coisas que sempre o mais velho é quem diz 
quem vai fazer: “Olha, meu filho tu vai fazer…”, você nem conhece, entra no terreiro e já tem 
que chamar de mãe, de pai. Às vezes, têm muitos que não se adaptam. Mas é essa humildade que 
faz a gente amadurecer pra superar qualquer porrada. É difícil não superar qualquer porrada. 
Só se ele tiver muito desequilibrado... A mãe ou pai que não pegue muita peia da vida, porque 
lidar com terreiro não é fácil. A gente acolhe uma diversidade de pessoas com comportamento 
diferente e que a família é muito importante pra essa chegada no terreiro, e a gente saber o com-
portamento dele lá fora. Eu conheço quando você é bem criado, quando você é educado, quando 
você não joga papel no chão, quando você tem uma educação que, às vezes, vem da nossa casa. 
Então, o Candomblé sem a hierarquia, sem obedecer aos mais velhos, ele não existe. A sabedoria 
vem, você vê numa circularidade duma roda: a mãe tá aqui ou o pai, e o mais novo aqui na frente 
pra ela olhar. E a gente se reconhece nessa circularidade.



Mam’etu NangetuHistória de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradição de Candomblé de Angola... 179

4. Oralidade, Rezas, Ladainhas e Estratégias de Resistência

Cada nação tem seu dialeto, tem a sua língua própria e tem a sua forma de cores, de colares, 
de conta, de indumentária. Por exemplo, a nação Ketu Oxóssi veste azul e nós, Bantu, vestimos 
verde. Todo dialeto, educação, cântico cada um tem o seu. Por exemplo, nós não tocamo outra 
nação aqui, só tocamo Angola e só se dobra pra outra nação se acontecer de uma pessoa muito 
querida chegue e o orixá dela chegue, aí eu mando virar o couro. Se não, só tocamo a nossa na-
ção Angola. Esse conhecimento é um conhecimento ancestral que vai chegando da oralidade. 
Essa oralidade no canto, fala em dialeto, língua em reza. Eu tenho uma mais velha chamada Mãe 
Zumira de Nanã, ela me disse: “Minha filha... muitos anos! Olha, tem muita coisa em português 
na reza dos Bantu, porque a polícia chegava e era estratégia pra começar rezar a ladainha”. Era 
pra que a polícia não levasse você presa ou acabasse com a festa. Então eles usavam também de 
estratégia. Por exemplo, tinha uma cantiga de Yemanjá que canta “oh viva o Rosário da Virgem 
Maria”, porque a polícia chegava e tinha que mudar pra continuar o ritual. Então nós, povo 
Bantu, que chegamo primeiro, depois de 60 ano que chegou povo Yorubá, tivemo que ter muita 
estratégia pra conviver com os grandes senhores, conviver nos grandes quilombos pra manter a 
tradição. 

Ketu não tem caboclo. O povo Yorubá, o povo Ketu não tem Caboclo e nem Exu. Eles 
cultuam, mas eles não vêm pro salão. Nós Bantu, a gente inicia Exu, Mavambo e Nzila. A gente 
inicia, pra nós é Nkise. 

Foto 4 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os 
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 2018.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé180

SEÇÃO 4
A Mãe Stella de Oxóssi é Yorubá e também não tinha sincretismo. Lá no Bate Folha, 

na minha casa, na nossa tradição, na nossa raiz tem até igreja. Quando é dia 4 de dezembro, 
Santa Bárbara, o padre vai rezar a missa lá no terreiro, mas isso porque eu vejo que a gente 
estava muito perto dos senhores. Nós chegamo primeiro, nós que chegamo pra trabalhar. 
Então, teve, pra manter a tradição, que usar de estratégias pra continuar e não deixar morrer. 
Foi dificílimo.

Foto 5 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os 
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambá

5. Pertencimento ao Território e Reverência 

Eu moro aqui há mais de 50 anos. Meu filho tem 50 anos. Quando eu cheguei, não tinha 
ninguém que morasse aqui. Hoje eles são incomodados. Até um lixo já denunciaram a gente de 
botar... um lixo! Quando eu vim pra cá, meu marido era militar, ganhava pouco e eu passei mui-
tos anos sozinha. Muitos anos juntando dinheiro pra comprar uma casa. Fui casada nova. Só eu e 
meu filho. E meu marido viajando e eu juntando esse dinheiro. E quando meu marido deu baixa 
– que ele era cabo da aeronáutica – eu me lembro que a gente tinha 7 Conto. O dinheiro que foi 
junto pra comprar uma casa que a gente vivia de aluguel. Ele andou muito, saiu da aeronáutica 
e andou andou muito mais de um ano... Quando foi uma noite, o meu Caboclo Rompe-Mato 
disse que ele ia mandar um homem pra dizer onde ele queria a casa dele. E ele mandou e eu não 
acreditei, porque quando o homem bateu eu morava na Visconde e perguntou se era a minha 
casa que tava pra vender e eu disse: “não, aqui não tá pra vender.”. Aí eu disse: “pode estar lá na 
frente.”. Aí ele foi lá e tava fechado. Quando meu marido chegou, ele tinha ido procurar casa, eu 
disse: “olhe Vavá, veio um senhor procurar aqui pra saber se essa casa tá pra vender e eu disse 
não, que era lá. Que não tinha ninguém e eu disse vai lá.”.



Mam’etu NangetuHistória de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradição de Candomblé de Angola... 181

Foto 6 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os 
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 2018.

Chegou lá e o senhor tava lá, disse: “eu tenho uma casa na Pirajá 1194 pra vender há um 
ano.”. O vendedor morava em Icoaraci e o meu eu marido foi no mesmo dia e fechou negócio com 
essa casa. 7 mill o homem queria, 7 mil foi dado. E foi mais de 20 anos pra gente construir essa 
casa, que ainda não tá completa. Então, eu digo que esse território é de Caboclo, é do meu Nkise, 
porque foi eles que mandaram, foi eles que disseram aonde era a casa deles.

6. A Liberdade, a Natureza e o Território

Foto 7 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os 
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 2018.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé182

SEÇÃO 4
Era aqui uma casa de sopapo. Sopapo é barro. Aqui era só piçarra, só mato. Meu pai morava aqui 

com meus irmão, na Duque com a Pirajá, mas não sabia que tava pra vender. 
Eu já era do santo, só que eu trabalhava com a minha vó dando passe. A casa da minha vó, 

pequena, no fundo do quintal, onde é o Paráclube, em Tororó. Depois que nós viemos, a minha vó 
vendeu a casa, veio aqui pra Pirajá, pra Duque com a Pirajá. Depois que eu me casei que eu vim pra 
cá. Primeiro eu vim pra Visconde e minha casa veio pra cá depois. Então esse território incomoda os 
vizinhos, mas eu digo que eu cheguei primeiro e essa casa foi escolhida pelo meu Caboclo. 

Antes de eu ser iniciada, eu trabalhava muito com o Caboclo Rompe-Mato que vem na linhagem 
de Nkosi. É um caboclo muito guerreiro. Foi ele que disse que essa casa era nossa. Depois se comprou 
o quintal do meu pai, dobrou pra cá. Eu pretendo muito que com o meu falecimento essa casa conti-
nue. Não essa, mas lá, a matriz. Lá onde se inicia. A que sai na outra rua. É… difícil. Tem que ter árvore, 
uma roça... Meu filho tem uma pessoa chegando na capoeira.

Tô com as minhas irmãs e eu vejo que são momentos de a gente se fortalecer. Acho que uns 5, 
6, 7 anos ou 8 nos tivemo uma oficina no Maranhão. Vem mais de 200 africano, a gente se encontrou lá 
na casa da Mãe Celeste... ela já tinha falecido e tava a Mãe Beni. Nós convivemo com a África, nós ca-
minhamos com a África, eu me lembro que todo mundo saiu fortalecido. Eu vejo nesses movimentos 
– onde mulheres, onde homens, onde a gente vai pra luta pra ter direito e respeito – que são momentos 
onde a gente se fortalece com ideias, com pensamentos e, até mesmo, de encontrar pessoas que só na 
militância a gente se vê. Eu me sinto uma mulher realizada na minha militância, porque eu já caminhei 
um bocado. Eu já abri muitas portas, e muitas mulheres e muitos homens abriram pra que a gente ti-
vesse direito. Hoje, eu vejo que a gente caminhou muito, a gente teve esse grande retrocesso, mas que a 
gente tá pegando força pra de novo continuar, porque nós não vamo desistir, pela nossa ancestralidade.

Nós somo Bantu e, se vocês verem, eu abandonei minha casa. Eu moro no terreiro, eu moro no 
chão, meus guarda-roupa tá por lá... por aqui... mas eu moro como se eu tivesse tivesse liberdade de bo-
tar sem precisar trancar a porta, sem precisar tá vigiando as pessoas. Eu me sinto liberta na minha casa, 
no Mansu, no terreiro, nesse quilombo. Eu vejo como uma liberdade a gente ter esse direito de todo dia 
ouvir o pássaro cantar, de conversar com a natureza. Eu aprendi isso muito com a minha vó, conversar 
com a natureza. Minha vó me deu uma das lição que eu nunca esqueço: “não conte seus segredo pra 
ninguém, converse com a natureza. Ela vai lhe absorver muitas vezes, observe. Ela vai lhe dar solução”.

Foto 8 - Entrevista concedida à profa. Alanna Souto Cardoso Tupinambá e Selma Brito.  Em 
17 de dezembro de 2019

Fonte:. Alanna Souto Cardoso Tupinambá e Selma Brito, 2019.



SEÇÃO 4

Elizabeth Pantoja (Mametu Muagilê) − Mestra de cultura Bantu. Fundou o Instituto Bamburucema de 
Cultura Afro/Amazônica (IBAMCA) em 2003. E-mail: goesfiama@gmail.com/cartografandosaberesxxi@
gmail.com

Práticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de 
Cultura Afro Amazônica. Transcrição das Narrativas Orais de Mametu Muagilê1

Prácticas Espaciales de Cura y Enseñanzas del IBAMCA – Instituto Bamburucema de Cultura Afroamazónica. 
Terra Firme/Cuenca del Tucunduba, Belém-PA

Spatial Healing Practices and Teachings at IBAMCA – Bamburucema Institute of  Afro-Amazonian Culture. 
Terra Firme/Tucunduba Basin, Belém-PA

por Mametu Muagilê

Resumo: As narrativas da tradição oral de Mametu Muagilê revelam a relação entre território, espaço sa-
grado e práticas de cura no Candomblé Angola. Registradas em entrevistas de História Oral em 30 de no-
vembro de 2019, no patrimônio comunitário do IBAMCA2, abordam o aprendizado espiritual com ervas, 
encantados e entidades, articulando corpo, território e ancestralidade. Organizadas em eixos – território, 
espiritualidade, ervas e processos de cura –, as transcrições preservam a oralidade como patrimônio co-
munitário e como instrumento de resistência ao racismo que abate os corpos-território das comunidades 
tradicionais de terreiro de matriz africana. O IBAMCA se afirma como espaço de memória, acolhimento e 
transmissão de saberes afro-amazônicos.

Palavras Chave: Tradição Oral. Práticas de Cura. Candomblé Angola. Ervas Tradicionais. Território.

Resumen: Las narrativas de la tradición oral de Mametu Muagilê destacan la relación entre territorio, espa-
cio sagrado y prácticas de cura en el Candomblé Angola. Registradas en entrevistas de Historia Oral el 30 
de noviembre de 2019, en el patrimonio comunitario del IBAMCA, abordan el aprendizaje espiritual con 
hierbas, encantados y entidades, articulando cuerpo, territorio y ancestralidad. Organizadas en ejes – territo-
rio, espiritualidad, hierbas y procesos de cura –, las transcripciones preservan la oralidad como patrimonio 
comunitario y como instrumento de resistencia al racismo que afecta los cuerpos-territorio de las comuni-
dades tradicionales de terreiro de matriz africana. El IBAMCA se afirma como espacio de memoria, acogida 
y transmisión de saberes afroamazónicos.

Palabras Claves: Tradición Oral. Prácticas de Cura. Candomblé Angola. Hierbas Tradicionales. Territorio.

Abstract: The narratives of  the oral tradition of  Mametu Muagilê highlight the relationship between ter-
ritory, sacred space, and healing practices in Angola Candomblé. Recorded during Oral History interviews 
on November 30, 2019, at IBAMCA’s community heritage site, they address spiritual learning with herbs, 
encantados, and entities, linking body, territory, and ancestry. Organized into axes – territory, spirituality, 
herbs, and healing processes – the transcriptions preserve orality as community heritage and as an instru-
ment of  resistance to racism that strikes the body-territories of  traditional terreiro communities of  African 
matrix. IBAMCA is affirmed as a space of  memory, welcoming, and the transmission of  Afro-Amazonian 
knowledge.

Keywords: Oral Tradition. Healing Practices. Angola Candomblé. Traditional Herbs. Territory.

1 Transcrição dos vídeos via Fiama Góes Maués. https://www.institutocartografandosaberes.com/l/fiama-goes-
-maues/; https://www.institutocartografandosaberes.com/paginas-espaciais-de-saberes-tradicionais/
2 Práticas espaciais de cura e ensinamentos do IBAMCA – Instituto Bamburucema de Cultura Afro-Amazônica. 
Terra Firme/Bacia do Tucunduba, Belém-PA. O IBAMCA atende à comunidade da casa, aos arredores e à comunida-
de afro-amazônica, promovendo ações de arte, cultura e cidadania.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé184

SEÇÃO 4
INTRODUÇÃO

1. Introdução sobre Território e Espaço: apresentação de Mametu Muagilê

Foto 1 - Um terreiro de Candomblé de Angola, o Rundembo Gunzo de Bamburucema 
Mameto de Inkissi Muagilê Oto Torodê

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

A parte do território é essa ocupação. É essa apropriação que nós temos do espaço, de como 
a gente usa esse espaço, de como se preserva esse espaço e o que nós temos dentro desse espaço, 
desse território... 

2. Relato do Aprendizado Espiritual e Encantados

Foto 2 – A Mameto Muagilê e a hierarquia da casa

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.



Mametu MuagilêPráticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura... 185

O meu processo de aprendizado de curas tradicionais – através da medicina tradicional 
das ervas – vem naturalmente. Quando eu estou consultando, já sei o que fazer e já sei o que 
usar. Isso vem automático, muitas vezes não precisa ficar pensando ou “batendo cabeça”. Isso 
vem automático! 

Eu acredito que, em primeiro lugar, a minha iluminada Mametu Bamburusema me dá pri-
meiro aquela coisa grande da cabeça. Apesar de Mikaiá, Iemanjá, ser a senhora da cabeça, pois nós 
temos ela como a senhora da cabeça. Mas a dona da minha cabeça é a minha mãe Bamburusema, 
ela tá quietinha lá no lugar divino dela. A minha pomba gira, a cigana, minha cabocla Ita e outros 
encantados eu não recebi depois que eu iniciei no santo. Muitos encantados que eu recebia, não 
vem mais. Mas eles estão ao meu redor, tanto que o meu caboclo Sibamba – o caboclo que vem 
meio boy, com uma garrafa debaixo do braço, vem cantando, vem tombando, chegava muito doido 
de bebida na minha cabeça – falou com o meu sobrinho, filho da Gamgamirô, em um sonho e disse 
pra ele: “não faça isso aqui, pare com isso agora, se não vai sair morte.”. Ele parou e quase que sai 
mesmo... ele teve que obedecer! Então, quer dizer, o Sibamba, meu caboclo que eu não recebo há 
anos – há 30 anos que eu sou iniciada e há mais de 30 anos que ele não arria – ele tá presente. Eles 
é que trazem esse conhecimento tradicional pra mim, eles que me dão tudo, eles que me ensinam 
tudo, eles que me protegem, eles que protegem a minha família, eles que cobrem. O menino é meu 
sobrinho e ele foi lá avisar pra ele. De vez em quando, uma entidade minha vai lá levar um recado 
pra ele, dizendo: “olha, não faz isso. Faz isso. Vai dirigindo...” e eles vão dirigindo. Essa sabedoria 
toda vem deles.

Eu digo que eu sou um pedacinho da África, da mamãe África. Digo isso a partir do momen-
to que eu me iniciei no Candomblé Angola, que é um território, é um estado, vamos dizer assim, 
da África. Eu faço parte desse estado. Eu sou um pedacinho do Angola. Eu posso, como angoleira 
de candomblé, receber pomba gira, receber Exú, receber caboclo, receber meu Inkisse, todas essas 
coisas... meu Kafioto. Esse segmento meu vem de Mavambo, a Lembá. 

Então, nessa relação África e Brasil, a África está dentro do Brasil, está de fato dentro do 
Brasil. Pai Euclides teve aquela relação maravilhosa, mas já teve outros pais de santo que já foram 
na África, tiveram boas relações e continuam fazendo viagens de várias pessoas que eles juntam. 
Fazem excursão e levam e trazem pra África. O Pai Paulo, de São Paulo, tá fazendo esse intercâm-
bio e outros pais de santo tão fazendo esse intercâmbio África-Brasil. Não pode parar, tem que 
continuar. O Candomblé é brasileiro, mas os Inkisses e os Orixás são africanos. Por isso, essa rela-
ção não pode acabar. Apesar de que, quando nós fomos sequestrados e trazidos ao Brasil, passamos 
pela porta do nunca, demos as três voltas na árvore do esquecimento. 

Segundo a história antiga da África, existiu um portal que se chamava portal do nunca e a ár-
vore do esquecimento, quando eles tiravam os negros de lá, eles davam as três voltas na árvore pra 
esquecerem todo aquele passado deles, aquela vida que eles tinham lá, depois passavam pela porta 
do nunca. O que quer dizer isso? Nunca mais vocês vão voltar pra cá, esse era o significado, a ár-
vore do esquecimento é pra esquecer a família. Esquece tudo que tu deixou aqui. Era um processo 
longe de ser espiritual que fazia aquilo, totalmente agressivo, violento. O que eles não conseguiram 
tirar da nossa memória foram os nossos ancestrais, nossos Inkisses, nossos Orixás, nosso Vodum. 
Isso eles não vão tirar nunca da nossa memória.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé186

SEÇÃO 4
3. Referência à Vinda para Belém e Vida no Quilombo 

Eu vim pra Belém criança, com oito anos. O pessoal do quilombo tinha esse negócio de vai 
estudar, mas não se incomodavam pra onde a gente ia ou pra que casa a gente ia. Eles nos coloca-
vam na casa das brancas, a gente ia servir de babá, de empregada doméstica, pra poder aprender 
ler, porque eles achavam bonito uma pessoa ler um jornal, era por inocência. Eles faziam isso. Os 
pais de lá do Acará traziam os filhos pra Belém pra poder estudar. Eu fui uma das pouquíssimas, 
naquele tempo, a única do território de família de quilombo, que vim pra Belém estudar, pra ler jor-
nal e revista pra minha família, contar história através daquela leitura. Mas, com isso, nesse período, 
a minha mãe já vinha sofrendo. Ela estava muito doente espiritualmente, mas a gente não sabia o 
que era. Não sabia lidar com isso. A minha mãe vinha carregada de rede pro porto, pra poder che-
gar em Belém e fazer tratamento, chegava aqui e ficava melhor, voltava pra lá e morria de novo. Ai 
carregava ela de novo pra cá... ai ficou nisso. 

Nos quilombos, no município do Acará, a gente era muito bem de vida. Tinha muita terra, 
cavalos... Meu pai era o maior marreteiro dos quilombos. Tem quilombola que morreu ali e nunca 
veio em Belém, ficaram lá, mas o meu pai arrecadava o material deles todos, trazia por porto, que 
era quilômetros e quilômetros de distância, só de cavalo. Depois a gente foi morar na colônia do 
Guajará-Mirim; essa parte não é Jacaréquara mais, Jacaréquara ficava perto dos barcos, não ficava 
tão distante, ficava próximo das casas da farinha, a roça. Na comunidade colônia do Guajará-Mirim 
era tudo muito distante, o terreno era tão grande que de uma casa pra outra é daqui pra Almirante 
Barroso. Era mais de não sei quantos metros de distância... não tenho noção de tamanho, de quan-
tos quilômetros era de distância de uma casa pra outra. Mas ali a gente vivia feliz, de uma certa 
forma. A gente vivia tomando banho nas nascentes, água pura pra beber, material colhido da roça, 
alimento, muitas frutas. 

O meu pai era marreteiro de todos os quilombolas, vinha muita coisa pra gente. Ele trazia 
comida, alimentação, roupa. Meu pai levava tudo pro povo: café, material de alimentação, tudo. E 
ele dizia: “tá aqui teu dinheiro, teu troco.”. Meu pai fazia isso. Meu pai era um preto, quilombola, 
muito correto, muito direito. O povo de quilombo – não sei como hoje tá, mas acredito que da 
mesma forma – são pessoas muito honestas, muito sérias. 

Devido à doença de minha mãe, meu pai teve que vender... se desfazer de tudo e vir pra 
Belém pra trazer a minha mãe pra se tratar. Aqui ela adquiriu saúde, através do desenvolvimento 
mediúnico, não foi nada da medicina do capa branca, como os caboclos dizem, foi da medicina 
tradicional, da umbanda, de matriz africana, que a minha mãe se curou. Mas, em compensação, ela 
se curou o corpo-matéria, que é o mais importante, mas nós ficamos muito pobres, porque nós 
perdemos tudo. O papai vendeu tudo e veio comprar banca de farinha no ver o peso, tinha duas, 
chegou até ter um título lá, dado pelos feirantes, como O Rei da Farinha do Ver-o-Peso. Mas o 
pretinho já começou a se encantar pelas gatinhas e já foi perdendo tudo e ficou nessa situação.

4. Descrição do “quilombinho da Terra Firme” 

Agora, por falar em território de quilombola, nós dizemos que o nosso espaço religioso é um 
quilombo. É quilombo urbano. Não é aquele quilombo lá daqueles realmente quilombolas. Nosso 
território como quilombola é outro, mas a gente diz... eu digo que: “aqui é meu quilombinho da TF!”. 
Eu chamo, tirando uma brincadeira, que é da Terra Firme. O quilombinho da Terra Firme é aqui, a 



Mametu MuagilêPráticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura... 187

gente acha que esse é um espaço de quilombo. Têm muitos negros dentro da nossa religião, tem todas 
as classes, tem todas as pessoas que a gente acolhe dentro da nossa casa. A gente não quer saber se é 
preto, se é branco, se é rico, se são entendidos. A gente não quer saber disso aí, a gente quer saber do 
cuidado, de cuidar das pessoas. Então isso é quilombo, um espaço de acolhimento. 

5. Sobre o Matriarcado no Candomblé 

O Candomblé, há muitos anos atrás, ele era só de mulheres, isso é matriarcado. Por isso que 
é muito forte o matriarcado dentro da religião de matriz africana, porque a mulher tem um diferen-
cial muito grande. A mulher ela tem a capacidade de guardar os segredos, ser detentora e mentora 
do conhecimento tradicional. Ela que carrega muito disso. Não dizendo que os homens não carre-
gam, até porque meu pai de santo era homem e passou certo conhecimento pra mim, mas a mulher, 
por tradição, ela vem lá dos primeiros. Tem terreiro que até não inicia homem como pai de santo. 
Tem terreiro de Ketu que não inicia homem como pai de santo. Pra tu ver como é forte o matriar-
cado. A mulher é a grande guardiã dos segredos tradicionais, ela conserva, ela é mais exigente, ela 
é mais severa na prática do conhecimento, na aplicação do conhecimento. Tanto que você não vê 
muitas casas abertas com mulheres muito novas, ela tem que ter um período de aprendizado, passar 
por todo aquele processo de filho. Porque pra você um dia ser pai, você tem que saber ser filho, ter 
tempo pra ser filho, quem não tem tempo pra ser filho não tem tempo pra ser pai, não pode ser um 
bom pai ou uma boa mãe.

Foto 3 – O matriarcado do candomblé de Angola

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Sete anos dentro da nossa tradição, dentro de todo Candomblé, são sete anos pra pessoa 
iniciar e poder se tornar adulto. Aí depois se torna um pai de santo, uma Mametu, um Babalorixá, 
uma Yalorixá. É uma faculdade pra mim. Então, o cumprimento desse tempo é suficiente pra você 
aprender algumas coisas, não se sabe de tudo nunca. Candomblé é poço fundo, quanto mais você 
aprende, tem muito mais pra aprender. E, assim, com esse conhecimento nosso, a gente vai passan-
do pros nossos filhos o que a gente puder, porque a tradição não pode acabar, não pode morrer. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé188

SEÇÃO 4
A gente vai soltando devagar o conhecimento, isso na vivência. É nesse território que a gente vai 
ensinar nossos filhos o que nós aprendemos, seja ele dado por pai e mãe de santo, nossos Tatetos, 
nossas Mametus ou então pelo conhecimento das entidades que passam pra nós.

6. A Narrativa do Conhecimento das Ervas e a Relação com a Academia

Foto 4 – Os saberes tradicionais e a relação acadêmica comunitária

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Foto 5 – Intercâmbio de Saberes da Mameto Muagilê

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Eu participei agora recente pra uma mesa de um congresso dos pesquisadores negros em To-
cantins. A Universidade Federal do Pará levou uns alunos pra lá com vários painéis falando das ervas. 
Os alunos foram pro campo e, nesse campo, nos interiores, nos quilombos, sentaram-se na grama e 
vieram as crianças, os velhos e as pessoas adultas dali. Naquele momento, os velhos estavam passando 



Mametu MuagilêPráticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura... 189

o conhecimento de algumas ervas básicas e que não eram religiosas, por exemplo a canela, as crianças 
falavam que ela é um chá pra gente tomar quando não tem café. Mas a canela no nosso conhecimento 
tradicional, que a gente não sabe se aquelas pessoas lá do quilombo sabem, tem outras funções. Por 
exemplo, o chá da canela, se você tomar demais ou muito forte, ela sobe a pressão, ela mexe com a 
nossa pressão. Assim como o chá da erva cidreira também tira a desjejum, que a criança falou, mas 
ela também é calmante. 

Então, a canela tem outras funções dentro da missão. Banho de canela é um chama. Se a sua 
vida tiver fria em alguma relação, no amor, ela atrai coisas boas, agora você tem que saber que canela 
você vai tomar, porque tem a macho e tem a fêmea. A erva cidreira é um calmante, mas também é boa 
pra diabetes, ela faz umas curas também. O uso dela é muito bom. A gente usa como folha de união, 
quem sabe fazer, sabe. Têm outros conhecimentos que o povo do quilombo ali não trabalha. Essa 
parte mediúnica, eles não sabem. Eles só sabem que aquele chá é pra tirar o desjejum. Mas os alunos 
da Universidade Federal do Pará deram um show em Tocantins, teve painel que foi muito lindo, e 
cada painel que eu fui, eu fui explicando que essa erva é isso, essa erva é pra aquilo, isso aqui é pra cá, 
e o pessoal me seguindo, os meninos falavam das ervas e eu fui só complementando, eles adoraram a 
minha intervenção ali na hora deles apresentarem os painéis deles. Muito boa a participação.

Nesse congresso que eu fui, eu tava falando pra eles o que eu posso falar aqui pros meus filhos, 
conversei com as Mametus, uma roda de conversa de várias mães de santo, e eu falei: “Tá na hora da 
gente soltar um pouco a língua e começar a passar nossos conhecimentos tradicionais pros nossos 
filhos de santo!”. Porque a mãe e o pai de santo, muitos deles, são muito escassos de dar fundamento, 
de ensinar remédio, eles querem ser os poderosos, querem saber tudo, curar os males de qualquer um 
deles, mas eu acho que eu já tenho uma outra visão, eu tenho uma visão de que eu tenho que passar 
pros meus filhos, porque eu não vou levar isso pra debaixo da terra quando eu morrer. Eu tenho que 
passar pros meus filhos de santo esses conhecimentos da cura das ervas. Eu já tive várias pesquisas aqui 
na minha casa e vários antropólogos que foram visitar o meu pátio lá em cima, que tinha várias ervas, e 
eu fui explicando todas, cada uma pra eles. Por que que eu não vou explicar pros meus filhos dentro da 
roça? Quem tem que saber são eles. Eu adoro ver, eu me sinto muito bem com a academia dentro dos 
terreiros, porque eles se tornam agentes multiplicadores desse conhecimento que a gente passa pra eles.

Foto 6 –  O elo comunitário - Mona Nkisi (homens) e Mona Muhatu wa Nkisi (mulheres)

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé190

SEÇÃO 4
Antigamente, há 20 anos atrás, os pais de santo não gostavam. Quando eu fui em roda de 

conversa, eles avisavam: “A academia vem pra casa de santo, mas isso é conhecimento nosso.”. 
Eu já acho ao contrário. Fizemos várias rodas de conversa dentro da UEPA, porque lá tem o 
curso Ciência das Religiões, e dentro da Universidade Federal do Pará eu fiz várias também. 
Tinha um professor que me convidava todo ano pra palestrar, mas ele viajou e foi pra outro 
país, o professor Flávio. Na UFRA e nas particulares, em todas eu já fui pra mesa, pra roda de 
conversa, pra palestrar. Eu acho bacana que a academia é o agente multiplicador da nossa fala 
nas escolas. Não tem lugar melhor pra gente falar – não do sagrado – desses conhecimentos. 
Eu acho muito importante falar o que você pode, o que você não pode, o que você deve, o 
que você não deve, passar esse conhecimento pra eles respeitarem e saberem que nós usamos 
coisas muito do bem, curas. Eu sou muito ligada nessa parte da cura. Eu me vejo muito nesse 
tratamento espiritual, em todos os sentidos, e ai já entra o físico, o mental. Você estando bem 
espiritualmente, melhora o financeiro, o profissional e assim vai. É isso que muita gente vem 
buscar dentro da nossa casa, é esse tipo de relação, é esse tipo de conhecimento, é esse forta-
lecimento.

7. Soberania Alimentar de Terreiro e o Corpo-Território 

Foto 7 – A soberania dos atabaques no Candomblé Angola e o movimento corpo-território

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019. 

A alimentação do povo de comunidades tradicionais é uma alimentação especial, dife-
renciada, porque não é tudo que a gente pode comer. Então, hoje em dia, os animais estão 
sendo criados de forma muito rápida, isso não é bom pra nós, a gente procura comprar e 
buscar alimentos que não venham contaminar nossa matéria, porque essa matéria – que é meu 
corpo – não é meu corpo, quem toma conta e quem domina o meu corpo é Bamburusema. 
Essa matéria é dela, então pra ela se encaixar, pra ela entrar nessa matéria, eu tenho que entrar 
com essa matéria preparada, boa. Então o que é a tua vida, quem és tu? Tu és aquilo que tu te 



Mametu MuagilêPráticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura... 191

alimenta, tu és aquilo que tu come, tu és aquilo que tu bebe. Se você não souber se alimentar 
direito, você vai ficar doente e quando você ficar muito doente, não tem entidade que venha 
na sua matéria, eles não gostam de matéria podre, eles gostam de matéria limpa, boa. Por isso 
que nós, quando vai ter uma festa, nós vamos dar comida ao Inkisse, ao Orixá, ao Caboclo, a 
gente procura o melhor alimento, o bicho sem defeitos, comprar os melhores alimentos, não 
importa se seja caro, a gente vai lá e compra aquilo que a gente acha que é melhor no nosso 
pensamento e na nossa cabeça, e vem fazer o nosso alimento em casa. 

Quando tem alguém de preceito, não come nada da rua, tudo é feito com muito cuidado. 
A nossa forma de fazer nossos alimentos é muito parecida com a dos indígenas. Eu já palestrei 
na FUNARTE e eles falaram também da forma que eles fazem os alimentos deles, todo um 
ritual, tudo muito lavado, rezado. Então isso é a tradição dos povos e comunidades tradicio-
nais. Todas as nações fazem isso. Eu não estou falando aqui só da minha casa, como eu pre-
paro meu alimento, os povos tradicionais de matriz africana de Candomblé, todos preparam 
o alimento dessa forma: com muito cuidado! Se tiver um podrezinho, a gente vai catando, vai 
tirando, vai deixar tudo muito especial pros nossos Inkisses. 

Cada Inkisse tem seus alimentos, nem de tudo a gente pode comer, tem aquele período 
que a gente não pode comer peixe de pele, cascudos, que são jabutis, na nossa nação é cágado, 
não pode comer aranhola, caranguejo, siri, camarão... Até pode um pouquinho cascudo... até 
porque o sal da comida dos nossos Inkisses é o camarão salgado. Na minha Nação Angola, 
a gente usa muito azeite português. O Ketu já usa mais dendê. A gente usa azeite português 
pra acalmar, pra deixar tudo doce, muito tranquilo. Então ela é uma comida feita especial pra 
povos e comunidades tradicionais que estão dentro do ritual.

8. O Racismo e a Mulher Negra Quilombola Afro-Religiosa 

Eu, como mulher quilombola, negra, de matriz africana... a gente tem dificuldades. Eu 
faço parte de um grupo de umas dez pessoas que começaram a colocar os turbantes, os fios 
de conta e ir pra rua, sair paramentado para o movimento social. Eu faço parte de um grupo 
que veio mesmo dar a cara a tapa. Não é fácil você mulher, você negra, você quilombola, você 
periférica. Isso tudo pesa. Até entre os nossos existe essa diferença, imagina entre aqueles que 
não fazem parte do nosso contexto! 

Muitas vezes, por você ser da periferia, muitos aqueles que tem dinheiro sempre querem 
tá à frente mais das coisas. Mas o que valoriza a gente não é isso. A tradição é valorizada pelo 
que você pratica e pelo que você faz. 

É moda ser preto ultimamente. Dentro da religião isso é muito favorável, tem uma certa 
camada valorizando a mulher negra, mas assim também como tem na sociedade, em um todo, 
o olhar diferente, porque a mulher negra começa a ser adoecida. Começa a solidão da mulher 
negra desde criança. Porque a criança, quando ela está na escola, o amiguinho não quer sentar 
do lado dela, em uma brincadeira de roda, que antigamente tinha brincadeira de roda, não quer 
segurar na tua mão. Na quadrilha de hoje, não querem ser teu par, eles procuram as branqui-
nhas, as mais bonitinhas pra ser parceira da dança. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé192

SEÇÃO 4
Foto 8 – Quilombola, preta e Afro-religiosa

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Então... vem uma doença mental das mulheres negras. Já começa daí e isso também acaba 
acontecendo na tua comunidade. Aqui, eu já atendi quase toda essa rua, mas quando tem um ritual 
aqui, um candomblé, não vem ninguém aqui da rua. Se meu caboclo, minha entidade arriar aqui, 
não vem ninguém bater palma pra ele. Eles olhavam aqui na porta, quando dá duas horas, eles 
diziam vou lá na casa da mãe Beth tomar banho, jogar um búzio, fazer qualquer coisa. Então o 
preconceito tá armado, o racismo tá aí batendo na nossa porta a toda hora, a todo instante. 

Em outro bairro que eu morava, se meu caboclo arriava a casa tava cheia. O Jurunas é bom 
pra trabalhar, é um bairro menos preconceituoso, tu bateu um tambor, a casa fica cheia na hora. 
Aí já tem o que toca daqui, o que bate a maracá daqui, aí pronto, tá cheia a casa! Mas o bairro da 
Terra Firme é muito preconceituoso, eu trabalho aqui há mais de 20 anos, mas não vem na nossa 
casa, vem buscar a cura só. Aqui eu tenho pastor que eu cuido, aqui eu tenho freira que eu cuido, 
então a gente atende a todos. Tem um grupo de capoeira aqui do Tata Kafungeji, tinha dia que ele 
tava agoniado com tanta criança, aí os pais começam a fazer, vem uma vizinha e diz que aqui é a 
casa do diabo... esse pessoal é da macumba, de forma pejorativa e burra, ignorante. Macumbeiro é 
o cara que toca o instrumento que é a macumba, mas eles usam de forma pejorativa, infelizmente 
isso faz parte do racismo. 

Muitas pessoas não chegam até aqui por conta disso. Mas ainda vem, por exemplo, na feitura 
do Mazamudila. Nesse dia, vazou gente aqui que não tinha nem onde colocar, mas tudo de longe. 
Então existe essa situação do racismo, do preconceito, da falta de respeito com a nossa religião, 



Mametu MuagilêPráticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura... 193

com o nosso espaço. Nós somos conhecidos como os POTMA, Povos e comunidades Tradicionais 
de Matriz Africana, porque a nossa casa não é só tocar tambor e dançar, as nossas casas, não só 
a minha, a gente faz várias ações dentro da casa, tem capoeira, oficina de percussão, de dança, de 
trança, de amarra... têm várias funções dentro da casa. A arte maravilhosa que também faz parte 
dessa tradição, desse conhecimento tradicional, a gente fazer a arte dos paramentos, das joias dos 
nossos Inkisses, dos nossos Orixás. Tem pai e mãe de santo que não faz, não sabe fazer, nunca se 
propôs a fazer, também têm outros que fazem e vendem dentro da própria casa. Mas eu faço tudo, 
todas as joias que o Inkisse usa, eu que faço as roupas que eu visto, as roupas que os Inkisses da 
minha casa vestem, sou eu que faço. Isso é artesanato, é cultura, é tradição.

9. Hierarquia e Cargos da Casa

Foto 9 –A hierarquia no Candomblé de Angola

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

A hierarquia dentro da casa de santo começa pela Mametu, que é o grau mais alto dentro do 
terreiro, ou Tatetu, quando é pai, Tatetu de Inkisse ou Mametu de Inkisse, quer dizer mãe de santo 
e pai de santo. A hierarquia começa por aí.

Depois que a gente recebe o cargo e se torna adulto, aos sete anos de iniciada, você inicia no 
santo, paga a obrigação de um ano, paga a obrigação de três e paga a obrigação de cinco e de sete. 
Com sete anos você se torna adulta, a partir dos sete anos que você vai poder iniciar outras pessoas 
e fazer nas pessoas aquilo que a sua mãe ou o seu Tatetu fez em você. Essa é aquela coisa de passar 
o conhecimento, só se dá o que se recebe. 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé194

SEÇÃO 4
Aí vem os cargos que acompanham, os esteios, o sustentáculo de uma casa de santo. São os 

Tatas Kabandos, que é o Tata Kambui que toca pros Inkisses dançarem. Tem o Tata kivonda, que 
é o Tata Kambando, que emola os animais. E tem outros, o Tata Mabaia, que é aquela pessoa que 
recebe, que faz o anfitrião, recebe as pessoas, coloca em uma mesa, coloca pra sentar pra que elas 
fiquem à vontade, tem que ter a pessoa preparada pra isso. 

Na parte feminina, têm as Makotas, a mulher que vem cuidar, a que já nasce mãe, que vem 
cuidar da minha Inkisse e dos Inkisses dos meus filhos de santo quando estivermos virados, quan-
do estivermos nessa pose da incorporação, quando nós não estamos nesse espaço, quem está são 
nossas entidades. Então tem a Kota que cuida da gente, tem a Kota que cozinha, que cuida dos 
alimentos, tem a Makota que cria gente no Roncol, que é a mãe criadeira, que é a Mametu Indem-
burê, a Kota Rifula que é a cozinheira, que cozinha pros nossos Inkisses. E tem outros cargos que 
vem acompanhando, quem toma conta do quarto do exu, tem várias funções e vários cargos dentro 
da casa do santo.

9.1. Mametu Gamgamiro

Foto 10 – Mametu Gamgamiro

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Sobre como eu me sinto a respeito do que a minha mãe passa pra mim? Eu me sinto bem, 
porque o que ela passa pra mim são ensinamentos que eu tenho que levar pra mim, que sou filha 
dela, e levar pros meus filhos no dia que eu for ter. Então, são ensinamentos que a gente tem que 
gravar pra fazer tudo direitinho, assim como ela ensinou pra mim, eu vou ensinar para os filhos 
que eu vou ter, isso é uma tradição que a gente tem na nossa casa, no Candomblé. É uma coisa que 
tem que ser respeitada, tem que levar a sério os ensinamentos que a nossa mãe dá, é uma coisa que 
serve pra gente mesmo e pra passar pros filhos que vamos ter futuramente.



Mametu MuagilêPráticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura... 195

10. Conselho sobre Respeito e Ética no Sagrado

Foto 11 – Orientação do sacerdócio

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Se não respeitar, se não se fizer respeitar, não seguir aquilo que a Mametu ou que o Tatetu 
ensina pra ela, qual a moral que ela vai ter pra ensinar pros filhos dela? Então, eu vejo dessa forma: 
“faça direito suas coisas, cumpra seu tempo de santo, que é pra você ter moral e poder falar e não 
ter quem cale a sua boca, porque você fala da melhor maneira possível. Você não pode ser cobrada, 
se você faz as coisas corretas, direitinho.”.

Desde quando eu trabalhava como funcionária de qualquer empresa, eu procurava fazer meu 
trabalho da melhor maneira pra não ser chamada atenção, e eu trouxe isso pra dentro do santo, pra 
dentro do sagrado. A gente tem que fazer aquilo que o pai de santo recomenda, não pisar fora da 
linha, faça aquilo que você fazendo, você tem moral, tem respaldo, é respeitado por aquilo que você 
faz da melhor maneira. Eu acho que a nossa consciência te pune quando tu não faz a coisa correta, 
tu pensa que ninguém tá vendo, tu pode tá entre quatro paredes, mas o Inkisse, o Caboclo, a Pomba 
Gira, o Erê... nossos guardiões estão só te olhando. Zambi, que é nosso deus maior, Lembá, que é 
Jesus Cristo, tá só olhando. 

A gente tem que ser honesto, correto, pensando que alguém tá vendo eu fazer a coisa errada. 
Isso não tá omisso, isso não tá escondido, tem alguém vendo, se eu acredito no espiritual, se eu te-
nho essa fé, se eu acredito nessas divindades, eu acredito nisso também, que eles estão nos olhando 
a todo momento, que nós acertamos e que nós erramos. Se você tiver fazendo alguma coisa errada 
longe do pai de santo, o seu Santo tá vendo, seu Caboclo tá vendo, sua Pomba Gira tá vendo, seu 
erê tá vendo e Erê fala tudo, te derruba na hora! Se o pai de santo perguntar se você fez alguma 
coisa errada, ele já tá ali apontando, que ele derruba, fala tudo, ele é pra isso, a função do Kafioto, 
dentro da minha nação é Kafioto, é o famoso espírito infantil, que chamam de Cosme e Damião. 
Cada um é um, mas eles nascem dentro do Candomblé, nos iniciados, pra falar, eles sentem todo 



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  SEÇÃO 4: Narrativas e Práticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Mães do Axé196

SEÇÃO 4
o sentimento que os filhos sentem, seja ele qual seja, do físico, do mental, do espiritual, ele sente e 
transmite pro pai de santo e pra mãe de santo, ele é responsável por essa posição. O Erê, o Kafito, 
eles são muito engraçados, eles falam tudo, não adianta que eles não escondem, seja o pior pecado 
cometido, ele vai contar.

11. Fala sobre o Território das Ervas e Dificuldades Atuais

Foto 12 – O Elo comunitário entre os mais velhos e os mais novos

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas às professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, 
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Aonde você coloca uma oferenda, aonde você vai buscar uma erva, aonde você vai na mata 
pegar uma folha isso tudo é território marcado e demarcado por nós. Tá faltando, porque a gente 
já não encontra as matas sadias pra gente tirar nossas folhas, pra fazer nossos rituais, aquele ritual 
mais reservado lá dentro dos nossos Bakises. A gente já não tem aonde plantar as ervas de cura 
e de onde muitas vezes elas vêm, elas já vêm com problemas. Por exemplo, o agrotóxico está em 
tudo quanto é lugar, ele tá no alimento que a gente come, no gado, nos frangos, nas ervas. Isso a 
gente tem que ter muito cuidado pra trabalhar com as ervas, porque a partir do momento que a 
gente começa a colocar algo na planta que não é o que vem da natureza, como nós os mais antigos 
conhecemos, aquela erva que nasce da terra sem nenhum adubo, a gente planta ali e nasce, aquela 
erva é a pura, sagrada, sem mistura, sem nada, e também a que está em um lugar mais reservado, 
não onde passa todo mundo. Hoje em dia, a gente já procura várias ervas, por onde eu ando, eu já 
ando mapeando, o que eu vejo e onde eu vejo erva que serve pra fazer alguma coisa, mas está difícil 
o mapeamento, está muito difícil de você ir buscar, porque é nas ervas que tem remédio pra tudo. 

Eu não acredito que os cientistas, até hoje, não descobriram a cura da doença da AIDS, porque 
a nossa mata tem remédio, tem antibiótico, tem antinflamatório pra tudo que possa imaginar. Isso, pra 
mim, é comércio. Pra mim, é político e financeiro. Porque onde se faz o remédio, tem alguém que vai 
comprar, nada vem de graça. É muito fácil cobrir isso aí, colocar uma cortina e deixar os conhecimen-
tos tradicionais avançarem, como a gente faz, e o científico não vem nos ajudar, muito pelo contrário. 

A fitoterapia dos remédios está aí, mas pra nos tirar nosso conhecimento, não pra nos ajudar, 
pra fazer do jeito deles, porque eles colocam mais química em cima dessa fitoterapia e empurra no 



Mametu MuagilêPráticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura... 197

pessoal pra eles terem mais uma doença, pra comprar mais remédio. Se eles fazem o remédio dessas 
ervas mesmo... porque essas ervas curam, como a babosa cura várias doenças. Eu mesma já curei 
várias doenças: ferida em colo de útero, já curei ferida no estômago do meu neto com remédios 
que a gente vai fazendo. E olha que a gente não tem aquela medida científica, acadêmica e médica, 
a gente faz dentro do nosso conhecimento tradicional, vai tendo as ideias, fazendo e colocando. 
Pronto, tá curado. Tá resolvido! As doses nem pode ser de mais, nem pode ser de menos, elas têm 
que ser adequadas pra cada corpo, cada pessoa e cada situação que está. 

Mas está faltando muita coisa pra nós, ervas que a gente procura e já não acha realmente, por-
que tem muitas das ervas que a gente usa, principalmente no Candomblé, na Umbanda também. 
Eu participei um comecinho na Umbanda, eu não fiquei muito tempo, eu não aceitava a missão, 
minha mãe ia e eu ia com a minha mãe, mas eu não tinha aquela coisa de querer saber, de querer 
conhecer, de querer acompanhar essa sabedoria da minha mãe, tanto que pouquíssimas coisas, 
quase nada, minha mãe me deixou de conhecimento, porque quando eu era menina eu acompanha-
va mais ela, depois eu fui trabalhar pra sustentar, pra ajudar minha família. Eu era uma das irmãs 
mais velhas, nós erámos quatro meninas e quatro meninos, eu fui trabalhar muito cedo. Eu não tive 
tempo de acompanhar a minha mãe nessa arte do desenvolvimento, do crescimento mediúnico 
dela, que ela fazia muitas curas. Eu não estava do lado dela pra aprender. O que eu aprendi foi atra-
vés das minhas entidades, e olha só quanto tempo eu passei com o pai de santo, passei dois anos. 
Com a minha mãe não teve vivência nenhuma praticamente espiritual de Umbanda, minha mãe 
se preparou, se fez, mas eu era menor e, quando fui maior, saía de casa pra trabalhar ou passava o 
dia em casa estudando. O meu pai, que foi quem me iniciou no Candomblé, Walter do Ogum, ele 
era conhecido como maracatu, que chamavam pra ele, eu fiquei só dois anos com ele, foi o tempo 
que ele teve pra me ensinar essas tradições, dois anos não é nada pra gente aprender, mas graças a 
Zambi e às minhas entidades, elas me dão esse poder.

Foto 13 – da ação participativa das narrativas audiovisuais

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambá, Selma Brito e Leila Leite, 2019.





FIAMA GÓES MAUÉS
Advogada (OAB/PA 32.291), mestra em Sociologia e Antropolo-

gia pela UFPA. Atua nas áreas de Direitos Humanos, com inte-
resse em gênero, religião, raça e políticas afirmativas na Amazô-
nia.

www.institutocartografandosaberes.com/l/fiama-goes-maues 
lattes.cnpq.br/907238803184530

EDENILZA BORGES SIQUEIRA
Pedagoga, com pós-graduação em Neuropsicopedagogia, educadora 
comunitária e liderança do movimento negro em Ananindeua/PA. 
Atua na educação para as relações étnico-raciais e na articulação insti-
tucional do campo negro amazônico.

www.institutocartografandosaberes.com/l/edenilza-siqueira-articuladora-gestao-
-dos-povos-das-ilhas-de-ananindeua-e-mocambos

MARIA MADALENA OLIVEIRA DOS SANTOS
Educadora quilombola da Comunidade Remanescente de Quilombo 
Rio Gurupá (Cachoeira do Arari/PA). Professora das séries iniciais, 
formada em Ciências Sociais pelo PARFOR/UEPA, com pós-gradu-
ação em Educação Especial e Inclusiva. Atua na educação comunitária 
e desenvolve pesquisas sobre escola, território e extrativismo do açaí.

www.institutocartografandosaberes.com/l/maria-madalena-oliveira-dos-santos

JULLY VANESSA MIRANDA DOS SANTOS
Marajoara, geógrafa formada pela UFPA e quilombola ribeirinha 

da Comunidade Quilombola de Tartarugueiro (Ponta de Pedras/
PA). Professora de Geografia, atua com soberania alimentar, cultura 

alimentar e cartografia comunitária no IPPCS.

www.institutocartografandosaberes.com/l/jully-vanessa-miranda-dos-santos

ALANNA SOUTO CARDOSO TUPINAMBÁ
Historiadora, doutora egressa do PPGDSTU/NAEA-UFPA, pesqui-
sadora indígena e presidente do IPPCS. Atua com educação comuni-
tária, nova cartografia histórica, mapeamento coletivo, cartografia so-
cial do patrimônio comunitário, economia comunitária, história oral 
e descolonização das identidades indígenas e afroindígenas. Realizou 
Estágio Pós-Doutoral no Programa de Pós-Graduação em Cartogra-
fia Social e Política da Amazônia (PPGCSPA/UEMA), no âmbito do 
PROCAD-AM, com o projeto Nova Cartografia Social e Saberes Tradi-
cionais na Amazônia (2019). Concluiu Estágio Pós-Doutoral Estraté-
gico no Programa de Pós-Graduação em Geografia da Universidade 
do Estado do Pará (PPGG-UEPA), vinculado ao PDPG/CAPES, 
com pesquisa dedicada à nova cartografia histórica, memória oral, 
educação popular patrimonial e à formulação de políticas públicas 

em comunidades tradicionais da Amazônia, encontrando-se atu-
almente em processo de sistematização e organização dos resul-
tados para publicação.

lattes.cnpq.br/7098836632732859 
www.youtube.com/@comunicaippcs857 



MÃE JUCILENE CARVALHO (D'OIÁ)
Liderança religiosa de Umbanda e Yalorixá do Candom-
blé Ketu, com atuação em Cotijuba (Belém/PA). Integra 
o Conselho de Terreiros de Matriz Africana vinculado 

ao IPPCS.

www.instagram.com/maejucidoya123
www.instagram.com/acarajedajucidoya

MAMETU NANGETU
Liderança do Candomblé de Angola, vinculada ao Instituto 
Nangetu. Integra o Conselho de Terreiros de Matriz Africana 
do IPPCS.

www.instagram.com/mametunangetu
www.instagram.com/institutonangetu

MAMETU MUAGILÊ
Liderança afro-amazônica do IBAMCA, atuante na Terra Fir-
me (Belém/PA). Integra o Conselho de Terreiros de Matriz 
Africana do IPPCS.

www.instagram.com/ibamca

Vínculo Institucional: 
Integrantes do Conselho de Terreiros de Matriz Africana, 

instância vinculada ao Instituto de Pesquisa do Projeto 
Cartografando Saberes (IPPCS).

www.institutocartografandosaberes.com/quem-somos



Mapa Cartográfico
NOTA TÉCNICA CARTOGRÁFICA

Por profa. Dra. Alanna Souto Cardoso Tupinambá. Direção Geral- IPPCS

Mapa das Autoras Amazônidas: da periferia da Região Metropolitana de Belém aos terri-
tórios tradicionais

O presente mapa foi elaborado como um dispositivo cartográfico crítico, orientado por 
princípios da cartografia social, da cartografia feminista comunitária e das epistemologias 
do Sul, articulando produção intelectual, territorialidades vividas e práticas de saberes tradicionais 
de mulheres amazônidas.

Diferentemente de mapas meramente descritivos, esta cartografia assume caráter político-
-epistemológico, organizando-se a partir da relação indissociável entre autoras, regiões, terri-
tórios, territorialidades e tradições, evidenciando redes de articulação que atravessam espaços 
urbanos periféricos, ilhas, várzeas, territórios quilombolas, indígenas e ribeirinhos da Amazônia 
paraense.

Os pontos, símbolos e conexões não representam apenas localizações fixas, mas processos 
sociais, trajetórias coletivas e experiências territoriais compartilhadas, sobretudo aquelas 
protagonizadas por mulheres indígenas, ribeirinhas, quilombolas, negras e afro-religiosas. Alguns 
textos e autoras aparecem vinculados a mais de uma região, refletindo articulações políticas e 
educativas multiterritoriais, como é o caso das mobilizações de mulheres indígenas ribeirinhas.

A legenda do mapa foi estruturada de modo a tornar explícitos os eixos analíticos que orien-
tam a leitura cartográfica, evitando hierarquizações coloniais entre saber acadêmico e saber tradi-
cional. Assim, o mapa deve ser compreendido como um instrumento de planejamento comu-
nitário, memória coletiva e afirmação territorial, em consonância com as diretrizes curatoriais 
e científicas do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS).

TEXTO EXPLICATIVO DA LEGENDA
Como ler a legenda do mapa

A legenda do Mapa das Autoras Amazônidas está organizada a partir de cinco eixos in-
terdependentes, que orientam a leitura crítica do território e das produções apresentadas:

1. Autoras: Identifica o pertencimento político, étnico-racial e comunitário das autoras, re-
conhecendo mulheres indígenas, quilombolas, negras e afro-religiosas como produtoras le-
gítimas de conhecimento.
2. Regiões: Refere-se aos grandes recortes regionais da Amazônia paraense onde se dão as 
articulações dos textos e das experiências, como Santarém/Baixo Tapajós, Marajó, Região 
Metropolitana de Belém e Baixo Tocantins. Um mesmo texto pode dialogar com mais de 
uma região.
3. Territórios: Diz respeito aos espaços concretos de vida e resistência, incluindo territórios 
indígenas, quilombolas, ilhas, áreas ribeirinhas e periferias urbanas amazônicas.
4. Territorialidades: Expressa as formas de viver, organizar, ensinar, cuidar e resistir nos 
territórios, como educação comunitária, governabilidade de mulheres, oralidades, memórias 
e práticas coletivas.
5. Tradições e Saberes: Indica os sistemas de conhecimento acionados nos textos, tais 
como saberes indígenas, afro-religiosos, tradições orais, práticas de cura, cuidado e ensino, 
compreendidos como fundamentos da produção intelectual apresentada.



Gênero na Amazônia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025  >  Mapa Cartográfico202

Mapa Cartográfico
A leitura integrada desses eixos permite compreender o mapa não como representação está-

tica, mas como cartografia viva das mulheres amazônidas e de suas redes de saberes e lutas.

FICHA TÉCNICA DO MAPA
Título: Mapa das Autoras Amazônidas da Educação Comunitária
Da periferia da Região Metropolitana de Belém aos territórios tradicionais

Direção Geral: Profa. Dra. Alanna Souto Cardoso Tupinambá
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes – IPPCS

CONCEPÇÃO E ORIENTAÇÃO POLÍTICO-CIENTÍFICA
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes – IPPCS

COORDENAÇÃO CARTOGRÁFICA E CURADORIA
Profa. Dra. Alanna Souto Cardoso Tupinambá (IPPCS)

CURADORIA EDITORIAL E CIENTÍFICA
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes – IPPCS
(Em conformidade com as diretrizes curatoriais e com o Comitê Científico do projeto)

METODOLOGIA CARTOGRÁFICA

Cartografia social da educação comunitária e das autoras, cartografia do feminismo comuni-
tário e cartografia crítica, articulando os eixos Autoras – Regiões – Territórios – Territorialida-
des – Tradições e Saberes – Educação Comunitária.

GEOPROCESSAMENTO E SISTEMATIZAÇÃO ESPACIAL
Sergio Silva
Secretaria de Meio Ambiente e Sustentabilidade do Pará – SEMAS/PA

(Geoprocessamento realizado a partir de orientação político-cartográfica do IPPCS, utilizan-
do base geográfica oficial e simbologia comunitária fornecida pela coordenação do projeto Autoras 
Amazônidas da educação comunitária IPPCS)

SIMBOLOGIA E ELEMENTOS VISUAIS
Simbologia comunitária e identitária vinculada às tradições indígenas, quilombolas, negras e afro-
-religiosas amazônicas, conforme acervo e diretrizes do IPPCS.

ABORDAGEM EPISTEMOLÓGICA

Epistemologias do Sul, educação comunitária, saberes tradicionais, oralidades, memórias co-
letivas, governabilidade de mulheres e territorialidades amazônicas.

ABRANGÊNCIA TERRITORIAL

Povos da Amazônia paraense, com ênfase em:

• Povos das ilhas da Região Metropolitana de Belém
• Baixada ribeirinha de Belém- Tucunduba



Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes – IPPCSMapa das Autoras Amazônidas da Educação Comunitária 203

• Marajó
• Baixo Tocantins- Destaque para Cametá e Moju.
• Santarém / Baixo Tapajós- Ênfase: Comunidades indígenas e ribeirinhas. 
• Altamira – Ênfase:  Comunidades indígenas do Xingu.
• Territórios indígenas, quilombolas, ribeirinhos, ilhas e periferias urbanas

FONTES DE DADOS
• Produções textuais das autoras amazônidas publicadas pelo IPPCS
• Diretrizes curatoriais e científicas do IPPCS
• Bases cartográficas oficiais (IBGE e correlatas)
• Mapeamentos comunitários e registros territoriais do projeto

INSTITUIÇÃO RESPONSÁVEL
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes – IPPCS
www.institutocartografandosaberes.com

OBSERVAÇÃO ÉTICA E POLÍTICA

Este mapa reconhece mulheres amazônidas como sujeitas produtoras de conhecimento, 
respeitando o pertencimento étnico, territorial e comunitário das autoras, em conformidade com 
princípios de autonomia, autorrepresentação e justiça epistemológica.




