Belém, n. 28, julho/dezembro, 2025



e
o

GEPEM - Grupo de Estudos e Pesquisas “Eneida
:‘} l de Moraes” sobre Mulher e Relagées de Género

l
{ s,

& Rede de Esfuk

de Género e Amazénls

Coordenagao

Maria Luzia Miranda Alvares (UFPA)

Maria Cristina Alves Maneschy (UFPA)

Adelma do Socorro Gongalves Pimentel (UFPA)
Maria Angelica Motta Maués (UFPA)

Telma Amaral Gongalves (UFPA)

Conselho Cientifico

Adelma do Socorro Gongalves Pimentel (UFPA); Adriane Lima (UFPA); Alda
Britto da Motta (UFBA); Ana Alice Alcantara Costa (UFBA) - In Memoriam; Cecilia
Sardenberg (UFBA); Celecina de Maria Sales (UFC); Cristina Donza Cancela (UFPA);
Denise Machado Cardoso (UFPA); Eunice Ferreira dos Santos (UFPA); Gema Galgani
Esmeraldo (UFC); Gloria de Lourdes Rabay (UFPB); Hildete Pereira de Melo (UFF);
Iraildes Caldas Torres (UFAM); Jorge Lyra (UFPE); Jussara Reis Pra (UFRGS); Laura
Duque Arrazola (UFRPE); Ligia Melo (Fundagdo Joaquim Nabuco); Luanna Tomaz de
Souza (UFPA); Luiz Augusto Pinheiro Leal (UFPA); Marcia Tavares (NEIM/UFBA);
Margarete Edul Lopes (UFAC); Maria Angela D’Incao (UNESP) - In Memorian; Maria
Angelica Motta-Maués (UFPA); Maria Cristina Alves Maneschy (UFPA); Maria de
Nazaré dos Santos Sarges (UFPA); Maria Luzia Miranda Alvares (UFPA); Maria Mary
Ferreira (UFMA); Marfa Rosal Nadales (Universidad de Cérdoba/Espanha); Mercedes
Arriaga Florez (Universidad de Sevilla/Espanha); Scatleth Yone O’hara Arana (UFPA);
Telma Amaral Gongalves (UFPA).



Maria Luzia Miranda Alvares ¢ Professora Associada 3 (IFCH/
UFPA); graduada em Ciéncias Sociais pela Universidade Federal
do Pard; mestrado em Planejamento do Desenvolvimento/NAEA
e doutorado em Ciéncia Politica/TUPER]. Tem experiéncia na area
de Ciéncia Politica, com énfase em estudos eleitorais e partidos
politicos, participacio politica das mulheres e relacdes de género. E
coordenadora do GEPEM/UFPA e coordenadora do Observatério
Regional Norte da Lei Maria da Penha.

Eunice Ferreira dos Santos é Professora da Universidade Federal
do Para (UFPA); graduada em Letras; mestrado em Teoria Literaria;
doutorado em Letras (UFMG); vice-coordenadora do GEPEM
e coordenadora do GT-Género, Arte/Literatura e Educacio/
GEPEM. Desenvolve pesquisa sobre a autoria feminina na histéria
literaria do Para.

Maria Cristina Alves Maneschy ¢ Professora do Programa de
Pés-Graduacdo em Sociologia e Antropologia da UFPA. Graduada
em Ciéncias Sociais pela UFPA, Mestre em Planejamento do
Desenvolvimento pelo Nucleo de Altos Estudos Amazoénicos
(NAEA/UFPA) e Doutora em Sociologia pela Universidade
Toulouse-Le Mirail, na Franca. Realiza pesquisas sobre género,
desenvolvimento e meio ambiente.

Maria Angelica Motta Maués ¢ Professora associada 2 (IFCH/
UFPA); graduada em Historia pela Universidade Federal do Para;
mestrado em Antropologia Social/UnB; doutorado em Sociologia/
IUPER]. Docente do Programa de Pés-Graduagao em Sociologia e
Antropologia/PPGSA. Atua na area de antropologia, com énfase em

geénero, familia, infancia e identidade. Coordena a Linha de Pesquisa
do GEPEM - Género, Identidade e Cultura.

Telma Amaral Gongalves ¢é Professora Adjunto 4 (IFCH/
UFPA; Professora do Programa de Pés-Graduagao em Sociologia
e Antropologia (PPGSA/ UFPA); graduada em Ciéncias Sociais/
UFPA; mestrado em Antropologia/UFPA; doutorado em Ciéncias
Sociais/PPGCS/UFPA. Coordena a linha de pesquisa Género,
Corpos e Sexualidades (GEPEM/UFPA). Aréa tematica: género,
afetividades, sexualidades, diversidade sexual.

Adelma Pimentel ¢ Professora Titular na UFPA. PHD em
Psicologia e Psicopatologia do Desenvolvimento pela UEVORA-PT;
Orientadora de mestrado e doutorado na UFPA, linha de pesquisa:
Fenomenologia: teoria e Clinica.



Copyright ©2025/Gepem. Todos os direitos reservados e protegidos pela Lei 9610/ 19.02.1998.
STAFF EDITORIAL
Edigao

Alanna Souto Cardoso Tupinambi

Adelma Pimentel

Maria Luzia Miranda Alvares

Maria Cristina Alves Maneschy
Telma Amaral Gongalves

Editores do Periodico para Web
Jodo Santiago Lisboa
Ana Carolina Alvares Branco
Adelma Pimentel

Projeto Grafico
Ana Carolina Alvares Branco

Formatagao Eletrénica
Ana Carolina Alvares Branco
Capa (criagio e arte)
André Stenico
Revisdo Técnica
Responsabilidade dos/as autores/as a revisio gramatical final do texto.

Dados Internacionais de Catalogagido-na-Publicagio (CIP)
(Biblioteca de Pos-Graduagio do IFCH /UFPA, Belém-PA)

Género na Amazonia / Universidade Federal do Parda/ GEPEM.
~n. 28 (jul./dez. 2025). - Belém: GEPEM, 2025.

ISSN 2238-8184 Qualis B2

1. Mulheres - Amazonia - Condi¢des sociais - Periddicos.

CDD - 22. ed. 305.4209811

GEPEM

Cidade Universitaria José da Silveira Neto (UFPA/IFCH - Altos).
Av. Augusto Corréa, n.1 - Guama - Belém/PA- 66075-110
Fone: (91)3201-8215.

E-mails: generonaamazonia@gmail.com; aninha.branco@hotmail.com;

luziamiranda@gmail.com

Sites: www.periodicos.ufpa.br/index.php/generoamazonia/www.gepem-ufpa.com.br

Blogs: www.gepemacontece.blogspot.com.br; gepem-ufpa.com.br/observatorio

Fanpage: www.facebook.com/projetogepem Instagram: @gepemufpa




DOSSIE: Autoras Amazonidas da Educacdo Comunitdria -

uma Articulacao com o Instituto de Pesquisa do Projeto
Cartografando Saberes (1PBCS)

Sumério/Sumario/Contents

ADRESENTRCRO e 09
Alanna Souto Cardoso Tupinamba
Rita Gomes do Nascimento (Rita Potyguara)

Maria Luzia Miranda Alvares
Ana Branco

SECAD |

Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas

Regido Metrapolitana de Belém e Ananindeua

Digsporas Afroindigenas: & experiéncia amazdnica de emersdo da entidade espiritual
cabocla em comunidades de matriz africana

Didsporas Afroindigenas: (a3 experiencia amazonica de (3 emergencia de 13 entidad
espiritual cabocla en comunidades de matriz africana

Afro-Indigenous Diasporas: the amazonian experience of the emergence of the cabocla
spiritual entity in african-origin communities

Fiama Goes Maués

RAlanna Souto Cardoso Tupinambé

Vozes Negras: cronicas raciais do cotidiano
Voces Negras: cronicas raciales del cotidiano
Black Voices: racial chronicles of everyday life

Edenilza Borges Siqueira



SECAD 2

Mulheres Quilombolas

Maraja - Ponta de Pedras e Cachoeira do Arari

Evasdo Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai

Desercidn Escolar y el Tiempo del Extractivismo del Acai

High School Dropout and the Time of Acai Extractivism
Maria Madalena Oliveira dos Santos

Soberania Alimentar Quilombole: mudangas e permanéncias na comunidade
remanescente de Quilombo do Tartarugueiro em Ponta de Pedras-PA

Soberania Alimentaria Quilombola: cambios y permanencias en la comunidad remanente
de Quilombo de Tartarugqueiro en Ponta de Pedras-PA

Quilombola Food Sovereignty: changes and continuities in the Tartarugueiro Quilombo
community, Ponta de Pedras-PA

Jully Vanessa Miranda dos Santos

SECAD 3

Mulheres Indigenas e a Descolonizacdo 0o Mesticagem

Rediscutindo a Mesticagem na Amazdnia Contemporénea: identidade nacional versus
identidades indigenas

Rediscutiendo el Mestizaje en la Amazonia Contemporanea: identidad nacional versus
identidades indigenas

Rethinking Mestizaje in the Contemporary Amazon: national identity versusindigenous
identities

Rlanna Souto Cardoso Tupinambé

.. 87



A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raga e Classe ... 121
La Gobernabilidad Cabana de las Mujeres Indigenas Riberefias - Etnicidad, Raza y Classe
The Cabana Governance of Indigenous Riverside Women - Ethnicity, Race and Class

Rlanna Souto Cardoso Tupinamba

SECAD 4

Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé

Préticas Espaciais de Ensino de Tradi¢do e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda 155
Casa de Mae Herondine

Practicas Espaciales de Ensefianza de Tradicion y Narrativas Orales del Terreiro de
Umbanda Casa de Mae Herondina

Spatial Practices of Teaching Tradition and Oral Narratives of the Umbanda Terreiro
Casa de M3e Herondina

por Mae Jucilene Carvalho (D’0id)

Histdria de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradicdo de Candomblé de Angola — 173
Instituto Nangetu de Tradigcdo Afro-Religiosa e de Desenvolvimento Social

Historia de Vida, Saberes y Aprendizajes de a Tradicion del Candomblé de Angola
Life History, Knowledge and Learning in the Tradition of Candomblé de Angola

por Mam “etu Nangetu

Préticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de 183
Cultura Afro Amazdnica. Transcrigdo das Narrativas Orais de Mametu Muagilé

Practicas Espaciales de Cura y Ensefianzas del IBAMCA - Instituto Bamburucema de
Cultura Afroamazdnica. Terra Firme/Cuenca del Tucunduba, Belém-PA

Spatial Healing Practices and Teachings at IBAMCA - Bamburucema Institute of Afro-
Amazonian Culture. Terra Firme/Tucunduba Basin, Belém-PA

por Mametu Muagilé

Nota Técnica Cartogréfica - Mapa das Autoras Amazodnidas: da periferia da Regidgo ... 199
Metropolitana de Belém aos territdrios tradicionais






9
e
IIF P ALl YV LT T e YUV DT Y

DOSSIE: Autoras Amazénidas da Educa¢io Comunitaria — uma Articulagio com o
Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS)

O projeto Autoras Amazinidas surge inspirado na insurgéncia de intelectuais académicas e
educadoras comunitarias da periferia de Belém do Para demarcadas por desigualdade social, de
geénero, classe, raga e etnia; mulheres oriundas de familias de territérios tradicionais de contexto
ribeirinho e indigena, que atravessaram a universidade enfrentando duras seletividades arbitra-
rias produzidas pelo fazer cientifico e educacional desse meio académico. Inicialmente, or-
ganizaram-se por meio do selo Nossas Vozes, em meados de 2019, cujas principais idealizadoras
foram as professoras Leila Leite, antropologa negra, doutora egressa do PPGSA/UFPA (2019),
e a professora indigena em situa¢do urbana da Regiao Metropolitana de Belém/ Baixo Tocantins/
PA, a historiadora Alanna Souto Cardoso Tupinamba, doutora pelo PPGDSTU/NAEA-UFPA
(2018). Organizou-se, assim, um projeto em que nao bastava o engajamento pela popularizagao
da ciéncia, pela inclusio e igualdade de género e pelo combate ao racismo institucional e suas ar-
bitrariedades em selegoes; era necessaria a emergéncia do protagonismo de mulheres demarcadas
em suas etnicidades e racialidades que tiveram pouquissimo acesso para movimentar seus proprios
projetos, além das linhas cientificas oficiais da universidade.

Por este motivo, a presente edicio da Revista Género na Amazonia reune producdes de
mulheres amazonidas que investigam, a partir de perspectivas criticas, feministas e decoloniais,
as multiplas dimensdes da educa¢do comunitaria nos territérios amazonicos. Ao privilegiar vozes
femininas indigenas, quilombolas, ribeirinhas e periféricas, o dossi¢ propde um deslocamento
epistemolégico que questiona a centralidade de paradigmas eurocentrados de produgio do co-
nhecimento e afirma a legitimidade de saberes produzidos desde os territérios, em diadlogo com
a memoria, a oralidade e a experiéncia comunitaria.

Assim, no processo de construgdo colaborativa do dossié que ora apresentamos, sentiu-se
a necessidade de mobilizar uma ciéncia engajada no protagonismo de mulheres a partir de suas
producdes cientificas oriundas de seus coletivos, territorios e territorialidades, buscando provo-
car e abrir outros espagos no ambito da universidade que dialoguem com produgées académicas
comunitarias e posicionadas criticamente frente ao que esta estabelecido atualmente em um
circuito universitario extremamente excludente, abusivo e adoecedor com ingressos e egressos,
sejam discentes e/ou docentes vindos da periferia, dos territorios indigenas, quilombolas e do
movimento negro.

E importante lembrar que as presencas crescentes das mulheres indigenas e quilombolas no
espago académico constitui uma conquista histérica que tensiona as hierarquias raciais, de género
e de saber consolidadas ao longo do processo colonial. Como problematiza Gayatri Spivak', a
subalternidade nao se define apenas pela exclusao material, mas pela impossibilidade historica de
fala reconhecida nos regimes hegemonicos de saber. Nesse sentido, o ingresso dessas mulheres
na universidade nao significa apenas inclusao institucional, mas a reconfiguragiao das condi¢des
de enuncia¢ao do conhecimento, ao afirmar sujeitos historicamente silenciados como produtoras
de teoria.

Mas, embora tais presengas venham provocando na academia discursos de decoloniali-
dade e de cartografias contra-hegemonicas, as universidades ainda reproduzem praticas que
aprofundam a distancia entre pesquisadores(as) efetivos(as) das universidades e a educagao

! SPIVAK, Gayatri Chakravotty. Pode o subalterno falar? Tradugao: Sandra Regina Goulart Almeida, Marcos Pereira Fei-
tosa, André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.




10

7 \ > Mr \_1 : ;’F}\

F’\]H.l.f.r-n'.rrrr-.ﬁﬁrrrr-ﬁ.u‘l‘\/.;ﬁ". ifr /-'—‘-;\\I\ (ﬁ\".\%

comunitaria’ — produzida por multiplos académicos(as) de diversas formacoes e qualificacdes
advindos dos territorios e coletivos, das periferias urbanas aos territorios rurais. Isto ¢, a narra-
tiva, a orientacao e o protagonismo académico junto aos movimentos sociais continuam majo-
ritariamente filtrados por lentes e frentes conduzidas por um petrfil de “velha” academia,
sustentadas por uma seletividade ainda pouco revisitada, mesmo diante de avangos recentes,
como as cotas raciais e as politicas de equidade de género. N6s, mulheres — em especial as mu-
lheres indigenas —, seguimos sub-representadas e frequentemente subestimadas no espago insti-
tucional académico, onde praticas hierarquicas historicamente consolidadas continuam a operar.

O Dossié Autoras Amazonidas da Educagiao Comunitaria, depois de seis anos lutando
plenamente por sua reexisténcia e dignidade, conseguiu acolhida — e nao o exilio. Conquistou o espa-
co oficial para publicar, o direito de existir e de comunicar, com o abrago forte de uma pioneira dos
estudos e das politicas publicas de género na Amazonia, a nossa “Pagu ancia”, a profa. dra. Maria
Luzia Miranda Alvares, fundadora do GEPEM/UFPA ¢ coordenadora da tevista cientifica de
género da UFPA. Ela reafirma nossa diversidade de vozes e distintas narrativas, nosso engajamento
organico e protagonismo de mulheres cientistas indigenas, pretas, quilombolas, ribeirinhas, afrorre-
ligiosas e das periferias, todas com posicionamentos ctiticos e com orienta¢do comunitaria propria
frente a academia. A academia que almejamos ¢ aquela que se compromete com a praxis dos discut-
sos; afinal, a educa¢do comunitaria é decolonial porque, de fato, pratica o que debate em suas vivén-
cias coletivas dentro e fora da universidade, considerando todas as contradi¢oes que a atravessam.

E neste sentido que reside a critica central 4 violéncia epistémica e ao silenciamento do su-
jeito subalterno (SPIVAK, 2010), com destaque para a mulher subalterna, especialmente no con-
texto da funcdo do intelectual na academia e das dificuldades de representacao pds-colonial. Tal
formulagao explica a brutalidade do silenciamento que funda o sujeito subalterno, sendo esta uma
condi¢do produzida, e ndo inerente. A questdo levantada por esta publica¢do é: como demandar e
construir uma infraestrutura na qual as subalternas falem e sejam ouvidas?

Essa formulacao refor¢a um ponto central do ensaio Pode o Subalterno Falar?, que inspira este
dossié: a subalternidade niao é uma identidade fixa, mas uma posicao estrutural relativa ao poder —
uma posicao resultante da interseccao entre formas de dominagao colonial, patriarcal e de classe.
Como lembra Spivak nesse ensaio critico, a autora amplia a nogao gramsciana de subalternidade:
trata-se de uma condigao politico-cultural que nao pode ser reduzida a desigualdade econdmica,
embora a inclua (SPIVAK, 2010, pp. 34-35). Nesse sentido, denuncia-se também o identitarismo
class-free, e se reafirma o alerta: a politica identitaria liberal tende a produzir novas elites internas aos
grupos oprimidos, reproduzindo silenciamentos em vez de supera-los.

Os artigos que compdem este dossi¢ dialogam com essas formulacdes a0 demonstrar que, na
Amazoénia, as mulheres indigenas e quilombolas nio ocupam apenas o lugar da subalternidade, mas
também o da resisténcia ativa e da criagao pedagogica. Na educagdo comunitaria, essas mulheres
atuam como educadoras populares, liderancas politicas, guardias da memoria coletiva e intelectuais
de seus territorios, produzindo pedagogias enraizadas na vida comunitaria, na relagdio com a natu-

reza e na luta pela defesa dos direitos coletivos.
2 Educagio comunitatia, na acep¢io aqui mobilizada, designa os processos formativos gestados e transmitidos por

sujeitos coletivos que organizam, preservam e atualizam sua prépria historicidade no interior das comunidades. Sus-
tenta-se na forca da oralidade, nas praticas tradicionais, nos modos de vida e de trabalho, nas economias locais e nos
bens patrimoniais que estruturam a memoria politica e afetiva dos territérios. Entrelacada a educacio popular, essa
educacio imprime vitalidade ao curriculo escolar ao deslocar o eixo formativo para os territérios, permitindo que os
saberes comunitarios — em sua pluralidade social, étnico-racial e cultural — iluminem caminhos pedagogicos capazes
de afirmar identidades, fortalecer vinculos e reencantar o ato educativo como gesto coletivo de existéncia e resisténcia.

Género na Amazdnia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025




I\ X '

O Dossié Autoras Amazonidas da Educagdao Comunitaria — uma articulagdo com o

Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) esta organizado em quatro
segoes, que delimitam o tempo-espago de cada categoria de autoras por territorios, comunidades,
tradi¢oes e religiosidades interculturais.

Na primeira se¢ao, Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas, os ensaios trazem mu-
lheres negras e feministas comunitarias que dialogam com a afroreligiosidade em seus diversos
trabalhos de producgdo académica comunitaria e das periferias, seja na literatura, seja por meio da
educagio popular em seus multiplos fronts, nos coletivos que dirigem e dos quais participam. Em
Didsporas Afroindigenas: a experiéncia amazinica de emersao da entidade espiritual cabocla em comunidades de
matriz africana, Fiama Goes e Alanna Souto Cardoso Tupinamba analisam, por meio de pesquisa et-
nografica em comunidades tradicionais de matriz africana, os processos historicos e simbolicos de
diaspora afroindigena na Amazonia, destacando a emersao das identidades caboclas como expres-
sao viva das memorias coletivas, das cosmologias ancestrais e das articulagdes entre saberes africa-
nos e indigenas nos territorios amazonicos. Ja em Voges Negras: cronicas raciais do cotidiano, Edenilza
Borges Siqueira constréi uma narrativa autobiografica e politico-pedagdgica que entrelaga racismo,
ancestralidade, religiosidade de matriz africana, militancia comunitaria e formagao docente, reve-
lando como a trajetoria de uma mulher negra amazonida se constitui como espaco de resisténcia,
empoderamento e elaboracio de uma consciéncia critica frente as desigualdades de raga, género
e classe. Em conjunto, os textos afirmam a educagdo comunitaria, a oralidade, a espiritualidade e
a experiéncia vivida como fundamentos epistemoldgicos legitimos, tensionando hierarquias colo-
niais do conhecimento e reafirmando o protagonismo de mulheres negras e indigenas na produgao
académica amazonida.

Na secio 2, as mulheres negras quilombolas sao as protagonistas através das pesquisas reali-
zadas por outras mulheres amazonidas, nas quais suas historias se entrelagam com suas produgdes
académicas. Em uma delas, Maria Madalena Oliveira dos Santos trata da evasio escolar na comu-
nidade quilombola de Gurupa, no municipio de Cachoeira do Arari (PA), demonstrando como o
calendario escolar urbano e descontextualizado entra em conflito com os ciclos produtivos locais,
empurrando especialmente meninos e jovens para o trabalho precoce e para a interrupcio da
escolarizagao. Jully Vanessa Miranda dos Santos, por sua vez, fala sobre a soberania alimentar na
Comunidade Quilombola do Tartarugueiro, em Ponta de Pedras (PA), compreendendo a alimen-
tacdo como elemento estruturante da relacdo entre raga, poder e territério. A autora demonstra
como praticas alimentares tradicionais, técnicas produtivas e saberes ancestrais foram historica-
mente tensionados pela colonialidade do poder, a0 mesmo tempo em que persistem como formas
de resisténcia cultural e territorial. Ao mobilizar categorias da geografia critica e do pensamento
decolonial, o texto revela a alimentacdo como pratica identitaria, politica e simbélica, fundamental
para a reprodugdo social da comunidade e para a compreensao de suas transformagdes espaciais.
Os textos demonstram que a educagao comunitaria, a soberania alimentar e os etnocurtriculos sao
caminhos de resisténcia, autonomia e produc¢ao de conhecimento critico na Amazonia.

Na se¢ao 3, destaca a atuagao de mulheres indigenas em sua produgao cientifica comunitaria,
militancia e defesa de direitos, assim como em seus debates sobre politicas publicas e conhecimen-
tos tradicionais. Além disso, aborda a retomada de identidades indigenas, tanto nos territérios quan-
to em organizagoes coletivas urbanas. O espago também contempla mulheres “caboclas”, oriundas
de contextos ribeirinhos ou descendentes dessas vivéncias, que, mesmo residindo em areas urbanas

e periurbanas, preservam memorias e praticas culturais vinculadas a identidades historicamente

APRESENTACAD Alanna Souto Cardoso Tupinambd; Rita Potyguara; Luzia Alvares; Ana Branco

1l



o = v Y N\ W \
. & Roresentagso _ 7NOAO0ZSOAS,

fragmentadas, sejam indigenas ou afroindigenas. Nesse contexto, a mesticagem ¢ examinada sob
novas perspectivas politicas, criticando o essencialismo que busca enquadrar a populagdo mestiga
em categorias historicas utilizadas para o embranquecimento for¢ado pelo Estado colonial. Atual-
mente, os impactos do colonialismo se estendem nao apenas a indigenas e negros, mas a todos os
grupos nao brancos. Para as mulheres desses contextos, a retomada de suas existéncias étnicas e
racialidades permanece um desafio significativo.

A secdo 4 traz as histérias contadas em primeira pessoa: mulheres e seus conhecimentos de
terreiros de comunidades afro-brasileiras, por meio de suas narrativas orais, tecendo tradicoes de
matriz africana narradas e assinadas por elas mesmas. Na primeira, ¢ apresentado o Terreiro de
Umbanda Casa de Mae Herondina como um territério pedagdgico afro-indigena, onde a oralida-
de, a incorporagao e o cuidado com a natureza estruturam praticas de ensino e cura comunitaria,
fazendo do terreiro um quilombo urbano, espago de resisténcia ao racismo religioso e de formagao
ética, politica e espiritual. O segundo traz a histéria de vida de Mam’etu Nangetu, mae de santo
paraense, destacando a centralidade do Candomblé de Angola como espaco de aprendizagem, cura
e transmissao de saberes ancestrais afro-amazonicos. A narrativa evidencia a oralidade, o uso ritual
das folhas (Nsaba), a hierarquia do terreiro e a relagiao sagrada com a natureza como fundamentos
da tradi¢ao Bantu. Ao mesmo tempo, afirma o terreiro como territério de resisténcia politica e
cultural frente ao preconceito, a perda de espacos e as violéncias histéricas sofridas pelas religides
de matriz africana. Por fim, as narrativas orais de Mametu Muagilé figuram como patrimonio vivo
das comunidades afro-amazonicas, articulando territorio, espiritualidade e praticas de cura no Can-
domblé Angola. Ao registrar saberes sobre ervas, ancestralidade, matriarcado e corpo-territorio,
afirma o Instituto Bamburucema de Cultura Afro-Amazoénica IBAMCA) como espago de memo-
ria, acolhimento e transmissao intergeracional de conhecimentos tradicionais.

Ao afirmar a educa¢ao comunitaria como campo estratégico de analise, este dossié contribui
para a consolidacdo de epistemologias feministas, negras, indigenas e decoloniais amazonidas, rea-
firmando o compromisso da Revista Género na Amazonia com a pluralidade de vozes, a critica as
desigualdades estruturais e a valorizagao de produgoes académicas que emergem das margens para
transformar o centro.

Belém/PA (Amazonia/Brasil), 23 de novembro de 2025.

Alanna Souto Cardoso Tupinamba

Doutora pelo PPGDSTU/NAEA-UFPA (2018).

Pds-doutora pelo PPGG-UEPA (2024).

Presidenta | Diretora-Geral do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS).
Articnladora do Forum Parawara de Indigenas em contextos urbano, ribeirinho ¢ rural.

Rita Gomes do Nascimento (Rita Potyguara)
Doutora em Educacao/ UFRN. Diretora da Faculdade 1.atino Americana de

Ciéncias Sociais (Flacso) no Brasil

12 Geénero na Amazania, Belém, n. 28,jul./dez.,2025



\

’-(“ir n i h \ ’\ v, n i ﬁ v, ﬁ v |
S AU

Nesta edi¢ao de nimero 28 da Revista Género na Amazonia, ampliamos nossos horizontes
para tematicas ainda pouco abordadas, mas que temos observado ganharem maior notoriedade
em pesquisas académicas de uns anos para ca, principalmente numa época em que se buscam por
resolugoes para as crises climaticas que vém assolando nosso planeta. Neste Dossié¢, ouviremos as
vozes de mulheres indigenas, quilombolas e maes de santo, suas trajetorias e lutas cotidianas, em
busca de entender suas atribulagdes, absorver seus ensinamentos e registrar suas memorias (trans-

critas da oralidade).

Convidamos todas/os/es para se juntarem a nds nesta leitural

Belém/PA (Amazonia/Brasil), 05 de janeiro de 2026.

Maria Luzia Miranda Alvares

Doutora em Ciéncia Politica. Docente voluntiria da Faculdade de Ciéncias Sociais/ UFPA.
Coordenadora do Grupo de Estudos e Pesquisa “Eneida de Moraes” sobre Mulher e
Relagies de Género-GEPEM

Ana Carolina Alvares Branco
Especialista em Producio Audiovisual/ Estacio Belém.
Gradnada em Design de Produto/ IES AM.

APRESENTACAD Alanna Souto Cardoso Tupinambd; Rita Potyguara; Luzia Alvares; Ana Branco

13






-
Mulheres Pretas e Questoes .
Afro-Religiosas







Diasporas Afroindigenas: a experiéncia amazdnica de emersdo da entidade espiritual
cabocla em comunidades de matriz africana

Didsporas Afroindigenas: la experiencia amazonica de la emergencia de la entidad espiritnal cabocla en comunidades
de matrig, africana

Afro-Indigenons Diasporas: the amazonian experience of the emergence of the cabocla spiritual entity in african-origin
commnnities

Fiama Goes Maués

Alanna Souto Cardoso Tupinamba

Resumo: O artigo analisa as situagdes diaspoéricas africanas e indigenas na Amazonia brasileira em seus pro-
cessos histéricos, com foco na emersio da entidade espiritual cabocla em comunidades tradicionais de mattiz
africana. O estudo fundamenta-se na nocio de situacio histérica (OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 2018) e
adota a etnografia como abordagem principal, em didlogo com Ferreti (2000), sobre a manifestacao cabocla no
Tambor de Mina. A pesquisa foi realizada em quatro casas tradicionais — Instituto Nangetu (Candomblé Ango-
la), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleoma (Tambor de Mina) e Terreiro de Mae Herondina
(Umbanda) —, evidenciando multiplas formas de manifestacido cabocla vinculadas as memorias afroindigenas.
Conclui-se que essas manifestagdes reafirmam a diversidade das tradigSes de terreiro e fortalecem a memoria
coletiva na diaspora afroindigena amazonica.

Palavras Chave: Didspora Afroindigena. Cabocla. Etnografia. Comunidades Tradicionais. Amazonia.

Resumen: El articulo analiza las situaciones diaspoéricas africanas e indigenas en la Amazonfa brasilefia en
sus procesos histéricos, con énfasis en la emergencia de la entidad espiritual cabocla en comunidades tradi-
cionales de matriz africana. El estudio se fundamenta en la nocién de situacion histérica (OLIVEIRA, 2015;
CARDOSO, 2018) y adopta la etnografia como enfoque principal, en didlogo con Ferreti (2000) sobre la
manifestacion cabocla en el Tambor de Mina. La investigacion se realizé en cuatro casas tradicionales — Ins-
tituto Nangetu (Candomblé Angola), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleoma (Tambor
de Mina) y Terreiro de Mide Herondina (Umbanda) —, evidenciando diversas formas de manifestacion cabo-
cla vinculadas a las memorias afroindigenas. Se concluye que estas manifestaciones reafirman la diversidad
de las tradiciones de terreiro y fortalecen la memoria colectiva en la didspora afroindigena amazonica.

Palabras Claves: Diaspora afroindigena. Cabocla. Etnograffa. Comunidades tradicionales. Amazonia.

Abstract: The article analyzes African and Indigenous diasporic situations in the Brazilian Amazon across
their historical processes, focusing on the emergence of the Cabocla spiritual entity within Afro-Brazilian
traditional communities. The study is grounded in the notion of the historical situation (OLIVEIRA, 2015;
CARDOSO, 2018) and adopts ethnography as its main methodological approach, in dialogue with Ferreti
(2000) on the Cabocla manifestation in Tambor de Mina. The research was conducted in four traditional
houses — Instituto Nangetu (Candomblé Angola), Instituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleo-
ma (Tambor de Mina), and Terreiro de Mie Herondina (Umbanda) —, highlighting multiple forms of Cabo-
cla manifestations connected to Afro-Indigenous memories. The study concludes that these manifestations
reaffirm the diversity of terreiro traditions and strengthen collective memory within the Afro-Indigenous
diaspora of the Amazon.

Keywords: Afro-Indigenous diaspora. Cabocla. Ethnography. Traditional communities. Amazon.

Fiama Gées Maués — Mestra pelo Programa de P6s-Graduagiao em Sociologia e Antropologia da Universidade
Federal do Para (PPGSA/UFPA). Pés-graduada (especialista) em Diteito Civel na Faculdade de Direito da Funda-
¢do Escola Superior do Ministério Pablico (FMP). Doutoranda do Programa de Pés-Graduacio em Sociologia e

Antropologia da UFPA (PPGSA/UFPA). Lattes: lattes.cnpq.br/9072388031845303. E-mail: goesfiama@gmail.com
Alanna Souto Cardoso Tupinamba — Doutora em Desenvolvimento Sustentivel (PPGDSTU/NAEA-
-UFPA) e pés-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de
Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail:

alanna81@jinstituto-cartografando-saberes.com



16

Y

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

INTRODUCAO

“(...) a emersiao nem Osiris sabe como aconteceu...”

Olodum.

Este artigo examina as situagoes diaspoOricas africanas e indigenas na Amazonia brasileira
em seus processos histéricos, tomando como foco a emersao da entidade espiritual czbocla em co-
munidades tradicionais de matriz africana. O estudo fundamenta-se na noc¢ao de situac¢ao histérica
(OLIVEIRA, 2015; CARDOSO, 2018), que permite compreender as temporalidades coletivas para
além de visOes etapistas ou meramente contextuais. Adota a etnografia como abordagem principal,
em didlogo com os estudos de Ferreti (2000) sobre a manifestacao cabocla no Tambor de Mina. A
pesquisa foi realizada em quatro casas tradicionais: Instituto Nangetu (Candomblé Angola), Ins-
tituto Bamburusema (Candomblé Angola), Aqueleoma (Tambor de Mina) e Terreiro de Mae He-
rondina (Umbanda); nas quais se buscou compreender as multiplas formas de manifestacio cabocla'

vinculadas as memorias afroindigenas.

A analise parte da compreensiao de que a diaspora afroindigena nido pode ser reduzida
a uma experiéncia homogénea. Como apontam Stuart Hall (2003) e Flavio Gomes (2005), os
deslocamentos for¢ados de africanos e as interacbes com povos indigenas geraram identidades
plurais e praticas de resisténcia. Nesse mesmo sentido, Goldman (2014; 2017) problematiza a
ideia de mesticagem?® como fusio harmoniosa, enquanto Le Goff (1990) lembra que a meméria
constitui dimensao essencial das identidades coletivas. Ao lado dessas reflexées, as contribuicSes
de Beatriz Nascimento (1985; 2018) permitem situar quilombos e oralidades como territorios

politicos e culturais fundamentais para o entendimento das diasporas.

Com o advento do Estado Novo, a mesticagem foi erigida como ideologia oficial, ro-
mantizando e homogeneizando as Africas que chegaram a estas terras. Essa perspectiva serviu
para isolar ainda mais os grupos negros de pele mais retinta, sobretudo os povos de tradigao
de terreiro e as manifestagdes artisticas de matriz africana. Ao mesmo tempo, tampouco reco-
nheceu o negro de pele mais clara, classificado como “pardo”, nem refletiu sobre a relevancia
da manifestacao do espirito ancestral indigena — os chamados caboclos — nas praticas religiosas

afro-brasileiras.

Um trabalho importante nesse campo ¢ a tese de Mundicarmo Ferreti (2000), na qual a
autora analisa a manifestaciao da entidade cabocla nas comunidades de matriz africana. A autora
evidencia o pouco aprofundamento existente sobre o tema nos cultos populares, destacando as
contribui¢des de Micénio de Santos. Seu estudo concentra-se no Tambor de Mina, no qual o ca-
boclo aparece em perspectiva mais intercultural, quando comparado a Umbanda e ao Candom-

blé, inclusive abarcando entidades espirituais de origem europeia e judaica no panteio.

! Ressaltamos que, embora utilizemos a forma cabocla como categotia analitica, em respeito a oralidade comunitatia das
tradi¢des, a entidade é frequentemente nomeada como caboca, expressio que traduz o modo préprio de nomeagiao das
liderangas e praticantes de terreiro.

% Seguimos aqui muitos apontamentos do Dossié (Contra) mesticagens Ametrindias e afro-americanas organizado por
Francisco Pazzarelli, Julia F Sauma, Maria Belém Hirose, o volume 9 de 2017, da Revista de Antropologia da UFS-
CAR, que seguindo muito das dire¢des do precursor do termo “afro indigena”, o antropdélogo Marcio Goldman que
defendeu em concurso para titular no museu nacional o que denominou provisoriamente de “relacio afro-indigena”,

designacdo usada ao se referir as relacoes de agenciamento entre afrodescentes e indigenas no continente americano.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




, v@_’ vnvn @

Neste trabalho, portanto, a no¢ao de situagao historica (OLIVEIRA, 2015; CARDOSO,
2018) orienta a analise a0 demonstrar como diferentes grupos recriaram formas de sustentagdo e
resisténcia ao longo do tempo-espago, seja no ambito de suas tradi¢oes, seja em confronto com
temporalidades hegemonicas do Estado. Essa abordagem dialoga com a concepg¢ao de Atlantico
Negro de Paul Giroy (2001), entendido como territério de transito e recriagdao de sentidos, onde se

entrelagam experiéncias afro e indigenas na Amazonia.

1. Quando o Atlintico Enegreceu, Pindorama “Afroindigenizou”: o espaco afrodiasporico
das comunidades e cultos afro-tradicionais

O que cu estava querendo me referir foi no alijamento que foi dado
ao negro dentro do Brasil, a0 negro e ao indio. Entdo nés temos uma cultura
muito forte, realmente uma cultura negra muito forte e uma cultura negra que
aglutinou...

A cultura negra que conseguiu se amalgamar com a cultura india é real-
mente a cultura brasileira, uma cultura muito forte, sabe? E que ficou ao nivel
de uma subcultura, quer dizer como uma coisa oficial, ela ficou ao nivel de sub-
cultura porque uma outra cultura dominou ela nesse nivel. Entdo quer dizer o
mais fraco dominando o mais forte, no caso, quer dizer a cultura, quem domina
mesmo dentro do Brasil é a cultura negra e cultura india, e ndo cultura branca,

mas se insiste em impor como cultura (...).

(NASCIMENTO, 2018, p. 125-126)

Paul Giroy (2001), em O A#lantico negro, nos presenteia com uma leitura equilibrada sobre o
espaco afrodiasporico e com uma analise radical referente aos processos contemporaneos de trans-
migracao de corpos e culturas negras para as Américas. A obra traz para o entendimento central a
identidade do negro como construgio politica, histérica e marcada pelas trocas culturais, em que as
questoes das origens nao sao suficientes para entender essa identidade negra, a qual precisa ser lida
criticamente pelas experiéncias dos processos de desterritorializagao, deslocamento e (re)criagao
cultural. Estas experiéncias foram resultados do trafico negreiro, ocasionador de um trauma origi-

nal tocado por diversas situacoes de encantamento e aversoes em viagens entre América, Europa
e Africa.

Outro ponto que Giroy (2001) nos orienta a pensar ¢ sobre a modernidade, a dupla conscién-
cia gerada na formacao do Atlantico negro e seus processos afrodiasporicos. Em relagao a Europa,
esse autor val dizer que o cidaddao negro, nascido e criado nesse continente, passa a ter uma posi¢ao
ambivalente no reconhecimento de ser negro e também ser europeu — no sentido de validar direitos
em um espaco que vive uma identidade, ainda que inacabada e fragilizada, mas de forma contra-he-
gemonica —, pois, a0 retomar seu lugar de negro no local em que vive, o qual lhe marca, ele também
questiona o discurso racista, nacionalista ou etnicamente absolutista em suas relagoes politicas, de
modo que essas identidades parecam ser mutuamente exclusivas. Nesse sentido, “ocupar o espaco
entre elas ou tentar demonstrar sua continuidade tem sido encarado como um ato provocador e

mesmo opositor de insubordinag¢ao politica” (GIROY, 2001, p. 34).

Este autor, entdo, ajuda a perceber que o espago afrodiasporico, desde a época do trafico

e da escravatura negra, ja se fazia junto com outras identidades nativas. Afinal, quando os negros

Digsporas Afroindigenas: a experiéncia amazonica de emersdo da entidade espiritual cabacla. . Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd

17

OGO,

A



18

Y

chegaram em Pindorama e em Abya Yala’, os indigenas ji estavam aqui. A perspectiva de Gitoy,

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

que percebe que as experiéncias no espago afrodiasporico, o qual “heuristicamente” ele chamou
de “Atlantico negro”, ndo sao uma configuracio espacial unica da presenca negra, mas marcada
por encontros diversos com nativos, missionarios, colonos e, sobretudo, povos indigenas dentro e
fora das povoagoes. Essas experiéncias vao marcar e florescer ao longo de diversos processos de
(des)territorializagoes de indigenas e negros escravizados africanos, em especial, um tipo de rela-
¢ao ambivalente e de dupla consciéncia em algumas coletividades e sujeitos viventes desse espaco

afrodiasporico.

Perante o exposto, o espago que aqui esta sendo citado deve ser encarado como um espaco
de mediagdo cultural, como bem descreve Paula Montero (2006), para o entendimento no ambito
da organizacio espacial e das relagdes entre indigenas e missionarios. Ou seja, nao se trata de um
espaco de conciliagao, muito além disso, ¢ um lugar de encontros e desencontros, um local de fron-
teiras de interculturalidades onde se encontram os sujeitos. E sob essa percepcio que talvez seja
possivel enfrentar com alguma eficicia todo um repertério de posicionamentos/lugares de poder
e resisténcia, dominagdo e dependéncia, que constrdi o sujeito da identificagio colonial, seja do

colonizador, seja do colonizado.

A questao da “modernidade e dupla consciéncia” do Atlantico Negro de Paul Giroy (2001)
parece bem interessante para esse texto, pela propria forma que o dinamico trabalho de memoria
¢ estabelecido e moralizado na edificagao intercultural da diaspora, o qual construiu coletividades
e gerou tanto uma politica quanto uma hermenéutica aos seus sujeitos contemporaneos; inclusive

alargando as fronteiras oficiais concernente a cultura, as quais foram flexibilizadas e renegociadas.

Por meio dos estudos do pan-africanista Du Bois, Giroy (2001) vai buscar entender o afro-
descendente fora da Africa, em especial, sobre a experiéncia da América negra e, desse modo, ele

situa a violéncia da emersdo que suscita da dupla consciéncia, de forma transgressora:

A dupla consciéncia emerge da simbiose infeliz entre trés modos de pen-
sar, ser e ver. O primeiro é racialmente particularista, o segundo, nacionalista,
porque deriva mais do estado-nagio, no qual se encontram os ex-escravos, mas
ainda-ndo-cidaddos, do que de sua aspiracdo por um estado-nac¢io préprio. O ter-
ceiro é diasporico ou hemisférico, as vezes global e ocasionalmente universalista.
(GIROY, 2001, p. 248)

A jornada de sujeitos africanos escravizados diversos advindos de antigas civilizagdes — que
passam a resistir, em especial, fora dos nuicleos coloniais ao longo da formagao da América Lusitana
—, demarca um outro tipo de cartografia e de ocupagao territorial da resisténcia desses agentes, que
amargaram em suas condi¢Ges raciais, estas que os botavam em situacoes de escravidao e/ou servi-
dao. Os africanos e povos indigenas logo passam a se organizar em quilombos e compartilhar as pra-

ticas de suas culturas nessas organizagdes contra-hegemonicas do espago da ordem (GOMES, 2005).

* Pindorama era como os povos indigenas tupi-guarani referiam-se as terras postetiormente chamadas brasileiras. E
Abya Yala ¢ a expressio que vendo sendo usada por diversos movimentos indigenas da América Latina com o sentido
de uma leitura contra colonizadora do continente americano e dando mais sentido de pertencimento aos povos origina-
rios. Muito embora seja uma expressdo mais indigena que tem unificado na luta com os ¢rio/los da Améria hispanica que
criou um outro lugar das elites ¢riollas, contudo, quando se pensa no termo no contexto dos Andes, da América central
e do Caribe, observa Porto-Gongalves (2009. P.27) o termo crioulo se refere aos negros aqueles tidos enquanto filhos
da ningueidade, aos dannés, isto é, aos condenados da terra, como bem observou Franz Fanon (1968).

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




ﬂ\

oS S AOPOPS

O

Nesse periodo, se deposita nas origens dos cultos aos orixas, a encantaria do Tambor de
Mina ou ainda a pajelanga cabocla de mattiz ribeirinha no campo e/ou na cidade (heranca da matriz

etnocultural indigena).

O pesquisador Reginaldo Prandi (2008) faz uma contextualizagdo histérica em seu texto
“A danga dos caboclos: uma sintese do Brasil, segundo os terreiros afro-brasileiros”, informando
algumas principais etnias africanas desterritorializadas, as quais foram distribuidas pelo territério
da América lusa, mas que, marcadas em seus corpos e memorias, conseguiram recriar suas cren-
cas ¢ cultos nesse outro lugar. Esses lugares, que estamos chamando de espago afrodiasporico ou
“Atlantico Negro”, também se fazem afroindigena em sua praxis relacional, ainda que no campo
de culto de dominancia de matriz africana, em especial, dois grandes grupos linguisticos tiveram

grande entrada e participac¢ao na formacao brasileira: os Sudaneses e os bantos.

Assim, em diversas cidades brasileiras, sobretudo na segunda metade do século XIX, surgi-
ram grupos organizados que foram se recriando e originaram as atuais religides afro-brasileiras: as
umbandas, os candomblés, o Tambor de Mina no Maranhao, que depois se expandiu até o Estado

do Para, o batuque no Rio Grande do Sul e muitos outros.

Nesse contexto, os bantos sao tidos como o grupo mais antigo que chegou em Pindora-
ma, bem antes dos Fons e dos lorubas, apesar de mais adaptados que esses grupos e ja falantes
da lingua portuguesa, também vivenciavam o catolicismo popular, ainda assim, nao tinham tanta
passibilidade para uma vida sem racismo, sendo considerados africanos, negros ou #estizos, ou seja,
impuros, ficando a margem da sociedade e, muitas vezes, perseguidos. Ainda que sendo brasileiros
e africanos a0 mesmo tempo, a questdo da dupla consciéncia que bem aponta Paul Giroy (2001)

também ja era acionada por esses sujeitos.

Afinal, enquanto africanos meridionais que eram, as suas tradi¢oes remanescentes os dire-
cionaram para o reconhecimento e os levaram a cultuar os antepassados, os que na Africa banta
estavam fixados na terra. Assim, cada aldeia tinha seus préprios ancestrais como parte integrante
do seu territério geografico e que usualmente nio se destertitorializavam para outros lugares. F
nesse sentido que a consciéncia de serem brasileiros fazia com que se sentissem e se reconhecessem
também na ancestralidade genuinamente brasileira, o indigena ou caboclo. E dessa necessidade de
culto ancestral da nova terra e do sentimento de perecimento dos ancestrais, passam a ligar-se assim
em Abya Yala, que lhes acolheram nas trilhas do novo territério, em que o dominio é dos povos
nativos. Entdo, os bantos e seus descendentes criaram o candomblé de caboclo, muito conhecido
na Bahia, o qual louvava os espiritos dos indios ancestrais (PRANDI, 2008, p. 35).

Em todo Brasil, em qualquer lugar, observa muito bem Prandi (2008), que se manifestasse
o culto as divindades africanas, havia também grupos ou agrupamentos locais que praticavam a
adoracao aos espiritos desencarnados, sendo negros, indigenas ou brancos considerados guias, em

especial, sob influéncia também do kardecismo.

Sendo assim, a emersiao da entidade cabocla* nas comunidades de matriz africana vai sendo
colocada direta ou indiretamente como um reconhecimento dos guardides e guardias originarias
dessas terras, que se manifestam com sentido e perspectiva propria para cada lugar que vivenciam

essas denominagdes religiosas caboclas. Assim como a concepgao dos espiritos louvados, também

* Diferente do entendimento que se tem do sujeito chamado “caboclo” otiundo de comunidades tibeitinhas, sendo
considerado assim um ribeirinho que pode ter ou nio o entendimento e a pratica dos cultos caboclos no campo da
afrorreligiosidade ou de uma pajelanca cabocla da sua prépria matriz ribeirinha.

Digsporas Afroindigenas:  experiéncia smazonica de emersdo da entidade espiritual cabocla. .. Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd

V(Y /. v (",‘

19




4 YV \\L
.‘”“f-HHrrf-Hnrrr-n?/%’%\7\}/;\ %ﬁﬁ

ha diversas variagoes de entendimento, como o leitor podera observar no proximo tépico sobre
a diversidade e a riqueza identitaria e cultural do termo caboclo e suas experiéncias nas diferentes

tradi¢oes abordadas.

E fato que essas manifestagoes caboclas, em diversas religides de matriz africana, em Per-
nambuco, na Paraiba, na Bahia ou mais ao Norte do pais, em especial, o Maranhao e o Para, se
configuram com uma real proximidade as religides indigenas. Tal aproximacao ¢ validada e verifica-
da pela presenga de matérias-primas em seus rituais, a citar: o tabaco, o tauari, a cuia, bem antes da
entrada das transnacionais do fumo, a exemplo da Bahia que se tornou referéncia na venda desse
fumo e os charutos muito usados pelas entidades caboclas (PRANDI, 2008, p. 36-37).

Nesse espaco afrodiasporico, saberes indigenas ja se articulavam com saberes africanos, nem
sempre organizados em torno de cultos religiosos definidos como a umbanda, tambor de mina e
candomblé. A exemplo, a pajelanca cabocla, que tem uma origem indigena e o seu fluxo esta muito
vivo na capital do Para, Belém, que possui um mercado de ervas onde a maioria das erveiras ven-
dedoras sao curandeiras ou praticam a chamada pajelanga cabocla; a qual é ligada também as ben-
zedeiras e possuem uma certa influéncia do catolicismo popular (FIGUEIREDO, 2008a; MAUES,
2008, p. 121-122).

A pajelanca e a encantaria amazonica se revelam como campo de confrontos culturais desde
os fins do século XIX e inicio do século XX. Nessa perspectiva, Figueiredo (2008b) vai nos mos-
trar: “(...) uma longa histéria de exclusao da pajelanca do léxico médico da Amazonia através de
uma perseguicao dissimulada que mescla aliangas e conflitos entre os préprios pajés e os esculapios
oficiais” (p.61). Sendo assim, essa pajelanca cabocla foi perseguida, posta a margem e oprimida
pelo aparato policial da época, entao firmava suas trincheiras na cidade ou nos sertdes amazonicos
sabendo se posicionar no ambito da disputa simbdlica para consolidar seu espago de resisténcia a
partir dos seus rituais de curas. Diferente da medicina legal, uniformizada e “farmacolégica”; os
pajés caboclos ou pajés caboclas® atuavam junto aos seus guias espirituais, alguns chamados “os ca-
ruanas”, ou ainda com outros encantados das aguas, da terra ou do ar. Eles benziam, davam banhos

de ervas e acolhiam por dias seus pacientes em suas cabanas.

A Umbanda, de todas essas manifestagoes religiosas que passam a se organizar em comu-
nidades e ainda de forma muito marginal, assim como os quilombos, foi a religido oficialmente
organizada mais recente quando comparado ao Candomblé e ao Tambor de Mina, ambas tém suas
origens formativas em meados do século XIX. No caso do Tambor de Mina, em Sao Luis, podem
ser localizadas duas casas tradicionais, as quais foram fundadas por africanas de “nag¢ées” origina-
rias na Africa e escravizadas, que sio: a Casa de Mina Jeje e a Casa de Nagd. Tais casas serviram
como referéncia para outros terreiros de Tambor de Mina na cidade de Sio Luis-MA, elas foram
fundadas ainda em meados de 1800. A casa de Mina Jeje é um terreiro que se cultua apenas os vo-
duns, as entidades divinas oriundas do antigo reino Daomé; 14 nio se cultua orixas e/ou caboclos
em seus rituais. F a casa de Nagd que imprime um maior reflexo para maioria das casas de Tambor
de Mina em Sdo Luis e outras cidades do Maranhao, pois, nessa casa, seus iniciados dangam com
orixas e caboclos (NUNES, 2018).

E sabido ainda, por meio de informagdes do pesquisador e fotégrafo Pierre Verger (1986a),

que a rainha daomeana Na Agontimé, vendida como escrava aos negros do trafico do atlantico en-

> Os caboclos referidos tratam-se daquela categotia de individuos resultante do processo de colonizagio e desagte-
gacdo das sociedades indigenas, e que partilha padrées culturais semelhantes, como a forma de explorar os recursos
naturais e suas crengas no ambiente encantado.

20 Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 1 Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



Y

R

tre o final do século XVIII e o inicio do XIX, teria fundado a Casa das Minas. Tal apontamento

®

especulativo de Verger, Cavalcanti denomina de a “Saga de Na Agontimé” e envolve uma nar-

rativa mitica que busca dar conta dos vazios irreversiveis, violentos traumas e siléncios seculares

(CAVALCANTT, 2019).

A Umbanda, fundada em 15 de novembro de 1908, por Zélio Fernandino de Moraes, nasce
e torna visivel, a principio, a sabedoria dos povos tradicionais escamoteados e maltratados por
colonizadores do tempo mercantil ao capital. Muitas “entidades” caboclas ja atuavam nas chama-
das macumbas de norte a sul do pais, na pratica de cura, limpeza, nos ritos de prosperidade e até
de amor. A partir de sua fundagao, a Umbanda, no Estado do Rio de Janeiro, no inicio do século
passado, passa a se compor de forma plural e mais unificada, aglutinando muitos espagos que ja se
manifestavam com as entidades caboclas, s6 que, dessa vez, sofrendo influéncias do kardecismo, no
sentido de dirimir os principios morais, éticos ou a ética da religido afro-brasileira, seja ela africana
ou cabocla. A umbanda nasceu tendo como base central a matriz africana (preto velho- orixas) e a

matriz indigena (os caboclos).

Contudo, a colcha de retalhos sociais que configuram o mosaico nacional da cultura afro-bra-
sileira cada vez mais se diversifica e amplia as figuras regionais e representativas, geralmente margi-
nalizadas no decorrer de suas trajetorias. Nao a toa, nesse pantedao simbolico do indio desbravador
e valente e na outra ponta da base do triangulo, o sabio e tolerante preto velho, surgiu o caboclo
boiadeiro. Vejam s6 o que o Reginaldo Prandi (2008) vai dizer: “O boiadeiro é representagao mitica
do sertanejo nordestino, o mestico valente do sertdo. E o bravo homem acostumado a lidar com
o gado e as agruras da seca, simbolo da resisténcia e determinagdo” (grifo nosso) (p. 41). Esse
pesquisador também vai nos lembrar de outra figura social, “o marinheiro”, representando aqui o
navegante desbravador do mar que, num pais de viagens de longas distancia, necessitava desse indi-
viduo extremamente valoroso. Daf, inicia-se na umbanda o culto aos marinheiros, que pode ainda
representar mobilidade, direcionamento, inovag¢ao, capacidade de adaptacio em cenarios diversos
deste importante desbravador, sendo que, no contexto cultural e social da umbanda, é um simbolo

de resisténcia.

A Umbanda consegue ainda aglutinar, em cenarios diversificados e regionais do pafs, em am-
bientes urbanos, geralmente periféricos, variados sujeitos sociais, frequentada, especialmente, por
negros pobres, ribeirinhos que moram nas cidades, brancos da classe média, dentre outros. Sem
contar a capacidade da Umbanda de reunir, como vimos rapidamente acima, num tnico panteao,
entidades espirituais de variadas origens. A Umbanda se faz, assim, representante da diversidade, ao
passo que busca reunir a sua divina trindade “caboclos, pretos e erés” a partir de seus papéis rituais,
sem contar as outras linhas acopladas nessa piramide, a lembrar da linha dos malandros, a linha
dos baianos ou sua banda de esquerda, os Exus de lei, masculinos e femininos (as pombas-giras),
ainda mais marginalizados que as outras representagdes arquetipicas da cultura popular brasileira

no pantedo da Umbanda.

2. Manifestagdes das Entidades Caboclas na Memoria Oral Coletiva em Quatro TradigGes
de Matriz Africana: Instituto Nangetu (Candomblé de Angola); Instituto Bamburusema de
Cultura Afro-Amazoénica (Candomblé Angola); Aqueleoma (Tambor de Mina) e Terreiro
de Cabocla Herondina (Umbanda)

Digsporas Afroindigenas:  experiéncia smazonica de emersdo da entidade espiritual cabocla. .. Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd

2l



22

v@r@r(o\v

“Naquela aldeia mora uma cabocla dizem que é homem, mas ela é mu-
lher/ E a cabocla Ita/ Da pena cinzenta, mora na aldeia de Tapindaré

Ogum j4, venceu ja, venceu ji, venceu/ Ogum vem de aruanda/ Quem
lhe manda ¢ Deus

Oh, Herondina. Oh, Herondina, oh, nio me toque e ndo me burla. Oh,
eu estou na ponta de agulha/ Oh, Herondina/ Muitos trabalhos eu tenho dado/
Muitas correntes tenho quebrado

Caboclo da Pedra Preta, ele gosta de ver tinit / Se nio gosta de Umbanda,

o que vem fazer aqui?®.

Beatriz Nascimento (1985) fundamenta o debate histérico dos tempos largos do Atlantico
afrodiasporico, que alicerca o processo de formagao das diversas comunidades dos povos de ter-
reiro de matriz africana em suas memorias recentes, alcancando os tempos em que as primeiras
manifestagoes dos cultos aos orixas comegam a se territorializar nas comunidades quilombolas.
Como bem observou a autora, essas manifestagdes compunham muitas das origens das primeiras
comunidades de terreiros, a exemplo dos quilombos de nossa senhora dos Mares e do Cabula que

eram regidos pela religiosidade iorub4, ainda em meados do século XVIII.

Neste topico, vamos nos centrar nas narrativas orais de quatro tradi¢gdes, por meio de suas
sacerdotisas e sacerdotes: Mametu Nagentu, representante do Instituto Nagentu, pertencente ao
candomblé de nagao Angola; Mametu Muagil¢, representante do Instituto Bamburusema de Cultu-
ra Afro-Amazonica, também pertencente ao candomblé de na¢ao Angola; Pai Alexandre do Aque-
leoma, pertencente ao Tambor de Mina; e Mae Juci do Terreiro de Mae Herondina, pertencente a
Umbanda.

Os relatos nos trazem as visOes, significados e como se manifestam as entidades caboclas
nessas tradi¢des de matriz africana, o que vai em dire¢ao ao que foi apontado em alguns estudos
antropolégicos reportados acima. Em primeiro lugar, sera realizada uma analise do relato das vi-
veéncias de Mametu Muagilé, a qual aceitou repassar seus conhecimentos sobre o assunto, através

de sua oralidade, como mostra a Figura 1, abaixo.

Figura 1 - Entrevista com Mametu Muagilé

Fonte: Alanna Souto Cardoso; Selma Brito e Leila Leite, novembro de 2019.

¢ Pontos cantados que se manifestam, conforme as especificidades de suas unidades politicas.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas

2/ @ .-,.\_v;__q SE ﬁ[] _| . 1},‘ .‘_-,.-,‘_*.J

.-



T G ..:_*‘r v VAW VY {’!"J;""
< = @ﬂ@m@ﬁﬂ 7. ri

Em primeiro lugar, Mametu Muagilé afirma que os caboclos fazem parte de uma linha do
Candomblé Angola que faz reveréncia nio somente ao indio encantado’ ou ao mestizado indigena

da mata que se encantou, pois, como ela mesmo vai dizer, “nem todo caboclo ¢ indio™:

Vou falar agora de nossas entidades, dos caboclos. Da nossa experiéncia
dentro do candomblé. Eu aprendi com meu pai que existe ...e que os caboclos
todos sdo brasileiros...brasileiros mesmo. S3o os espiritos dos indios que se tor-
naram espirito de luz para incorporar e chegar na plenitude. E incorporar na nos-
sa matéria. E de muitos negros que se foram. E, também, vieram como espirito
de luz. Nem todo caboclo ¢ indio. Nem toda entidade que a gente incorpora ¢é
indio. Tem boiadeiro, capangueiro, gentileiro...Outros capangueiros, também, sio
caboclos. (Mametu Muagilé, 11 de abril de 2020)

Nessa concepgao da tradigao angoleira referida acima por Mametu Muagilé, pode ser visua-

lizada através da imagem a seguir.

Figura 2 - Caboclo

Fonte: IBAMCA, sem ano.

Além disso, essa perspectiva de Mametu Muagilé também corrobora com a de Mametu Na-

gentu, em sua entrevista (Figura 3):

" Encantado ou encantada sdo aqueles que atravessaram para uma espécie de um outro plano que nio o terreno, mas o
do mundo maégico da natureza; logo, ndo morreu, a memoria popular racial diz que se encantou.

Digsporas Afroindigenas: a experiéncia amazonica de emersdo da entidade espiritual cabacla. . Fiama GOes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambé 23



O € “SECAD] ..

Figura 3 - Entrevista com Mametu Nangetu

Fonte: Alanna Souto Cardoso e Selma Brito, dezembro de 2019.

Mametu Nangetu trata da diversidade da representatividade das entidades caboclas no ambi-

to da tradi¢ao ligada ao caboclo Mavambo da sua raiz Bantu:

(...) entdo, a gente quando passa por uma inicia¢do nas tradigSes Bantu e nas
tradi¢bes Angola. A gente inicia...tem um perfodo de resguardo que sio trés meses
de kelé ... Mais os preceitos e de andar de branco um ano e sempre de preceito,
sem fazer certas coisas, inclusive ser manifestacio de Mavambo, [ Isila?] e caboco.
Com um ano de iniciado ¢ que gente vai fazer a festa de ano da pessoa que ja vai
pagando suas obriga¢Ses de ano e vem o caboco que é o mensageiro das pessoas,
da Nagido Angola...é o caboco que trabalha...é o caboco que da passe...¢ o caboco
que também tira Eb6, mas nao estou dizendo que nés somos preparados ... nés de
tradicdo de matriz Africana somos preparados para também fazer esses trabalhos
sozinhos...a partir do momento que tomamos nosso | Kijingo?] , [ Deka?] , [Oiée?]
a gente ¢ preparado para , também, fazer esses trabalhos que necessariamente
ndo precisa estar manifestada ou incorporada com o caboco Mavambo, mas tem
pessoas que gosta, fala com caboco, gosta de receber aquela energia do caboco...e

entdo a gente assenta os cabocos...entdo a gente bantu...nés bantu a gente tem o

24 Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



PG @ (D L DL DD N
Ve S NMNNENCN NN il

Inkisse Tempo que é nosso Rei. Entdo as pessoas que sdo de outra tradicdo para

e
2

chamarem caboco que eles nio tem...eles tem que fazer o assentamento do Inkisse

Tempo que é 0 nosso rei para poder chamar os cabocos. (Mametu Nagentu, 12
de abril de 2020).

Das narrativas das entidades caboclas dessas duas comunidades de tradicio Angola, ambas
trazem seus modos de pensar, alimentar e vivenciar essas manifestagdes, conforme a orientagao
das Mametus das casas. Cada uma delas tem um olhar bantu e afro-brasileiro na relagio com suas
“incorporacdes” e iniciagdes caboclas. Mametu Nagentu, por exemplo, vai dizer que as entidades
caboclas sao representagoes das energias da natureza e estao diretamente ligadas aos elementos da
biodiversidade:

Entao com um ano nds fazemos assentamentos dos cabocos, sacraliza-
mos, fazemos a festa com cabana, com reza, chamamos o caboco para o saldo
para ele se manifestar e dizer quem ele é...através dos canticos. Mas assim..o
povo Bantu cultua muitos deuses da natureza, por exemplo os cabocos da mata
que representa as matas. Os cabocos das aguas, os marujos, os boiadeiros. E essa
representagdo para nés Bantu tem esséncia da Natureza porque nés Bantu nao
cultuamos divindades ancestrais, a gente cultua a propria esséncia da Natureza.
Por exemplo, Cavungo, Obaluayé, a terra...Yansa é o vento, Baburecema ¢é o ven-
to. Nani é a lama. E a que moldou o homem, fez o homem...Oxéssi, Mutalam-
bo, Kabila, esses santos da mata...s3o a propria esséncia da mata da Natureza...
Iemanja, Mikaia ¢ a 4gua salgada. Dandalunda é a agua doce. Entdo Lemba é o
nascer do Sol e Lebanfuranga é o entardecer... Lebafuranga é o mais novo, é o

entardecet, o Sol ja...o mais velho ¢é o clarear do dia... (Mametu Nagentu, 12 de
abril de 2020)

Na narrativa acima, Mametu Nangetu demonstra-nos como se da os ritos de inicia¢ao, ma-
nifesta¢ao cabocla e seus elos com a natureza, daf a importancia dessas comunidades serem reco-
nhecidas nao apenas pelas suas religiosidades, ou enquanto religido, mas também enquanto comu-
nidades tradicionais® que dematrcam relacoes especificas com a natureza e de préticas espaciais do
culto caboclo do candomblé; que se diferenciam entre si, a citar o culto na Umbanda e no Tambor

de Mina que seguem suas percepgdes proprias.

[--.] Teve a Jurema af sim ele veio vestir a roupa dele que ja estava pronta que
preparamos para ele, pois ele vinha de qualquer maneira, nés fomos buscar o cabo-
clo na mata, af que ele veio com as amarras, porque a nossa identidade para caboclo
dos iniciados no santo ¢ as amarras, né. Ver que em um terreiro de candomblé
quando os filhos vio fazer samba de caboclo eles vém tudo amarrado essas pegas
amarradas ¢ a identidade dos iniciados [...| Mametu Muagilé, 11 de abril de 2020)

Para Mametu Nangetu, as manifestagcdes caboclas sao forcas da natureza, sobretudo, que fa-
zem referéncia as cosmologias e entes da natureza dos antepassados indigenas que se miscigenaram

com povo bantn que nessas terras chegaram:

8 Ver: Souto Cardoso, Alanna. Povos de tetreiro sdo comunidades tradicionais? In. https://www.semeadura.net/news

povos-de-terreiros-sao-comunidades-tradicionais/

Digsporas Afroindigenas: a experiéncia amazonica de emersdo da entidade espiritual cabacla. . Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd 25



26

O povo Bantu chegou primeiro no Brasil quando ele chegou aqui, ele
encontrou os povos indigenas, entao nés se misturamos muito... entao muito dos
nossos caboco, indio Tupinamba, Rompi Mato... s3o tudo dessa unido entre o
povo Bantu e o povo indigena. Entdo acho assim, por exemplo, essa esséncia do
caboco vem muito também dessa mistura do Povo Bantu com o povo indigena.
(Mametu Nagentu, 12 de abril de 2020)

Essa reveréncia aos caboclos, enquanto genuinos brasileiros que se manifestam, seja enquan-
to uma energia dos entes da natureza, como bem orienta Mametu Nagentu, mas também enquanto
manifestacao de espiritos ancestrais de multiplas linhagens — seja de pena maraca, seja da linhagem
dos boiadeiros, dos malandros, dentre outros — demonstra o panteao da Umbanda, que vivencia
Mie Juci, mae de umbanda ha mais de 10 anos; também iniciada no Candomblé Ketu, preparan-
do-se para ser Yalorixa. 1.ogo, como ela diz na entrevista realizada (Figura 4), que trata-se de uma
juncdo de saberes que nao se conflitam, muito embora demarquem seus territérios comunitarios

tradicionais especificos.

Figura 4 - Entrevista com Mae Juci

Fonte: Alanna Souto Cardoso, outubro de 2021.

Nesse sentido, Mae Juci traz em sua perspectiva, diversa do entendimento da manifes-
tagdo cabocla, quando organizada no seu terreiro de umbanda, vivéncias dos caboclos em sua
diversidade e fora dos contextos mais hierarquicos do Candomblé, no qual é yawd. E 14, no
contexto do Candomblé Ketu, é outra experiéncia, mas que nao impede e nem retira dela as

entidades caboclas da Umbanda, comunidade que ela também faz parte. Para Mae Juci:

(...) eu sempre ouvia falar quando a pessoa faz o candomblé o caboclos

da umbanda nio vem mais... quando a pessoa inicia no candomblé nio pode

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



,- .

. NINNNNCNIANNG

receber o caboclo da umbanda. Bem, no meu caso, o meu Babalorixa disse
para mim: ‘olha, minha filha, eu ndo posso tirar o que vocé ja nasceu com
eles’. Entdo eu fiquei um tempo de preceitos por conta do orixa, depois a
Dona Herondina continuou vindo normal, o seu Zé Raimundo, 2a Dona Ma-
riana, todos os caboclos que eu recebo eles continuaram vindo e continuam
vindo. E nasceu mais uma energia que é tao forte quanto que é o seu Guarani,
que disse assim: ‘¢ a representa¢do do orixd na nossa vida’ porque o orixa ele
nio fala. O orix4 ele se comunica de uma outra forma. Nés temos caboclo.
O meu pai tem o caboclo dele, o seu Lirio Verde, e eu tenho o seu Guarani
que recebo 14 na minha casa de Ketu onde estou sendo preparada para um
dia receber minha cuia de Axé e levar os saberes 14 para onde a gente esta
fundando a nossa casa de Candomblé, que é em Cotijuba...”. (Mie Juci, 4 de
dezembro de 2020)

Assim, para mae Juci — que vivencia em seu cotidiano os caboclos de Umbanda em dias
de Umbanda e os caboclos dos dias de “gira de caboclo” do Candomblé Ketu, ambos os cultos
se ligam ao elo das africanidades trazidas dos navios negreiros — “nés somos os resguardado-

res, os guardadores e os responsaveis pela manutencao dos saberes”.

(...) eu aprendi com o decorrer do tempo que esses ensinamentos eles
estdo dentro de nés . Eles sdo saberes dos nossos ancestrais. Eu aprendi que
a Dona Mariana que eu recebo, a Dona Herondina que recebo, a Dona Jarina,
o Seu Z¢é Raimundo, o Seu Zé Pelintra, Dona Cigana, eles sao nossas ener-
gias ancestrais que estdo dentro de nés... por isso que a gente fala assim eu ja
nasci com isso, quando a gente ¢ de umbanda... (Mae Juci, 06 de dezembro
de 2020)

Sendo assim, para a Umbanda, diferente dos candomblés, o culto aos caboclos e as ou-
tras entidades espirituais “humanas”, dentro da diversidade do pantedo que carrega, possui a
influéncia decisiva no dia-a-dia da religido. Contudo, esse fato ndo interfere na presenca dos
orixas dentro da Umbanda, que ocupam uma posi¢ao simbolica, significativa e importante

nessa religiao.

Os caboclos, independente da introdugao, passaram a ter mais expressividade no Can-
domblé, em especial apds os anos de 1970, a vida de muitos brasileiros, de diversos lugares,
foi mais penetrada pela religido propriamente dos deuses africanos. Apesar disso, conforme
constata Prandi (2008), as entidades caboclas nunca perderam o lugar que ja haviam conquis-
tado por meio de toda uma unidade e modos diversos de suas vivéncias, elas ocuparam e con-
tinuam ocupando a tessitura nacional da cultura afro-brasileira de campo religioso e profano
(PRANDI, 2008, p.41).

Apos discorrer sobre a presenca das entidades caboclas dentro do Candomblé de nagao
Angola, de nacao Ketu e dentro da Umbanda, ¢ importante introduzir a conversa a cosmoper-
cepedo (OYEWUMI, 1997, p. 42) dos caboclos dentro da religido de matriz africana Tambor de
Mina, através dos ensinamentos orais repassados pelo sacerdote Pai Alexandre do Aqueleoma,

em sua entrevista (Figura 5).

Digsporas Afroindigenas: a experiéncia amazonica de emersdo da entidade espiritual cabacla. . Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd

27

e

s

"

@ O LI )



28

Fonte: Alanna Souto Cardos e Selma Brito, 01 de fevereiro de 2021.

Nesse sentido, o ponto de partida, em que ele comega a comentar sobre o assunto aqui
posto, ¢ apresentando a diferenca existente, dentro do Tambor de Mina, entre o encantado e o

caboclo:

Quando a gente fala no caboclo, a gente fala da parte amerindia, do ca-
boclo brasileiro, dos caboclos de pena, pena e maraca, os tuxauas, os flecheiros.
Mas, quando a gente fala do caboclo do tambor de mina, a gente cita o encan-
tado, que nio ¢ esse caboclo de pena. O encantado que vem de onde? De fora,
Africa, Europa, muitos deles até se agregaram, como a gente sabe, nas matas
daqui, largaram seus reinados, largaram suas cortes, seus pates nobres e preferi-
ram se encaminhar pros caboclos brasileiros. Mas existe essa diferenciagdo para
nés, do que € o caboclo e do que é o encantado. (Pai Alexandre do Aqueleoma,
01 de fevereiro de 2021)

Diante disso, ¢ possivel perceber que a crenca comumente disseminada de que o encantado
e o caboclo sao termos referentes a uma s6 defini¢ao, ou seja, que sao sindnimos, nao é confir-
mada por Pai Alexandre. O sacerdote ensina que, no terreiro de Tambor de Mina, o encantado e
o caboclo se fazem presentes com muita for¢a, mas nao sao iguais. O caboclo, “a parte amerindia”,
como refere-se Pai Alexandre, sio os ancestrais dos povos originarios desse territério, de Abya
Yala e Pindorama, os quais ja estavam aqui antes da invasiao dos europeus e da vinda for¢ada dos

africanos por meio do trafico negreiro.

Por outro lado, o encantado, o “de fora” (Figura 6), como foi acima mencionado na fala
do sacerdote, define-se como os ancestrais daqueles que chegaram nesta terra em razio de uma
das circunstancias citadas anteriormente, os que vieram em busca de novos territérios, como 0s
europeus, e os que vieram for¢adamente e foram escravizados, como os africanos. As forcas an-
cestrais dos “de fora” também passaram a habitar esse espago muito mais que s6 geografico, mas

também sociocultural e religioso.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



MW SNIENISY:
TN AN AN

Figura 6 - Encantaria e os “Encantando”

Fonte: Aqueleoma, Sem ano.

Contudo, para ser possivel o melhor entendimento de quem seria esse encantado e porque o
chamam assim, Pai Alexandre presenteia os leitores e ouvintes com um pouco mais de seu conhe-
cimento, para o qual ¢é preciso estar atento e permitir que o o077, cabeca, seja morada de antigo saber.
O sacerdote comenta um pouco mais sobre a defini¢ao de encantado dentro do Tambor de Mina,
colocando em roda também conceitos como morte e encantamento, mas aqui os tratando de forma

outra, que nao aquela que costumeiramente vem como pensamento primeiro do senso comum.

Um detalhe também muito importante, quando a gente fala de encantado,
o nome ja diz “encante”, esse encantado ele ndo morreu, esse encantado sim-
plesmente se encantou, se encantou por um fenémeno, se encantou por algum
momento, uma situagdo da histéria da vida dele e esse corpo nunca foi achado,
por esse motivo ele é um encantado, que hoje a gente chama de invisivel. E a
gente o vé quando? Quando ele incorpora no seu médium, que ele se destaca
no seu cantar, que ele se destaca com seus aderegos, sendo um lenco ou uma
toalha, porque o encantado do tambor de mina em si ele ndo se paramenta com
cocat, arcos e flechas, como a gente vé em outras nagdes, os nossos encantados
tem as suas indumentdrias préprias, como eu ja citei, um turco, ele usa um belo
lengo no ombro, um codoense, filho de Seu Légua, adora botar o seu chapéu na
cabega, se identificando naquela familia e assim por diante, essa ¢ mais ou menos
a diferenca do encantado para o caboclo. (Pai Alexandre do Aqueleoma, 01 de
fevereiro de 2021)

A partir desse escurecimento do saber sobre o encantado, é possivel perceber a forma como
a religidao afro, mais especificamente o Tambor de Mina, entende a passagem que conhecemos
como morte de modo diferente, pois a dualidade vida e morte nao se encontra estabelecida neste
€aso, uma vez que ‘esse encantado ele nao morren, esse encantado simplesmente se encanton”, e, mais que isso,
ele continua vivo e presente dentro dos terreiros e seus festejos, o encantado se faz vivo e provoca

vida nesse espaco de memoria e resisténcia, através de seus cantos, suas dangas e seus aderecos.

Além disso, este encantado nao se apresenta da mesma forma que o caboclo, segundo o
sacerdote do Aqueleoma. O encante nao carrega caracteristicas referenciadas como amerindias em

suas vestes e indumentarias, pois ele, sendo o “de fora”, mesmo que aderindo algumas caracteristicas

Digsporas Afroindigenas: a experiéncia amazonica de emersdo da entidade espiritual cabacla. . Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd

29



30

]]TJ.’.".-‘l‘l'urrr(-.‘l‘l'|I|'f|‘.-'l|'|l||

dos povos originarios deste territorio, ainda carrega consigo a ancestralidade e esséncia de sua terra,
o que ¢ refletido em sua maneira de se vestir, de se portar e em seus aderecos, como lengos e cha-
péus. Dito isso, é valido lembrar que o encantado possui ramificagdes dentro da casa de santo, pois,
como bem pontuou Pai Alexandre, “nés temos no Tambor de Mina uma subdivisio de familias”,

e cada encantado apresenta as particularidades da familia que é pertencente.

Entao, ao fazer essa analise mais geral sobre o encantado, sem adentrar nas suas familias e
seus atributos, ja se tem uma maior dimensao do que ele representa dentro do Tambor de Mina,
o significado de sua denominacio, a forma como ele se apresenta neste templo religioso e quais
suas rafzes. Entretanto, ainda ¢ preciso redirecionar uma maior aten¢ao ao caboclo, dado que aqui
ja foi estabelecida uma diferenciagdo entre os dois, porém nao houve ainda um aprofundamento
na figura caboclo dentro deste cenario. Desse modo, o sacerdote continua sua explanagao, agora,

discorrendo sobre a importancia da presenca dos caboclos brasileiros nos cultos do Aqueleoma.

E a gente ndo pode esquecer, logicamente, que quando a parte da nossa
matriz africana chegou aqui nessa terra, essa terra ja tinha dono, que sdo os ca-
boclos do Brasil, os caboclos brasileiros, e légico que o nosso culto adentra nisso
af, por exemplo aqui no Aqueleoma, eu posso falar da minha casa, a gente tem
um ritual que pode se dizer que seja de pajelanca, de pena e maraca, de caboclo
de pena, que n6és chamamos de tambor de cura ou simplesmente tambor de ju-
rema, onde a gente chama esses espiritos brasileiros, esses indios brasileiros para
vir curar, para vir consultar, para vir dar passe, atender as pessoas que chegam
com necessidades. Nesse tambor ndo vem somente os indios, vém as tapuias que
também tem essa deitada nas matas do Brasil, mae d’agua, cobras, surrupiras e
assim por diante. Nao ¢ o forte de nossa casa, como eu ja disse, mas nés temos
essa deitada sim, ndao tinhamos como nio ter, até porque ndés nascemos aqui. Eu
tenho, por exemplo, um caboclo chamado Sete Flechas, que ¢ um caboclo muito
importante na minha vida, que vem comigo de heranca, que era caboclo do meu
pai, que um dia disse que ia passar para mim e de fato aconteceu, entdo hoje o
caboclo sete flechas aqui em casa é chefe dessa linha de cura, chefe dessa linha de
pajé, de maraca, como Dona Jurema, como Seu Tupiagu, sdo esses caboclos que
comandam essa situacdo da parte da terra daqui dos nossos ancestrais do Brasil.
(Pai Alexandre do Aqueleoma, 01 de fevereiro de 2021)

Diante dessa narrativa, um dos pontos que nao pode passar despercebido pelos leitores é
quando o sacerdote afirma “guando a parte da nossa matri; africana chegou aqui nessa terra, essa terra jd
tinha dono, que sdo os caboclos do Brasil”. Essa demarcagao é valorosa, porque, a principio, o Brasil foi
por muito tempo tratado pela histéria como terra sem dono, como territério que precisava ser
descoberto e ocupado, quando, na verdade, esse chio ja pertencia e sempre pertenceu aos povos
indigenas. Essas matas ja eram habitadas muito antes da invasao fantasiada de descobrimento, es-
sas aguas ja possufam e movimentavam vida antes das grandes navegacdes. Logo, em meio a essa
conversa sobre diasporas afroindigenas, faz-se necessario recontar essa parte do passado para que

se entenda o presente.

Outro apontamento feito acima pelo Pai Alexandre foi sobre os servicos que os caboclos sao
responsaveis quando eles sio chamados, citando trabalhos como cura, consulta, passe e atendimen-

to as pessoas que chegam com alguma necessidade. Nesse contexto, é possivel observar a presenca

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




-

b vn?
ANV

da cultura e ancestralidade indigena pulsante, ainda hoje, também nos terreiros, uma referéncia
direta a pajelanga, ao conhecimento da medicina tradicional, a sapiéncia repassada sobre as plantas
e, por fim, a resolugdao de problemas e necessidades através da cura do corpo e do espirito. Esta
ancestralidade indigena vai ao encontro dos conhecimentos tradicionais dos povos africanos na di-
aspora, soma com a sabedoria dos pretos velhos, com os rituais de cura herdados da ancestralidade

africana, formando essa diaspora afroindigena.

Sendo assim, ap6s a analise da presenga dos caboclos e dos encantados no Tambor de Mina,
observando as forcas da “parte amerindia” agindo em conjunto com as forcas dos ‘e fora”, é inegavel
a existéncia do sincretismo dentro do terreiro e, em relagdo a esse assunto, Pai Alexandre pensa da

seguinte maneira:

Para deixar claro, o sincretismo é emparelhado para nés, mas nds temos
sim o nosso dialeto, nds temos sim 0 nosso canto africano, o Tambor de Mina
tem sim os dois pés na Africa, que fique bem claro isso, que nés somos povos
de matriz africana, o nosso culto tanto do Maranhio, quanto aqui do Para, que
mesclou, que juntou, nés somos sim de matriz africana. Agora, essa questio do
sincretismo ¢ muito forte, até o caboclo, até o encanto, ja que é disso que nos
estamos falando, ele também tem o seu sincretismo, como por exemplo Pedro
Boji, que é Pedrinho que é carinhosamente chamado, ele é devoto de Sio Pedro,
nbs temos outros encantados, como Seu Expedito de Légua, comemora-se no
dia de Santo Expedito, e assim vai. (Pai Alexandre do Aqueleoma, 01 de fevereiro

de 2021).

Diante desse relato, pode-se perceber que ha a consciéncia da presenca forte do sincretismo
dentro das religides de matriz africana e que, pelo menos nas falas destacadas, esse fator nao ¢ visto
como algo ruim, mas como um contato inevitavel entre os povos que ocupavam e habitavam esse

territorio, tornando-o uma didspora afroindigena.

CONSIDERACOES FINAIS

3. Mies Africas em Abya Yala, o Reconhecimento da Ancestralidade da Maze Terra
Pindorama/ Pachamama e Suas Encruzilhadas Ancestrais Territoriais e Outras Relagbes
Afroindigenas

Ocorre a miscigenagao cultural, que é a mistura do africano com o brasilei-
ro. Os indios se manifestam, dentro do culto africano, porque nés cantamos para

os Inquices, as divindades, que vem dentro da nagdo angola”, explicou o Pejigan

Paulo Aragjo. Festa dos Caboclos, na casa Kwe Ot6 Sindoya, nacgao Jeje Savalu,

Santarém, Para, Amazonia (Fonte: https://gl.globo.com/pa/santarem-regiao/

ca-de-bandeira-em-santarem.ghtml)

Nos dias de festa de caboclo, as liturgias que sao feitas em linguas africa-
nas dio espago ao portugués que os indigenas aprenderam durante o processo
de catequizagdo. Os barracoes siao enfeitados com bandeirolas e penas com as

cores da bandeira do Brasil, sem falar no samba. O caboclo é um ser que quebra

Digsporas Afroindigenas: a experiéncia amazonica de emersdo da entidade espiritual cabacla. . Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd

3l

T 17 Yoo\ D LD

W

2
7



32

Y

as hierarquias religiosas.”. Referente ao feriado de 2 de julho na Bahia. (Adroaldo

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

Platico, zelador do Unzé Maiala, da continuidade ao legado da miae no culto).
(Fonte: https: i i
clos/. 02/07/2021)

Os processos histéricos de engajamento politico dos povos de terreiro de matriz africana
passam a organizar-se, inclusive de forma organica e legal, para combater as invasdoes em seus
territorios e violéncias a seus filhos de santo e, assim, fazendo valer ndo apenas suas religiosidades
e o seu direito ao culto, mas também seu protagonismo politico e suas estratégias espaciais para
demarcar suas formas de vida fora das suas comunidades tradicionais e na ocupag¢ao do espaco do
poder puablico’.

Nessa direcao, as manifestacoes das entidades caboclas, em suas diversas tradicoes de matriz
afro-brasileira, sao também um demarcador politico e de reconhecimento dos povos da terra e do
legado dos antepassados indigenas para com seus descendentes, que renasceram em territorios
africanos e passam a assumir nomes iniciaticos que fazem referéncia, sobretudo, ao descendente
indigena encantado que pode se manifestar de diversas formas, conforme as especificidades das

origens das “NacOes” africanas que sdo alimentados.

Na Amazonia, as entidades caboclas que vém desse repertério dos antepassados indigenas
estdo muito ligadas aos trabalhos de pena e maraca, das entidades ajuremadas, de limpeza e de com-
bate de demandas de energias e magias negativas para prejudicar determinada pessoa. Praticas essas
que, no Brasil, antecedem a Umbanda, os Candomblés, e outras unidades politicas afro-brasileiras,

210

e se manifestam também no pantedo da chamada “pajelan¢a cabocla”!’, que se fizeram presente,

sobretudo, ainda nas origens das comunidades ribeirinhas.

Nesta perspectiva, a pajelanca indigena e a pajelan¢a cabocla nao sio consideradas religiGes,
mas praticas de curandeirismo, ou melhor, de medicina popular. A pajelanca indigena se diferencia
da pajelanca cabocla por se organizar no ambito de uma unidade politica étnica definida. Contudo
para as comunidades indigenas do Baixo Tapajos, algumas eram consideradas comunidades cabo-
clas ribeirinhas até 1998, a pratica de pajelanca pode ser muito parecida com a propria pajelanca que
se pratica com as comunidades ribeirinhas e a encantaria invocada fora dos territérios indigenas
reconhecidos pelo Estado Nacional. Muitas vezes, as oragdes catdlicas se misturam com cantos
para benzimento, uso de elementos da natureza, amuletos para proteger de espiritos desencarnados
e encantos do rio. Ja a pajelanga cabocla apesar de herdar muito dos conhecimentos dos tradicio-
nais indigenas, transcende as fronteiras do campo étnico cosmoldgico da pajelanga indigena, por se
organizar a partir de fundamentos de outras relagdes sociais que incorporou crengas, tais como a
kardecista, a africana e do catolicismo popular (RODRIGUES e a/ 2014; MAUES, 1994).

? Sobte os processos politicos dos povos de terteiro e suas formas de atuagio na cidade de Belém, vejam a tese de
doutoramento: BRITO, Selma de Sousa. A% Oxald vai a guerra: protagonismo politico e modos de atnagio das Comunidades Tra-
dicionais de Matriz Africana na esfera pitblica da Cidade de Belém-PA | Selma de Sousa Brito. 2019.

19 Sobte Pajelanga cabocla, segundo Maués (1994), fundamenta-se na crenga nos "encantados" que sio aqueles setes
invisiveis que se apresentam ao longo dos rituais em transe no pajé que ¢ a figural central da sessdo de cura. Tal pratica
¢ muito observada ao longo da Amazonia estuariana. Os habitantes desse local sdo chamados ribeirinhos. Classificados
enquanto mesticos em sua etnicidade, praticam extrativismo e manejo de recursos florestais e aquaticos, bem como
da agricultura em pequena escala. Grande parte de seus conhecimentos sobre a sociobiodiversidade sdo heranca do
legado dos antepassados indigenas os quais utilizam as florestas de varzea como fonte de alimento e moradia desde
a época pré-historica. Ver ainda: FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: a pajelanga, feiticaria e religives
afro-brasileiras na Amazonia. Belém: EDUFPA, 2008b.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




(@ LIPS

. N ANOSOASOPR OO ST~ 7.

Finalizamos esse ensaio demonstrando, sobretudo, a interculturalidade e a diversidade de en-
tendimento que as tradigdes de matriz africana detém concernente as entidades espirituais “cabo-
clas”, sobretudo, na Amazonia tao marcadamente indigena quando se referem aos cultos de curas
de pena e maraca, os quais sao recriados nas diversas tradi¢des, nao somente nas religides de matriz
africana consultadas para o didlogo das etnografias construidas acima. Nao obstante, a encantaria
que atravessa todas essas tradi¢oes encontrando focos de encantados também alimentados, tanto

pela pajelanca indigena quanto pela pajelanca cabocla, a exemplo das juremas encantadas.

Nesta direcao, por meio dos estudos diasporicos dos povos afro-brasileiros, a luz da percep-
¢ao da situagao histérica que demarca uma etnografia dos povos de terreiro, o que deve ser melhor
colocado por meio de um projeto de histéria oral mais sintonizado com uma filosofia da oralidade,
que deve ser feita por meio de um novo mapeamento do passado pelo escurecimento das tradi-
¢bes orais, em que os intelectuais com pertencimentos nessas comunidades tradicionais de matriz
africana podem reescrever seus passados, reocupar o tempo-espago de tudo aquilo que foi escrito
e inscrito sobre eles, desde as fontes coloniais do Tempo-Estado versus Tempo-Tradi¢ao. Afinal,

como bem diz Mie Juci do terreiro de Cabocla Herondina:

(-..) Os nossos deuses nao se desligaram de nés. Entdo os povos tradicionais
de matriz africana ndo se desligaram de seus deuses, nés nio desligamos nunca de
Yansa... nés nao nos desligamos de Yemanja, nés nao nos desligamos de Oxum,
de Xango, de Ob4, nossos antepassados muito pelo contrario, guardaram esses
segredos a 7 chaves, apanharam dentro das senzalas dos seus senhores, porque eles
foram arrancados de Africa e colocados presos no Navio, mas eles trouxeram es-
ses segredos e permaneceram guardados por muito tempo, as louvagdes que eram
feitas... entdo tudo isso que aconteceu que € s6 um episédio muito doloroso, mas
¢ s6 um episodio, pois a gente fala que a nossa ancestralidade niao é somente o
escravismo que foi imposto a nds, a nossa ancestralidade ¢ bem maior porque esse
resguardo da cultura, da tradicio, da troca de saberes, da oralidade, ela permanece
e isso precisa ser dito... precisa ser dito que a escravidio trouxe para o Brasil ndo s6
a dor, mas trouxe também a cura, porque 0s nossos ancestrais também guardaram
esse segredo, da cura, da sabedoria dos orixas, da cura e da sabedoria dos caboclos
que foram trazidos, dos caboclos angolanos que a gente fala vai ter samba de cabo-
clo porque o terreiro se abre para dangar, para cantar, para comemorar toda cura,
toda sabedoria que foi trazida para ca... ¢ muito esquecida, porque, claro, a dor da
senzala foi maior que qualquer coisa, a dor de perder milhares, centenas na travessia
¢ inesquecivel, mas essa trazida também, junto com o navio negreiro vieram os sa-
beres que nés somos os resguardadores e os responsaveis pela manutengao desses
saberes. ( Mie Juci, 04 de dezembro de 2021)

A construcao de um mapa filoséfico afrodiasporico e afro-brasileiro revisita a memoria oral
coletiva que caminha, sobretudo, junto com um movimento de histéria oral no entendimento dos
modos de pensar das cosmologias dos povos de matriz africana que aqui chegaram. Afinal, o enun-
ciado acima de Mae Juci é uma questdo epistémica fundamental, ja que durante o periodo escravista

e colonial se constituiu a negagao intelectiva dos povos africanos e seus descendentes.

A tradi¢do oral ¢ a grande escola da vida, conforme orienta Amadou Hampaté Ba (2010),

essa tradicao direciona seus membros sempre pela sua recuperaciao e relagdes em todos os as-

Digsporas Afroindigenas: a experiéncia amazonica de emersdo da entidade espiritual cabacla. . Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd

33




\a }

(e )8

\Y

el

34

. MMEAENENIEN)

pectos, pois, quando acessada, retira o véu da visdo obscurantista daqueles que a veem de forma
caotica e ultrapassa a mentalidade cartesiana acostumada em compartimentar o conhecimento. Ja
que a tradi¢ao oral, de fato, ¢ vida em sua totalidade em que a matéria ndo esta dissociada do es-
pirito. Consegue estar em conformidade com o sagrado e com o profano, em comunicagao com
sua comunidade e suas aptidoes humanas. “Ela ¢ a0 mesmo tempo religido, conhecimento, ciéncia
natural, iniciagdo a arte, historia, divertimento, recreaciao, uma vez que todo pormenor nos permite
remontar 2 Unidade primordial.” (HAMPATE BA, 2010, p. 169).

Sendo assim, tais retomadas do espago (social) histérico, por uma investigacao que faga uma
outra leitura da produ¢ao do conhecimento histérico, filoséfico, etnografico e do patrimonio cul-
tural, ajuda a construir novas metodologias para a reconstru¢ao desse passado no ambito do tempo
presente desses povos na atual contemporaneidade, enquanto um projeto de pesquisa e ensino
para seus pesquisadores e pesquisadoras comunitarias, refor¢ando, assim, um campo epistémico
mais inclusivo e étnico-racial, além disso, um campo fortalecedor a capacitagao dos professores das
escolas comunitirias em comunidades de matriz aftricana, quilombolas, povos de terteiro e/ou das
escolas das periferias, bem como na inser¢ao desse outro campo de conhecimento interdisciplinar
e de saberes para toda sociedade, fazendo valer, desse modo, de fato, os conteidos da Historia da
Affica e da cultura afro-brasileira, que so indispenséveis, desde a Lei 10.639/2003, que tornou
obrigatério esse ensino para escolas publicas e privadas do pafs, a qual, nesse ano de 2023, completa

vinte anos, desde a promulgacio pelo presidente Lula.

REFERENCIAS DE FONTES ORAIS:

MAE JUCI D OIA (Jucilene Carvalho). A manifestagio cabocla de Terreiro da Umbanda da mée Juci D Oidg. Terreiro. Entrevista concedida
as professoras Alanna Souto Cardoso TUPINAMBA e Selma de Souza Brito. Outubro e dezembro de 2021. Terreiro de Umbanda
Casa de Mae Herondina.

MAMETU NANGETU. A cosmovisio cabocla do Terreiro Nangetu/ Candomblé Angola. Entrevista concedida a profa Alanna
Souto Cardoso Tupinambad. 12 de abril de 2020. Instituto Nangetu de Tradicao Afro-Religiosa e de Desenvolvimento Social

MAMETU MUAGILE. A cosmovisio cabocla do Terteiro da sacerdotisa Mametu Muagilé/ Candomblé de Angola. 11 de abtil de 2020.

BABALORIXA ALEXANDRE RODRIGUES DE BADE. A cosmovisio das entidades caboclas do Tambor de Mina no Estado
do Pard por Baba Alexandre D*Badé. Entrevista concedida a profa Alanna Souto Cardoso Tupinambd e Selma de Souza Brito. 01
de fevereiro de 2021. Aqueleoma Casa de Mina Jéje Nago.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BRITO, Selma de Sousa. “A# Oxald vai a guerra: protagonismo politico e modos de atuagio das Communidades
Tradicionais de Matriz Africana na esfera piiblica da Cidade de Belém-PA / Selma de Sousa Brito. 2019 .
Tese (Doutorado em Antropologia) — Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2019.

CARDOSO, Alanna S. Descolonizando a cartografia historica amazinica: representages, fronteiras étnicas e
processos de Territorializagio na capitania do Para, século X17111 / Alanna Souto Cardoso Souto. — 2018.
415 f.: il. color. Orientador(a): Prof®. Dra. Rosa Elizabeth Acevedo Marin Marin. Cootientagao:
Prof®. Dra. Renata Malcher de Aratjo. Tese (Doutorado) - Programa de Pés-Graduagao em Desen-
volvimento Sustentavel do Trépico Umido. Nucleo de Altos Estudos Amazodnicos, Universidade
Federal do Para, Belém, 2018. Acessivel em: http:<//www.etnolinguistica.org/tese:cardoso-2018>

CARDOSO, Alanna S. Povos de terreiro sao comunidades tradicionais? In. https://www.semeadura.net/
news/povos-de-terreiros-sao-comunidades-tradicionais/

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas

y

,1-’-. nSEO] v, @ v, @ \/ @ v "l:vs

Z



OO

ol @ DD q

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiro de Castro. A casa das minas de Sao Luis do Maranhao e a saga de
Na Agontiné. In: sociol. antropol. | rio de janeiro, v.09.02: 387—429, mai.—ago., 2019.

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Ed.Civilizacao brasileira. 1968.

FERRETI, Mundicarmo. Descen na Guma: O caboclo do Tambor de Mina no processo de mudanca de nm
terreiro de Sao Luis: a Casa Fanti-Ashanti. Originais da 2 ed. (1996) pub. EDUFMA (2000).

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. A cidade dos encantados: a pajelanga, feiticaria e religies afro-brasileiras
na Amazonia. Belém: EDUFPA, 2008a.

FIGUEIREDO, Aldrin Moura. Assim como eram os gafanhotos: pajelangas e confrontos culturais
na Amazonia no inicio do século XX. In: MAUES, Raimundo Heraldo & MACAMBIRA, Gisela.
(Org,.). Pajelangas e religides africanas na Amazonia. Belém: EDUFPA. 2008b.

GIROY, Paul. O Atldntico negro: modernidade e dupla consciéncia. Sao Paulo: Ed. 34. Rio de janeiro: Uni-
versidade Candido Mendes, Centro de Estudos Afro-Asiaticos, 2001. 432 p.

GOLDMAN, Mircio. A relagdo afroindigena. Cadernos de Campo, Sao Paulo. No.23. p.1-381. 2014.

GOLDMAN, Marcio. Contradiscursos Afroindigenas sobre mistura, sincretismo e mestigagem.
Estudos etnogtaficos. Revista de Antropologia da UFScar. R@U, 9 (2), jul/dez.2017: 11-28.

GOMES, Flavio dos Santos. .4 Hidra e os Pintanos- Mocambos. UNESP. 2005.

HALL, Stuart. Da didspora: identidade e mediagoes culturais. Belo Horizonte. Ed. UFMG; Brasilia. Re-
presentagao da UNESCO. 2003.

HAMPATE BA. A Tradicio viva. Histria Geral da Africa I: Metodologia e pré-histiria da Afyica. Editado
por Joseph Ki-Zerbo. 2 Ed.rev. - Brasilia: UNESCO. 2010.

LE GOFFE. Jacques. Histiria ¢ memdria. Trad. Bernardo Leitdo et al. Campinas. SP. Ed.da
UNICAMP, 1990.

MAUES, Raymundo Heraldo. Medicinas populares e “pajelanca” cabocla na Amazonia. In: ALVES,
PC., and MINAYO, MCS. ( Org,). Saside e doenga: um olhar antropoldgico [online]. Rio de Janeiro: Editora
FIOCRUZ, 1994. 174 p. ISBN 85-85676-07-8. Available from SciELO Books.

MONTERO, Paula (Org,). Deus na aldeia: missiondrios, indios e mediagao cultural. Sao Paulo: Globo, 2000.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. Historiografia do Quilombo. 1977. In: Beatriz Nascimento, Qui-
lombola e Intelectual: Possibilidades nos dias da destruicdo. Maria Beatriz Nascimento. Diaspora Africana:
Editora filhos da Africa, 2018.

NASCIMENTO, Maria Beatriz. O conceito de quilombo e a resisténcia cultural negra. In: Afrodi-
aspora: Revista do mundo negro. No.6-7. IPEAFRO. 1985. Pp. 41-49.

NUNES, Hetliton Rodrigues. Mewzdria dos negros na formagao do Tambor de Mina em Sao Luis do Mara-
nhao. / Hetliton Rodrigues Nunes — Vitéria da Conquista, 2018. 65 f.

OLIVEIRA, Jodo Pacheco. Regime tutelar e faccionalismo. Politica e Religido enr uma reserva Ticuna. Rio de
Janeiro: CASA §, 2015.

OYEWUMI, Oyeronké. The invention of women: making an Afyican sense of western gender disconrses. Min-
neapolis: University of Minnesota Press, 1997.

PORTO-GONCALVES, Catlos Walter. Entre Ameérica e Abya Yala — tensoes de territorialidadesDesenvol-
vimento e Meio Ambiente, n. 20, p. 25-30, jul./dez. Editora UFPR. 2009.

Digsporas Afroindigenas: a experiéncia amazonica de emersdo da entidade espiritual cabacla. . Fiama Goes Maués; Alanna Souto Cardoso Tupinambéd 35



36

PRANDI, Reginaldo. A danga dos caboclos: uma sintese do Brasil segundo os terreiros afro-brasi-
leiros. In: MAUES, Raimundo Heraldo & MACAMBIRA, Gisela. (Org,). Pajelangas e religides africanas
na Amazonia. Belém: EDUFPA. 2008.

RODRIGUES, Renan Albuquerque; TRINDADE, Deilson do Carmo; PAIVA, Ignés Tereza Pei-
xoto e VIEIRA FILHO, Raimundo Dejard, «Pajelangas indigena e cabocla no Baixo Amazonas/ AN e
suas implicagies a partir de guestao bistorican, Ponto Urbe [Online], 15 | 2014, posto online no dia 30
dezembro 2014, consultado o 01 novembro 2021. URL: http://journals.openedition.org/pontout-
be/2411; DOI: https://doi.ore/10.4000/pontourbe.2411

SANTOS, Micénio Lopes dos. Cabocio: da Africa ou do Xingu? Recife: FJN - Centro de Estudos Fol-
cléricos, 1984. (Folclore n. 144, mar. 1984).

VERGER, Pierre. (1986a). As contribuicoes especiais das mulheres do candomble no Brasil. In:
Culturas Africanas: documentos da reuniao de peritos sobre “As sobrevivéncias das tradicoes religiosas africanas nas

Caratbas e na America Latina”, coloquio realizado em Sao Luis do Maranhao, de 24 a 28 de junho de
1985, p. 272-290. Unesco. Documento CC86/WS/37. Digital Library.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



'|'|II'[.I’-.‘H'I'ITn'fF.-".'IlTJ.'F-‘l‘lI'.

Vozes Negras: crénicas raciais do cotidiano
Voces Negras: cronicas raciales del cotidiano

Black 1V oices: racial chronicles of everyday life

Edenilza Borges Siqueira

Resumo: A cronica entrelaca a trajet6ria de Raiz Kelly, mulher negra amazonida, entre memérias de infancia,
episodios de discriminagio racial e expetiéncias de empoderamento. A narrativa articula ancestralidade, religio-
sidade e militancia politica, revelando a luta cotidiana contra o racismo estrutural e as desigualdades de género
e classe. Do softimento vivido na infancia e adolescéncia a afirmacio identitaria na vida adulta, o texto mostra
como Kelly se fortalece na militincia comunitaria, no Movimento Afrodescendente Mocambo e nas Marchas
das Margaridas, assumindo papéis de lideranga em politicas de igualdade racial. Entre vivéncias pessoais e co-
letivas, religiosidade de matriz africana e espiritualidade, a obra registra processos de resisténcia, transformagao
e construgdo de uma consciéncia negra atuante.

Palavras Chave: Negritude. Ancestralidade. Religiosidade. Género. Militancia.

Resumen: La cronica entrelaza la trayectoria de Raiz Kelly, mujer negra amazonica, entre memorias de infan-
cia, episodios de discriminacién racial y expetiencias de empoderamiento. La narrativa articula ancestralidad,
religiosidad y militancia politica, revelando la lucha cotidiana contra el racismo estructural y las desigualdades
de género y clase. Del sufrimiento vivido en la nifiez y adolescencia a la afirmacién identitaria en la vida adulta,
el texto muestra coémo Kelly se fortalece en la militancia comunitaria, en el Movimiento Afrodescendiente
Mocambo y en las Marchas de las Margaridas, asumiendo papeles de liderazgo en politicas de igualdad racial.
Entre vivencias personales y colectivas, religiosidad afrodescendiente y espiritualidad, la obra registra procesos
de resistencia, transformacion y construccién de una conciencia negra activa.

Palabras Claves: Negritud. Ancestralidad. Religiosidad. Género. Militancia.

Abstract: The chronicle intertwines the life journey of Raiz Kelly, a Black woman from the Amazon, throu-
gh childhood memories, episodes of racial discrimination, and empowerment experiences. The narrative
brings together ancestry, religiosity, and political activism, revealing the daily struggle against structural ra-
cism and gender and class inequalities. From the suffering of childhood and adolescence to the affirmation
of identity in adulthood, the text shows how Kelly grows stronger through community activism, the Afro-
-descendant Movement Mocambo, and the Marcha das Margaridas, taking leadership roles in racial equality
policies. Connecting personal and collective expetiences, Afro-Brazilian religiosity, and spitituality, the chro-
nicle documents processes of resistance, transformation, and the building of an active Black consciousness.

Keywords: Blackness. Ancestry. Religiosity. Gender. Activism.

Edenilza Borges Siqueira — Formada em Pedagogia, com p6s-graduacio em Neuropsicopedagogia. Militante
do movimento negro pelo Mocambo — Associacio Afro-Brasileira do Estado do Para, onde atualmente exerce a

presidéncia. Atua, também, na gestao da educa¢iao comunitaria do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando

Sabetes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/9072388031845303. E-mail: edenilzaborges108@gmail.com/cartogra-
fandosaberesxxi@gmail.com




'|'r

38

T |

Capitulo 01
A infancia
Ao anoitecet, ela volta pra casa sozinha. Com o olhar disperso no tempo, para no portao e
indaga-se: — Por que tanta indiferenga?
Aos 11 anos, ela se vé enquanto pessoa preta sem entender de fato o que isso significa.
Pessoa pretal

Hoje, ao voltar da escola, ela passou por uma situa¢io complicada. No caminho de retorno
da escola, junto com as amigas, Patricia — sua amiga que morava na alameda cinco — encontrou o
amigo Pedro, rapaz jovem e bonito que aparentava uns 13 anos de idade. Patricia logo apresentou-o
as amigas. Marcia recebeu um abrago e beijo no rosto do galante rapaz. Paula recebeu o mesmo.
Mas na vez dela, ele mal tocou em sua mao. Ao ser questionado por Marcia, ele sem pestanejar
falou que ndo gostava da cor da pele dela. Continuou a conversa colocando um ponto final no
assunto. As meninas nao questionaram, apenas seguiram como se nada tivesse acontecido. Todas

encantadas pelo belo rapaz.

Mas ela... ela sentiu um mal estar muito grande. Sentiu uma imensa vontade de chorar, mas
nao o fez. Se manteve um passo atras das colegas e seguiu para casa. Ao chegar na alameda 05, ela

se despede e parte sozinha para sua casa de cabeca baixa.

Capitulo 02

A ancestralidade

Ela segue sua vida deixando esse acontecimento para tras. Raiz Kelly ¢ a quinta filha de
um casal. Sua mie possui tragos indigenas, herdados de sua bisavé, com longos cabelos lisos
e negros, uma pele clara com nuances amarronzadas. Sua mae trazia como missio a carga da
ancestralidade desde o ber¢o. Ao nascer, foi-lhe dito que, ao invés de chorar, soltou-se uma
imensa gargalhada. Todos em volta a desconjuram! Com o passar do tempo, a entidade encar-
nada na linhagem da umbanda, a Senhora Turca Dona Mariana, assume a autoria do ato entre

gargalhadas.

Quando crianga, a mie recebeu varios castigos e surras de seus familiares, por nao acei-
tarem a missao que ela traz do bergo. Pois ela revelava coisas que ainda iriam acontecer, visitas
que iriam chegar, pessoas que iriam morrer antes mesmo de adoecerem e, as vezes, nem ado-
eciam... morriam por acidente de barco ou de trabalho na floresta. Ela sempre via seres e en-
tidades que nao estavam no mesmo plano material. Sua familia, muito catélica, ndo conseguia
entender o que ela tinha. Eles chamavam de maldi¢ao! Desde a infancia, ela passou por todos
os ritos do catolicismo: batismo, primeira comunhao, crisma, até casamento! Aos 15 anos, com
intuito de afastar os feitos “malignos” dela, casou na denominac¢ao Assembleia de Deus.

Na memoria de Raiz Kelly, em sua infancia, a casa era cheia de pastores exorcizando as
entidades de sua mae. E, na maioria das vezes, encontravam nos cantos da casa algo deixado
por esses “religiosos”, como: amarragoes e oragdes nao muito bondosas.

Até que, em certo dia, a mesma entidade, pertencente a linhagem da umbanda —a Senho-
ra Turca Dona Mariana — manifestou-se no corpo de sua mae, dentro da igreja. Ali, declarou

que ja era o bastante, que havia chegado o momento de a filha assumir a propria missao. O que

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




*(‘;

# k(. ' n Y V(WYY (’-‘

a guiava, dizia, era a forca ancestral dos povos indigenas e negros que ela trazia consigo. Era

chegada a hora dela entender a sua missao ancestral.

O pai de Raiz Kelly estudou somente até a quarta série do antigo fundamental menor, mas
era muito orgulhoso por conseguir bons empregos, mesmo com pouco estudo. Trouxe muitas ma-
goas de sua infancia, seu pai cometeu suicidio e sua mae era alcodlatra. Ao todo, eram cinco irmaos:
quatro homens e uma mulher. Dois deles sumiram no mundo e nunca mais deram noticias. Nao se

sabe se estao vivos ou mortos.

Seu pai casou com a mie quando ela ainda estava com 15 anos. Nao foi um bom marido ou
bom pai, mas sempre foi bem esforcado. Sempre esteve trabalhando, mas nem sempre mandava
dinheiro para casa ou dava alguma noticia. Kelly lembra que quando sua chegada era anunciada,
era necessario fazer uma grande faxina. Na maioria das vezes, ele ainda reclamava, pois a limpeza
da casa nio estava de acordo com sua vontade. Quando ele achava que algum dos filhos precisa

apanhar ele perguntava: — vocé quer apanhar hoje ou amanha?

Kelly apanhou poucas vezes, ela sempre escolhia o dia seguinte. Tinha esperanca dele esque-
cer... mas isso nao acontecia. Sendo a cagula de quatro irmaos, duas mulheres e dois homens, aos 10
anos de idade, Kelly viu sua familia adotar uma crian¢a prematura, com apenas 05 meses ¢ alguns
dias de gestacao (o que mais tarde, trouxe algumas complicagdes no desenvolvimento cognitivo da
crianga). Essa crianga — filho de uma mae solo, de um lar desestruturado e onde ja haviam outras
criangas — foi doado para adogao pela mae. Ao saber do fato, alguns vizinhos foram logo avisar
a familia de Kelly, pois ja ha algum tempo queriam mais uma crianga na familia. Assim, a familia

cresceu para seis irmaos. Foi tirado o titulo de cacula de Kelly, o que nao a incomodou muito.

Como o trabalho do pai era distante, ele sempre passava meses fora de casa. Trabalhava com

alguma coisa relacionado a terraplanagem, entre varios outros empregos....

Ja havia trabalhado no garimpo de Serra Pelada, depois com vendas de panelas e até vendas
de agaif quando ficou sem emprego. Em muitas dessas viagens, se relacionava com outras mulheres,
o que era de conhecimento de sua mae. Em uma dessas viagens do pai, a mae de Raiz Kelly também

se relacionou com uma outra pessoa, fato que s6 veio a tona anos apds a separagao...

Quando sua mae soube que ele estava com outra familia no estado do Amazonas, resolveu
se separar. Apos longos 25 anos de casados. Quando seu pai foi embora, passaram mais de cinco
anos sem noticias dele, até que sua irma conseguiu encontra-lo através de uma empresa de Terra-

planagem onde ele havia trabalhado.

Capitulo 03
A filha da Macumbeira

“Nega do sovaco fedorento, esfrega a bunda no cimento pra ganhar mil e quinhentos!”

Raiz Kelly lembra perfeitamente do dia que precisou sair correndo ouvindo os meninos da
rua a ecoar esse hino para ela aos 12 anos de idade. Kelly nao tem muitas lembrancas agradaveis de
sua adolescéncia, foram muitos momentos marcantes que a faziam acreditar que era melhor sumir.
Durante muito tempo de sua adolescéncia, ela foi chamada de Xuxa, ndo porque gostasse ou tivesse
op¢ao, menos ainda por alguma semelhanga com a dona do nome (Xuxa Meneghel), mas por pura
maldade de alguns que se diziam amigos. Até mesmo, contra a sua vontade, alguns professores do

quinto ano a chamavam assim.

Vozes Negras: crnicas raciais do cotidiano Edenilza Borges Siqueira

39




40

Y

Certo dia, ela foi surpreendida na escola com chuvas de maisena e trigo em sua cabeca; entre

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

as lagrimas, ela ouvia meninos e meninas sorrindo e gritando: — Pelo menos assim ela fica branca.

Em outro momento, ouvia o coro na hora do recreio, na fila da merenda: — Abram alas que

a filha da macumbeira esta passando.

Raiz Kelly aprendeu muito cedo que ela tinha que fazer escolhas: sentar e chorar ou se tornar
forte e vencer o inimigo. Assim, ela o fez. Na época em que estava em alta as gangues de pichado-
res, ela criou uma com as suas proprias amigas, feita apenas de mulheres. Porém, elas nao tinham

dinheiro pra comprar sprays e nem autoriza¢ao para sair a noite.

Em frente a escola onde estudavam, no turno da tarde, havia uma oficina de conserto de ge-
ladeiras. Ali elas mostravam toda a sua arte. Isto ¢, pichavam com piloto permanente as geladeiras
que eram recém-pintadas. Até o dia que o dono, escondido para ver de quem era a autoria, surpre-

endeu o grupo que conseguiu sair correndo.

Raiz Kelly, aos poucos, foi criando um bom nimero de seguidoras em um caminho nio mui-
to correto. Por varias vezes, gazetou aulas para ir ao Igarapé tomar banho. Comegou a fumar, ou
pelo menos fingir que fumava, pois, na ocasiao, a maioria dos adolescentes fumavam. Para manter
a fama de menina ma, ela tinha que manter as aparéncias. Ela nio sabia e tampouco gostava de
fumar. Sempre passava mal, sentia tonturas e enjoos. Mas sempre estava com um cigarro entre os
dedos, porém longe da mae, pois, se ela soubesse, faria a filha engolir o cigarro, mesmo sendo ela

uma tabagista incorrigivel.

Perto de completar 15 anos, disse a mie que iria estudar no turno da noite, mas a mae disse
que ela nao tinha idade para isso. Porém, apenas com interesse de estudar no turno da noite, no
periodo das férias de final de ano, ela conseguiu um emprego em uma fabrica artesanal de batata
frita. Usando o fato como desculpa, disse 2 mae que agora precisaria ser transferida para o turno
da noite, o que logo foi aceito, pois seria uma renda a mais para ajudar nas despesas da casa. Nes-
se momento, seus pais ja estavam separados e sua mae estava enfrentando sérias dificuldades em

manter as financas da familia.

Uma cena que marcou a ida de Raiz Kelly pra noite foi um aluno novo que chegou na escola
e, sem que Kelly soubesse, fazia perguntas pra saber quem comandava a escola. Certo dia, ele se
aproximou dela e pediu pra fazer parte da turma, de sua turma. Ela, sem saber o que dizer, mesmo
se sentindo poderosa, disse para ele pagar as fichas de bilhar (sinuca) para elas jogarem durante uma

semana. Assim, ele poderia fazer parte da turma dela.

Veio em seu pensamento: “Agora, ¢ a filha da macumbeira quem dita as regras.” |.

Capitulo 04
A Militancia Politica

Em frente a casa de Raiz Kelly morava uma vizinha que trabalhava no Banco do Brasil.
Militante de um partido de esquerda, um tanto fanatica, mas de grande presenca. Kelly gostava de
passar o tempo em sua casa; era amiga das duas filhas pequenas da vizinha, uma de cinco e a outra
de oito anos. Sentia admiragao pela forma como ela falava de um pafs melhor, pela maneira como

transformava suas ideias em versos e poesias — afinal, Kelly também gostava de escrever.

Dessa maneira, Kelly foi se aproximando do mundo politico. Na primeira candidatura de

Luis Inacio Lula da Silva a presidéncia da Republica, no ano de 1989, o pai de Kelly disse que na

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




DY) )

casa dele ndo iria ter marginais de esquerda e comunistas. Ele disse que iria expulsar da casa dele tais
comunistas. Kelly, na sua petulancia, agora amparada pela filosofia politica de um mundo melhor

perguntou se ja era pra ela arrumar a mala dela.

Kelly se viu passear pelo partido, saindo sempre com os seguimentos que considerava mais
importantes. Como a Convergeéncia Socialista — CS e com a CST, Convergéncia Socialista dos Tra-
balhadores, até se ver participando das reunides de estudos para cria¢io de um outro partido, PSTU
— Partido Socialista dos Trabalhadores Unificados.

Talvez, para a dire¢ao ou coordenagao dessas frentes politicas, a presenca quase que insig-
nificante de Kelly ndo tinha tamanha importancia, mas para Kelly essa foi a constru¢ao de uma
base que ela ainda ndo entendia direito. Kelly participou das grandes Passeatas Estudantis pelo
Fora Collor e pela Carteirinha de meia passagem, apanhou de policiais na rua e de sua mae quando
chegava tarde em casa, mas pintou a cara e foi para as ruas com grito de guerra e o sentimento de

ser patriota.

Sentia grande admiragao pelo agronomo que era seu dirigente de célula de estudo politico,
pois ele levava muito a sério a politica e os pilares em que o partido se baseava. Havia também dois
militantes secundaristas que, para ela, eram o maior exemplo: aqueles que entravam nas escolas e

conseguiam levar todos, ou quase todos, os estudantes as ruas nas passeatas estudantis.

Quando as passeatas comegavam, o grande corredor da Almirante Barroso se fechava diante
de um mar de estudantes que marchavam até a Assembleia Legislativa do Para, a prefeitura ou ou-
tro ponto previamente definido. Era tudo muito rico politicamente; Kelly conseguia ver, na pratica,

aquilo que se estudava em grupo.

Até que, um dia, encontrou um de seus inspiradores amanhecido em uma praga, bébado ou
drogado — nio soube identificar na época. Aquilo a deixou extremamente decepcionada, pois, em
pleno momento de construgao do partido, estudava-se uma clausula que proibia expressamente, a
seus filiados, o uso de drogas ilicitas que levassem a dependéncia. Ver um dos melhores estudiosos
e representantes do partido naquela situacdo causou um grande desconforto em seus pequenos
conceitos politicos. Afinal, se aqueles que conheciam, estudavam e participavam das discussdes nao

conseguiam seguir os proprios principios, como poderiam, entao, conquistar o mundo?

Capitulo 05
A religiosidade

— T6 precisando de um servigo, pois minha familia diz que ndo me dara mais nenhum cen-
tavo. Como irei comprar os jornais do partido toda semana, também nao terei mais passagens de
o6nibus pra ir as reunioes.

Pensando dessa forma, conversou com o seu dirigente de grupo de estudo partidario, que
conseguiu para ela um trabalho como garconete em Icoaraci, aonde ia todas as sextas e sabados.
Nesse periodo, conseguia faturar NCz$§ 70,00, entre gorjeta e as diarias de gar¢onete em dois dias,
as vezes trés, de servico. Na época, o salario minimo estava em torno de NCz$ 81,40, ¢ isso para
familia de Kelly era uma grande ajuda. Certa feita, andando pelo centro da cidade, na Praga da Re-
publica, Kelly encontra uma moga que ofereceu a ela uma caixinha de incenso muito perfumado e
um livro, a moga diz que ¢ estudante de Filosofia Védica, pede uma pequena ajuda financeira e faz

um convite para visitar o templo.

Vozes Negras: crnicas raciais do cotidiano Edenilza Borges Siqueira

4]

K @ NN NN N7
MR A A AT A AT AT A

7




42

Y

Nesse periodo, Raiz Kelly estava terminando o curso de Magistério no Instituto de Educagao

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

do Paré - TEP, no periodo da tarde. A noite, fazia estagios como professora para concluir o curso
que ja estava no final. Aos finais de semana, continuava a trabalhar como garconete, porém agora
em um lugar préximo de sua casa, onde conheceu uma pessoa vegetariana, o chapista que fazia
os lanches. Ela sempre questionava como ele conseguia fazer as carnes para os sanduiches e nao

comer, fazia sempre um monte de perguntas, até que, certa vez, ele se vira para ela e diz:

— Vocé especula muito, por que nao vai estudar em vez de ficar s6 especulando? A consci-
éncia de Divina ¢ algo muito rica em conhecimento espiritual e talvez te ajude a se encontrar nesse
mundo material, porque vocé parece estar completamente perdida em suas indagacoes. Vocé preci-
sa se fazer trés perguntas basicas: “quem eu sou? de onde eu vim? pra onde eu vou?” para que voce
compreenda qual o teu papel nesse mundo material. Fazendo isso, nao vai mais te interessar quem

come ou quem nao come carne animal. Vocé tera coisas mais importantes a se preocupar.

Entre todas as coisas que o chapista falou, com toda a calma e sabedoria, Kelly s6 se lem-
brava de uma tunica palavra: ESPECULAR. Ela nunca tinha ouvido essa palavra antes e isso a
deixou muito intrigada. Ao lado da escola onde estudava, na Rua Gama Abreu, tinha uma banca
de revista muito diferente das outras, essa era cheirosa, sempre tinham incensos queimando e
alguém com roupas estranhas lhe pedindo um pouquinho de aten¢ao para lhe falar sobre um
livro. Raiz Kelly passava por ali diariamente e nunca parava, mas dessa vez resolveu parar. A
pessoa que estava ali conversou com ela e lhe explicou varias coisas sobre a existéncia, karma,
ilusGes e transcendéncia. Kelly ficou admirada com a filosofia para a Consciéncia de Divina, que
lhe foi apresentada de uma forma tao rica de detalhes e conhecimento. O que muitos chamam

de movimento Hare Krishna.

Capitulo 06

O encontro

— Hoare Krishna, Hare Krishna, Krishna, hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare
Hare, Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna Krishna, hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare
Hare, Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna Krishna, hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare
Hare. Todas as manhas, Raig cantava em suas contas de_japa mala, um terco indiano, 0 Maha Mantra Hare

Krishna, com intuito de purificar sua existéncia e se aproximar de Krishna (Deus).

Aos 16 anos, se aproximou do Movimento Hare Krishna e descobriu que em sua casa tinham
varios livros de Srila Prabhupada, o Mestre Espiritual que trouxe essa filosofia para o ocidente.
Sempre que finalizava a leitura de um livro, Kelly ansiava pelo préximo e, dessa forma, ela foi se
encantando pelos ensinamentos. Disse que iria morar no templo Hare Krishna e viver como uma

monja celibataria desenvolvendo sua espiritualidade.

Assim ela fez, foi morar em Pernambuco, regido do nordeste na cidade de Recife, logo co-
nheceu a Fazenda Nova Vraja Dhama em Caruaru, ficou encantada por sua beleza e simplicidade.
Ali morou por mais de 6 anos. Kelly continuava a dar aula, no que era chamado de Guru Kula, a
casa do Guru, para criangas filhos de devotos e para os moradores da redondeza. Nunca esqueceu a
expressao no rosto de um dos seus alunos da redondeza da Educagao de Jovens e Adultos, quando
recebeu um bolo de aniversario, era costume de Kelly realizar os aniversarios de seus alunos com

Bolo sem ovos, pipoca e suco. Nessa noite, ela levou o bolo para o Guru Kula, combinou com os

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




outros alunos de cantarem os parabéns para o aniversariante. Quando ele chegou, foi recebido com

os parabéns a2 moda hare:

— “noés nao somos o corpo, nds somos a alma, servos eternos de Krishna iludidos por maya
(ilusao), nesse dia de festa, vamos comemorar, cantar e dangar Hare Krishna cantar, Hare Krishna,
Hare Krsna, Krsna Krishna, Hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare.”

O aluno, que naquele dia completava 31 anos, chorou e disse que nunca em sua vida havia
recebido um bolo de aniversario. Agradeceu a professora e disse que, semelhante ao bolo, nunca
teve alguém tao especial e que, apesar de ser tao jovem, se preocupava com cada um de seus alunos.
Em todos os detalhes, ndo apenas com o ensinar a ler ou a escrever, mas também naqueles ensina-

mentos que eram para alma e ele iria levar para vida inteira.

Para Kelly, aquela declaragao, aquelas lagrimas, cairam como um acalento, um sentimento
de fazer o certo, de entender o motivo de sua existéncia, de se encontrar consigo mesmo e com
o mundo em sua volta. Nesse periodo, ela recebeu as duas inicia¢Ses: iniciagao Harinama, onde
recebeu um nome espiritual e, apés um ano, a iniciagao Brahmanica, onde recebeu o mantra gayatri
e teve a oportunidade de fazer os rituais religiosos de adora¢ao as deidades de Radha Govinda. Se,
nesse momento, alguém perguntasse o que Kelly queria da vida, ela diria que nao precisava de mais
nada, pois ja tinha tudo que poderia almejar nesse mundo material. Kelly viveu de forma simples e
pensamento elevado, titulo de um dos livros de Srila Prabhupada, lido por ela no inicio de sua vida

espiritual.

Capitulo 07
A separagio

Ao desembarcar na rodoviaria de Recife, no estado de Pernambuco, regiao Nordeste do pais,
apos 48 horas de viagem, a devota ja estava la a esperando, Raiz Kelly estava muito feliz, pois essa
era a sua primeira viagem sozinha para fora do estado onde morava. Tudo era novo e tudo era

muito lindo.
Quando chegaram no templo, o presidente, a0 receber, fala: — ah! E uma Syama.

Sem saber de fato o que significava, agradeceu a acolhida. Apés quase 07 anos, ela saiu do
templo Hare Krishna e vai dividir o aluguel com uma amiga em Salvador. Depois de muito viajar,
visitando quase todas as praias do litoral brasileiro em uma vida meio #nderground, fez teatro no
Solar do Engenho Velho de Brotas. Perambulou pelo mundo do Rock por alguns anos com um
grande amigo homossexual assumido. Engravidou do primeiro filho, uma gravidez complicada, o
que a trouxe de volta para casa de sua mae. Com o nascimento da crianga, ela constrdi sua primeira
casa e volta a trabalhar com a educagao, conhece a pessoa com a qual vive por 12 anos e tem uma

filha, ficando com um casal de filhos com 05 anos de diferenca de idade entre eles.

No parto do primeiro filho, ela entra no hospital as 9:00 horas da manha, a colocam em uma
enfermaria, onde fica sozinha o dia todo, sem receber uma unica visita de médicos ou enfermeiros.
As 16:00 horas, uma técnica de enfermagem diz que ela vai para sala de operacio, pois ela vai fazer
uma cesariana, mas ela argumenta dizendo que deseja ter um parto normal e nao é ouvida. Ja na
sala de operacao, tenta novamente falar com a médica que nao gostaria de fazer uma cesariana e
que prefere ter o filho de parto normal, mas a médica, com toda a estupidez, diz que ela ndo tem

passagem e que s6 iria fazer a crianga sofrer. Ela pergunta como a médica poderia saber que ela

Vozes Negras: crnicas raciais do cotidiano Edenilza Borges Siqueira

43

¢ HOHIOIOM O ONIONE )

7




4

Y

nao tinha passagem se ninguém a viu, nao foi feito nenhum toque ou algo semelhante. A médica,

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

da forma mais irritante possivel, diz que ela ndo tem tempo para ficar discutindo, pois ja estava na
hora dela ir embora, perguntou se Kelly queria ter o bebé ou se iria fazer a crianga sofrer com essas
indagagoes?

Sem saber o que fazer e se sentindo sozinha, Kelly senta na cama e, ao sentir a lamina encos-
tar em sua barriga, pede para cortarem um pouco mais embaixo para que pudesse usar biquini sem
aparecer o corte. A médica a olha, toca na barriga de novo e pergunta se ela esta sentindo o toque
e ela diz que sim. Nesse momento, viram a cama quase que de cabega pra baixo, Kelly sente uma
furada em suas costas... Apés um tempo, colocam um pano em sua frente que a impede de ver sua
barriga. Minutos depois, ouviu o choro do menino, que até o momento era chamado de Acyuta-
nanda. Novamente sem entender o que aconteceu no hospital, ela volta para casa no dia seguinte

em que a crianga nasceu.

Quando crianga e adolescente, Raiz Kelly tinha uma enorme paixdo pela mulher gravida,
pelo formato da barriga, a tonalidade da pele, o misticismo de ter uma vida dentro de outra vida,
um ser humaninho completo, uma miniatura de gente com todos os 6rgaos e membros dentro de
uma barriga, sempre a deixaram encantada. A maternidade para ela nunca foi apenas um ato de ser
mae, mas sim uma dadiva divina. Porém, ao engravidar, Kelly sente uma grande amizade se trans-

formar em ruinas, as acusagoes, as ofensas, a fala que por anos ecoou em sua mente:
— Eu nao quero esse filho, eu nao vou ser pai, nao pedi pra vocé engravidar...

Além de varias outras pressoes psicologicas que a convenceram que esse nao era o melhor
momento para deixar uma crianga vir ao mundo. A confusio de ver seu sonho de crianga estar
virando pesadelo. Como poderia uma crianga sair do lugar onde deveria ficar mais protegida, o
ventre da mae! Isso ¢, a vida dentro de outra vida que ela sempre sonhou, iria descer pelo ralo?

Definitivamente, nao!

A relagdao amorosa na vida de Kelly sempre foi muito complicada, nunca encontrou alguém que
de fato a assumisse enquanto namorada, a cor da pele, a inseguranca na fala, a ancestralidade sempre
foi muito forte e muito presente em sua existéncia. Saiu da casa de sua mae aos 17 anos, aos 18 foi

morar em outro Estado, porém, somente aos 26 anos perdeu a virgindade com um carinha nada a ver.

A vida lhe ensinou a ser forte, mas foi a duras penas, ¢ dito que a dgua fervida que amolece
o macarrio é a mesma que endurece o ovo. E assim Kelly se sente em relagao a vida. Gosta de se
apaixonar, ama intensamente, vive o relacionamento cada minuto com paixao, sofre quando acaba,

chora, fica triste... mas sabe que depois passa e ela esta pronta e poderosa para continuar o ciclo
da vida.

Quando v¢ e sente seus filhos, percebe que nao ha nada mais doce, puro e meigo do que

€ss¢€ amotft.

Kelly voltou gravida para casa de sua mae, entre piadas e acolhimento, ela vai se fincando
de novo no seio de sua familia, e logo conhece seu novo grande amor. Sem ter emprego, e apds o
nascimento do filho, Kelly arranja um bico (servi¢o) com uma lideran¢a comunitaria do bairro para
ser mesaria de um campeonato de futebol. Por partida, ela ganharia R$ 10,00, nao era quase nada.

Mas para uma mae solo, ja era alguma coisa.

Nesse periodo, se apaixona por alguém que, de cara, nio lhe da a devida atengdo, ndo a va-

loriza enquanto mulher e ainda a ridiculariza por ser mais velha e mae solo. Nesse momento, Kelly

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 1. Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas




: ‘\ i/ vr !n Y n Y
NIRRT AV AT

Y v

ja tinha sua propria casa, suas coisas, poucas, mas tinha. Se ver novamente amando intensamente,
nao aceita engravidar de primeiro, mas ap6s muitas conversas, em relagao a idade, seu grande amor
nao tinha filhos, sendo um dos ultimos do ciclo de suas amizades sem filho. Entao, apds 4 anos
morando juntos e aos 32 anos de idade, ela engravida de uma menina e novamente a histéria se
repete... dessa vez com as bebidas, as trai¢oes, as mentiras. Infelizmente, desse relacionamento, nao
se criou nem a amizade. Kelly percebeu que sua relagao ja havia acabado quando a crianga chegou,
e, mesmo de resguardo, é jogada para fora da cama, porque niao aceitou a permanéncia do marido
completamente embriagado na mesma cama em que ela estava com a crianga, que tinha apenas

alguns dias de nascida.

A rotina do companheiro chegar em casa embriagado se repetia varias vezes durante a se-
mana, e em todos os finais de semana. Sempre ouvia a mesma conversa: — estou aqui perto entre

os familiares.

Era rotina de familia e ela teria que aceitar, pois sempre foi assim. Mas nao, ela ndo aceitava,
e, quando descobriu a traicao dentro de sua propria casa, disse que nao queria mais, que nao tinha
O porqué passar por essa situagao, e mesmo assim levaram anos para ela tomar atitude. Quando se
viu sair com outras pessoas, ainda morando na mesma casa do companheiro, chamou ele e disse
que nao iria viver dessa forma, pois nunca foi puta ou vulgar na sua adolescéncia e nao seria agora,

depois de velha, que iria fazer esse papel.

Ele safa com alguém para um lado e ela fazia o mesmo do outro lado. Ela disse que seria
melhor se separarem, pois a situagdo como estava nao era bom para nenhum dos dois. A primeira
preocupacao dele foi que nao iria sair da casa apés 12 anos de relacionamento. A Gnica preocupa-
¢a0 estava em cimentos e tijolos. Os pais dele vao na casa de Kelly e dizem que sabiam que aquela
relagdo nao daria certo, por esse motivo, eles nao haviam passado o terreno (onde eles construiram
a casa e moravam ha 12 anos) para o nome do filho. Kelly, indignada com aquela revelacio, grita
que eles, ha 12 anos, agouravam e torciam contra a relagao deles. Estavam ha 12 anos com essa fala
engasgada na garganta, e que pegassem esse papel (documento do terreno) e engolissem junto com

toda a maldade que havia neles.

Kelly simplesmente chorou. Chorou pela separagio, pela raiva, pela maldade do ser humano,

pela inseguranca, chorou com angustia, com medo.

Capitulo 08

O Empoderamento Enquanto Mulher Preta

— Se esta errado, foi a negrinha quem o fez. Manda ela de volta para o trono.

Essa era a fala de “brincadeira” que o professor efetivo da area da matematica que estava na
coordenagao pedagodgica, junto com Kelly e outras coordenadoras, sempre fazia, porém ele dizia

brincando, pois nao tinha maldade em sua fala, nao era racismo.

Quando Kelly foi trabalhar na escola Municipal em um bairro periférico de Ananindeua,
entendeu que era preciso se fortalecer enquanto mulher negra, trazer a tona a Educagao para as
Relagoes Etnicos Raciais, pois a escola ficava em uma area especifica, ha alguns metros da maior
invasao da populagiao negra do estado: mais adiante, tinha o Territério quilombola com mais de
3 séculos de existéncia. Essas criancas e adolescentes eram da escola onde ela havia come¢ado ha

pouco tempo na coordenagao pedagogica do fundamental maior no turno da tarde. Via criangas

Vozes Negras: crnicas raciais do cotidiano Edenilza Borges Siqueira

45

Ol S

7

N




46

..-f “\\\ELC :\\ }/-ﬁ\ ¢
.111.-”...1.1.-.r[..r...‘.nr.rr-\'l’l\'ir/_\\. /;/;—\\\.I / \V)ﬁ\

serem alvos de racismo e discrimina¢ao da mesma forma que ela o fora, porém, ela disse que eles

nao iriam passar pelo mesmo que ela havia passado.

E, dessa forma, Raiz Kelly comegou a se afirmar enquanto mulher negra através de sua
vestimenta e estética negra com suas trangas afros e turbantes. Levava rodas de conversas sobre
empoderamento negro para a escola, discutia o fortalecimento negro com professores, que antes
teciam comentarios horriveis em relagdes aos alunos. Professores negros se auto-ridicularizando
por serem negros, aquelas piadinhas que nem vale a pena escrever. Kelly traz, no desfile escolar de 7
de setembro, reis e rainhas africanos, coloca os 07 orixas na avenida. E, aos poucos, vé seu trabalho
de formiguinha surtir efeitos quando as alunas soltam seus cachos, seus blacks, quando professores
comegam a questionar como os alunos chegam na sala de aula, o ciclo de sofrimento, discrimina-
¢ao e violacdo de direitos que passam até o horario das aulas. O porqué que a escola até o horario
do recreio é sempre cheia e, apds o recreio, os alunos simplesmente fugiam da escola por cima do
muro mesmo. Esses questionamentos, de certa forma, foram criando espagos para dialogos de uma

educacio para as relagdes étnico-raciais.

Dessa forma, Kelly segue se fortalecendo enquanto mulher negra. Caminha nas Marchas
das Margaridas, em Brasilia, integra coletivos de movimentos negros, leva sua voz em palestras a
escolas e 6rgaos publicos. Participa da fundacado do Férum Permanente das Entidades Negras -
FOPENAN, ajuda a erguer os 6rgaos de PIR em sua cidade, tornando-se a primeira coordenadora
de PIR e presidente do Conselho de Promoc¢ao da Igualdade Racial. Conduz a adesao do municipio
ao Sistema Nacional de PIR, retorna a educagao e escreve um projeto para o Territorio Quilombola

(projeto esse que nunca foi olhado pela gestao).

Ao revisitar sua propria historia, reconhece o quanto seus direitos foram violados enquanto
crianga, mulher e mae negra. Ainda assim, sorri diante do amadurecimento pessoal, do crescimento
profissional, entendendo que a mudanga nasce das escolhas. E, desde muito cedo, havia apenas dois
caminhos possiveis: permanecer no quarto a chorar ou sair para o mundo, empoderar-se, afirmar-

-se como ser humano digno de direitos e deveres.

Em seu cotidiano ja nao admite piadinhas que diminuam, que ridicularizem, que desmeregam
sua cor, sua vida ou a de seus proximos. Repete diariamente a frase de Angela Davis: “Nuwma socie-

dade racista ndo basta ndo ser racista, ¢ preciso ser antirracista.”’

Agradece a todos que a fizeram mais forte, as alegrias e as dores que lhe trouxeram aprendi-
zado. Reconhece, acima de tudo, a presenga constante de Deus em seu caminhar, e, também, nas
conversas com a entidade Balabaniam que se manifestava na coroa de sua mae; nas duvidas sobre a

existéncia, enquanto recitava o Maba mantra; nos banhos de ervas; na vida de seus filhos.

E sabe, enfim, que nao pode parar. A militancia é tarefa de cada dia — uma semeadura ardua,
regada de alegria, suor e lagrimas, que floresce no gesto, na palavra, no passo que segue. E um
chamado que nio se cala, porque vem da vida e atravessa geragdes. Como nos ensinou Marielle
Franco, cuja memoria ecoa como semente e flor: “As rosas da resisténcia nascem no asfalto. A gente recebe
rosas, mas vamos estar com o punho cerrado, falando de nossa existéncia contra os mandos e desmandos que afetam

nossas vidas.”

Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 1 Mulheres Pretas e Questdes Afro-Religiosas



Mulheres Quilombolas







/

-.

(@

N
NN

Evasiao Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai

-
b
'|'|If[l’-"m'l'l!.'if.-".]lT.'.’F-‘l"ll'.H'

Desercion Escolar y el Tiempo del Extractivismo del Agai
High School Dropont and the Time of Agai Extractivism

Maria Madalena Oliveira dos Santos

Resumo: Este artigo analisa a evasdo escolar no perfodo de safra do agai na Escola Municipal Maria Leopol-
dina Miranda de Castro, situada na comunidade quilombola de Gurupa, Cachoeira do Arari (PA). A pesquisa
articulou revisdao bibliografica e trabalho de campo (2019), com relatos de moradores e informacSes da
ARQUIG (Associagio dos Remanescentes do Quilombo de Gurupd). Os resultados indicam que a evasio
e a infrequéncia se intensificam no segundo semestre, sobretudo entre setembro e dezembro, quando o tra-
balho extrativo e a venda do excedente se tornam centrais para a renda familiar. A necessidade de garantir
alimentagdo e outros bens de consumo faz com que a escolarizacdo seja temporariamente menos priorizada.
Defende-se a construcio de alternativas pedagbgicas e socioeconémicas capazes de reduzir a interrupg¢ao
dos estudos.

Palavras Chave: Evasio Escolar. Extrativismo do Acai. Safra. Trabalho Familiar. Amazoénia.

Resumen: Este articulo analiza la desercion escolar durante el periodo de cosecha del agaf en la Escuela
Municipal Maria Leopoldina Miranda de Castro, ubicada en la comunidad quilombola de Gurupi, en el
municipio de Cachoeira do Arari (PA, Brasil). La investigaciéon combiné revision bibliografica y trabajo de
campo realizado en 2019, con relatos de residentes y datos de la ARQUIG (Asociacién de los Remanentes
del Quilombo de Gurupa). Los resultados indican que la desercién y el ausentismo se intensifican en el
segundo semestre, especialmente entre septiembre y diciembre, cuando el trabajo extractivo y la comercia-
lizacién del excedente se vuelven centrales para el ingreso familiar. La necesidad de garantizar alimentacién
y otros bienes de consumo hace que la escolarizacion sea temporalmente menos priorizada. Se defiende la
construccién de alternativas pedagdgicas y socioeconémicas para reducir la interrupcién de los estudios.

Palabras Claves: Desercion Escolar. Extractivismo del Agai. Cosecha. Trabajo Familiar. Amazonfa.

Abstract: This article examines high school dropout during the acai harvest season at Maria Leopoldina
Miranda de Castro Municipal School, located in the quilombola community of Gurupa, in the municipality
of Cachoeira do Arari (Para, Brazil). The study combined a literature review with fieldwork conducted in
2019, including residents’ accounts and data from ARQUIG (Association of the Remnants of the Gurupa
Quilombo). The findings show that dropout and absenteeism increase in the second semester, particularly
between September and December, when extractive labor and the commercialization of surplus production
become central to household income. The need to secure food and other consumer goods leads to scho-
oling being temporarily less prioritized. The article argues for pedagogical and socioeconomic alternatives

capable of reducing interruptions in schooling,

Keywords: High School Dropout. Acal Extractivism. Harvest Season. Family Labor. Amazon.

Maria Madalena Oliveira dos Santos — Educadora quilombola de Gurupd (Cachoeira do Arari/PA). Associa-
da ao Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS).




50

Y

l.lTJ.'."-.‘n‘l'.l'rr(-‘n‘|1r|'rf.-'h'|"|
INTRODUCAO

No municipio de Cachoeira do Arari, situado no arquipélago Marajé no Para, mais preci-
samente na comunidade quilombola de Gurupa, as iniciativas para estabelecer uma educagao de
qualidade voltadas para os alunos da zona rural (ribeirinhos) que, no periodo da safra do acai,
abandonam a sala de aula, ainda perpassam gera¢oes. Desde minha infancia na escola, ja ouvia pro-
fessores comentarem sobre a auséncia de alunos em sala de aula; porém, foi apés minha formacio

académica e ingresso na docéncia que deparei com a evasao escolar de forma mais acentuada.

Evasdo e abandono escolar culminam num problema nacional devido as
consequéncias para a sociedade como um todo. E fundamental, portanto, que
os fatores que influenciam na incidéncia e na manutencao de tais problemas em
ambiente escolat sejam diagnosticados e tratados para que cada vez mais jovens
concluam a educagdo basica. (AURIGLIETTI; LOHR, 2014, p. 2)

A evasio escolar configura-se como um problema educacional de abrangéncia nacional, ca-
racterizado pela auséncia de criangas e jovens no espago escolar. Dados do Censo Escolar 2018
indicam que cerca de 2 milhdes de criangas e adolescentes estao fora da escola (MAES, 2019, n.p.).
Em consonancia com esse cenario, observa-se que a evasio escolar também afeta de forma sig-
nificativa adolescentes e jovens matriculados em escolas publicas situadas nas areas ribeirinhas da

regido Amazonica brasileira.

Diante desse cenario, segundo observagdes e escutas de relatos cotidianos, percebe-se que os
alunos do sexo masculino sao os mais atraidos para o trabalho nesta atividade extrativa, visto que

sao mao de obra regimentada para o trabalho.

O presente trabalho busca indicar tais problematicas no contexto escolar e principalmente
realizar adequagoes do curriculo escolar que contemplem esses alunos. Além de encontrar meios

para solucionar e, antes de tudo, pensar na aprendizagem dos alunos por meio de politicas publicas.

Trata-se de uma pesquisa qualitativa do tipo estudo de caso e as reflexdes aqui efetivadas sao
fundamentadas dos seguintes autores e autoras: Freire (1987); Kruppa (1994); Loureiro (2002);
Ruzany, Moura, Meireles (2012); Oliveira (1996); Lima (2005).

No primeiro tépico, observaremos a Amazonia marajoara: o modo de vida extrativa, tendo,
como principal produto do extrativismo vegetal, o acaf: a safra do mesmo que contribui na renda

familiar onde os principais membros da familia que realizam o cultivo do fruto sao os jovens.

No segundo tépico, temos o municipio de Cachoeira do Arari no contexto da Amazonia, a
comunidade de Gurupa, do mesmo municipio, uma comunidade quilombola e ribeirinha onde sua

maior concentracao de renda esta no cultivo do agai.

Ja nos dois topicos finais, temos o tempo da safra do agai e a evasiao, com pontos sobre como

contornar a evasao e a construc¢ao de etnocurriculos para pedagogia quilombola e ribeirinha.

Esta pesquisa académica tem por objetivo discutir a evasao escolar que ocorre no periodo de
safra do extrativismo do agai na escola Maria Leopoldina Miranda de Castro, localizada na comu-

nidade quilombola de Gurupa, do municipio de Cachoeira do Arari/PA.

Esta investigagao tem por objetivos especificos analisar a tematica da evasao escolar na bus-

ca de apresentar possiveis caminhos para enfrentar este problema que a referida escola enfrenta,

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas




vr vh v, n Y,

N

e também compreender quais medidas a Secretaria Municipal de Educagao esta planejando tomar

para o enfrentamento do problema.

Os alunos nesta faixa etaria geralmente abandonam a sala de aula quando chega o tempo do
extrativismo do agai, que é um meio de trabalho que garante o sustento familiar. O maior indice
dessa evasao ¢ observado no segundo semestre, quando aumenta a demanda pela mao de obra do

peconheiro' por parte dos proptietitios de acaizais.

Neste estudo que aborda a evasao escolar, além dos grandes problemas para o aluno, no que
tange ao processo de formacio de conhecimentos leitura/escrita, apresento também evidéncias
dos graves perigos enfrentados por todos que se arriscam neste trabalho, muitas vezes, sem condi-

¢oes minimas de seguranga para exercé-lo.

A principio, foi realizada a pesquisa de campo na Associa¢ao Remanescente de Quilombo
de Gurupa (ARQUIG), em seguida, na escola Maria LLeopoldina Miranda de Castro e na Secretaria
Municipal de Educagao (SEMED) entre maio e junho de 2019.

Apbs pesquisas, observa-se auséncia de politicas publicas voltadas as familias de baixa renda
na regiao amazonica brasileira, especificamente em Gurupa, Marajo, para ribeirinhos que vivem do

extrativismo, que acabam deixando a escola para trabalhar.

Também identifica-se a problematica referente aos acidentes sofridos pelos peconheiros e
suas consequéncias. Nesse aspecto, aborda-se, também, a importancia da familia e da escola em
todo esse contexto, na busca de meios que favorecam o aprendizado dos jovens e adolescentes de

toda a comunidade.

1. Amazodnia Marajoara: o modo de vida extrativista

A Amazonia apresenta condi¢cOes que sdao singulares no mundo. Uma de suas principais
caracteristicas é a populacio ribeirinha e o seu modo de vida. Essa populagao vive da pesca, da
agricultura e do extrativismo para sua sobrevivéncia e precisam de uma intera¢io com a natureza
local, pois ela fornece os meios de onde se tira o seu alimento para sua reproducao diaria. A na-
tureza fornece uma enorme variedade de produtos, varias espécies de peixes e frutos da floresta
(PONTE, 2013).

O trabalho interagindo com a natureza, para esses habitantes, ¢ de suma importancia, pois os
mesmos vivem do extrativismo da regido, percorrendo os igarapés® para pesca e, na terra, buscan-
do fazer pequenas plantagoes para extrair principalmente a mandioca. Na Amazonia ribeirinha, a
alimentagao das familias tem como base o plantio de dois alimentos principais: a mandioca e o agai,
que sdo complementados com a caga, a pesca, ¢ a criagao de pequenos animais, além do cultivo de
hortaligas tradicionais e o extrativismo (PONTE, 2013).

A populagido da Amazonia tem como caractetistica primordial o modo
de vida ribeirinho vivendo sempre a beira dos rios e igarapés, a maioria dessa
populagio era composta as vezes de uma unica familia ou um grupo de duas
ou quatro casas. Para sobreviver a beira do rio exigia daquelas pessoas um bom
conhecimento sobre a natureza. (LOUREIRO, 2002, p. 17)

! Peconheiro: a pessoa que colhe o agai na palmeira do acaizeiro. Trabalhadores que utilizam a peconha, que é um uten-

silio rudimentar amazo6nico similar a um cinto, utilizado na escalada de arvores e pode ser feito das folhas do pé de agai.

2 E um pequeno afluente de um determinado tio que softe influéncia das marés.

Evasao Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai Maria Madalena Oliveira dos Santos

Ol N>

]

o)

7




52

O agai é um produto do extrativismo vegetal de grande importancia para o mercado paraense

e que faz parte da dieta alimentar tradicional do povo urbano e, principalmente, dos ribeirinhos. Ao
longo do tempo, o agai na Amazonia foi passando de mera producio de subsisténcia para produgao
industrial em escala de exportagao (PONTE, 2013).

Este fruto se tornou “um dos mais importantes produtos do extrativismo nacional e um dos
principais responsaveis por dar visibilidade a biodiversidade da Floresta Amazonica” (CONAB,
2019, p. 1). Diante da sua valorizagdo no mercado nacional e internacional, a produgdo do agai
tem aumentado e, com isso, a comercializagao ja extrapolou os limites das comunidades locais. De

acordo com a Companhia Nacional de Abastecimento:

[...] desde a década de 90, impulsionado pelo advento da cultura fitness e
de academia, o agaf ganhou status e fama, por suas propriedades antioxidantes,
seu alto teor energético e também devido a presenga da chamada “gordura
boa” em sua composicao, e hoje é incluido na categoria dos super alimentos.
(CONAB, Companhia Nacional de Abastecimento, 2019, p. 1)

Assim como ocorre com outros recursos da floresta, o extrativismo do acai é uma atividade
em que varias populagdes dependem dessa extragio como renda familiar. A atividade ¢ intensa no
periodo de safra e, sobre isto, a CONAB (2019, p. 1) afirma que: “a safra do agaf varia de acordo
com a regiao. No Para, principal produtor, o periodo de safra do agai vai de agosto a novembro. No

estudtio amazonico o pico da safra ocorre no petriodo de julho/agosto”.

E nesse periodo da safra do acai que as familias ribeirinhas apuram maior renda, ao venderem
os frutos extraidos do quintal e da natureza no entorno, além da cultura da roga e dos igarapés,
com a pesca. Nessa regido, ainda ¢ viva a pratica do agricultor e extrator que usam as mais antigas
e importantes atividades de toda a regiao amazonica (PONTE, 2013).

Além do periodo da safra, também se faz o manejo de agaizais no periodo da chamada entres-
safra de frutos; é neste periodo que as familias aproveitam para limpar os agaizais e esperam o petiodo
de coleta dos frutos durante a safra. Esse processo de manejo produz o palmito, produto extraido
do interior das palmeiras mais antigas dos acaizais. A extra¢ao de palmito, que é um produto muito
apreciado na culinaria nacional e internacional, também tem gerado renda as familias que extraem de

sua propriedade, além de comerciantes que contratam a mao de obra de meninos (PONTE, 2013).

Figura 1 - Trabalhador apanhando agai

s

Fonte: acervo da autora, 2019.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



-

4

g € & o lo>

T P \ 7 V 7
NN @ /\ /\ @ /\
A colheita do fruto do agaizeiro ¢ realizada, em geral, por jovens escaladores, que atravessam
de uma 4rvore para outra em uma unica touceira®, sem precisar descer ao solo. Esses escaladores

coletam de trés a cinco cachos de uma sé vez e suportam cargas de até 15kg, perfazendo uma jor-
nada de trabalho de 6 a 8 horas diarias (PONTE, 2013).

Oliveira (2002) demonstra que a extracao do fruto e do palmito do agaizeiro (Euterpe oleracea
Mart.), associada aos ciclos fenolégicos de floragao e frutificagao, provoca alternancia na oferta
desses produtos, resultando em oscilagdes no comércio interno. Ja Jardim e Anderson (1987), ao
analisarem o manejo de populagdes nativas no estuario amazonico, evidenciam que, em periodos
de menor disponibilidade do fruto, a atividade econémica tende a se deslocar para o corte do estipe

com fins de extragao do palmito.

O acaf atualmente pode ser considerado um simbolo da Amazonia, seu consumo no Brasil e
no exterior esta crescendo rapidamente, pois essa fruta, além de saborosa, ¢ repleta de beneficios
nutricionais para a saude. E os Estados que se destacam como maiores produtores de agaf sao: o
Para e o Amazonas. O grafico a seguir mostra os dados da produ¢io de agai por Estado no Brasil
nos anos 2015, 2016 e 2017 (CONAB, Companhia Nacional de Abastecimento, 2019).

Grafico 1 - Quantidade de Agaf produzida por Estado no Brasil - 2015, 2016 e 2017.

QUANTIDADE PRODUZIDA DE A(;Ai POR ESTADO E NO BRASIL - 2015, 2016 e 2017 .

219,385
LE0TE
o3 Roraima Brasil
= 7015 asmr 368 14868 5454 2413 1674 | UE0TL
— 131836 51571 17508 4455 637 1605 i 1550
- a1l 2030 18350 455 it 150 w7 pitd .}

e IS e FO1E el 31T

Fonte: CONAB (2019).

De acordo com a tese de Romero Ximenes Ponte (2013), o agai surge como elemento iden-
titario sub-regional que passou a contribuir com a identidade paraense, ou seja, o agai ¢ elemento
cultural na alimentagao do povo paraense; entre esses, ha aqueles que tomam o agai todos os dias.
Mas o agai tem conquistado uma boa parte dos brasileiros que nao sao naturais da Amazonia, e que
tém inserido na sua dieta a ingestao do acal como uma boa fonte de energia e outros nutrientes que
colaboram para a manutengao da saude.

A palmeira apresenta um ciclo de vida longa e, apesar do ciclo teprodutivo® que acontece o

ano inteiro, o aumento de producio das flores ocorre no periodo das chuvas e, o dos frutos, na
época de menor precipitagao (JARDIM; ANDERSON, 1987).

* O ciclo reprodutivo compteende os processos de floragio e frutificacio.

Evasao Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai Maria Madalena Oliveira dos Santos

l

53

= .

=

)



54

Fonte: G1 Globo (2019).*

No Para, principalmente na capital de Belém, nos municipios da regido do rio Tocantins e
na regiao do Marajo, o acai ¢ um dos componentes essenciais da dieta alimentar das populacoes de
baixa renda. Dai sua importancia em termos alimentares e econdémicos, que, por certo, justifica o
impacto da evasio na época de sua colheita no calendério escolar (AURIGLIETTT; LOHR, 2014).

Ademais, das matas da Amazonia, sao extraidos outros produtos como a farinha de mandio-
ca, que ¢ outro alimento fundamental no dia a dia do povo paraense e, por esse motivo, ao longo
dos tempos, buscou-se melhoramento nas formas de plantio, uma vez que é por meio desse cultivo
que se asseguram as bases da alimentagao da comunidade. E esse cultivo da mandioca também
possibilita a producido de outros alimentos além da prépria da farinha, pois dela detivam: o tacaca’,
a macaxeira e a famosa mani¢oba®, um dos mais importantes e conhecidos pratos da culiniria re-

gional paraense (AURIGLIETTI; LOHR, 2014).

No processo de cultivo da produgao de mandioca também ocorre regularmente a limpeza
das rocas, que ¢ feita ao longo do ano pelos agricultores. Para fazer essa limpeza, nas pequenas
propriedades geralmente sao realizados mutirdes entre os donos, mas, nas grandes propriedades, os
donos destas acabam ofertando esse trabalho para as familias da regidao, o que assegura uma renda a
algumas dessas familias. Porém, o publico alvo desse trabalho acaba sendo formado principalmente
por jovens estudantes, o que se configura em motivo da evasao escolar, principalmente dos alunos
do sexo masculino (AURIGLIETTT; LOHR, 2014).

Assim como a extra¢do do agai, a produciao de farinha ¢ uma atividade de importancia in-
questionavel na vida das comunidades ribeirinhas, devido ambas as atividades fornecerem a princi-
pal fonte de alimento e, também, por proporcionar renda a essa populagao; pois, conforme Chaves
(2004, p. 32): “O homem enquanto integrante da natureza subtrai dela as condi¢oes basicas para

sua subsisténcia”.

*Disponivel em: <http://gl.globo.com/a ici ribeirinhos-exibem-producao-de- farinha-eacai-

-em-museu-do-amapa.html. Acesso em: 17 ago. 2019.>

>E um caldo, encontrado principalmente nos Estados da regido norte do Brasil, preparado com a goma da mandioca,
camardes, tucupi e temperado com alho, sal e pimenta, e no qual se adiciona jambu.
¢Comida a base da folha de maniva, principalmente macaxeira; nela se adiciona: toucinho de potco, choutigo, charque

e outras especiarias.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



o) D\ NG A
. € (O O N~ 7

De acordo com Oliveira (2002), o agai é o fruto de uma palmeira denominada agaizeiro

(Euterpe oleracea Mart.), amplamente distribuida nas areas de varzea da Amazonia, constituin-
do um produto de elevada relevancia econémica, social e cultural. No Estado do Para, maior
produtor nacional do fruto, o acai ocupa lugar central na organizagao da vida cotidiana e das

estratégias de reproducio social dos segmentos amazonicos que habitam as regides estuarinas.

Nesse contexto, a producao do agaf esta diretamente condicionada aos ciclos fenoldgicos
de floragdo e frutificagao do agaizeiro, o que resulta em uma dinamica sazonal da oferta do fruto
(OLIVEIRA, 2002). Em periodos de menor disponibilidade, observa-se a intensificagao de outras
estratégias extrativistas, como o corte do estipe para a extragao do palmito, pratica amplamente do-
cumentada nos estudos sobre o manejo de populagées nativas do agaizeiro no estuario amazonico

(JARDIM; ANDERSON, 1987).

A sazonalidade do extrativismo do agaf impacta diretamente a organizagao do trabalho fa-
miliar e comunitario, exigindo maior mobilizacio de mao de obra nos periodos de safra. Essa
reorganiza¢ao do tempo produtivo interfere nas rotinas escolares, contribuindo para a auséncia
temporaria ou definitiva de criangas e adolescentes das escolas, sobretudo em comunidades ribei-
rinhas, onde a economia doméstica depende fortemente da renda gerada pelo extrativismo. Assim,
a evasio escolar passa a ser compreendida nao apenas como um problema educacional, mas como
uma expressao das desigualdades socioeconomicas e territoriais que estruturam a vida nos contex-

tos amazonicos.

1.1. O Municipio Cachoeira do Arari no Contexto Amazdénico

E notério que o extrativismo florestal contribui para o incremento econéomico da regiao
amazonica e, nesse ponto, a extra¢ao da madeira e do agaf representam uma parcela significativa

dos produtos originarios que sio comercializados nesta regiao.

Pesquisas da Secretaria de Estado de Planejamento e Administracao (SEPLAD) afirmam
que a regiao Amazonica, bem como suas riquezas naturais, as belezas da fauna e flora, sio palco
da agricultura e do extrativismo. Diante disso, podemos destacar que municipio de Cachoeira do
Arari/PA estd inserido neste contexto e apresenta uma riqueza natural, e também possui grandes

fazendas e diversas fontes de renda.

Em vista de sua grande populagiao ser moradora da area ribeirinha, é da extracio do agai
que vivem essas pessoas, sendo a principal atividade economica no periodo da safra. Conforme M.
Raimundo (70 anos), morador e coletor de agai: Vale ressaltar que, em uma estimativa simples, “O
municipio de Cachoeira do Arari (area ribeirinha) produz em média 500 toneladas do produto no
periodo da safra”. E no periodo de safra do agai que os donos de agaizais, bem como a populagiao
em geral, aumentam suas rendas e adquirem alguns bens materiais, melhorando assim as condi¢des
de vida das familias.

1.2. A Comunidade de Gurupa no Municipio Cachoeira Arari-PA

A comunidade remanescente do Quilombo de Gurupa esta localizada as margens direita do

Rio Arari, onde faz fronteira com as comunidades de Santana do Arari, Tartarugueiro e Caracara.

Evasao Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai Maria Madalena Oliveira dos Santos 59



56

Figura 3 — Mapa da regiao onde estd localizada a Comunidade de Gurupa, municipio de
Cachoeira do Arari/PA.

Dﬂomudnh’mmﬂlw

C:)n- circulos indicam areas com desmatamento e de
construcdo ilegais de casas.

Fonte: Cartografia Social Comunidade de Gurupa, 2014.

Segundo a tradi¢ao dos relatos dos primeiros moradores da comunidade, o nome desta co-

munidade ¢ referente a palavra “gurou”, usada quando algo da errado.

De acordo com a Associagao dos Remanescentes de Quilombo de Gurupa (ARQUIG),
atualmente, a referida comunidade possui aproximadamente 750 familias, distribuidas em cerca de
cinco setores, onde estas familias vivem basicamente do extrativismo, da caga e da pesca, sendo
esses os seus meios de subsisténcia. E, nesse sentido, ressalta-se também que, diante das condi¢des
reais de baixa renda — isto devido a maior parte da populagdo dispor de menos do que um salario
minimo (998 reais) —, muitas das familias sdo inscritas em programas sociais, como o Seguro-De-

feso” e Bolsa Familia®.

A comunidade também dispde de duas escolas municipais: Escola Municipal de Ensino Fun-
damental Alto Gurup4, fundada em 1989, na gestao do Prefeito José Gomes de Moura, que atu-
almente possui 111 alunos, segundo dados apresentados pelo senso escolar da SEMED, e atende

alunos do ensino infantil ao 3° ano do Ensino Fundamental.

A outra estrutura escolar presente na comunidade é a Escola Municipal de Ensino Fun-
damental Maria Leopoldina Miranda de Castro, fundada no ano de 1970, na gestio do prefeito
Guilherme Costa, conforme consta na placa de inauguragao da referida escola. Quanto a sua estru-
tura fisica, esta escola possui duas salas de aula, dois banheiros, e uma cozinha com um pequeno

deposito.

"E o beneficio de um saldrio minimo que o pescador artesanal recebe no petiodo que a pesca estd suspensa durante
quatro meses.

# Beneficio do governo federal destinado as familias de baixa renda

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



N

Figura 4 - Imagens da Escola Fundamental Maria Leopoldina Miranda de Castro

‘

(e(*v@r@'@,@"@'(’.‘

!
e

Frante da escola Parne de ras da escoka

Sala de aula onde falta folha de jansia e porta | Pia falta sanfona do esgoto

Fonte: arquivo pessoal da autora.

Atualmente, segundo a lotagao dos funcionarios do determinado ano, a escola possui no
quadro funcional: dois professores, um efetivo e um contratado; trés serventes, uma efetiva e duas
temporarias; e um vigia. Quanto ao numero de turmas, a escola funciona pela manha, com uma

turma do 4° ano, 22 alunos, e a tarde com uma turma do 5° ano, 36 alunos.

No mesmo ambiente também funcionam quatro turmas do Sistema de Ensino Rural Adalti-
no Paraense (SERAP), anexo da escola Adaltino Paraense, pelo fato da escola se localizar na sede
do municipio e o governo nao dispor de transporte escolar suficiente para o deslocamento até a

zona urbana.

Trabalham na docéncia 10 professores de disciplinas especificas, atendendo as turmas do 6°

a0 9° ano, com 76 alunos, nos quais 40 sao meninas e 36 sio meninos.

2. O Tempo da Safra do Agai e Evasio Escolar.

De acordo com nossa pesquisa, realizada com 10 jovens de 11 a 18 anos e residentes em
Gurupa, 100% abandonaram os estudos aos 7 anos pra ingressarem no trabalho da colheita do agai.
Eles também alegam que nao voltaram a estudar devido terem dificuldades e falta de incentivo para

aprender, como nos relataram alguns estudantes que estio em situagao de evasao escolar.

O que chama atengio na relagio entre o cultivo/extragio do acai e a escola sdo as consequén-
cias que resultam em um processo de evasao escolar que atinge grande parte das criangas e adoles-

centes, como ¢ percebido na atual realidade da comunidade de Gurupa em Cachoeira do Arari/PA.

Diante dessa realidade, algo que nos chama ateng¢ao é que essa evasao escolar ocorre prin-
cipalmente com os alunos do sexo masculino. Por qué? Acredito que os meninos sao maioria a
enveredarem para este caminho pelo fato de, geralmente, possuirem mais forea fisica em compara-

¢do com as meninas. Isso influencia diretamente no estabelecimento da relagao destes estudantes

Evasdo Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai Maria Madalena Oliveira dos Santos

57




R (- L - rr\rﬁtﬁﬁ“'{‘
O~ & “StCA02 N NV AT A

S -
com o mundo do trabalho, pois, na maioria dos casos, os trabalhos sao mais voltados a questao do
trabalho bragal. E, além disso, muitas vezes exige o deslocamento para regides mais longinquas, o

que favorece ainda mais a evasao.

Apesar de nao ter encontrado dados que tratem do ensino fundamental, os dados do ensino
médio, como consta o grafico a seguir, nos ajuda a compreender um pouco dessa relacio entre

evasao escolar e o sexo dos estudantes, destacando o sexo masculino (FERREIRA, s.d).

Grafico 2 - Jovens do ensino médio incompleto e fora da escola - Brasil.

Divisdo por sexo dos 6,7 milhces de jovens de 15 a 29 anos que deixaram os
estudos no ensino médio

Menino ¢/ trabalho
Menina s/ trabalho
Menina ¢/ trabalho

Menino s/ trabalho

o 10% 20% 30% 40% 50%
%

Fonte: Levantamento do Instituto Unibanco, com dados da PNAD, 2015 (FERREIRA, s.d).

Ainda hoje, a comunidade nao dispde de escolas técnicas, que contribufam para que muitos
desses alunos, com idade para tal, pudessem conciliar trabalho e sala de aula. Além disso, esta reali-
dade nos revela a falta de politicas publicas que garantam a permanéncia das criancas e adolescentes
nas escolas. Inclusive, ao analisar as frequentes desisténcias juntamente com a dire¢ao da escola
Maria Leopoldina Miranda de Castro, observamos que ha evasao escolar na mesma e, ainda, o indi-
ce de evasao escolar ¢ maior para com alunos negros e filhos de pais separados (Pesquisa de campo
realizada junto a direcao da Escola Maria Leopoldina Miranda de Castro, 2019).

Mediante inimeros estudos realizados por educadores do mundo todo, Brandao, Bianchini e
Rocha (1983, p.45) acharam a seguinte explicagao para a problematica: “Os alunos de nivel socio-
economico mais baixo tém um menor indice de rendimento, portanto, sio mais propensos a eva-
sao”. E, de certo modo, estes autores nos confirmam esta triste realidade que também ¢é presente

em nossa comunidade local escolar.

Wanderley (2007), referindo-se a adolescéncia, afirma que essa fase do ciclo da vida se carac-
teriza fortemente pela a transicao entre a infancia e a idade adulta. Outros socidlogos acrescentam
que os limites entre uma fase e outra sao geralmente demarcados pelo inicio da atividade de traba-
lho para seu sustento, fase final da formagao educacional basica, saida de casa paterna, constitui¢ao
da propria familia, ou, mais usualmente, pelos limites de faixas etarias reconhecidas de formas
diferenciadas entre as sociedades (WANDERLEY, 2007; BRUNER,2007; CARNEIRO, 2007).

58 Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



K@ (D DL
IR S A A A A A

Y

Conforme citado acima e a base nos dados da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicilios
(PNAD) de 2004 a 2006, Neri (2009) aponta entre as causas da evasdao escolar: a falta de escolas,

necessidade de renda e trabalho, falta de interesse do aluno e outros.

W
()

Mesmo diante de todos esses fatores encontrados pelos ex-alunos — como adolescentes e
jovens que tiveram suas vidas bruscamente modificadas pelos acidentes e, em alguns casos, a 6bitos
—, ainda ha quem prefira esta rotina (apanhador de agaf), pois nela encontram a melhor forma de

subsisténcia familiar, tendo em vista que, para eles, ndo ha outra alternativa.

Vejamos a seguir o depoimento de um coletor que faz parte dessa triste realidade que ¢é a

evasio escolat:

Meu nome ¢ Jodo Carlos Rodrigues Ferreira, tenho 16 anos e resolvi pa-
rar de estudar porque pra mim dava mais futuro apanhar agai, do que estudar.
Até aqui o estudo dava um pouco de futuro, sé que tinha um detalhe: eu nio
conseguia ler direito. Tinha muita coisa que eu errava muito, porque um profes-
sor mandava eu ir na frente pra responder as perguntas ¢ eu nio conseguia. Eu
enforquei o estudo porque apanhar agai dava mais dinheiro do que estudar. Até
hoje eu num me arrependi de ter largado. Além de que a gente se arrisca, eu ja cal
da acaizeira quatro vezes, mas ainda t6 vivo. Eu pretendo continuar apanhando
acai até quando eu tiver condicio, s6 tenho muito medo de acontecer comigo, o
que aconteceu com alguns dos meus amigos que quebraram a coluna e ficaram
de cadeia de rodas, a gente se arrisca muito apanhando acaf e ainda tem as mordi-

das de cobras. Aqui a gente se arrisca eu ja fui mordido por cobra. (Jodo Catlos,
OUTUBRO, 2018)

2.1. O Agai e os Acidentes de Percalgo

Ao observarmos o depoimento do entrevistado e baseando-se nas citagdes, podemos veri-
ficar que, mesmo sendo consciente de todo e qualquer risco a saide e a vida que eles enfrentam
durante a safra do produto, ainda preferem optar por tal atividade econdmica, sendo, em muitos

casos, sua unica fonte de renda.

O extrativismo para esses alunos ja mencionados acabam acarretando sérios problemas de
saude para os apanhadores que fazem a extracido do produto ainda de forma artesanal, correndo
grandes riscos de saide e vida, pois os fatos mostram que muitos acabam tendo suas vidas inter-

rompidas prematuramente nesta atividade.

Nossa comunidade, infelizmente, ¢ palco dessas tragédias que assolam a regidao amazonica,
dentre as quais podemos citar a situacao do apanhador Jefferson da Silva Amador que, no dia 07
de junho de 2018, caiu de uma palmeira. Nesta ocasido, o tronco da arvore quebrou e o jovem,
que caiu sentado, ficou sem condig¢bes de se locomover. Neste momento, contou com a ajuda de
seu companheiro de trabalho, que o ajudou a levantar, indo chamar outras pessoas para carrega-lo,

porque o agaizal ficava muito longe de casa.

O acidentado ficou varios dias no Hospital Metropolitano do Pard quando foi diagnosticado
com uma lesao na terceira vértebra de sua coluna, impedindo-o de andar durante oito meses, so-
mente apoOs varias cirurgias e inumeras sessoes de fisioterapias, voltou a andar. Segundo Jefferson,

ele voltou a andar com dificuldades, mas nao consegue mais trabalhar na extracao do agai, pois nao

Evasao Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai Maria Madalena Oliveira dos Santos

59

&2 )

-

L

\"




60

consegue realizar nenhuma atividade brusca, o que o impossibilita de realizar atividades deste tipo

para sustentar sua familia.

O terceiro caso de extrema relevancia é do jovem Jailson Cardoso de 18 anos que, no dia 10
de janeiro de 2019, sofreu uma queda de agaizeiro, ficando em estado gravissimo. Apos ser encon-
trado desmaiado por seus amigos de trabalho, foi levado de rabeta’ até a sede do municipio de Ca-
choeira do Arari onde obteve os primeiros atendimentos na unidade mista de saude municipal, mas
sem sucesso, pois a gravidade apontada no diagndstico inicial direcionou sua rapida transferéncia

para o Hospital Metropolitano na capital do Estado, onde ele permanece internado hd sete meses.

Apbs varios exames, diagnosticou-se que o mesmo sofreu fraturas na coluna na regiao cervi-
cal (c6 e c7), e fratura na clavicula. Ele jd passou por duas cirurgias, mas a equipe médica nao deu
certeza se voltard a andar, pois o estado de satide dele ainda ¢ muito grave, necessitando de inime-

ras sessoes de fisioterapia com o objetivo de tentar adapta-lo ao convivio familiar.

Segundo relatos da familia, eles estdo necessitando de uma outra casa para que, assim que
ele tenha alta do hospital, possa morar um ambiente onde se sinta bem, ja que a casa da familia
¢ pequena, ndao tem estrutura e precisa de adaptagdo para essa nova realidade. A imagem a seguir

mostra Jailson no leito do hospital.

Figura 5 — Jailson Cardoso, 18 Anos, no leito do hospital, 2019."

v ®
h* i)

Fonte: Arquivo pessoal da autora, 2019.

? Embarcagio de pequeno porte bastante utilizada nas regides tibeirinhas.

1" Nota ética: As pessoas entrevistadas neste trabalho autotizaram, de forma consciente, o uso de suas falas e ima-
gens. Comprometo-me, como pesquisadora, com a responsabilidade ética de preservar o sentido de suas narrativas e
o respeito a sua dignidade, conforme estabelece a legislagio brasileira sobre uso de imagem e som em pesquisa, espe-
cialmente a Resolucio n® 510/2016 do CNS.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



O

Figura 6 - Jailson Cardoso, 18 Anos, no leito do hospital, 2019

Fonte: Arquivo pessoal da autora, 2019.
3. A Escola e as Familias Comunitarias: um elo para contornar a evasao escolar

A escola possui o papel transformador na vida das pessoas e também na sociedade, o que
possibilita aos sujeitos conquistarem o direito da cidadania (IKRUPPA, 1994). Nessa perspectiva,
a escola se apresenta como uma institui¢ao social que pode possibilitar o cidaddo a se tornar cri-
tico, através do ensino formal e intelectual que objetive a evolugao do individuo no seu meio. De
acordo com Haddad ez a/. (2011, p. 276), “a escola tem um papel fundamental para a mudanca das
condi¢des de desigualdade, pois é pelo acesso ao conhecimento que a classe trabalhadora podera
mudar sua condi¢ao de explora¢ao”. Por outro lado , dentro do contexto social , constata-se que o
sistema educacional acaba por absorver a desigualdade presente na sociedade, afinal, como observa
Kruppa (1994), " a evasio e a repeténcia somam-se ao trabalho precoce, o discurso governamental
que afirma: a escola para todos, observa a travessia escolar da populaciao de baixa renda" (p.85).
Nessa dire¢ao, quem dispde de maiores recursos financeiros acaba por estudar durante mais tempo
e, muitos daqueles de renda familiar menor, acabam tendo dificuldade em permanecer estudando

e abandonam a escola.

Para compreender a escola é preciso também entender a palavra cultura, isto ¢, o conjunto
de costumes dos modos de viver, de vestir, de morar, de pensar e das expressoes de linguagem,
dos valores de um povo de diferentes grupos sociais. Entio, diante da situacdo econémica de baixa
renda, muitos alunos deixam de frequentar a escola para trabalhar e ajudar seus pais no sustento

daquela familia.

Evasdo Escolar e o Tempo do Extrativismo do Acar Maria Madalena Oliveira dos Santos

NN\ 1
WA AY

bl

Z



Ny

\/

¥

.a-'1

62

€ SEfo2 SO0 "

Nesta direcao, para evitar esta evasiao escolar, é preciso que haja politicas publicas de en-
frentamento deste problema, que possibilitem um apoio concreto a esses estudantes dos setores
mais desfavorecidos. Uma estratégia da Secretaria de Educac¢ao pode ser a adequagao do calendario
escolar de acordo com a safra do agai, para que esses alunos nao sejam prejudicados nesse petio-
do. Essa adaptaciao pode ser uma a¢do importante para coibir a evasdo, e possibilita os educandos

conciliarem o trabalho e a escola.

Na Amazonia ribeirinha, observa-se pouco as agdes do poder publico voltadas para as fami-
lias de baixa renda, com objetivo de superar o trabalho infantil nessa regiao, pois, se houvessem,
certamente muitas criangas passariam a se dedicar somente a escola. E o peso da desigualdade
social nessas areas é maior, pois a maior parte dessa populagao sobrevive do extrativismo do agal,
da agricultura e da pesca, ¢, na Comunidade de Gurup4, municipio de Cachoeira do Arati/PA, nio
¢ diferente. A maioria dos ribeirinhos da comunidade de Gurupa vive da extragao dos frutos do

acaizeiro, da pesca artesanal e da caga.

De acordo com Pinheiro e a/. (2008) e Pinheiro (2009), entre os fatores
que levam a evasio escolar e reten¢do dos alunos ribeirinhos destacamse a colhei-
ta dos frutos de acal, a estrutura familiar, as politicas de governo, o desemprego,

a desnutricdo, as doencgas endémicas, além do curriculo urbano a realidade ribei-
rinha. (FERREIRA, 2019, p. 57)

A educagao acontece na vida das pessoas de forma ininterrupta e em todos os lugares onde
estejam. Sabemos que o ser humano nao nasce com sua capacidade de pensar totalmente desen-
volvida, ¢ ao longo do tempo de sua vida que ele vai adquirindo conhecimento pelas relagdes que
estabelece com outro ser humano. Contudo, a educacio é um direito, e um direito de todos, ou-
torgado pela legislagao brasileira, no entanto nem todos tém condigdes de acesso e permanéncia a

uma educacao de qualidade, e a sociedade brasileira ¢ um exemplo tipico dessa desigualdade.

Vale ressaltar que a escola tem suma importancia na educagao de um individuo pois faz a
transmissao continua de conhecimento cientifico, a educacao é um direito de homens e mulheres
de ter acesso a um local onde possam aprofundar conhecimentos ja obtidos pelo desenvolvimento

das ciéncias.

Para tanto, a educagao visa transmitir ao individuo o patrimoénio cultural para integra-lo na

sociedade ou grupo onde vive.

Para Durkheim, a educac¢io tem a funcio fundamental de conservacio da
sociedade: ela tem por objeto superar ao ser que somos ao nascet, individual e

associal, um ser inteiramente novo. (KRUPPA, 1994, p. 60).

Diante desse contexto, segundo texto da UNESCO (1990, artigo 1, p. 2), “cada pessoa-
-crianga, jovem ou adulto deve estar em condi¢oes de aproveitar as oportunidades educativas vol-
tadas para satisfazer as suas necessidades basicas de aprendizagem”. Tudo isso deixa evidente que
a familia, a sociedade ¢ o Estado devem agir para a superagao desse problema educacional que ¢
a evasao escolar, de modo a possibilitar o retorno e a permanéncia escolar de todas as criangas e
adolescentes, dando-lhes meios para que nao haja necessidade de deixarem o local de ensino para

ajudarem os pais no sustento da familia.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas




P

4. Como Contornar a Evasio Escolar em Tempo de Produgio Quilombola? Alguns
Apontamentos para Construgdes de Etnocurriculos para Pedagogias Quilombolas e
Ribeirinha

Entendemos que, para que nao haja evasio escolar no tempo de produgio do agai, o cur-
riculo da escola precisa ter e criar sentido para quem a esta vivenciando, a escola tem que colocar
no curriculo metodologias atrativas para esses alunos que se afastam no periodo desse extrativis-
mo, que é de agosto a dezembro, nessa época, por mais que eles nio estejam em sala de aula, ao
retornar, esses alunos trardo experiéncias que vivenciaram em seus trabalhos. O professor pode
desenvolver atividades para com que, quando voltem, falem, por exemplo, sobre o solo as arvores,
assim trabalhando a geografia; também podem fazer a conta de quantas rasas de agaf apanham por
semana, assim ja trabalhando com a Matematica. Entao os mesmos estarao trazendo pra dentro de
sala de aula sua vivéncia de trabalho, até porque o extrativismo do a¢af na comunidade quilombola
de Gurupa e nas comunidades ribeirinhas vizinhas é uma cultura do lugar. Cabe a escola procurar
buscar metodologias mais voltada para a realidade desse pablico, como, por exemplo, rodas de con-
versa, reportagens com o tema da agricultura familiar. Assim, para que nao haja evasao, o curriculo
escolar tem que ser adequar a vivéncia e as especificidades do local em que a escola esta inserida,
preparando professores para receber esses alunos. Com base nessa convic¢ao, a pedagogica qui-
lombola precisa ter a cultura local como eixo sustentavel, de modo que os elementos que estamos
destacando aqui estejam intrinsecos a ancestralidade e a cultura do quilombola de Gurupa. Nao se
trata de uma pedagdgica para quilombolas e ribeirinha, mas de saberes pedagogicos ja vivenciados
pelos quilombolas nas suas experiéncias de trabalho cotidiano, de acordo com pensamentos de
Freire (1987) e o Conselho Nacional de Educac¢ao (2012).

CONSIDERACOES FINAIS

Neste estudo, foi realizada uma discussao entre a evasio escolar e o extrativismo do agai que
permeiam as relaces socioeducacionais e afetam diretamente a vida da populacio ribeirinha na
Amazobnia, especialmente na Comunidade de Gurupa, em Cachoeira do Arari/PA. E, para fazer
esta discussdo, fizemos uma imersio em alguns teoricos, assim com obtivemos também alguns de-
poimentos de ex-alunos que puderam nos ajudar a entender melhor estas relagdes.

A comunidade remanescente de quilombo de Gurupa, por se localizar numa area ribeirinha,
sobrevive da coleta do agai, que serve de alimentagdo e fonte recurso econoémico. Neste sentido,
diante da grande importancia que o acai tem na vida dos moradores desta comunidade, ele nao
pode continuar sendo um problema na educacao dos jovens e criangas deste local.

Com isso, chegamos a conclusio propositiva de que, além dos gestores educacionais pensa-
rem na possibilidade de adaptar o calendario escolar nesse periodo de safra, também ¢ necessario
que nossos governantes criem politicas publicas voltadas para a solugao deste problema complexo,
visto que a evasao escolar nas areas ribeirinhas esta intimamente relacionada a situagdo economica
de baixa renda de muitas familias que sobrevivem basicamente da renda do extrativismo do agal.

Além do Estado buscar fazer sua parte, para esta realidade mudar, também ¢é preciso que
as familias desses alunos exer¢am seu papel incentivando os estudos de seus filhos desde as séries
iniciais (educagao infantil), conscientizando sobre a importancia dos estudos em suas vidas.

Portanto, o desafio de recuperar os jovens que desistem da escola e superar essa realidade da

evasdo escolar também significa tirar criancas e jovens dos riscos a vida e a saide que estio envol-

Evasao Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai Maria Madalena Oliveira dos Santos

63



b4

vidos no trabalho da extragdao do acai, pois, infelizmente, esta atividade tem feito vitimas, dentre

elas os ex-alunos que evadiram da escola.

REFERENCIAS
ARAUJO, Maria do Socorro Alencar Nunes de; MAUES, Olgaises Cabral. Educagio, politicas piiblicas
e exclusao escolar na Amazonia. Belém: EDUFPA, 2013.

AURIGLIETTIL, R. C. R;; LOHR, S. S. Evasio e abandono escolar: cansas, consequéncias e alternativas: o
combate a evasdo escolar sob a perspectiva dos alunos. 2014. Disponivel em: <http://www.diaadiaeducacao.

r.oov.br/portals/cadernos pde/pdebusca/producoes_pde/2014/2014 ufpr ped_artico_rosan-

gela cristinarocha.pdf>. Acesso em: 27 ago. 2019.
BRASIL. Constituicdo da Republica Federativa do Brasil. Presidéncia da Republica. 5 de outubro
de 1988. Brasilia, DE. 1988.

BRANDAO, Zaia. ¢ al. O estado da arte da pesquisa sobre evasio e repeténcia no ensino de 1°
grau no Brasil. In Revista Brasileira de Estudos Pedagdgicos, v. 64, n° 147, maio/agosto 1983, p. 38-69

BRUNER, Jerome. A cultura da eduncagao. Porto Alegre: Artmed, 2007.

CARNEIRO, Matia José. Juventude rural: projetos e valores. Rio de Janeiro: Mauad X, 2007.
CHAVES, lara. Educacio ambiental: fundamentos, priticas e desafios. Belém: UFPA/EDUFPA, 2004.
CONAB COMPANHIA NACIONAL DE ABASTECIMENTO. Relatirio Mensal. margo 2019.

2¢3b9ea5997¢46bealb09>. Acesso em: 26 ago. 2019.

CONSELHO NACIONAL DE EDUCACAOQ. Estabelece as Diretrizes ¢ Bases da Educagio Nacional,
Lei n° 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Presidéncia da Republica. Brasilia, DF. 1996.

CONSELHO NACIONAL DE EDUCACAO. Estatuto da Crianca e do Adolescente, Camara dos Depu-
tados, Lei n° 8.069, de 13 de julho de 1990. DOU de 16/07/1990 — ECA. Brasilia, DE

CONSELHO NACIONAL DE EDUCACAO. Parecer CNE/CEB #° 16/2012, Diretrizes Curricula-
res Nacionais para a Educagio Escolar Quilombola. Brasilia: CNE/CEB, 2012.

FERREIRA, Edilcina Monteiro. Entre o Campo ¢ a Cidade: o Jovem ribeirinho e suas relacoes com o processo
de migragao na Regido das llhas de Abaetetuba/ PA. 92 p. Dissertacio (Mestrado em Agriculturas Disser-
tacdo apresentada para obteng¢ao do grau de Mestre em Familiares e Desenvolvimento Sustentavel)

Universidade Federal do Para, Instituto Amazonico de Agriculturas Familiares, Programa de Pos-
-Graduagao em Agriculturas Amazonicas, Belém, 2019.

FERREIRA, Lola. Meninas sao mais do que dobro de meninos entre jovens fora da escola e sem atividade renune-

rada. Género e Niimero. s.d. Disponivel em: <http://www.generonumero.media/meninas-sao-mais-

-do-que-o-dobro-dos- meninos- ntre-jovens-que-nao-completaram-ensino-medio-e-nao-exercem-

atividade- remunerada/>. Acesso em: 05 set. 2019.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



@ DL DD

v
)\
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimide. 17°. Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

HADDAD, C. R.; FRANCO, A. E; SILVA, D. Os motivos da evasio escolar: uma analise do
Programa FICA. In: X Congresso Nacional de Edncacao EDUCERE 2011, 2012, Curitiba. Anais... X
Congresso Nacional de Educagao EDUCERE 2011. p. 275-286.

JARDIM, M. A. G.; ANDERSON, A. B. (1987). Manejo de populac¢Ges nativas de agaizeiro (Eu-
terpe oleracea Mart.) no estuario amazonico: resultados preliminares. Boletin: de Pesquisa Florestal,
Colombo, n. 15, p. 1-18, dez. 1987.

KRUPPA, S. M. P. Sociologia da educacio. Sao Paulo: Cortez, 1994.

LIMA, E. N. Escola Familia Agricola: um novo paradigma de educagao rural. Revista Trilhas, Belém,
v. 5, p. 47-58, 2005.

LOUREIRO, Violeta Rathalefshy. Amazionia: historia e andlise de problemas do periodo da borracha aos dias
atuais. Belém: Distribel, 2002,

MAES, J. Evasdo escolar ¢ um dos principais problemas da educacao no Brasil. Gazeta do Povo, 28 abril
2019. Disponivel em: <https://www.gazetadopovo.com.br/ educacido/evasao-escolar-e-um-

-dos- principais-problemas-da-educacao-no-brasil/>. Acesso em: 20 ago. 2019.

NERI, M. Tempo de permanéncia na escola. Rio de Janeiro. FGV/IBRE, CPS, 2009. Disponivel em:
<http://www.cps.fevbr/ibrecps/rede/finais/Etapa3Pesq Tempode PermanenciaNaFscola
Fim2.pdf>. Acesso em: 27 ago. 2019.

OLIVEIRA, Maria do Socorro Padilha de. Fenologia e produgao do agaizeiro (Euterpe oleracea Mart.) em
dreas de vdrzea do estudrio amazonico. Belém: Embrapa Amazonia Oriental, 2002.

OLIVEIRA, P. S. Introdugio a Sociologia. 17 ed. Rio de Janeiro: Editora Atica, 1996.

ORGANIZACOES DAS NACOES UNIDAS PARA A EDUCACAO, CIENCIA E CULTURA
- Unesco. Declaragao Mundial sobre Edncagao para Todos (Conferéncia de Jomtien). Tailandia: Unesco, 1990.
Disponivel em: <www.unesco.org.br/publicacio/doc- inernacionais>. Acesso em: 15.dez. 2025.

PONTE, R. X. 2013. Assahy-yukicé, iassai, oyasai, quasey, acay, Jussara, manacd, acai, acay-berry: rigoma.
163 p. Tese (Doutorado em Sociologia e Antropologia). Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas

(IFCH). Programa de Pés-Graduagao em Sociologia e Antropologia. Universidade Federal do Para,
Belém, 2013.

RUZANY, Maria Helena, MOURA Edila Arnand, MEIRELLES, Zilab Vieira. Adolescentes e jovens
de populagies ribeirinbas na Amazinia — Brasil. Rio de Janeiro: Visao Social, 2012.

WANDERLEY, Maria de Nazareth Baudel. Juventude rural: vida e trabalho no Brasil. Estudos So-
ciedade e Agricultura, Rio de Janeiro, v. 15, n. 2, p. 5-30, 2007.

Evasao Escolar e o Tempo do Extrativismo do Agai Maria Madalena Oliveira dos Santos

65






30 f,/<;\ ,f/
NN

Soberania Alimentar Quilombola: mudangas e permanéncias na comunidade
remanescente de Quilombo do Tartarugueiro em Ponta de Pedras-PA

Soberania Alimentaria Quilombola: cambios y permanencias en la comunidad remanente de Quilombo de
Tartarugueiro en Ponta de Pedras-PA

Quilombola Food Sovereignty: changes and continuities in the Tartarngueiro Quilombo community, Ponta de
Pedras-PA

Jully Vanessa Miranda dos Santos

Resumo: A alimentagdo humana se tornou, ao longo dos anos, elemento primordial para a compreensio
das mudangas ocorridas nos territérios das comunidades tradicionais. A producdo alimentar tradicional
sofreu uma vasta influéncia no processo de subalternacido dos povos colonizadores ao longo da sua cons-
trucdo historica e geografica. Influéncias que sdo visiveis na forma de produzir, consumir e na configuragio
espacial dessas comunidades. Nesse cenario de transformagao da alimentac¢do tradicional nas comunidades
tradicionais, o estudo analisa como o Quilombo do Tartarugueiro se configura espacialmente através da
alimentagdo a partir da influéncia do colonialismo, por meio das categorias de raga, poder e territorio. O
resultado da pesquisa foi a identificacdo de praticas e técnicas da produgao alimentar e produtos e como elas
configuraram as relagdes da comunidade com o territorio.

Palavras Chave: Colonialidade. Territorio. Alimentacio. Quilombo. Soberania alimentat.

Resumen: La alimentacién humana se ha convertido, a lo largo de los afios, en un elemento esencial para
comprender los cambios en los territorios de las comunidades tradicionales. La produccion alimentaria su-
fri6 una fuerte influencia del proceso de subordinacién impuesto por el colonialismo, visible en las formas
de producir, consumir y organizar los espacios. En este contexto, el estudio analiza cémo el Quilombo de
Tartarugueiro, en Ponta de Pedras (PA), se configura espacialmente a partir de la alimentacion, consideran-
do las categorias de raza, poder y territorio. El resultado evidencia practicas y técnicas de produccién y los
productos que estructuran la relacién de la comunidad con su territorio, revelando permanencias y transfor-
maciones frente a las presiones coloniales.

Palabras Claves: Colonialidad. Territorio. Alimentacién. Quilombo. Soberania alimentatia.

Abstract: Human food has become, over the years, a key element to understanding changes in the territories
of traditional communities. Food production has been strongly influenced by the subordination process
imposed by colonialism, which is visible in the ways of producing, consuming, and organizing spaces. In
this context, the study analyzes how the Quilombo of Tartarugueiro, in Ponta de Pedras (PA), is spatially
configured through food practices, considering the categories of race, power, and territory. The findings hi-
ghlight production techniques and food products that shape the community’s relationship with its territory,
revealing continuities and transformations in the face of colonial pressures.

Keywords: Coloniality. Territory. Food. Quilombo. Food sovereignty.

Jully Vanessa Miranda dos Santos — Graduada em Geografia pela Universidade Federal do Para- UFPA.
Educadora comunitaria e geoprocessadora associada ao Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes
(IPPCS). E-mail: jullygeo21@gmail.com



68

INTRODUCAO

Um dos processos importantes para a humanidade é a alimentacdo, nao apenas por razdes
biolégicas, mas também economicas, sociais, culturais e politicas. A alimentacdo humana vem pas-
sando por processos de constantes transformacdes, tanto na forma de produgdo quanto nos modos
de consumo. O processo de globalizacao pode ser apontado como um principal meio transformador
da sociedade, na forma de produzir e distribuir os alimentos, pois as possiblidades de produgio e de
distribui¢ao ocasionam a ruptura espacial e temporal dos lugares. A industrializagdo é um fator impor-
tante nessa dinamica, causando um distanciamento da populagao com o modo de produgio tradicional

dos alimentos, o que dificulta a compreensao, principalmente, da origem do produto a ser consumido.

Nesse contexto, de uma sociedade voltada para o consumismo, este estudo busca compreender
como a colonialidade influencia a defini¢ao de raca e poder. E, desse modo, impacta a formac¢ao do
territério e define funcdes na alimentacio, como elemento de identidade, influenciando caracteristicas
originais dentro das comunidades quilombolas tradicionais; com énfase na Comunidade Quilombola

do Tartarugueiro em Ponta de Pedras-PA.

Para a realizacdo da pesquisa, a metodologia utilizada foi o materialismo histérico-dialético e,
portanto, o estudo do meio encontrar-se-a numa situagao semelhante as das questes socioecono-
micas: ser-lhe-a necessario questionar o sistema oficial de coleta e tratamento de dados desctita por
Marx e Engels (1986). Marx e Engels (1986) argumentam que a substantificacao da ideia transforma

o sujeito real em um predicado ou atributo desta, eliminando-se as diferencas entre ideia e real.

Os procedimentos metodolégicos foram: levantamento bibliografico, para o entendimento da
base conceitual utilizada na pesquisa; a aplicagao de entrevista com moradores, para entender na visao
deles e as relacGes sociais dentro da comunidade; e a criagdo de um ¢roguz, com a finalidade de visu-
alizar a distribui¢ao espacial da comunidade no territério em torno da alimentagao. As fotografias e

tabela foram primordiais para sistematizar o resultado da pesquisa.

1. Colonialismo e a Formagao das Comunidades Tradicionais

Ao analisar o colonialismo, a luz do conceito de raga, podemos afirmar que este se tornou um
dos fatores centrais de desigualdade das populagdes tradicionais, numa estrutura eurocéntrica, na
ideia de que a Europa se considera o modelo de desenvolvimento das sociedades modernas. Outra
caracteristica é sobre a definicio de colonialidade de poder, essa relacao entre ambas que define a

modificagdo das culturas tradicionais, tornando-se mutaveis e excluidas na visao do poder soberano.

Esse processo de expansao é considerado o que mais teve consequéncias aos povos que
submeteu, pois, a0 invadir novos territorios, os colonizadores quebravam o sistema de relacdo so-
cial e concepgoes culturais existentes nas colonias. Assim, esses povos, segundo Hobsbawm, eram
tratados como “[...] inferiores, indesejaveis, fracos, atrasados ou mesmo infantis. Eles eram objetos

petfeitos de conquista, ou a0 menos de conversao aos valores da unica e verdadeira civiliza¢ao.”
(HOBSBAWM, 2002, p.118).

1.1. Colonialidade e as Categorias Raga e Poder

Com as grandes navegagdes, em 1492, Cristévao Colombo chega a América com o objetivo

de conhecer novas terras, e posteriormente coloniza-las; assim se da o processo de colonizagao.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 2: Mulheres Quilombolas

(o \\M/_"ﬁ |
ViAW




N

*f'n"n?nvn

Este marca, primeiramente, a hegemonia econoémica europeia, essa nova ordem marcou a domi-
na¢ao da América Europeia com um processo violento, de exploragao e de expropriacao de suas
riquezas entorno do sistema capitalista dos paises exploradores. As novas formas de dominancia
nascida no processo de exploragdo europeu possibilitou uma estrutura de submissao aos povos
colonizados, ou seja, foram sujeitos as novas identidades culturais, politico, social, imposta pelos

colonizadores.

Historicamente, o colonialismo legitimava uma supremacia for¢a militar do estado coloniza-
dor, promovendo uma exploragao territorial baseada na apropriacao das riquezas naturais, criando
uma ideia de crescimento economico. Nesse contexto, surgiu o debate do pds-colonialismo expli-

cado por Larissa Rosevics (2017, p.187) como:

O projeto pés-colonial é aquele que, ao identificar a relacio antagOnica
entre colonizador e colonizando, busca denunciar as diferentes formas de domi-
nagao e opressiao dos povos. Como uma escola de pensamento, o pos-colonialis-
mo nao tem uma matriz tedrica Unica, sendo associado aos trabalhos de tedricos
como Franz (sic) Fanon, Albert Memmi, Aimé Césaire, Edward Said, Stuart Hall e
ao Grupo de Estudos Subalternos, criado na década de 1970 pelo indiano Ranajit
Guha.

Ou seja, as ideologias do pds-colonialismo constituiram sendo uma construcgao das relagdes
socio-historica que acontecem no centro da sociedade moderna. Assim, as marcas deixadas pela
coloniza¢ao nao abandonaram os povos colonizados. Vale lembra que o colonialismo se debrugou
sobre a tematica da interferéncia politica, cultural e econémica resultante do neocolonialismo. O

pos-colonialismo veio de encontro a essas ideologias europeias.

O processo de coloniza¢iao dos povos da América latina tangeu uma nova era de exploragao
das terras recém-descobertas, o socidlogo peruano Anibal Quijano (2005, p. 84) assevera que o
conceito de colonialidade se refere as condi¢des de estabelecimento do sistema capitalista como
modelo de funcionamento das relagoes de poder na modernidade, que operam mediante a “im-
posicao de uma classifica¢ao racial-étnica da populagao do mundo”. Ou seja, essas imposi¢cdes
acabaram constituindo a ideia de raca como principal mecanismo de apropriacao cultural, divisao

de trabalho e controle dos territorios.

A categoria raga tornou-se uma base para a diferenciagao entres as nagoes colonizadas e aos
colonizadores, nasce assim um complexo de inferioridade dos tracos fisicos e culturais. E nesse
contexto que o termo passa ser utilizados com critério de classifica¢ao social da populagio e um
instrumento de classificacdo de caracteristicas fisicas humanas na sociedade moderna, a cultura
originaria desses povos ¢ extremamente deixada de lado para uma valorizagao da cultura do colo-

nizador, pensamento descrito pelo socidlogo peruano Anibal Quijano (2005).

O complexo de superioridade dos dominantes subjugava as sociedades nativas; europeu
passa do sentido geografico para uma conotagao racial de identidade, tornando-se os antago-
nistas no processo de dominagao do territério recém-descoberto. A construgao da hierarquia
de raga tornou-se objeto legal para o processo de dominagao e exploragao das riquezas desses
territérios. Os colonizadores foram os responsaveis pela codificagio dos estereétipos fisicos,
surgindo novas relagdes sociais e produzindo novas identidades sociais, como indios, negros,

mesticos.

Soberania Alimentar Quilombola: mudancas e permanéncias na comunidade remanescente de. . Jully Vanessa Miranda dos Santos

69




(7 Y
.”””-errr-nnrrr-n %fr’%\v}:\ %ﬁ/ﬁ

Assim, a ideia de raga baseou uma nova roupagem no processo de dominancia dos territorios
conquistados na América. A classificacdo racial estabeleceu uma nova divisao do trabalho e relagao de
producao atribuida a0 modelo eurocéntrica. A ideia de indio, por exemplo, torna-se uma mao de obra

inferior abaixo da piramide colonial, denotando a producao do discurso de poder (QUIJANO, 2005).

Esse debate em torno da racionalidade possibilita entender que o processo de relagiao de po-
der no periodo moderno esta totalmente ligado a esses periodos. Dessa forma, o que entendemos
como dominancia e dominados passaram a ser reproduzido pelo sistema capitalista e economico
atual. A este processo de classificacio da nova ordem mundial e todas as dimensoes de relagao social,
Quijano (2005) denominou de colonialidade do poder, ou seja, o processo de relagao de poder esta
ligado uma ordem geopolitica de dominancia dos territérios estabelecida a partir da expansao eu-
ropeia, fundado numa perspectiva onde a nova ordem de dominancia se pauta na categoria raga e ¢
considerado um processo mais profundo que se mantem presente nos esquemas culturais e sociais

das sociedades atuais, visiveis nas formas trabalho, conhecimento, territério, organizacao social etc.

Quijano (2005), em seus estudos, argumenta que o poder expressado no colonialismo predo-
mina uma relagao de dominagao. A partir das exploragcdes econoémicas das colonias, acabou criando

uma rede de dependéncia no padrao social da América com a Europa.

Em sua nova matriz, a ordem de poder passa a ser expressa pela inser¢ao do novo modelo
econdmico, ou seja, o capitalismo mundial, América configura-se a formar uma nova identidade,
caracterizada pela reorganizacao espacial do territorio mundial. A nova relagao de poder incorpora
novas forma de heterogeneidades na produc¢ao do capital, a Europa torna-se o centro de dominio
tanto econémico como social da nova ordem de poder, deste modo, as novas colonias continuam

subjugadas aos seus dominios.

1.2. Colonialidade e as Comunidades Quilombolas

O debate em torno das comunidades quilombolas deve ser a partir do conceito de territorio,
conceito que pode ser interpretado por diversa correntes de pensamentos e ciéncias, mas, quando
a sociedade vivencia o0 modo como o homem se relaciona com a natureza, quando passa pelo pro-

cesso de produzir e reproduzir esse espago, o debate deve ser pautado na visao da geografia.

O gedgrafo Haesbaert (2004) apresenta trés principais caracteristicas sobre o territorio na
Geografia: a leitura politica de territorio, que se refere a relagao espago-poder, uma das concepgoes
mais aceitas na ciéncia, onde o poder niao necessariamente é exercido pelo Estado; o entendimen-
to de territério para a economia, dado como um recurso econdémico; e a perspectiva cultural ou
simbolica-cultural, na qual o territério é visto como produto da apropriagao simbdlica que um
determinado grupo faz de um espaco (HAESBAERT, 2004).

Segundo essas perspectivas geograficas, o territorio passa a ser abordado pela relagao de po-
der, seja politico, cultural, econémico, apresentando analises que vao da dimensao fisica e interna
territorio até as relagoes dos agentes externos que influenciam ao longo da historia esses espagos.
Para Haesbaert (2004), esse espago de referéncias, vivenciado pelos grupos como suporte para sua
construcao identitaria, em alguns casos, recebe tamanha importancia que acaba sendo sacralizado,
propiciando o fortalecimento de uma identidade coletiva, que é, acima de tudo, territorial; portanto,
podemos entender que esses territorios promovem, além de conflitos, uma troca enriquecedora de

identidades coletivas como um ato politico de resisténcia.

70 Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 2: Mulheres Quilombolas



N

-

=

) v(— vh Y[\
R AV ATA

>

Esses grupos receberam nomenclaturas distintas: Terra de Pretos, Terras de Santo, Mocam-
bo ou Quilombo. Historicamente, o termo quilombo ¢é associado as comunidades formadas por
escravos libertos, sua palavra origina-se da lingua qguimbundo e significaria arraial ou acampamento.
(FIABANI, 2005). Foram grupos que formaram uma resisténcia ao sistema escravista e as perse-
guicoes a0 longo de sua historia. Silva, em seus estudos, afirma que “¢ até por isso que estes concei-
tos, quilombo e resisténcia, fundamentais para a compreensao da histéria do povo negro no Brasil,
parecem fundir-se em um s6” (SILVA, 2004, p.30).

A formagao e ocupagao dos territdrios por esses grupos construiram uma historia de extre-
ma relagao com o espago, as atividades de plantio e colheita tornaram-se uma atividade de sustento,
patrimonio cultural, e, a0 mesmo tempo, de resisténcia. Tais identidades manifestam-se nas mais
diversas formas. Uma das caracteristicas ¢ o imaginario das pessoas, perceptivel nas comunidades
quilombolas e que determina as memorias como um fator na construcao da identidade desses po-
vos. A partir do estudo de memorias, podem chegar as raizes dos acontecimentos, das experiéncias,

das contradicoes e relacoes dos conflitos.

Para entender o processo de compreensao da identidade territorial, baseia-se na ideia de
que “(...) as identidades se situam frente ou num espago simbdlico, social/historicamente produ-
zido (...)” (HAESBAERT, 1999, p. 179), ou seja, o entendimento no processo de construgao da
identidade leva-se em consideracio a sua relacio com o histérico/contextual e relacional. Assim,
pode-se afirmar que nao existe identidade fixa ou estatica, ela é sempre uma construgao histérica
dos significados sociais e culturais que norteiam o processo de distin¢ao e identificagao de um

individuo ou de um grupo.

Nesse sentido, o territorio passa a exercer um papel crucial no entendimento da cultura, ex-
pressada por uma interlocugdo com territério. Ou seja, quando um grupo se coloca como mais
evolutivo que o outro, dominando-o, acarreta um conflito resultante das diferentes a¢oes de cultura.

Haesbaert (2001, p.40) argumenta que o:

Cultural (muitas vezes culturalista) ou simbolo cultural: prioriza a dimen-
sao simbolica e mais subjetiva, e um que o territorio é visto, sobretudo, como um
produto da apropria¢io/valorizagio simboélica de um grupo em relagdo aos seus

espacos vividos.

Azevedo (1996, p.336) define cultura como:

O conjunto de sentidos e significa¢oes, de valores e padroes, incorporados
e subjacentes aos fendmenos perceptiveis da vida de um grupo social concreto,
conjunto que consciente ou inconscientemente, ¢ vivido e assumido pelo grupo
como expressao propria de sua realidade humana e passa de geragdo em geracio,
conservado assim como foi recebido ou transformado efetiva ou pretensamente

pelo préprio grupo.

Ou seja, a cultura expressa uma possiblidade do homem interpretar através de suas memorias
o meio onde vive, estabelecendo sinais e representagdes do seu territério. Essas expressoes cultu-

rais podem sofrer influéncia externa ao longo de suas histérias.

Soberania Alimentar Quilombola: mudancas e permanéncias na comunidade remanescente de. . Jully Vanessa Miranda dos Santos

O o o

7l

e

-

&
P,



Ny

.a-'1

¥

\/

72

€ SEf

2. Territorios Quilombolas

Em seu processo de construgao historica, o Brasil, desde a colonizagio, viu-se obrigado a
utilizar mao de obra na produgio econémica. Alguns fatores levaram a utilizagdo de mao de obra
escrava negra. Uma delas foi o fato de os indios que trabalharam, inicialmente, na exploracdo do
pau Brasil terem dificuldade em se adaptar ao trabalho regular. Houve também uma queda do
numero de indios devido a mortalidade e as fugas. Mas, com a transi¢ao da produc¢io de agucar,
imposto como principal produto econémico da colonia, houve a imposi¢ao comercial de trafico

negreiro.

2.1. Quilombos no Brasil e no Para

O Brasil, historicamente, foi um dos paises que mais utilizou a mao de obra escrava negra,
os escravos trabalhavam na agricultura, nos oficios, servicos domésticos e urbanos. Os negros que
trabalhavam no campo cultivavam cana de agucar, algodao, fumo, café e trabalhavam na extragao
de metais preciosos, dentre outras atividades. Ja os de oficios, seus trabalhos eram na construgao,
carpintaria, sapataria. Os negros domésticos eram escolhidos entre os mais sociaveis e cuidavam de
todos os servicos das casas grandes. Por fim, os negros urbanos que trabalhavam no transporte de

seus senhores e redes, cadeiras e palanquis.

O processo de distribuiciao dos escravos africanos no mundo deu-se de forma forcada, sendo
arrancados de suas casas, familias, em diversas regides da Affica. Foram transportados em viagens
longas, em condi¢oes sub-humanas, e foram vendidos. A vida dos escravos na colonia foi marcada
por castigos fisicos e punicoes, tonando-se caracteristicas da escraviddo. Reis e Gomes, ao estuda-

rem sobre a escraviddo negra no Brasil, afirmaram que:

Onde houve escraviddao houve resisténcia. E de varios tipos, Mesmo sob a
ameaga do chicote, o escravo negociava espacos de autonomia com os senhores
ou fazia corpo mole no trabalho, quebrava ferramentas, incendiava plantacio,
agredia senhores e feitores, rebelava-se individual ou coletivamente. Houve, no
entanto, um tipo de resisténcia que poderfamos caracterizar como a mais tipica
da escravidio- e de outras formas de trabalho for¢cado. Trata-se da fuga e forma-
¢do de grupos de escravos fugidos. A fuga nem sempre levava a formagao des-
ses grupos. Ela podia ser individual ou até grupal, mas os escravos terminavam
procurando se diluir no anonimato da massa escrava e de negros livres. (REIS;
GOMES, 1996, p. 9)

Como podemos observar, os autores tratam da formagao dos quilombos, unidades com
formacao, tamanho, populagao e organizagao distintas, formados por escravos fugidos, grupos que
desempenharam um papel social dentro do sistema escravista. Desde os tempos dos primérdios,
as comunidades de quilombos no Brasil caracterizam-se por manter um modo de vida tradicional,
com um forte vinculo com a natureza e sendo responsavel pela conservacao dos ecossistemas onde

essas terras estao localizadas.

Esses quilombos destacam-se por caracteristicas expressivas proprias (todos formados por
grupos de escravos fugidos), maos que, a0 mesmo tempo, diferenciavam-se (em suas relacdes so-

ciais internas), criando formas de sobrevivéncia expressivas, ambos formados tanto por negros,

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas




como brancos e indigenas. Formando, assim, uma diversidade de povos, culturas, religides e de

costumes. Como mostra Ramos,

E possivel ver os quilombos como uma rejei¢io da escravidio e nio ha
davidas de que o foi para muitos escravos. Mas também ¢é possivel ver o quilom-
bo ndo como uma rejeicdo sistémica da escraviddo, mas, um veiculo para fuga
individual do cativeiro. Contudo, a comunidade criada pelo escravo fugido, o
quilombo, com frequéncia existiu perto e cooperou com elementos da sociedade
que ele abandonou. Ou seja, apesar de os escravos individualmente rejeitarem seu

cativeiro, geralmente ndo trabalhavam coletivamente para derrubar a Instituicdo

da escravidio. RAMOS, 1996, p. 165)

Assim, o territorio dos povos quilombolas passa a ser um espago de reproducao econdémica,
social, e cultural ao longo de sua histéria. Constitui um processo de elabora¢ao de mediagdes da sua
relagdo com natureza. Essa relagdo se difere das outras atividades de produ¢ao economica rural por
nao apresentarem visar o lucro, mas caracteriza-se por uma organizagao coletiva, onde o territorio

¢ usado pelos membros de todas as familias da comunidade.

O processo de introdu¢ao da mao de obra escrava negra no Grao-Para intensificou com o
declinio da escraviddo indigena e com a criagao da companhia de comercio Para e Maranhiao. Em
1682, intensificou o uso da mao de obra escrava negra na produgao de cana de agucar, arroz, milho,
mandioca, e em outros trabalhos. Muitos foram as fugas praticadas pelos negros no Para, adentra-
vam na floresta e formavam novos quilombos ou encontravam os ja formados. Uma das caracte-
risticas desses grupos era a jungao dos indigenas e de negros. Nesse periodo, a presenca do negro,
em quantidades, era mais significativa no Estado do Maranhio. Sendo assim, a escravidao paraense
era menos percebida. Salles (2005) descreve que “em pleno século XVIII quando a escravidao ain-
da nio havia revelado a existéncia de numerosa escravidio no Para ja ha noticias de quilombos e

medidas tomadas para destrui-los (SALLES, 2005, p.238).”.

Para que o sistema escravista continuasse lucrativo, era preciso combater os primeiros ideais
de liberdade impregnados no meio dos escravos. Nao ha duvidas que o processo escravidao no

Para, assim como nas outras regides do pafs, foi marcado por grande atrocidade.

A regido do Marajo, conhecida nesse perfodo como Ilha Grande de Joanes, habitada pelas
comunidades indigenas Aruas ou Aruac e Nhambiquaras, assim como as outras regides do Para,
utilizavam mao de obra negra, que foi introduzida pelas ordens religiosas que tentaram subalterni-

zar os indios nativos da ilha. Salles argumenta:

a obra de catequese no Marajo teve consequéncias funestas para os indige-
nas. Numerosas tribos foram dizimadas em pouco tempo. Escasseando os indios
houve a necessidade da introdu¢io de negros diversificando, desta forma, a facies
ético marajoara. (SALLES, 2005, p. 93)

Portanto, segundo Salles (2005), é nas fazendas de criagao de gado que a mao de obra es-
crava negra vai ser utilizada como vaqueiro, ja que a importancia das fazendas de gado torna-se a
atividade econémica da ilha. Assim, as grandes propriedades de terra vao fazer parte da paisagem

marajoara, com os negros ja estabelecidos. Nesse processo de introdu¢ao do negro na ilha, torna-se

Soberania Alimentar Quilombola: mudancas e permanéncias na comunidade remanescente de. . Jully Vanessa Miranda dos Santos

73

e

-

."ﬁ;; 'h',@?@?@v@?@?ﬁ-‘r'_



74

evidente o aparecimento de crescimento constante das comunidades de fugitivos, que buscavam

deixar o dominio dos senhores, fortalecendo como instrumento de resisténcia.

Com essas caracteristicas, a ilha passa a ser ocupada durante esse periodo por fazendas. Va-
mos encontrar, a0 longo da sua historia, situagdes complexas de conflitos por posse terra. Conflitos
configurados, de um lado, por fazendeiros reafirmando o direito a terra conquistada no passado.
E, de outro lado, os quilombolas negando tais direitos e lutando para reafirma o direito a terra.
Tais conflitos se perpetuam até os dias de hoje. No Marajo, atualmente, existe, segundo a fundagao
Palmares, 40 comunidades distribuidas em nove municipios: Gurupa, Breves, Pontas de Pedras,

Salvaterra, Anajas, Curralinhos, Soure, Muana, Cachoeira do Arari.

2.2. Titulagdo de Terra e o Quilombo do Tartarugueiro

No que tange a regularizacdo fundiaria, a defini¢ao e a extensao do territério a ser reconhe-
cido e da localizagao dos limites, é importante a participagao da comunidade, ja que o processo se
torna um momento de redescoberta da identidade sociocultural desses povos, oficializando o que

seriam terras publicas e particulares.

A Fundagao Palmares ¢ o 6rgao responsavel pela certificagao das comunidades quilombolas
junto ao INCRA, que ¢ o responsavel pela regularizacio fundiaria. A emissio dos documentos de
regularizagao dos territérios da-se a partir de estudos cientificos e laudos antropolégicos que deter-

minam a presenca desses povos nessas areas.

De todos os estados brasileiros, o Para foi que mais titulou areas nos dltimos anos, um mar-
co aos reconhecimentos e direitos dos quilombos. Segundo o ITERPA, somente nos ultimos trés
anos, o governo emitiu cinco titulos na regiao oeste do Para. Cachoeira Porteira, onde esses qui-
lombos estao localizados, se tornou o maior quilombo titulado no Brasil, somando uma area de 225
mil hectares de terra ao todo no Para. A comunidade remanescente de quilombo do Tartarugueiro,
pertencente ao municipio de Ponta de Pedras-PA, mostrada no mapa a seguir, mapa construido do

ponto de vista dos moradores (Figura 1):

Figura 1 - Mapa de Localizagao da Comunidade Remanescente de quilombo do

Tartarugueiro.

MAPA DE LOCALIZACAD
DA COMUNIDADE QUILOMBOLA
DO TARTARUGUETROY -
PONTA DE PEDRAS/ PA.

Sistemas de Coondenadas Geografica
Domum: SIRGAS 2000
Fome: IBGE Google Earth
Elaboraglo: SANTOS, AL M. AL Jully Santos.
Data: IVI12018

egenda

[ | vantarugueire

Ponta de Pedras]

0. 28,1250 0.25 ki
- =

Fonte: Elaboragio. SANTOS, A.M.A Jully Santos. 2018

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



} h"('\"-’? 7,
IR O RAR R RAY

Segundo relatos dos moradores, a comunidade foi fundada por volta de 1888 por um casal

chamado de Melquides e Julieta, ambos escravos vindos do Estado do Maranhiao e das ilhas me-
xicanas. Ambos trabalharam na fazenda de Augusto Montenegro; ela exercia o trabalho de curan-
deira, por conhecer os diversos usos das ervas naturais, e ele trabalhava nos campos, e ambos se

casaram na sede da fazendo Montenegro.

Esse casal exerceu por muito tempo a fungao de acender o farol, que servia de guia para os
navegantes durante o periodo da noite, devido a localizagdo de Tartarugueiro ser na foz do Rio
Arari e seu litoral voltado para a Bafa de Marajo, tendo suas margens formada por pedras. Em tro-
ca, eles podiam morar e cultivar a terra. Foi durante o governo de Augusto Montenegro que ocor-
reu uma negocia¢ao com a dona da terra para demarcar a area correspondente a comunidade. Vale
ressaltar que o rio Arari foi utilizado por muito tempo como principal acesso a alguns municipios
do Marajé. Sobre a nomenclatura, advém da quantidade significativa de tartarugas nativas em todo
o seu litoral, mas, ao longo do tempo, acabaram entrando em extingdao. Varios motivos levaram
a diminui¢ao da quantidade de tartaruga, um deles foi o aumento populacional e a pesca. O que

comecou com um casal, formou uma comunidade de 177 moradores, distribuidas em 45 familias.

Durante os dltimos anos, fundaram outras associagoes que visavam a busca por acesso a
atividades economicas. Em 07 de julho de 2011, através de discussdes internas entre os moradores,
com o objetivo de lutar por seus direitos, foi fundada a Associagao Remanescente de Quilombo
do Tartarugueiro, contando com 114 sécios. Em 16 de maio de 2013, a comunidade recebeu sua

certificacio da Fundacdo Palmares.

Apesar da luta pela conquista do territorio, a comunidade nao possui regularizagao fundiaria,
seu territério ainda é delimitado pelos moradores, sem possuir nenhuma documentagiao que compro-
ve 0 acesso ao territorio reconhecido por lei. Mesmo com a associagdo ja regularizada, a comunidade

ainda nao fez o pedido junto ao INCRA para comecar o processo de delimitacao e titulacio da terra.

3. A Cultura Alimentar do Quilombo do Tartarugueiro e a sua Produgio

As representagdes que emergem da relacido do sujeito e na forma como estabelecem a ali-
mentacio, na escolha do quer comer, na forma de comer e na forma de preparo do alimento cons-

tituem elementos importantes dos saberes culturais de um povo.

E possivel entender dois elementos basicos nesse processo de identidade alimentar: a influéncia
imposta pela aproxima¢ao com os centros urbanos e a configuracao das distribui¢des da producao

dos alimentos na comunidade. Ou seja, as praticas alimentares e suas transformagdes.

3.1. Cultura Alimentar e suas Transformagdes

Um dos elementos que identificam um determinado grupo ¢ a alimentagao, esta pode ser en-
tendida como um ato cultural, pois comer torna-se um elemento que vai além de ingerir alimentos.
Existem relagoes identitarias, culturais e simbdlicas em torno do alimento que sao constituidas em
rituais indigenas, cosmologias, pajelanga, tambores negros, curas, rafzes africanas e indigenas; rela-
¢des sociais e afeto; relagcées de poder, e outros fatores gerados a partir de intercambios culturais e
resisténcias perante a histéria da hegemonia desde os tempos pré-colombianos. Podemos, através
deste, compartilhar saberes e sabores de um sistema complexo de cultura dentro de territérios,

como: encantarias, cosmovisoes, estéticas e modos do caboclo produzir seu alimento.

Soberania Alimentar Quilombola: mudancas e permanéncias na comunidade remanescente de. . Jully Vanessa Miranda dos Santos 75



_f [ r’“\\w_ \i{%
VT a NI SV v // \77//:\ ﬁ/ﬁ

A cultura alimentar esta extremante ligada a essas manifestagoes culturais presentes no dia

a dia desses povos. A aquisi¢ao do alimento perpassa o modo em que os métodos de produgio
sao ligados a cultura de um povo. A alimenta¢ao brasileira sofreu influéncia de varios povos e de
culturas diferente, como os indios, africanos e portugueses. E, atualmente, a alimentagao brasileira

¢ voltada ao prazer de comer e ndo no valor nutritivo e econémico para os povos que produzem.

A heranga africana é presente em alguns preparos, na forma como ¢é misturado os ingre-
dientes na panela, no habito de assar e cozinhar os alimentos — alguns alimentos como: fuba,
farinha, goma, galinha da angola etc. Ao longo de sua histéria, a comunidade sofreu influéncia na
alimentagao, visivel nas técnicas de producao, nos preparos e, até mesmo, na substitui¢ao de alguns

alimentos.

Com a aproximacao da comunidade com o meio urbano, por meio a introdu¢ao dos barcos
motorizados ou uso de casco a remo, alguns produtos passaram a ser inseridos nas comunidades
pelo comércio feito pelos marreteiros. Os marreteiros, por muito tempo, tiveram um papel primor-
dial na configuracio social do lugar, levando a modificagao no cotidiano do lugar. Essa relagao, que

teve inicio em medos da década de 60, se perpetua até os dias atuais.

Essas mudancas estdo presentes no dia a dia dos moradores. Os habitos que passaram por
essas transformagoes foram identificados nos dialogos com os moradores. Alguns preparos, como
a utiliza¢do da mandioca, foram substituidos por produtos industrializados. Da mandioca, derivam:
a crueira, usada no preparo de mingau e na alimentagdao dos animais; a goma, usada no preparo da
tapioca e na producdo de cola (utilizado na construgao dos barcos); o tucupi, usado para cozinhar

peixe, no tacaca; e, a massa que, além da fabricagao de farinha, ¢ usada na produgao de beijus.

A forma dos preparos dos peixes fundiu-se com ingredientes da cidade, a utilizagdo de al-
gumas ervas como a vinagreira foram substituidas pela cebola. O éleo de coco pelo 6leo de soja.
Peixe conservado no salgado pelo conservado no gelo. Os utensilios usados na cozinha, como
panelas, potes, pratos e alguidar, todos construidos do barro, foram substituidos pelos utensilios de

aluminios, ferro e cobre.

3.2. Produgao Alimentar do Quilombo

Para entender o processo de produgio de alimento, é necessario entender que, por muito
tempo, a histéria economica da Amazonia foi modelada por diferentes ciclos e recessao economica
ligada a exploragao de recursos naturais. Entretanto, logo a pds a colonizag¢ao no século XVI, ex-
perimentou-se o modelo de exportag¢ao, essencialmente de produtos extrativista. Caracterizada por
uma intensa exploracao desses recursos, a atividade entrou em declinio ao longo da sua histéria por
varias razdes, como: a limitacdo de mio de obra, a distancia com o mercado consumidor, infraes-

trutura de armazenamento e transporte; e, até mesmo, a substituicio dos vegetais nativos.

O extrativismo nas comunidades tradicionais, no seu sentindo mais basico na maneira de
produzir, determina quais produtos sao retirados das areas de ocorréncia, sendo coletados produ-
tos de origens vegetais, caga, pesca, apresentada com uso de baixa tecnologias. Assim, nesse item,

serao apresentados os produtos basicos do extrativismo realizado pela populagao local.

Para compreender esse processo de producao, foi importante a criagao e um ¢rogui (Croqui
1), criado a partir da visao dos moradores. Nesse croqui, ¢ apresentada a configuracao espacial da

comunidade e como ela esta organizada, bem como a localiza¢do da produgao dos alimentos:

76 Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 2: Mulheres Quilombolas



Nl

< WA NN AN NN AN AN

Croqui 1 - Distribui¢ao Espacial da Comunidade Quilombola de Tartarugueiro.

:_(cn_..-..(_l.:*vrr@v@vr@r{"‘a:r

ek I 4!
3 5 (LR,
L o N
= »

Sl L :

R T -

hesls R %

1 = ".l !

ks - W

- 1 b =

! i e -
= e ' i
- —. f ._\' -y 3

Elaboragio: A autora de pesquisa, 2018.

Um dos principais alimentos da comunidade ¢ o acai (Fotografia 2). Mas, para entender o
processo de produgao, é importante destacar que area de produgdo do fruto era de uso comum,
com arvores nativas. Apenas em 1998 é que houve a divisao das areas e cada morador se tornou

responsavel pela producao do agai.

Fotografia 2 - Producao de agali.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

Soberania Alimentar Quilombola: mudangas e permanéncias na comunidade remanescente de. .. Jully Vanessa Miranda dos Santos 77



78

Durante a década de 90, a produgao era apenas para o consumo dos moradores, por conta de
a produgio ser pequena. A partir dos anos 2000, a produgdo aumentou, tendo o Distrito de Icoa-
raci como destino de comercializacao. Hoje, a comunidade produz cerca de 7.500 rasas. Falando da
cadeia produtiva, a que corresponde ao periodo de julho a janeiro, a extragao ou o apanhar, termo
usado pelos moradores, ¢ realizada pela parte da manha, ji que no periodo da tarde o agaizeiro
esta quente. O atravessador retorna as casas para coletar nesse perfodo. O atravessador deixa os
paneiros ou rasas onde serdo armazenados os caro¢os de agaf pelo peconheiro (o que vai apanhar).
O agal, além de ser importante na alimentac¢io, tem componentes que estao presentes no cotidiano
local, por exemplo: as folhas sio usadas para confeccionar a peconha, instrumento utilizados pelo
peconheiro (Fotografia 3) para subir nos agaizeiros; para cobrir as casas a vassoura de acgaf (onde
0s €arogos estio presos), instrumento usado para varrer o forno durante o processo de producio
de farinha e na limpezas das casas; as talas que se encontram nas folhas sio usadas no preparo de
peixes assados no fogao a lenha; os carogos sio utilizados como adubos e alimenta¢ao de porcos;

e, por fim, o tronco por muito tempo foi usado para construir as paredes das casas, pontes e arma-

dilha de pesca.

Fotografia 3 - Imagem de um peconheiro.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

Importante atividade local e desenvolvida anualmente, a pesca artesanal de diferentes espé-
cies ¢ feita nos igarapés e na Bafa do Marajo6, denominada como “pesca de Mar”. Na dinamica de
ir pescar, deve ser levada em consideracdo os saberes tradicionais; ndo ha horario pré-determinado
para a realizacdo da atividade, mas exige um conhecimento profundo dos pescadores (Fotografia
4) sobre o meio ambiente, como: as dinamicas da maré, identificagdo de areas de pesca, manejo
e construcao de pesca. Tais conhecimentos sio transmitidos aos pescadores pelos mais velhos da

comunidade, que aprenderam com varios companheiros de oficios ao longo de anos.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



" BOEO y
2 SASNOANOANOAOAOS 7 7

Fotografia 4 - Pescadores durante sua atividade de pesca.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

Utilizando mao de obra familiar, a atividade passou por transformagoes significativas na co-
munidade, tendo algumas técnicas substituidas por materiais mais sofisticados (Fotografia 5). Mes-
mo com essas mudangas, os pescadores se caracterizam por usar instrumentos com baixo custo de
produgdo, como: espinhel, linha de mao, canigos, tarrafas, rede de malhar, arpao.

Fotografia 5 - Material de pesca.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

O produto da pesca ¢ consumido pelas familias e comercializado nas comunidades vizinhas.
Vale destacar que, durante o periodo do defeso — em que a atividade é proibida para a reprodug¢ao
dos peixes — a comunidade continua com a atividade, mesmo recebendo o seguro defeso. Segundo
os moradores, a quantidade de peixe ¢ diminuida para um média de 10 quilos por familia. A pesca
tornou-se, junto com a producdo do agai, a principal fonte de renda. Anualmente, sdo cerca de
3.000 mil quilos de peixes, seguido pela produ¢ao de camarao, com 1.500 quilos.

Soberania Alimentar Quilombola: mudancas e permanéncias na comunidade remanescente de. . Jully Vanessa Miranda dos Santos 79



(o)

80

. StLA02 &,
o - v, NS LY :
s NN AN

Nesse contexto, a comunidade possui as areas de mariscagem (Fotografia 6), atividade exerci-

da principalmente pelas mulheres. Quando os barcos de pesca saem para o mar, passando cerca de

10 dias longe de casa, as mulheres praticam a mariscagem nos pequenos igarapés, areas de varzea e

area de pedras. Sao usados apetrechos como: o Matapi (feito de tala de miriti, garrafas pets, tecidas

com cordas ou cipds), Redes de arrastdo, Pari (barragens feitas por folhas de acaizeiro trancadas),

Técnicas de “gapuia” (onde sdo retirados a agua dos pequenos lagos que se formam na varzea

durante a vazante da maré) e Tapagem de pequenos igarapés. Nessa atividade, sao capturados ca-

marao, ostra, lagosta e peixes de diferentes espécies, como: matupiri, jacunda, mocinha, etc.

Fotografia 6 - Uma das areas de mariscagem.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

A Comunidade do Tartarugueiro possui uma relagao intensa com a natureza, tendo sua area
coberta por vegeta¢ao nativa de diferentes espécies. A exploragao dessas areas ¢ feita de forma sus-
tentavel, seguindo o curso natural da floresta. Tirando proveitos desse vasto ecossistema, a coleta

de produtos tornou-se crucial para a manuten¢ao econdémica local.

A extrema relagdo dessas atividades com os seres misticos da cultura, como os seres que
protegem a mata (Curupira, Visagem, Saci Pereré, Matinta Pereira), os rios (lara, Cobra-Grande,
Boto), foi fundamental para a manutengao e equilibrio do ecossistema. Segundo os idosos, os seres
misticos protegem e castigam aqueles que exploram além da necessidade, fazendo com que eles se

percam ao tentar retornar para as suas residéncias.

Apesar do solo da Amazonia nao ser propicio a agricultura, a roga continua a ter um papel
significativa na configuragao espacial da comunidade. Atividade exercida por seus primeiros mora-
dores que se manteve ao longo de sua historia, as rogas sao areas destinadas aos cultivos de varias
espécies de vegetais, como: melancia, abébora ou jerimum, maxixe, quiabo e, principalmente, a

mandioca.

O processo de construgao das rogas segue o conhecimento tradicional dos moradores. Pri-
meiramente, ¢ escolhida a 4rea a ser destinada a plantagao, os rogados, no periodo de setembro a

novembro. Essa atividade é exercida pelos homens, através dos mutirdes ou convidado (as pessoas

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas

b

. ’V‘*

-

¥

O




Nl

< WA NN AN NN AN AN

se unem para fazer a limpeza e a plantagdo das rogas) ou por meio de pagamento em dinheiro a

€(*TTT©T®TT@?6‘,

terceiros, para depois haver a queima. O periodo de plantagio ocorre nos meses de dezembro a
janeiro, antes do periodo mais intenso da chuva, e, depois de seis meses a um ano, esta pronto para
colheita. A farinha de mandioca se tornou um dos itens basicos na alimentacao; anualmente, sio
produzidos 1.500 quilos de farinha para o consumo familiar. F importante destacar a variedade de
manivas (Fotografia 7) que sao usadas nas plantacOes, essas variedades sio o que vao diversificar a

qualidade da farinha.

Fotografia 7 - Plantacdo de maniva.

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

A casa de farinha se torna um elemento importante na relagdo entre as pessoas. Sendo uma
atividade familiar, o processo de fazer farinha torna-se um elemento de aproximacdo entre os
membros das familias, podendo demorar de trés a quatro dia para ficar pronta, as conversas sao
apreciadas. Assim, nesses momentos, os conhecimentos sio passados para os outros membros das
familias. Além da farinha (Fotografia 8), outros produtos derivam da mandioca, como o tucupi,

crueira e tapiocas; ingredientes utilizados nos diferentes preparos, como foi tratado anteriormente.

Fotografia 8 - Morador trabalhando na producio de farinha

Fonte: A autora da pesquisa, 2018.

Soberania Alimentar Quilombola: mudangas e permanéncias na comunidade remanescente de. .. Jully Vanessa Miranda dos Santos 81



82

CONSIDERACOES FINAIS

Por meio das reflexdes empreendidas neste estudo, foi-nos possibilitado descortinar aspectos
significativos sobre os saberes que sdo construidos na aprendizagem em pesquisa € como sao mo-
bilizados no contexto da pratica. Foi possivel refletir sobre: o processo de construcao dos saberes
tradicionais; como esses saberes influenciam a formacao da identidade dos povos; a relagao dos
saberes e os territorios; e como esses saberes podem se transformar em conhecimentos cientificos.
Por fim, o estudo possibilitou a compreensao de como a alimentagao pode ser apresentada como

simbolo dos conhecimentos tradicionais.

REFERENCIAS

AZEVEDO, M. Comunidades eclesiais de base e inculturagao da fé. Sao Paulo: Loyola, 1996.

FIABANI, Adelmir. Mato, Palhoca e Pilao: o quilombo, da escravidao as comunidades remanescentes [1532-
2004]. 1. ed. Sao Paulo: Expressao Popular, 2005. 424 p.

FUNDACAO CULTURAL PALMARES. Disponivel em <http://www.palmares.gov.br/> acesso
em 21/09/2018.

HAESBAERT, Roggério. Identidades territoriais. Niter6i: Universidade Federal Fluminense, 1999.
p. 179.

HAESBAERT, Rogério. Territério, multiterritorialidade e globalizagao. In: CASTRO, Ina Elias de;
GOMES, Paulo César da Costa; CORREA, Roberto Lobato (orgs.). Geografia: conceitos e temas. 5. ed.
Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. p. 237-266.

HAESBAERT, Rogétio. O mito da desterritorializacao: do “fim dos territirios” a multiterritorialidade. Rio
de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004.

HAESBAERT, Rogério. Territério e multiterritorialidade: um debate. Geographia, Niteroi, v. 9, n.
17, p. 19-46, 2007.

HOBSBAWM, Eric J. 2002. A era dos impérios. 1875-1914. 7" ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra.
MARX, Katl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alema (Fenerbach). 10. ed. Sao Paulo: Hucitec, 1980.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A colonialidade do
saber: enrocentrismo e ciéncias sociais. LANDER, Edgardo (org). Buenos Aires: Conselho Latino-ameri-
cano de Ciéncias Sociais - CLACSO, 2005.

RAMOS, D. O quilombo ¢ o sistema escravista em Minas Gerais no século XVIII. In: REIS, J. J;
GOMES, F. dos S. (Org.). Liberdade por um fio: historia dos quilonbos no Brasil. Sio Paulo: Companhia
das Letras, 1996.

REIS, J. J; GOMES, F. dos S. (Otg,.). Liberdade por um fio: historia dos quilonbos no Brasil. Sio Paulo:
Companhia das Letras, 1996.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 2: Mulheres Quilombolas



ROSEVICS, Larissa. Do pés-colonial a decolonialidade. In: CARVALHO, Glauber Cardoso; RO-
SEVICS, Larissa (orgs.). Didlogos internacionais: reflexoes criticas do mundo contemporineo. Rio de Janeiro:
PerSe, 2017. p. 240-265.

SALLES, Vicente. O negro no Pari: sob o regime da escravidio. 3* ed. Belém: IAPA /programa raizes
2005.

SILVA, Jonatas Conceicao da. VVoges quilombolas: uma poética brasileira. Salvador: EDUFBA, 2004.

Soberania Alimentar Quilombola: mudancas e permanéncias na comunidade remanescente de... Jully Vanessa Miranda dos Santos

83






v
Mulheres Indigenas e a

Descolonizagao da Mesticagem







y
FT‘.\'.r.'r-'...nn.'.'r..\‘n'.f.'-'. \r!.u.-”'i_‘“‘.\‘u\'l\'r .*’r’_““f\‘ﬁ?rx

Rediscutindo a Mestigagem na Amazoénia Contemporianea: identidade nacional versus
identidades indigenas

Rediscutiendo el Mestizaje en la Amazonia Contemporinea: identidad nacional versus identidades indigenas

Rethinking Mestizaje in the Contemporary Amazon: national identity versus indigenous identities

Alanna Souto Cardoso Tupinamba

Resumo: O presente ensaio analisa criticamente a mesticagem na Amazonia como categotia historica e politica
de exclusio, demonstrando como os censos e classificagdes oficiais, do periodo colonial a0 IBGE contempora-
neo, contribuiram para o apagamento das identidades indigenas e afroindigenas. A investigagao combina histéria
oral — com narrativas familiares de comunidades ribeirinhas e registros documentais —, fontes ligadas as a¢ges de
movimentos indigenas contemporaneos urbanos, ribeirinhos e rurais, além de dados censitarios e didlogo com
a literatura cientifica de autores classicos, pos-coloniais e decoloniais (Quijano, Cusicanqui, Munanga, Abdias do
Nascimento, Goldman, entre outros). O texto assume a natureza de ensaio ctitico, articulando memotia, teotia
e pratica comunitaria, para revelar a violéncia da miscigenacio e, simultaneamente, os processos de resisténcia
e retomada identitaria. Destaca-se o protagonismo das mulheres indigenas na constru¢ao de territorialidades e
no debate da (contra)mesticagem, afirmando novas possibilidades de reconhecimento politico e étnico-racial na

Amazonia contemporinea.

Palavras Chave: Descoloniza¢do da Mesticagem. Identidades Indigenas. Povos Afroindigenas. Amazonia.
Histéria Oral.

Resumen: El presente ensayo analiza criticamente el mestizaje en la Amazonfa como una categoria historica y
politica de exclusién, evidenciando como los censos y clasificaciones oficiales — desde el petiodo colonial hasta
el IBGE contemporaneo — contribuyeron al borramiento de las identidades indigenas y afroindigenas. La in-
vestigacion combina historia oral, con narrativas familiares de comunidades riberefias y registros documentales,
ademas de fuentes de movimientos indigenas urbanos, rurales y tiberefios. También dialoga com datos censales
y literatura cientifica de autores clasicos, poscoloniales y decoloniales (Quijano, Cusicanqui, Munanga, Abdias
do Nascimento, Goldman, entre otros). Se trata de un ensayo critico que articula memoria, teotfa y practica co-
munitaria para revelar la violencia del mestizaje y, al mismo tiempo, destacar procesos de tresistencia y retomada
identitaria. Se resalta el protagonismo de las mujeres indigenas en la construccion de territorialidades y en el
debate sobre la (contra)mestizaje, afirmando nuevas possibilidades de reconocimiento politico en el marco de
los derechos indigenas en la Amazonfa contemporinea.

Palabras Claves: Descolonizacién del Mestizaje. Identidades Indigenas. Pueblos Afroindigenas. Amazonfa.
Histéria Oral.

Abstract: This essay critically analyzes mestizaje in the Amazon as a historical and political category of exclu-
sion, showing how censuses and official classifications — from the colonial period to the contemporary IBGE
— contributed to the erasure of Indigenous and Afro-Indigenous identities. The research combines oral history,
with family narratives from riverside communities and documentary records, along with sources from urban,
rural, and riverside Indigenous movements. It also engages with census data and scientific literature by classical,
postcolonial, and decolonial authors (Quijano, Cusicanqui, Munanga, Abdias do Nascimento, Goldman, among
others). This critical essay articulates memory, theory, and community practice to reveal the violence of misce-
genation while also highlighting processes of resistance and identity reclamation. It emphasizes the protagonism
of Indigenous women in constructing territorialities and debating (counter)mestizaje, atfirming new possibilities
of political recognition within the framework of Indigenous rights in the contemporary Amazon.

Keywords: Decolonization of Mestizaje. Indigenous Identities. Afro-Indigenous Peoples. Amazon. Oral
History.

Alanna Souto Cardoso Tupinamba — Doutora em Desenvolvimento Sustentivel (PPGDSTU/NAEA-UFPA)
e pos-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de Pesquisa do
Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail: alanna81@instituto

-cartografando-saberes.com




88

“(..) Vocé ndo sabe

Ninguém viu

Mas ficou cravado na minba memdria
Pega no lago e vocé sabe a bistiria
Legalizam o genocidio

Chamam de pardos pra embranguecer
Enfraguecer ¢ desestruturar vocé

Pra nao saber de onde veio

E conta a histdria da bisa, da sua bisa que era
india

E nao ¢ branco, nem preto

New indigena o suficiente, pelos fiscais de ID
Ninguém ¢ ilegal em terra ronbada

16 renascendo das cinzas do fogo

Em que queimaram meus ancestrais

Aliinda resistimos em tantos tons e vivéncias (...)"

(Caué Guajajara)

INTRODUCAO

Descolonizar a Mestigagem

A Amazonia do século XXI enfrenta retrocessos sociais, ambientais e educacionais que fra-
gilizam direitos fundamentais. O ensino de Histéria e Filosofia perde espaco, cresce a violéncia de
género e intensificam-se os ataques aos corpos ¢ territorios indigenas e tradicionais. Somam-se a
isso a LGBTfobia e a persisténcia de uma segregacao racial historica, que atinge pretos, indigenas e

aqueles classificados como “quase pretos, quase indios, quase brancos de tio pobres”.

Diante desse cenario, este ensaio propoe uma reflexao critica sobre a mesticagem na Ama-
zOnia. Mais que um dado demografico ou biolégico, ela se constitui como marcador politico de
exclusio. As categorias oficiais de cor e raca, utilizadas nos censos, reduzem a pluralidade a rétulos
fixos — branca, preta, amarela, parda, indigena, sem declaracio — e invisibilizam identidades com-

plexas como as de quilombolas, caboclos e povos tradicionais urbanos.

A discussao aqui proposta nao pretende ser exercicio neutro de teoria, tampouco se enqua-
dra nas férmulas cientificas convencionais legitimadas pelo wainstream académico. Trata-se de uma
escrita situada, que assume seu carater politico e comunitario. Metodologicamente, articula a his-
toria oral — por meio de narrativas familiares e comunitarias — com o uso de documentos oficiais,
registros censitarios e fontes ligadas as a¢oes dos movimentos indigenas contemporaneos urbanos,
ribeirinhos e rurais. Esse conjunto dialoga com a literatura cientifica classica, pds-colonial e deco-
lonial, conferindo densidade tedtica a andlise e situando o texto como exercicio de reflexdo critica

e descolonial.

Falo a partir do lugar de mulher indigena de familias ribeirinhas, reterritorializada na cidade,
pesquisadora e educadora comunitaria. Minha experiéncia ¢ atravessada por uma estrutura étnico-

-racial excludente e pelo silenciamento das subjetividades mesticas formadas em trajetérias indige-

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizagdo da Mesticagem



vr vh v, n Y,

nas, quilombolas, negras e ribeirinhas. Ao iluminar essas auséncias e apagamentos, busco contribuir
para uma critica das politicas de identificagdao e para a constru¢ao de outras formas de nomear e

reconhecer os sujeitos amazonicos em sua pluralidade.

1. A Ideia Racial nos Censos do Passado

A questao racial na Amazonia, marcada pela forte presenca indigena e afrodescendente, re-
vela como os censos foram instrumentos de controle social e apagamento étnico. Como lembra
Benedict Anderson (1993), o censo, o mapa e o museu moldaram a linguagem do Estado colonial,

construindo representagoes nacionais que excluiam identidades locais.

Os censos coloniais pombalinos do século XVIII introduziram mapeamentos regulares e
categorias juridicas: pessoas livres (brancos, mesti¢os e indios “adjuntos”), indios aldeados e escra-
vos. Essa classificagao racializada, mesmo sob a proibi¢ao formal da escravidao indigena em 1755,
manteve a segregacao entre povoagoes de brancos e de indios, reforcando uma hierarquia social e
espacial (FONSECA, 2017; CARDOSO, 2018).

Considerando esse contexto, a analise desse topico proposto explora especificamente os
censos coloniais € 0s censos contemporaneos como instrumentos que reproduzem uma heranca
colonial de encobertamento da etnicidade’. Isso contribui para a cristalizacio do mito das trés ragas
e da pseudodemocracia racial difundidos a partir de 1930, no processo de legitimagao das nogdes

de nacionalismo e estado-nacio.

1.1. Censos Coloniais Pombalinos no Grao-Para e Maranhio: padronizagao demografica e
segregacgao racial-espacial

Os censos coloniais da Amazonia Pombalina, a partir de meados do século XVIII, introdu-
zitam mapeamentos mais regulares e padronizados®. A questio populacional® tornou-se central

na arte de governar das metrépoles europeias, articulada a expansao demografica, ao aumento da

! Seguimos aqui a petspectiva de Batth (1995), que entende a etnicidade como uma forma de organizacio social que
classifica os sujeitos em categorias a partir de suas origens e ¢é legitimada no ambito da intera¢do social pela ativacio
de signos culturais socialmente diferenciadores. Como observa O’Dwyer (1999), é possivel aplicar o termo etnicidade
“(...) com referéncia ao processo de construcdo de fronteiras territoriais, antes de descrito, com base em crengas e
sentimentos religiosos (...)” (p. 102). Nesse sentido, o contraste com as outras comunidades em torno nem sempre ¢é
evidente, mas cada grupo demarca suas proprias diferengas por meio da delimitacdo de fronteiras étnicas-territoriais
proprias e suas territorialidades.

% Tais documentagdes localizadas no acervo digital do Arquivo Histotico Ultramarino estdo disponiveis por meio do
Projeto Resgate e acessiveis nos arquivos estaduais e laboratérios de histdrias das universidades publicas.

? Nesse contexto, as metropoles tomaram providéncias pata arregimentat as colonias nessa nova governamentalidade.
Para toda a América, a preocupacdo era medir a populacio com objetivo evidente de controle, seguranca e moldar um
petfil dos povos nativos, conforme a percep¢io do Estado lusitano. Dessa forma, contagem da populacio indigena
muito antecedeu a adogio dos procedimentos censitarios modernos na Europa, ja que, desde o inicio do século XVI, o
Estado espanhol comecou a requerer de seus funciondrios civis e eclesidsticos a descri¢do e a contagem da populacio
das areas recém-conquistadas. Contudo, para a América portuguesa, as primeiras iniciativas censitarias ainda tardariam.
Até o século XVIII havia apenas estimativas grosseiras feitas por funcionarios da Coroa (especialmente com finalidades
militares) ou cronistas contemporaneos (BOTELHO; PAIVA, 2008). Logo, o processo de ocupagio da Amazonia pot-
tuguesa visava corresponder a esse a0 modelo de governamentalidade que passava a ter uma perspectiva de populagio
e ndo de mais clas familiares, “...centrado na trfade: soberania, disciplina e gestio governamental. Esta tltima apresenta

como alvo principal a populagdo e cujos mecanismos sdo os dispositivos de seguranca” (CARDOSO; MARIN, 2014).

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

89

OO

A



90

N 7
@; Z2\

producio agricola e a circulagio monetaria, fatores que dinamizaram o mercado antes restrito pelo
absolutismo (FOUCAULT, 2008).

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

O recenseamento de 1778 organizava a populacdo por freguesia e chefia familiar, qualifican-
do-a racialmente em categorias como “cafuzo”, “mameluco” e “mulato”. Tais classificagdes, como
observam Cardoso (2008, 2018) e Quijano (2005), refletiam a estrutura de dominacio racial da

sociedade colonial.

As reformas pombalinas institufram uma divisao simultaneamente territorial e racial. A cate-
goria “Iindio” passou a designar os aldeamentos, em oposicao as freguesias, organizadas como po-
voagoes de brancos. Nelas se concentravam os engenhos e as regides mais antigas de colonizagio,

formadas por moradores livres — em geral brancos — e por escravos negros.

Essa concepeao racial, consolidada no século XVIII, legitimava distingoes entre indigenas,
negros e brancos, conforme analisam Quijano (2005) e Alberto da Costa e Silva (2011). Diferente-
mente de periodos anteriores, em que a escravidao inclufa também grupos europeus e norte-africa-
nos, a partir do fim do século XVII, ela passou a ser orientada pelo critério racial. A reorganizagao
espacial pombalina fixou essa segregacao, dividindo a Amazonia lusa em povoagbes brancas e
indigenas — distin¢do crucial para compreender a formacao da sociedade amazonica, na qual a mis-
cigenagao e a mesticagem ja eram significativas (CARDOSQO, 2018).

Tendo em vista essa formacao espacial segregada racialmente no Estado do Grao-Pard e
Maranhao, entendemos que nao ¢ possivel discutir as raizes do racismo amazonico sem considerar
a questao indigena na formagao da populag¢ao mestiga, inclusive na relagio com os afrodescenden-
tes. Isso permite compreender como a violéncia da miscigenacao atinge muitos povos — seja na
floresta, no campo ou na cidade — que nao se enquadram nas categorias definidas de negro retinto
ou indigena, sendo estes ultimos reconhecidos apenas quando ha autopertencimento a sua etnia

em areas rurais ou aldeadas*.

1.2. O Censo de 1872: “caboclo” como categoria de (in)visibilizagdo indigena

No século XIX, foi realizado o primeiro censo nacional, um mapeamento pautado pela divi-

sao racial e nao meramente pela cor, que novamente impactou fortemente os indigenas. Em 1872,

* As sociedades “nio urbanas” da Amazonia contemporanea podem ser compostas, em suma, pot sociedades indige-
nas; pelos chamados camponeses “tradicionais” ou histéricos (caboclos) resultantes da incorporagio colonial da regido
amazonica; e pelos neocamponeses que migraram na década de 1970 como parte das politicas de ocupagiao da Amazo-
nia. Cada uma dessas sociedades demarca diferencas étnico-raciais e se organiza socialmente e em suas terras tradicio-
nalmente ocupadas. Muitas dessas terras ainda estio distantes de serem tituladas pelo Estado e dividem um histérico
de relativa invisibilidade sociopolitica, aspecto do racismo histérico que atinge esses povos (ADAMS; MURRIETA;
NEVES, 2006). Nesse contexto, Oliveira (1997) reflete a respeito dos indicadores da diversidade resultante dessas
relagbes raciais, considerando-os absolutizados, mitificados e distorcidos. As trés racas sdo colocadas em um plano de
horizontalidade como fundadoras da nacionalidade, supervalorizadas e exaltadas em suas virtudes especificas, o que
encobre auséncias de caracteristicas opostas dos trés vértices. Com base nisso, se fundamenta a fabula das trés racas
que solidifica a fraude da democracia racial, conforme Matta (1981). De acordo com o autor, isso obscurece o enten-
dimento da pluralidade étnico-racial e suas relacGes raciais, abolindo temporariamente as assimetrias sociais, e focando
na assimilacdo e na miscigenacdo como geradoras da nacio moderna. Desse contexto, surge o “racismo a brasileira”,
que cria formas de invisibilidade e violéncia com relacio as identidades de povos historicamente subalternizados. Esse
fenémeno resulta no que chamo “racismo a amazo6nica”: uma face do debate racial que negligencia a Amazonia no ce-
nario nacional. Mesmo quando essa discussdo ocorre, se sobressai a perspectiva bipolar (branco, negro) apontada pelo
movimento negro (TELLES, 2003 gpud SCHUCMAN; FACHIM, 2016) e que desconsidera uma série de narrativas
étnico-raciais dos povos da Amazonia entre matas, rios e cidades.

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem




“ hvrhfr\f("-};,, \
O € SO 0P 0 oo 2

a populacio foi classificada por meio de categorias raciais’ nas quais a condi¢io civil sobrepunha
a divisao racial: os homens livres eram distribuidos em brancos, negros (escravos alforriados) e
caboclos. Ja a populagdo escrava subdividia-se em negros e pardos, sendo estes ultimos frutos da
unido entre os negros e brancos ou negros e indios. De acordo com Oliveira (2016), a presenga
indigena foi claramente excluida, uma vez que o mapeamento sé abrangia os indios catequisados

que ja interagiam com os brasileiros ou que se consideravam brasileiros.

A classificagdo “caboclo” passou a abranger grande nimero de indigenas no pés-indepen-
déncia, quando prevaleceu a politica que os considerava o “futuro brasileiro” e, apenas sob essa
condigao, poderiam receber assisténcia estatal. O termo funcionava como estratégia de integragao

a sociedade nacional, inserindo-se na mitificacao do “indio romantico”.

Ainda no século XVIII, porém, a Coroa proibiu essa designac¢ao, por visibilizar uma iden-
tidade indigena que se pretendia apagar. O Diretério dos Indios reforcou esse apagamento ao
proibir o uso das linguas nativas e incentivar casamentos interétnicos. Como termo que denotava
resisténcia, “caboclo” identificava descendentes indigenas, mas sua proibi¢ao buscava dissolver tal
pertencimento. Aos mesti¢os reconhecidos como suditos lusitanos, concediam-se regalias limitadas
— acesso a escolas, empregos e algumas honras —, sem que fossem realmente aceitos como brancos,
sobretudo se fossem pobres (GUZMAN, 2006).

Assim, ja no perfodo colonial consolidava-se a triade brancos, indios e africanos, com hierar-
quias sociorraciais bem definidas. O apagamento da populagao indigena antecedeu, nesse processo,
o embranquecimento oficial e cientifico da populagao negra no século XIX. No censo de 1872,
“caboclo” designava os indigenas vistos como “aliados” e civilizados, enquanto os chamados “bra-
vos”, exteriores a sociedade, carregavam forte estigma. Apenas o Amazonas registrava numero de

indigenas superior a outras categorias raciais.

Tabela 1 - Populacio total por Estado e Municipio Neutro por Raga segundo o Censo de 1872

Provincias e Municipio Populagio Raga
Neutro Total Total  Pardos Pretos Caboclos
Amazonas 56631 11211 7256 1336 36828
Para 247779 92634 93727 16829 44589
Maranhao 284101 103513 144361 25284 10943
Piauhy 178427 43447 106665 14862 13453
Ceara 689773 268836 339166 28934 52837
Rio Grande do Norte 220959 102465 84090 23365 11039
Parahyba 354700 144721 178596 21816 9567
Pernambuco 752511 291159 387851 61696 11805
Alagoas 312268 88798 200199 16907 6364
Sergipe 153620 49778 81583 19172 3087
Bahia 1211792 331479 565704 264727 49882
Espirito Santo 59478 26582 20529 6838 5529
Municipio Neutro 226033 151799 44845 28466 923

> Aqui observa-se, mais uma vez, o que foi destacado pot Benedict Anderson (1993): os censos seguem as percepgoes
ideologicas do espaco concebido, ou seja, do ordenamento espacial para moldar as comunidades, no dambito do Estado,
segundo uma logica de integracdo nacional que ja estava presente no Brasil Regencial e, inclusive, desde a invasio das
Américas.

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs q]



5

= 'lf—_; \M '\_‘,
]]Tln'n".-n"l‘l'|Tff|’-.'|'|'lf|'f|'.-"|'l.|I‘- /./fa\“.\vv?f/ﬁ—é‘\\ /@ﬁ-@%ﬁm

Rio de Janeiro 490087 303275 121245 57715 7852
Sdo Paulo 680742 433432 151306 56539 39465
Parani 116162 69698 30636 G741 9087
Santa Catharina 144818 125942 11737 4247 2892
Rio Grande do Sul 367022 258367 48666 34272 25717
Minas Geraes 1669276 830987 598813 207154 32322
Goyaz 149743 41929 86389 17175 4250
Matto Grosso 53750 17237 20914 7075 8524
Total 8419672 3787289 3324278 921150 386955

Fonte: elaboracio da autora a partir dos dados do Censo de 1872.

Destaca-se que, nesse momento, no Para, o numero de pessoas classificadas como pardas ja
ultrapassava o de brancos, e a presenca de individuos caboclos ainda se fazia significativa. Como

vimos, tanto entre os pardos quanto entre os caboclos havia presenga indigena.

Nao cabe aqui trabalhar com dados quantitativos em si, mas buscar entender de que forma
os censos contribuiram com a politica e o planejamento estatal de invisibilidade da pluralidade
étnica dos indigenas, negros e mesticos. Com base nisso, entende-se o racismo no pais também di-
recionado aos indigenas a partir da sua dilui¢ao na populagao mestica. Contudo, quando se debate
a mesticagem e racismo, dificilmente se aborda a violéncia infligida aos indigenas por meio da sua
integragao forcada a sociedade. Isso se manifesta atualmente quando o IBGE adota como crité-
rio para a categoria parda a referéncia exclusiva a identidade negra, quando, em vez disso, deveria
haver uma consulta mais voltada a contextos e trajetorias familiares. Nesse contexto, destaca-se
uma Amazonia marcada pela forte presenca indigena na formagao das comunidades ribeirinhas,
além da negra, nas raizes de um campesinato histérico que também passa a marcar a cidade. Como
exemplo, destaca-se Belém, seja em fungao da urbanizagao crescente e o deslocamento da chamada

populacido de cor para as baixadas da urbe, seja por forte éxodo rural.

1.3. Do “caboclo” ao “pardo”: transigdo e apagamento étnico no pos-aboligao

As categorias criadas pelo Estado tornavam cada vez mais dificil localizar os indigenas nos
arrolamentos populacionais. De acordo com Oliveira (2016), no censo de 1890 a designagao “cabo-
clo” apareceu pela ultima vez. Sendo assim, no pés-aboli¢ao, essa categoria passou por um grande
crescimento e tornou-se uma alternativa socialmente mais aceitavel para os mesticos, permitindo-
-lhes se refugiar da heranca negativa da categoria dos pardos, que, no censo anterior, também era
usada para identificar pessoas escravizadas. Uma das estratégias utilizadas para ocultar a escravidao
indigena, ja completamente ilegal no pds-independéncia, era estimular unides entre negros nao al-
forriados e indigenas livres, fazendo com que seus filhos ja nascessem na condigao de escravos. Por
esse motivo, é possivel que muitos dos pardos que migraram para categoria de caboclos tenham
advindo dessas unides, embora os dados censitarios nao permitam mensurar o real impacto desse
fenémeno. De todo modo, em 1890, a categoria “parda” passa a aparecer como “mesti¢a”.

A categoria cabocla foi retirada dos censos nacionais apds 1890, deixando de figurar como
categoria racial e passando a integrar os pardos, que passam ser referéncia da mesticagem advinda
de indigenas e negros. Ja os indigenas s6 apareceriam enquanto categoria a partir do censo de 1991,

como pode ser observado na tabela abaixo.

92 Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizac3o da Mesticagem



Quadro 1 — Mapeamento por raga € cor nos censos nacionais.

Definigio 1872 1890 1940 1960 1980 C109t9(1u
Raga Raga Cor Cor Cor R
aca
Branca Branca Branca Branca Branca Branca
Preta Preta Preta Preta Preta Preta
Classificagao Parda Mestica Parda Parda Parda
Cabocla Cabocla Amarela Amarela Amarela | Amarela
Indigena

Fonte: adaptado de Silva (2020).

2% <<

A categoria “pardo” inclufa termos como “moreno”, “mulato” e “caboclo” e, com frequéncia,
era usada quando o recenseador nao identificava caracteristicas raciais definidas. No censo de 1940, essa

classificacao excluiu indigenas, salvo quando declaravam explicitamente sua etnia (OLIVEIRA, 1997).

Esse enquadramento mostra que o Estado tratava o indigena como categoria juridica, reco-
nhecendo apenas povos isolados ou institucionalizados. Com isso, ignorava os indigenas urbani-
zados ou diaspoéricos (advindos de migragdes internas resultantes de situagdes historicas diversas),
cujas etnicidades foram apagadas — processo semelhante ao ocorrido com africanos escravizados
e seus descendentes, reunidos genericamente como “afrodescendentes” e outras categorias como

mulato, cafuzo, moreno etc.

O avanco da colonizag¢ao, marcado por deslocamentos for¢ados e assimilagao cultural, resul-
tou no apagamento de etnias indigenas e africanas. Seus descendentes passaram a ser classificados
como caboclos, ou seja, mesti¢os do cruzamento com brancos ou negros, produzindo uma dilui¢ao

identitaria que reforcou a invisibilizacao da presenca indigena na formagao do povo brasileiro.

1.4. Classificagdes Oficiais em Disputa e o Debate Indigena Contemporineo

A partir da analise do topico anterior, observa-se que tanto o mito das trés racas quanto o da
democracia racial se mostram inconsistentes. O IBGE, ao classificar todos os pardos como negros,
inviabiliza a visibilidade da ancestralidade indigena na mesticagem. No entanto, se entendermos
como mesticos aqueles que nao tém fendtipo branco, torna-se possivel pensar uma identidade
racial afroindigena, especialmente nas comunidades que niao se reconhecem na triade racial fun-
dadora oficial® e nem como pardos, seja no ambito do movimento negro, seja nas emergéncias do

movimento indigena contemporaneo.

¢ O preto/negro, o branco e indio. A categotia “pardo” como observa Oliveira (1997, 2016) refere-se genericamen-
te a mistura entre diferentes grupos de cor, enquanto a condicio de indigena remete a um status juridico e poli-
tico diferenciado, e ndo a uma classificacdo cromatica. Ao se autodeclarar indigena, o individuo nio aponta uma
identidade racial baseada na cor da pele, mas afirma seu pertencimento a uma coletividade com formas préprias
de organizacio social e tradi¢oes culturais originarias de populaces pré-colombianas. Assim, reivindica reconheci-
mento e tratamento especifico do Estado, especialmente em relacio a direitos territoriais e politicas de assisténcia.
Nao ha homogeneidade fisica ou cromatica entre os povos indigenas: ha grupos que poderiam ser classificados como
negros e outros que se aproximam mais dos padrées fenotipicos brancos do que os vizinhos mesticos. Mesmo dentro
de uma mesma aldeia ou comunidade ribeirinha indigena ou, ainda, entre os atuais indigenas urbanos e periurbanos, a
diversidade fenotipica é ampla. Portanto, a identidade indigena ndo se sustenta em critérios raciais ou de cort, ao con-
trario da categoria “pardo”, que visa mensurar justamente a condicdo de mistura entre grupos raciais. Mesmo assim,
na pratica, tanto os indigenas oficialmente aldeados quanto aqueles de emergéncias indigenas que ja foram chamados
de “indios misturados” sofrem a violéncia do racismo, sobretudo na Amazonia, onde o fenétipo indigena ¢ a principal
marca da familia “cabocla”.

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

93



P

..f ?/v r}rﬂ\ W f.\_\\jl{%
VI Fa N T T a SYVT T T VY /A\V/:\ m ﬁ/ﬁ

-
Essa proposta se alinha as experiéncias de coletividades e grupos étnicos como os Tupinam-

ba do Sul da Bahia, que articulam relagdes identitarias que extrapolam os limites das categorias
raciais tradicionais (GOLDMAN, 2014). Embora se autoafirmem indigenas, os Tupinamba des-
sa regidao se reconhecem como afroindigenas em suas praticas e pertencimentos, tanto no plano
cultural quanto na constitui¢do fenotipica marcada pela forte miscigenacao e mesticagem cultural
com povos de matriz africana. Nesse sentido, pensar a identidade afroindigena como possibilidade
concreta e politicamente afirmativa revela-se uma alternativa mais coerente para as comunidades
tradicionais e coletividades amazonicas que resistem a homogeneizagao racial e a “pardanizagdao”
imposta pelo Estado. Sao grupos que se reconhecem em relagdes identitarias de matrizes indigenas

e negras, afirmando suas (r)existéncias sem subordinagao ao elemento branco.

Torna-se, portanto, fundamental acolher as reivindica¢oes de reconhecimento da identidade
étnico-racial afroindigena das familias e coletividades ribeirinhas cuja ancestralidade indigena e/ou
negra foi apagada. Nesse ponto, nos referimos de modo especial aos povos da regido Guajarina, do
Baixo Tocantins e da Ilha de Marajd, os quais demandam a retomada das etnicidades e racialidades
pela agao de seus proprios agentes e educadores(as) comunitarios(as). Como exemplo, citamos os
quilombolas indigenas de Barcarena, que resistem e se autodeclaram afroindigenas em territorio
quilombola (MAIA, 2017).

Assim como a negritude é reconhecida como identidade racial nas comunidades quilombo-
las, as identidades indigenas miscigenadas também deveriam ser. A invisibilizacao dessas comuni-
dades no reconhecimento étnico-racial oficial contrasta com o avango das politicas especificas des-
tinadas aos povos quilombolas ap6s a Constituigao de 1988. Entretanto, as chamadas comunidades
caboclas ribeirinhas com pertencimentos identitarios de etnias indigenas seguem, em grande parte,

excluidas desse reconhecimento formal.

Nesse horizonte, o retorno e as autodeclaragdes indigenas vém se intensificando nos arrola-
mentos do IBGE’ desde o censo de 2022. Para além da critica de Oliveira (1997), Gersem Luciano
(2000), em O Zndio brasileiro: o gque vocé precisa saber sobre os povos indigenas no Brasil de hoje, mesmo sem
dedicar um capitulo exclusivo aos indigenas urbanos e periurbanos, trata o tema com sensibilidade
e forca politica. Na introdugao da obra, como em um gesto visionario do futuro, descreve o des-
pertar das organizagbes comunitarias indigenas urbanas como um “desafiante tema — os indios ur-
banos — um caminho novo e longo que precisa ser aprofundado e valorizado em todos os campos

de ac¢ao do movimento indigena e indigenista” (LUCIANO, 2000, p. 24-25).

O autor diferencia as perspectivas dos indigenas aldeados e dos urbanos, pontuando que
os primeiros vivem dos recursos da natureza e mantém saberes tradicionais de producio e consu-
mo, enquanto os segundos “vivem geralmente de prestagdes de servigos e como mao de obra do
mercado de trabalho” (LUCIANO, 2006, p. 24), nao dependendo diretamente do territério para
sobreviver. O autor também afirma que essa diferenca nao pode se transformar em fronteira rigida,

pois ambas as condi¢oes fazem parte de uma mesma referéncia sociocultural.

Nessa direcao, jovens e adultos indigenas de inimeros contextos que se distanciaram de suas

comunidades em algum momento podem restabelecer vinculos afetivos, culturais e politicos. Mui-

" Luciano (2006) observa que os dados da FUNAI e da FUNASA nio contemplam o grande contingente de indigenas
residentes em cidades ou em terras ainda ndo demarcadas, os quais continuam sendo indigenas. O autor ressalta que o
IBGE, a0 adotar o critério da autoidentificacdo, apresenta resultados mais confiaveis e realistas. Ainda assim, diversos
povos permanecem fora das estatisticas oficiais, como aqueles considerados “isolados” ou em processo de reafirmacio
étnica ap6s longos periodos de dominagio e repressio cultural (LUCIANO, 2000).

04 Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizac3o da Mesticagem



tos retornam como liderangas, trazendo experiéncias adquiridas fora da aldeia como sementes lan-

¢adas em solo ancestral, capazes de germinar e florescer em novos horizontes de luta e resisténcia.
Outros, a0 protagonizarem retomadas comunitarias de antigos territérios ribeirinhos, reatam os
elos fragilizados pelo passado brutal da colonizagao e pela integracao forgcada ao Estado nacional,

transformando memorias em forga viva de (re)xisténcia.

2. A Fabula das Trés Ragas, o Racismo e a Questdo da Mestigagem para os Povos da
Amazdnia

Silvia Cusicanqui (2010) analisa o papel segregador da mesticagem na segmentagao da po-
pulacdo indigena andina durante a colonizacao espanhola. A autora afirma que, ja no contexto de
integra¢ao do estado-nagio, a mesticagem assumiu um papel discursivo seguindo uma narrativa dos
privilegiados para encobrir os tragos racistas e coloniais do conflito, da violéncia e da dominagao

social.

Na pratica, tal mesticagem funcionava para os agentes comunitarios como uma forma de
escapar do estigma de ser “indio” ou “cholo” (miscigenado de indigena com branco ou negro mais
préximo da memoria indigena). De fato, a aparéncia mesti¢a podia ajudar em uma mobilidade social
livre e voluntaria, apesar de encobrir processos dolorosos de rupturas com comunidades e redes
territoriais que formavam suas condi¢oes de existéncia. LLogo, o rompimento dessas relagoes “(...)
seja por forga externa ou por autoimposi¢ao, como obrigacao ou aprendizado da légica dominante,
exige negar aspectos da propria identidade e da cultura ancestral” (CUSICANQUI, 2010, p. 17).

2.1. De Freyre a Munanga e Abdias Nascimento: mestigcagem e branqueamento

A partir de meados de 1930, o Estado brasileiro herdou teses raciais do século XIX que viam
a mesticagem como um problema a ser superado. Autores como Nina Rodrigues, José Verissimo,
Oliveira Viana, Alberto Torres, Euclides da Cunha, Joaquim Nabuco, Jodo Batista de Lacerda e
Manoel Bomfim, apesar das diferengas, compartilhavam a ideia de que o futuro da nagdo depen-
deria do branqueamento da populacio (SCHWARCZ, 1993; GOLDMAN, 2017). Para Munanga

(1999), esse processo resultou na dissolugao da diversidade racial e cultural e na hegemonia branca.

No inicio do século XX, com o Estado Novo, a mesticagem foi ressignificada como simbolo
de brasilidade, apagando indigenas e negros. Nesse contexto, Gilberto Freyre (2003), em Casa-Gran-
de & Senzala (1933), consolidou a ideia da “democracia racial”’, defendendo a harmonia cultural
produzida pela mistura entre lusos, africanos e indigenas (DAVILA, 2010; DOMINGUES, 2005).

Essa visao foi contestada a partir dos anos 1960 pela chamada Escola Paulista, com autores
como Florestan Fernandes (2013), Fernando Henrique Cardoso (2003), Octavio Ianni (1975) e
Emfilia Viotti da Costa (1999). Suas pesquisas mostraram que a suposta harmonia racial ocultava
estruturas de exclusio e desigualdade. O estudo encomendado pela Unesco, inicialmente conduzi-
do por Roger Bastide, reforcou essa critica ao demonstrar que nao havia “parafso racial” no Brasil,

mas sim racismo estrutural.

Costa (1999) ressaltou ainda que a negacdo do preconceito, a crenga no branqueamento e a
valoriza¢ao do mulato como categoria intermediaria apenas refor¢avam a dificuldade de constru-
¢ao de uma identidade negra coletiva. Mesmo a mobilidade social de individuos negros ou mulatos

exigia a adogao de comportamentos brancos e alinhamento a logica racial da elite.

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs g5



WA )7,

].]TJ.'."-.‘l‘l'.Trr(-.‘l'l'lfn'rf-'\'l'\‘- @ r@ I/(/fﬂr"f}\;\l\'l @ /-.

Esses trabalhos afastaram opinides etnocéntricas e consolidaram analises fundamenta-

das em pesquisas rigorosas, sendo que sua maioria desmitificou a democracia racial e a fabula
das trés racas apenas a partir da experiéncia negra. Um marco nessa discussao foi O genocidio do
negro brasileiro, de Abdias do Nascimento (1978), que se tornou porta-voz do mundo afro-bra-
sileiro ao propor o Brasil como sociedade plurirracial democratica. Ao analisar termos como
“moreno” ou “homem de cor”, demonstrou como tais designagdes apagavam a identidade
negra. Além disso, denunciou o branqueamento como pratica de genocidio oficializada pelo
Estado e reforcada por estratégias censitarias, evidente nos anos 1970, quando os levantamen-
tos da ditadura militar suprimiram informagoes de raga e cor, inviabilizando politicas publicas

especificas.

Nos anos 1990, Kabengele Munanga retomou o debate em Rediscutindo a mesticagen (1999),
oferecendo um balango do pensamento racialista e das teorias cientificas reconfiguradas no Estado
Novo. Em suas analises, mostrou como o mestico foi reinterpretado como elo de harmonia racial,
embora na pratica persistissem preconceitos associados ao carater hibrido e ambiguo do mestico,

frequentemente tratado como um incomodo.

O foco de Munanga (1999) e Nascimento (1978) foi denunciar os mecanismos de branquea-
mento que ocultavam a presenca afrodescendente na populagao brasileira. No entanto, avangaram
pouco na analise das identidades mesticas em sua pluralidade e fragmentagao, como ocorre entre

povos indigenas e¢/ou comunidades tradicionais da Amazonia.

2.2. A Critica Amazdnica: comunidades caboclas e campesinato

Muitos grupos, como as comunidades ribeirinhas e os segmentos do campesinato originado
de antigas povoagdes indigenas e de povoagoes de brancos®, escapam ao olhar do Estado e as nar-
rativas fundadoras da identidade nacional, como o mito da “democracia racial” e o paternalismo
entre a casa-grande e a senzala, tal como formulado por Gilberto Freyre (2003) e, posteriormente,

reelaborado de forma critica por Darcy Ribeiro (1995).

Ribeiro (1995), diferentemente de Freyre (2003), problematiza a relacao entre raca e classe,
tracando uma leitura histérica que abrange desde o periodo da escravidao até a aboli¢ao e os pro-
cessos de resisténcia negra, como a formagao de quilombos e a dificil integracao nacional. Um
processo semelhante pode ser observado entre os povos indigenas, cuja territorializagao forcada e
a violenta miscigenagao, marcada pela exploragao dos corpos e dos uteros das mulheres indigenas,
geraram populagdes mesticas como caboclos, mamelucos, cafuzos e mulatos. Esses grupos che-
garam ao estado-nagdo carregando estigmas de pobreza e exclusdo, muitas vezes reduzidos a uma

condicao de invisibilidade no imaginario oficial.

8 O termo “povoagdes de branco” no Estado do Grao-Para e Maranhio se refere as freguesias do petiodo pomba-
lino vistas como os primeiros nicleos coloniais de colonizadores lusos. Nelas viviam pessoas livres, com excecdo de
indios aldeados e escravos. J4 as povoacoes de indios geralmente se originavam das antigas aldeias missionarias onde
habitavam pessoas livres, indios aldeados e escravos. As povoacGes de branco foram marcadas pela presenca das terras
de engenho que eram o destino de grande parte dos escravos do trafico negreiro. Esse aspecto marcou a composicio
da populacio ndo somente em termos de miscigenacio, mas também na formacido etnocultural enraizada nas antigas
sociedades indigenas que ali se desestruturaram, além da populac¢io africana que passou ocupar essas terras. Ndo por
acaso, se proliferaram muitos quilombos nessa regido. Tal disposi¢ido do espago em povoacdes de brancos e povoagoes
de indios foi caracteristica do espa¢o amazénico na era pombalina, onde ja havia explicitamente um teor de segregacio
racial marcada pela invenc¢do do indio, e, por conseguinte, a presenca indigena. Ver os mapas 10 e 11 presentes no
estudo de Cardoso (2018).

d6 Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem



R R R

Darcy Ribeiro (1995), como aponta Munanga (1999), apresenta contradi¢des ao tratar da

mesticagem, especialmente a0 ndo reconhecer seu uso politico como instrumento de branque-
amento por parte do Estado e das elites. Ribeiro (1995) defende a “moreniza¢ao” da populagao
como alternativa para minimizar os efeitos do racismo estrutural no Brasil, frente ao risco de um
apartheid racial, como ocorrido na Aftica do Sul ou nos Estados Unidos. Contudo, seu argumento
se fragiliza quando afirma que o mulato ascende cultural e socialmente ao negar sua negritude e
se integrar ao mundo branco, podendo, assim, acessar melhor a cultura erudita. Nesse contex-
to, cita figuras como Machado de Assis, Aleijadinho e, de forma mais contraditéria, Abdias do
Nascimento — a quem se refere como mulato, embora o proprio Nascimento (1978) rejeite essa
designacdo por considera-la um apagamento de sua identidade afrodescendente, assim como
Munanga (1999).

Munanga (1999) analisa o racismo e a identidade negra a partir das regides de maior presenca
africana no periodo colonial, como o Nordeste e o Sudeste, mas pouco problematiza a experiéncia
amazonica. Bezerra Neto e Laurindo Janior (2018) revelam que a incursao africana na Amazonia
também foi significativa, mesmo que distinta das dinamicas do trafico nos eixos cafeeiro do Su-
deste e acucareiro do Nordeste. Desde cedo, houve intensos intercursos entre a populagdo negra
e os povos indigenas, cujas presencas eram marcantes na regiao até meados do século XIX. Esses
povos contribuiram para a formagao do campesinato e das sociedades ribeirinhas — referidas como
caboclas — e passaram a ser identificados e reconhecidos como povos e comunidades tradicionais

pela Constitui¢io de 1988.

2.3. Invisibilizagdo Amazdénica: comunidades caboclas, campesinato e resisténcia

A partir da analise das contradi¢des da constru¢ao da mesticagem brasileira e amazonica,
percebe-se como a imaginagao politica limitou desde cedo o entendimento dos mestigos e seu
autorreconhecimento por meio das matrizes etnoculturais iniciais nas quais podiam encontrar
mais elementos da sua identidade. Nao se nega que houve, no inicio da formag¢ao da Amazonia
e do Estado brasileiro, as matrizes branca, indigena e africana, mas entende-se que elas deve-
riam ser pensadas e identificadas pela visao e pelas vozes de seus agentes historicos, sobretudo
os mesticos advindos de negros e indigenas. Contudo, tais pluralidades de identidades étnico-

-raciais sao invisibilizadas pela fabula das trés racas’.

A chamada “triangulacao racial” — a possibilidade de multiplas identifica¢bes étnico-ra-
ciais — inexiste nos Estados Unidos, onde prevalece o modelo binario: ou negro, ou indigena.
Tal rigidez, sustentada por valores da supremacia anglo-saxa, do liberalismo individualista e da
moral protestante, produziu igualdade juridica apenas formal, institucionalizando a segregacao
racial e a violéncia contra a populacao negra (MATTA, 1981). Ainda assim, esse quadro forta-
leceu a consciéncia histérica coletiva que culminou na assinatura da Lei dos Direitos Civis de

1964 pelo presidente Lyndon Johnson.

Oracy Nogueira (2007) caracteriza esse modelo como preconceito de origem, no qual
qualquer “sangue negro” define a identidade racial sem possibilidade de mobilidade. Por outro
lado, no Brasil prevalece o preconceito de marca, baseado em tracos fenotipicos como pele,
cabelo ou aparéncia, permitindo certa gradagao: negros ou mesti¢os que ascendem socialmen-

te podem alcancar alguma “passabilidade” em circulos brancos, ainda que limitada.

? Ver: MATTA, Robetto da. Relativizando. Uma introdugio a Antropologia Social. Petropolis. Ed. Vozes, 1981.

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs g7



98

_’f ?, rm\W
]]Tln'nr."l‘l'lrrrlr-.'l'l'lfl'fl""ll fa\v/’:—\

Abdias Nascimento (1978) problematiza essa distingao ao afirmar que, no Brasil, o ra-

.-\\\“

cismo combina marca e origem. O autor argumenta que, apesar do consenso cientifico sobre
a inexisténcia biologica de ragas, o marcador étnico-racial segue determinante. Assim, afirma
que o termo “mestico” é uma estratégia simbdlica de apagamento da identidade negra: todo
“homem de cor” ou “mulher de cor” deve ser compreendido como sujeito negro, sendo as

gradacdes fenotipicas apenas subterfugios para ocultar essa pertenca.

Na Amazonia, a identidade cabocla também foi forjada por politicas coloniais de mis-
cigenagao forcada, apagamento étnico e reorganizacao da vida indigena segundo interesses
estatais. A chamada “etnogénese cabocla” nao resulta de mistura espontanea, mas de multiplas
violéncias — simbolicas, territoriais e identitarias — que dissolveram coletivos indigenas em
categorias controlaveis. Em movimento de resisténcia, muitas familias passaram a retomar me-
morias e reafirmar origens, sobretudo em contextos que transitam entre territorios ribeirinhos

e espagos urbanos.

Os processos de silenciamento naturalizaram o caboclo como “residuo cultural” ou sim-
ples habitante da floresta, apartado de reconhecimento politico e étnico-racial. No entanto, es-
tudos de etnologia historica e cartografia social revelam que a identidade cabocla preserva me-
morias indigenas, praticas agricolas ancestrais e formas proprias de gestao ambiental. Assim, a
sociologia contemporanea tem ampliado o uso da categoria étnico-racial para pensar ndo apenas
o racismo contra populagdes negras, mas também contra comunidades tradicionais — caboclas,

ribeirinhas e descendentes de povos indigenas desagregados pela territorializagao for¢ada.

No campo religioso, Matta (1981) interpreta a Umbanda como reflexo de uma légica
conciliatéria, mas sua fundagao em 1908 revela conflitos: espiritos de caboclos e pretos-velhos
foram rejeitados por kardecistas, evidenciando o enfrentamento com tradi¢ées eurocéntricas.
Embora Matta nao tenha reconhecido a Umbanda como espago de resisténcia e de produ¢ao
de novos marcos identitarios, avaliamos essa manifestagio comunitaria afro-brasileira como
parte das religiosidades genuinamente brasileiras. Nesse sentido, pode ser compreendida como
espaco de mediagao cultural MONTERO, 2006) ou como um “terceiro espaco” (BHABHA,
1998), no qual se processam reinvengOes identitirias e comunitarias para além da hegemo-
nia branca. Mais que sincrética, a Umbanda é uma religido intercultural, que preserva matriz
afro-brasileira e incorpora elementos do catolicismo popular, do esoterismo e de tradi¢oes
indigenas. Goldman (2015, 2017) ressalta que sua estrutura simbdlica desloca a centralidade

do branco e afirma a resisténcia afroindigena.

Apesar de sua leitura restritiva da Umbanda, Matta (1981) traz contribui¢des ao des-
montar o mito da democracia racial: no “triangulo racial”, os mesticos ocupam posi¢des con-
ciliatérias e subalternas, assegurando a supremacia branca. Nesse esquema, categorias como
“mulata”, “cabocla” e “morena” foram objetificadas por uma logica racista, machista e hetero-
patriarcal. Para o autor, o racismo brasileiro constitui uma “ideologia as avessas”, que nega a
si mesma, mas reflete o racismo europeu e americano. Assim, a mesticagem, longe de superar
desigualdades, foi usada tanto por setores conservadores quanto pela esquerda convencional
para embranquecer identidades, apagando especificidades étnico-raciais e invisibilizando ex-

periéncias de resisténcia.

Tal miopia torna-se ainda mais evidente no caso da Amazonia e dos aspectos dos amazoni-

das nio indigenas, que contribuem para esclarecer por que a marginalidade dos caboclos' é tao

Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizac3o da Mesticagem

MG,
e\la



ﬂ\

persistente (NUGENT, 20006). Para esse autor, a condi¢ao dos grupos amazonicos esta ligada a
trés processos historicos: a mesticagem, a extracao e as plantations. A mesticagem, moldada desde
o periodo colonial, seguiu padroes semelhantes aos da Europa, voltados a beneficiar a nobreza e
garantir linhagens de “pureza” associadas a sangue e origem. Esse ideario ja era difundido pelos
cristaos espanhdis antes de 1492 e foi posteriormente projetado sobre as Américas e a escravidao

africana.

Os mestigos foram excluidos da hierarquia dos “puros-sangues” e incorporados como massa
miscigenada de dificil categorizagao, com direitos limitados, até mesmo em rela¢ao a brancos po-
bres. Assim como os reinos ibéricos criaram categorias especificas para seus mesticos, a América

portuguesa também o fez, mas sem assegurar igualdade social ou politica.

A fabula das trés ragas reforcou essa exclusao, sobretudo nas sociedades ribeirinhas e campe-
sinas amazonicas. Segundo Nugent (2000), essa regido ficou a margem dos debates nacionais sobre
raga e etnicidade e ausente das formulacoes racialistas do século XIX analisadas por Schwarcz

(1993), salvo meng¢oes pontuais como as do Museu Goeldi.

A Amazonia passou a ser representada por estere6tipos, como o do “indio hiper-realista”,
que mistura exotizaciao e admiracdo. Essa marginalizagdo também aparece na linguagem cientifi-
ca, em que povos amazonicos — indios, caboclos ou mesti¢os — sio descritos como “moradores”,
“ocupantes” ou “populagdes”, categorias vagas e pouco definidas (NUGENT, 2000).

Superar os limites da fabula das trés racas exige reconhecer os pertencimentos étnico-raciais
das sociedades caboclas para além dos territérios exclusivamente indigenas. Muitas dessas comuni-
dades resultam de processos coloniais que constituiram um campesinato marcado por identidades

e relagoes étnico-raciais diversas.

As dinamicas coloniais configuraram novos modos de vida e comunidades diversas — ribeirinhas,
quilombolas, castanheiras, seringueiras, quebradeiras de coco e pescadoras — que, com a Constituicao de
1988, foram reconhecidas como povos e comunidades tradicionais. Seus territérios, hoje definidos como

211

“terras tradicionalmente ocupadas™’, resultam de usos produtivos sucessivos desde a colonizagao portu-

guesa, baseados tanto na escravidao negra quanto no trabalho compulsério indigena (PEREIRA, 2014).
3. “A (Contra) Mestigagem Amerindia e Afro-Americana” e as Novas Emergéncias
Indigenas na Amazoénia Contemporinea

Longe de ser uma designacio abstrata, o termo “afroindigena”, a mais de 500 anos de con-

tato entre esses povos Goldman (2015, 2017). Foram cerca de 4 ou 5 milhSes de pessoas que de-

O termo caboclo € usado aqui enquanto categoria analitica recorrente nas sociedades amazonicas que se formam
nas varzeas e beiras dos rios, resultantes, em grande parte, da desagregacio de sociedades indigenas. Conforme a an-
tropéloga Débora de Magalhdes Lima (1999), indio e caboclo sdo termos genéricos criados como antagonismo racial
pelo branco colonizador postos como analogos, pois acabaram ganhando significado para quem os recebeu. Embora
ndo corresponda 4 maioria das formas pelas quais eles se apresentam/representam, isso depende dos contextos das
regiGes em que os povos podem se autoidentificar como ribeirinhos ou mesmo camponeses. A palavra caboclo deriva
ainda do tupi caa-boc, que quer dizer “o que vem da floresta”. Essa ¢ a etimologia mais aceita no campo da etnografia,
sendo também associada aos pobres da cidade. Isso se deve ao grande éxodo dessas populagdes rurais para as periferias
da cidade, sobretudo a partir da fase de decadéncia da economia da borracha e de outros contextos de colonizagio da
Amazobnia, como o periodo dos grandes projetos na década de 1970.

O termo se refere aquelas terras que manifestam uma diversidade de formas de existéncia coletiva de povos e grupos
sociais em suas relacoes peculiares com os recursos da natureza. Essa designacio foi legitimada pela Constituinte de
1988 e consolidada nos dispositivos infraconstitucionais correspondentes, como as constitui¢des estaduais e as legisla-
¢bes municipais ou, ainda, os convénios internacionais (ALMEIDA, 2004).

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

nvhr‘f ‘l'("
- € A O o o "

99




100

sembarcaram nessas terras de Abya Yala (Américas)'? e entraram em contato com diversas nagcoes

indigenas que também passaram por processos de escravidiao no inicio da colonizag¢do. Somente
em meados do século XVIII se oficializou a liberdade dos indigenas que viviam sob o regime de
trabalho compulsério. Contudo, na legislagao colonial ainda havia aberturas para a ocorréncia dessa
escravidio, a exemplo das guerras justas e do resgate PERRONE-MOISES, 1992). Conforme Paul
Gilroy (2001), nesse periodo, a constitui¢cao de estruturas transnacionais na modernidade originou

um sistema de comunicagao global marcado por fluxos e trocas culturais.

Outro ponto a ser observado ¢ a diaspora africana enquanto constituicdo de um espaco
social negro que se formou em Abya Yala, considerando suas especificidades regionais, dado
que nesse espago ja havia povos indigenas. No contexto amazonico, essa relagaio com os indige-
nas se entrelaca mais notadamente nas praticas cotidianas dos sujeitos e das comunidades, seja
na formagao de mocambos e de comunidades ribeirinhas ou campesinas, seja nas articulagdes
e reconfigura¢ées de grupos indigenas. Com base nisso, atesta-se a grande diversidade de um
campesinato constituido e caracterizado por uma pluralidade étnico-racial que deve ser analisada
cuidadosamente em suas situagOes historicas resultantes de diversos processos de desterritoria-

lizagao e (re)territorializacao.

3.1. A Perspectiva CRh’ixi (Cusicanqui); a Teoria Contramesticagem (Goldman) e
Cosmologias Afroindigenas na Amazoénia, Experiéncias Marajoaras (Pacheco)

Este topico propde refletir sobre a mesticagem a partir das teorias da (contra)mesticagem
desenvolvidas por Goldman (2014, 2017), dos contatos afroindigenas marajoaras analisados por
Agenor Sarraf Pacheco (2012a; 2012b; 2016) e da perspectiva ch’ixi de Silvia Rivera Cusicanqui

(2010a), vinculada a praxis boliviana de descolonizagdo da mesticagem.

De acordo com Goldman (2014), a perspectiva afroindigena nao implica oposi¢ao forcada
entre indigenas, africanos e brancos, mas uma articulagio entre afro e indigena em coexisténcia.
Trata-se de uma relacdo sem exclusoes, em que praticas culturais podem ser compartilhadas. Nesse
sentido, Mello (2017) observa que o conceito de afroindigena nao esta vinculado a uma no¢ao de
raga como expressao fenotipica ou natural, mas a ideia de pertencimento relacional, que niao busca

classificar grupos a partir de uma base essencializada de identificagao.

Goldman (2014) denomina esse processo de “contramesticagem”: nao uma recusa a mistura
em nome de uma pureza, mas a abertura para indeterminacées proprias de todo campo de mistura.
Mais que conceito académico, trata-se de chave existencial e de resisténcia, que conecta coletivida-

des a suas cosmologias e consciéncias histéricas atualizadas.

Entre os Tupinamba da Serra do Padeiro (Bahia), por exemplo, a expressao afroindigena
pouco fazia sentido, diferentemente do grupo Umbandaum em Salvador. Vistos como “indigenas
misturados”, por assimilarem praticas sertanejas, nao deixam de se reconhecer como Tupinamba,

sobretudo a partir de uma concep¢ao nao linear do tempo histérico, que abrange o pré e o pos-in-

12 Diferentes povos nativos que habitavam as terras que foram chamadas Américas, apds a invasio ibérica, refe-
riam-se a elas usando diversos nomes, como Tawantinsuyn, Ananhunac, Pindorama, entre outros. O termo Abya Yala
tem origem no povo Kuna — povo indigena originario da Colombia e que atualmente vive no Panama — e significa
“terra madura” ou “terra em florescimento”, sendo sin6nimo de América. Essa expressio ¢é retomada por diversos
povos originarios, a fim de construir um sentimento de unidade e pertencimento. Apesar da simbologia linguistica
nio contemplar os afrodescendentes, ainda ¢é representativa na luta e empoderamento dos povos que sofreram com
a colonizag¢io europeia e com a escravidiao pautada na questio étnico-racial (PORTO-GONCALVES, 2009).

Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizac3o da Mesticagem



N

. i .. _*r;

=X

vasao ibérica. Sua resisténcia se recria em contextos devastadores: nos rituais de cura, incorporam o
culto de caboclos encantados”, associados a for¢as da natureza de matriz africana, além de praticas
cristas. Contudo, nao se identificam como cristao, pois visualizam, antes, a for¢a dos encantados
em sua cosmologia reorganizada pela encantaria, responsavel por curar a “terra de sangue” e trans-

forma-la em “terra sem males”.

Apesar de ser uma pratica consolidada no contexto Tupinamba, a acepc¢ao da encantaria
tem dificultado o reconhecimento, por parte do Estado, do direito desses grupos a demarca-
¢ao e protecao juridica de suas terras. O principal argumento utilizado é a suposta auséncia de
uma “aparéncia tradicional indigena”, dado que muitos membros da comunidade apresentam
tragos fenotipicos de popula¢des negras, além do culto dos encantados ser reconhecido como
de matriz africana. Essa luta por reconhecimento tem impulsionado uma revisao nao somente
histérica e antropologica sobre os entendimentos das na¢des indigenas, mas também juridica,
que ainda preserva um olhar positivista e estatico no tempo-espago a respeito do que ¢ ser
indigena'.

Um marco importante no debate é o dossi¢ (Contra)mesticagens amerindias e afro-americanas, pu-
blicado em 2017 (PAZZARELLI et al., 2017), que reune etnografias de diferentes contextos das
Américas e acompanha discursos e vivéncias nativas. Na abertura, Goldman (2017) recorda que,
desde os anos 1970, a antropologia passou a se interessar pela adaptagao dos candomblés africanos
em cenarios marcados pela hegemonia branca e pelo luso-catolicismo, influenciada pela obra de
Bastide (1976). Este autor descreveu o fenémeno como o “encontro e o casamento dos deuses
africanos e dos espiritos indigenas no Brasil” (BASTIDE, 1976 apud GOLDMAN, 2017, p. 12).
Para Goldman, entretanto, essa leitura se apoiava em um terceiro eixo — o branco europeu — que

orientava tanto a investigagao quanto o campo sociopolitico.

Os artigos do dossié criticam a perspectiva estatal que, ao legitimar projetos de “construcao
da naciao”, produziu identidades homogeneizantes e apagou a diversidade étnico-racial. Essa estati-
zagao das relagdes afroindigenas ocasionou a reproduc¢ao da armadilha ideologica do mito das trés
ragas. Apesar dessa heranga negativa, hoje ha estudos sobre comunidades como os Xucuru e os
Tupinambd, bem como sobre afrobolivianos da Tia Marta e os Tocafieros, mostram que a convi-
véncia afroindigena nao implica mestigagem no sentido de fusao, mas de coexisténcia heterogénea
(ESCATE, 2017).

Seguindo essa linha, Agenor Sarraf Pacheco (2012a; 2012b; 20106) analisa a diversidade de
interculturalidades ligadas a diaspora africana no Marajé e na Amazonia colonial. Desde o século
XVII, africanos conviviam com povos indigenas, mesmo diante das politicas de territorializagao
forcada do Estado. Esse contato resultou na formagao de quilombos coloniais e de comunidades
tradicionais, nas quais a floresta e os rios passaram a ser habitados também por orixas e caboclos
encantados. Tais cosmologias sustentaram resisténcias contra a escravidao e a dominag¢ao colonial

e hoje sao reafirmadas pela memoria oral em cantos, dangas, religiosidades e praticas cotidianas
(PACHECO, 2013).

13 Os encantados sdo entidades manifestadas e mais visibilizadas na maioria dos terteiros de povos de matriz africana
como seres que nio vivenciaram a morte e passaram para uma outra dimensao, representando seres “vivos” que
sempre existiram para proteger o territério (MAUES, 2005).

" Ver: OLIVEIRA, Jodo Pacheco de. Uma etnologia dos “indios misturados”: situacio colonial, territorializacio e
fluxos culturais. In: OLIVEIRA, Jodo Pacheco de. (O1g.). A viagem de volta: etnicidade, politica e reelaboracao cultural no
Nordeste Indigena. Rio de Janeiro: Contra Capa, 1999. p. 11-40.

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

@v(o\v@r@?(é\fﬁi_,

101




| “\\i@ AN
_ 5 » (e _
]]TJ:’:’.-'I‘IHTTf(-'l'l'lfl'ff.-"l'l‘lll-%\r/_@ f@ I/mﬁ @ /

Diferente de Goldman (2017), que enfatiza a convivéncia, Pacheco (2012a; 2012b) destaca o

carater étnico-racial e politico da identidade afroindigena. Para ele, trata-se de pratica de resisténcia
baseada na ancestralidade comum, visivel em formacoes histéricas de quilombos compostos
por negros e indigenas, mas também em comunidades atuais, como os quilombolas indigenas
do rio Murucupi, em Barcarena (GOMES, 2005; MAIA, 2017).

Nessas comunidades, o autorreconhecimento se ancora na meméria oral, como afirma
Nivaldo da Silva Pinheiro, da comunidade Cupuagu: “Autorreconbecimento quilombola e indigena,
porgue meun bisavd era remanescente de escravos ¢ minha bisavd era india...” (MAIA, 2017, p. 290).
Ainda que a etnicidade se manifeste de forma fragmentada, ha referéncia a ancestralidade

Murucupi vinculada ao proéprio rio.

Como observam Maia (2017) e Goldman (2014, 2017), a identidade afroindigena nao se
restringe a uma etnia especifica: ¢ uma posigao de luta por territorialidades e reconhecimento.
Essa perspectiva desestabiliza o mito das trés ragas ao negar a centralidade do branco e ao
evidenciar a complexidade das mestigagens vividas nos corpos e territérios amazoénicos. Nes-
se sentido, tanto Goldman quanto Pacheco defendem uma leitura critica — ou de contramesti-
¢agem — que rompe com categorias como “mestico” e “pardo”, insuficientes para explicar as
identidades amazonicas. Para Pacheco (2012b), o termo “afroindigena” expressa melhor essa

identidade relacional e de resisténcia diante da homogeneiza¢ao estatal.

3.2. Memodria e Resisténcia: narrativas familiares e o protagonismo das mulheres indigenas
nos processos de apagamento e retomada étnica amazdnica

A colonizagao instaurou uma crise normativa profunda, que desestruturou modos de
organiza¢ao comunitiria e impos novas formas de controle social. Diante desse cenario, mui-
tas sociedades indigenas, na tentativa de se preservar, passaram por um processo de refor¢co
patriarcal. Contudo, as mulheres indigenas souberam acionar a mesticagem (westizaje) — en-
tendida tanto como miscigenagao quanto como acultura¢io — como uma verdadeira “apuesta
femenina” de sobrevivéncia (CUSICANQUI, 2010b, p. 180).

Nessa estratégia, a maternidade de filhos tidos como “ilegitimos” e a migra¢ao para os
espagos urbanos foram recursos de resisténcia e de inser¢ao, ainda que em posicao subalter-
na. A “terceira republica” na Bolivia, por exemplo, formada pelos setores cholos e mesticos,
pode ser lida como uma ponte entre o universo espanhol e o indigena, na medida em que
recriava normas de comportamento coletivo e praticas rituais essenciais para a continuidade
da vida. Essa organiza¢do, construida pela presenca ativa das mulheres indigenas e mestigas,
revela como a diaspora indigena urbana engendrou novas formas de pertencimento (CUSI-
CANQUI, 2010b).

Nessa perspectiva, pode-se ler esse processo sob a chave daquilo que Silvia Rivera Cusi-
canqui (2010b) nomeia de “violéncia encoberta”: formas sutis, normalizadas e persistentes
de opressio que atuam sob o manto da integra¢do e da mesticagem, mas que nao anulam os
conflitos de raga, género e classe. A diaspora indigena feminina nos centros urbanos, portan-
to, carrega a ambiguidade de ser simultaneamente espago de exclusao e terreno de reinven-
¢ao, onde a memodria coletiva e as praticas culturais sdo reconfiguradas como estratégias de

sobrevivéncia e continuidade.

102 Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem



A & 1 YAV
R A AR A A AW

Na Amazonia paraense, muitas maes indigenas de regides mais antigas de coloniza¢iao

— como a Regidao Guajarina, o Baixo Tocantins (Nordeste do Para) e o Marajé — sofreram
profundos impactos resultantes do apagamento de diversas etnias originarias. Assim como
ocorreu com as maes cholas andinas, as mulheres indigenas dessas areas, posteriormente de-
nominadas caboclas, mesmo reconhecendo suas origens étnicas, ao falarem portugués, eram

registradas em certidoes de nascimento como “caboclas” ou “mestigas”

Muitas dessas maes foram violentadas por grandes senhores, sendo comum, nessas
realidades, que mulheres indigenas-caboclas tivessem filhos de diferentes progenitores. Fre-
quentemente, elas nao possuiam registros oficiais de identidade ou de nascimento. Uma das
narrativas de remanescentes'” de antigos territérios indigenas em Mutuacd, Cameta e Moju
exemplifica essa situacao. Conforme relata Ademar da Silva Cardoso (75 anos), meu pai, sua
mae Durvalina Silva (nascida em 16 de novembro de 1907), filha de mae indigena tupinamba
da comunidade ribeirinha de Mutuaca, s6 conseguiu registro de identidade quando muitos de
seus filhos ja haviam migrado de Mutuaca/Cameta ¢ Moju para a cidade de Belém. Ela teve

um total de 8 filhos de 3 progenitores diferentes (Entrevista concedida em 06 marco de 2022).

Ja a irma de Ademar da Silva Cardoso, Almecinda Silva de Lima (87 anos), fruto da
ultima unido da sua mae Durvalina Silva com o caboclo indigena ribeirinho da comunidade
de Mutuaci, Santino Cardoso, meu avo, em entrevista realizada em 17 de setembro de 2022,
recorda as experiéncias vividas em Moju. Relata as praticas comunitarias caboclas de forte
pertencimento das antigas aldeias Tupinamba de Cameta que se reestruturam caboclas, con-
forme as instru¢des do Estado oficial. A partir disso, mantém a pratica do mutirao (puxirum) e
trabalho de produc¢io de farinha por meio do artefato de tipiti, e os servicos domésticos e de
costura desempenhados apds a migragao para Belém, em casas de familias das elites politicas

e econdémicas da capital.

Figura 1 - Certidao de Nascimento de Ademar Silva Cardoso'®

15O termo remanescente é aqui utilizado em lugar de descendente por carregar uma conotagio politico-histérica
propria do campo das lutas identitarias e territoriais no Brasil. Enquanto descendente se refere de modo genérico a
filiacdo genealdgica ou bioldgica, remanescente expressa a continuidade e resisténcia coletiva de povos e comunidades
que, apesar das violéncias coloniais e do apagamento étnico-racial, mantém praticas culturais, sociais e territoriais
de seus antepassados.

No contexto amazonico, a categoria remanescente foi incorporada em politicas piblicas e na legislacio brasileira — a
exemplo do reconhecimento dos “remanescentes de quilombos” pela Constitui¢io Federal de 1988 (art. 68 do
ADCT) — ampliando-se também para designar populagoes indigenas e caboclas que reivindicam seus vinculos his-
toricos e comunitarios com territérios tradicionais. Assim, o termo assume nio apenas uma dimensio descritiva,
mas sobretudo afirmativa e de resisténcia identitaria, sendo, portanto, o mais adequado para a analise aqui proposta.

!¢ Fonte primaria: Certiddo de nascimento de Ademar da Silva Cardoso, Livro n°® 39, folha 174, termo n° 73, Cartério

de Registro Civil das Pessoas Naturais de Igarapé-Miri (PA), 11 fev. 1958, imagem digitalizada pertencente ao acervo
pessoal da autora.

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs 103



Feiininne dertine ds Silvs

Fuevm it manin y

Fonte: Autoria Prépria

Figura 2 - Certidao de ébito de Santino Cardoso'’

f.-‘.‘r ..1 "

s ﬁf";/" ] 'fh.
o o .

&

N !
'},.fo rlp:ﬁm‘l'lﬂ CIVIL
.".1":.//" AT TN .
o Wit e m | Temrmpddpd -

[ e Oy -r..l-d

oBiTos E e ]

Blda Rggpy

| Cartiflcossn 4 P | 18 Pt e
= wmarite R T (o e e
= Tl [} Janslzo 1

b M e

IO T
o Brth meinigle dn S L manis e RO o

?l farrear (e lestapdeRiri SESRSN o i

I vhmiewir e 8 BERILLIE i} tad e el L T
1| L i AN LBl
) Wity sw T T LT o Beneliia Lisa

! e SRR RALE U R R,
? W s Aewrinioe Ssmte Fietsies el d
[ET Y FreprTY
A T N + R

i b v e e B e Arte ShAnde 48 Senpapd-din
\ I B LR
; O e Y ]

Lenrupds

Fonte: Autoria Propria

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e 3 Descolonizagdo da Mesticagem




Figura 3 - Certidao de 6bito de vovo Durvalina Silva'®

! g

REPUBLICA  FEDERATIVA

¢

DO BRASIL
{

REGISTRO CIVIL

Al CARTONRTLO
ESIADD DO PRRA — NUNCIPID DE BELEM — COMAREN OA CAPITAL

oBITo N 23573

Cleria Eha\'ﬂs Castelo Branco Ledg [l e 38 Cactils de Megisten Civll do, Nasimeno

= OluE e Comarm e Iln'-l|l.uI Capital da s i Pazi)
Mempiiblien Federatlo dn Brasll, por nonseasis feeal
L=1
CERTIFICO que is fis. 290 X

da livro me ?[.I_D *
fol registrodo mo cin. LT X

oo Tecistrn di - Obilos
dn. Margo x T 1987 :

o ussmio dp. DURVALINA DA SILVA ' N
. FEATIIEXE B — _ . Ialkeidn’ an
1 = g oge Marge x e AR
- ae 15,30 % s om - Despitel -E,_,_rrula “arreta
= R I
toseyy Teminiwo — . e oiir L e - proficsdin
__Anosentnds  x vt fe FEER" X
danmieitndn oo negta eifads X & venbdbnts Fase,Mont Sarrat 8 x
= h com,_.. 9 #mos x o
Estagly, eivil.. Bolbeiran, x
..... FELXES

fiho e Felicisne Merting A= Silwn x

......... profinsio LR

L Tesidento. iyl

Fonte: Autoria prépria.

!7 Fonte primaria: Certidio de 6bito de Santino Mendes Cardoso, Livro n°® 41, folha 35, registro n® 6388, Cartétio
de Registro Civil das Pessoas Naturais de Igarapé-Miri (PA), 5 jan. 1964, imagem digitalizada pertencente ao acervo
pessoal da autora.

'8 Fonte primatia: Certiddo de 6bito de Duvalina da Silva, Livro n° 198, folha 17, registro n® 23.573, 1° Cartério de

Registro Civil das Pessoas Naturais da Comarca da Capital — Belém (PA), 14 mar. 1987, imagem digitalizada perten-
cente a0 acervo pessoal da autora.

Rediscutindo a Mesticagem na Amazdnia Contempordnea: identidade nacional versus. .. Alanna Souto Cardoso Tupinamba 105




Ty,

\J

0. € Sy PHOPNOPSOPA

AN\ N uils.

Figura 4 - Ademar da Silva Cardoso e Figura 5 - Alanna Souto Cardoso e Tia
Almecinda Silva (fevereiro de 2022) Almecinda Silva (setembro de 2022)

I:{
(5

i |ﬁ'.'.

Fonte: Autoria propria.

Fonte: Autoria prépria.

Figura 6 - Vov6 Durvalina e netos (no colo da avé Alanna Souto Cardoso; o menino
Alexandre Souto Cardoso (o mais velho) e em pé de frente para o Alexandre, a irma mais
velha das irmas Alessandra Souto Cardoso. Sao trés netas fruto do Ademar da Silva Cardoso:

Alanna, Ana Carolina e Alessandra. Alexandre é o anico homem.

Fonte: Acervo da familia, 1980.

Aqui retomamos o debate sobre o processo violento de integracao na Amazonia e no Brasil

desde o periodo colonial, que impactou profundamente, sobretudo na memoria, os entendimentos

106 Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e 3 Descolonizagdo da Mesticagem



ﬂ\

~C S AOPOP 0P OP o P

de pertencimento e as novas configuracoes das identidades indigenas, dentro e fora das aldeias. As
chamadas comunidades caboclas ribeirinhas, cuja origem remonta a segunda etapa do processo de
territorializacao dos povos indigenas, em meados do século XVIII, consolidaram-se na terceira etapa,
marcada pelo advento brutal da integracao ao Estado nacional (cf. quadro 1, artigo em prelo “A gover-
nabilidade cabana das mulheres indigenas ribeirinhas: etnicidade, raca e classe” — CARDOSQO, 2025).
Nesse contexto, estruturou-se a politica de pacificacdo e instaurou-se o regime tutelar, que submetia

os povos indigenas a mediagao estatal e dissolvia suas especificidades em uma “indianidade genérica”.

Os documentos acima evidenciam como o Estado demarcou juridicamente a populagao por
meio dos censos, combinando mapeamento, classificagao racial e um apagamento histérico muitas
vezes irreparavel. Dessa forma, diversas familias passaram a ser registradas como caboclas, tanto
em vilas urbanas quanto rurais. Desde o primeiro censo nacional, em 1872 (tabela 1), essa categoria
serviu para arrolar e integrar indigenas que viviam junto a sociedade, fossem ou nao oriundos de

aldeamentos tutelados pelo Estado.

Em 1890, a categoria residual “parda” foi substituida por “mestico”, associada a miscigena-
¢ao entre negros, indigenas, brancos e outras etnias. O termo caboclo, contudo, ainda aparecia para
indicar indigenas “misturados” — em geral com brancos — e mesmo “indios puros” (Quadro 1).
Isso revela que nao havia interesse do Estado em tornar visivel a presencga indigena nos indicadores

populacionais.

Entre 1940 e 1950, esse apagamento se intensificou: nao houve recenseamento por cate-
gorias raciais, e até mesmo a mengao ao “caboclo” desapareceu. Foi nesse periodo que meu pai
nasceu, as margens do rio Moju. Sua certiddo de nascimento (Imagem 1) s6 foi emitida oito anos
depois, quando a familia se deslocou a Igarapé-Miri em busca de registro civil. No cartorio, ele foi
registrado como mestigo, categoria utilizada pelo discurso racial vigente, que reforgava a ideologia

da mesticagem enquanto politica nacional e consolidava a invisibilizagio indigena'’

E importante observar que as regides em que os nucleos coloniais e antigos aldeamentos
missionarios que foram transformados em vilas revelam um ordenamento juridico-espacial ja mar-
cado pela ideia racial. Nessas vilas — chamadas “povoagoes de brancos” — concentraram-se as plan-
tations de engenhos, sobretudo nas freguesias de Belém, Moju, Acara, Cameta, Barcarena e parte
do Marajé. Desde o inicio da colonizagao do Estado do Grao-Para e Maranhao, tais projetos de
urbanizagdo promoveram a invisibiliza¢ao indigena. O ordenamento juridico, com forte viés racial,
assegurava que a maioria dos moradores livres e chefes de familia fossem brancos. Ja os indigenas
eram arregimentados, aldeados e deslocados para as chamadas povoagoes de indios, de onde eram
direcionados a diversos trabalhos como vassalos, inclusive dentro das proprias vilas das povoacoes
de brancos (CARDOSO, 2018).

Nesse sentido, observa-se que tais medidas favoreceram processos de “pardanizacao” e
s q ¢

“branqueamento”, através dos quais os descendentes indigenas tendiam a se identificar com outras

? Desde o petiodo colonial até a ditadura civil-militar, o Estado estruturou politicas voltadas a integracio forca-
da dos povos indigenas, transformando-os, progressivamente, em trabalhadores nacionais. Essa conversdo legal e
simbdlica ocorreu por meio de marcos juridicos que apagaram identidades coletivas, ora invisibilizando etnias, ora
redefinindo-as como categorias administrativas subordinadas. Na Republica, esse movimento se consolidou com
o Decreto n® 8.072, de 20 de junho de 1910, que criou o Servigo de Protecdo aos Indios e Localizacio de Traba-
lhadores Nacionais (SPILTN). Nele, a politica de tutela associava a “prote¢do” ao projeto de incorporagio da mao
de obra nacional, declarando muitos indigenas como “mesti¢os” para efeito civil e produtivo. Doze anos depois,
o Decreto n® 5.484, de 27 de junho de 1928, ao regulamentar o SPILTN, estabeleceu categorias de indigenas entre
tutelados e emancipados, prevendo a integragdo gradual a sociedade civil. Na pratica, reforgava-se a logica de que a
emancipacio significava abandono da identidade indigena (VIEGAS, 2018).

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

107




_f rr’“\\w_ \\EL{/_-.!E*
"””-””f”-HHfrf-n?/?_f%\v/;\ m ﬁ/ﬁ

etnias nao indigenas. Esse quadro histérico tem efeitos persistentes: atualmente, Moju é o munici-

.-\\\“

pio com maior nimero de indigenas da regido, embora esse percentual permanega bastante baixo
(0,36%) (MELO; OLIVEIRA, 2022).

Em didlogo com essas interpreta¢oes historiograficas, a entrevista com Almecinda, reali-
zada em setembro de 2022, acrescenta a dimensio da memoria oral. Ela recorda, em conversa
com seu irmao Ademar da Silva Cardoso, que a mae, Durvalina Silva, era filha de mae indigena e
pai europeu. Essas lembrangas permitem associar a trajetoria familiar as praticas comunitarias de
pertencimento indigena, em especial a origem ligada a comunidade Mutuaca, de onde muitas fa-
milias migraram para as margens do rio Moju. Nesse contexto, Almecinda narra que os chamados
“indigenas de aldeia” por vezes desciam para o Piria, vindos de “cima do rio Moju”, possivelmente
fazendo referéncia aos Anambé do Alto Rio Cairari®, afluente do Rio Moju, que também viviam

entre alguns ribeirinhos.

Sua narrativa familiar também reflete a légica da mesticagem discutida neste ensaio. Dur-
valina conviveu em harmonia com Dona Catarina, outra esposa do pai da entrevistada, pratica
considerada comum em um contexto em que muitos indigenas ainda mantinham mais de uma
esposa. Almecinda acrescenta que Moju era habitado por diversos povos e que a populagao local
mantinha grande unido. Sua memoria, marcada pela referéncia recorrente a “cabocos ribeirinhos”
como designag¢ao da populacio, exemplifica concretamente os processos de mistura étnica e cultu-
ral destacados pela literatura (MELO; OLIVEIRA, 2022; CARDOSO, 2025).

A memoéria de Almecinda também da concretude ao cotidiano de uma “comunidade de
ro¢a” em Moju. Embora nao fosse habilidosa em capinar ou arrancar mandioca, participava da
culinaria nos mutirdes (puxirum), enquanto sua irma Aldenora fazia farinha com o tipiti e sua mae,
Durvalina, trabalhava na roga e cortava seringa. Ela recorda que a vida em Moju era “muito farta”,
pois alimentos como o agaf eram coletados diretamente da natureza, em contraste com a situagao
atual, em que ¢é necessario adquiri-los na cidade. Assim, sua lembranca cotidiana exemplifica, em
dimensao vivida, praticas agricolas e de subsisténcia de pertencimentos indigenas pouco descritas
pela historiografia, mas fundamentais para compreender as emergéncias identitarias de remanes-
centes de familias de comunidades caboclas ribeirinhas daquelas regides mais antigas a partir dos

efeitos e impactos da colonizagio.

As entrevistas, mediadas pela historia oral, fornecem bases para compreender os processos
de mobilidade e transformagao social que marcaram os remanescentes dos povos indigenas do
Baixo Tocantins. A trajetoria de Almecinda, Ademar e seus irmaos e irmas, frutos de Durvalina
Silva, ilustra a continuidade desses processos migratérios e de redefinicao identitaria. Muitos foram
ensinados a acreditar que ja nao eram indigenas, mas sim caboclos ribeirinhos. Ap6s a morte de seu
primeiro marido, Almecinda decidiu ndo permanecer na roga — localizada em terras de José Edu-
ardo Salame, empresario da regido que cedia areas para familias indigenas e ribeirinhas cultivarem.
Vidva aos 26 anos, migrou para Belém, onde trabalhou como empregada doméstica na casa de
Jarbas Passarinho, importante politico paraense de projecao nacional. Fixou-se, inicialmente, nos
bairros do Guama e Jurunas, espagos urbanos de forte presenca popular. Essa transicao da vida
comunitaria rural para o espago urbano, marcada pela adaptagiao a novas formas de trabalho, evi-
dencia os efeitos concretos dos processos de integracdo e deslocamento, bem como as dificuldades

em manter o elo comunitario e territorial. Sua experiéncia demonstra como trajetorias individuais

2 Area Indigena Anambé foi dematrcada em 24 de dezembro de 1991, através do Decreto n°® 380. Esta decisdo ho-
mologou a demarca¢io administrativa da 4rea localizada no Estado do Para, no municipio de Moju.

108 Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizac3o da Mesticagem



: ‘\ i/ vr !n Y n Y
NIRRT AV AT

=0

@)

materializam, em escala familiar e local, os grandes movimentos histéricos de invisibiliza¢do e rein-

vencao da identidade indigena.

Por fim, é importante notar que a certidao de 6bito de Durvalina Silva (imagem 3), registrada
em Belém em 1987, ignora por completo qualquer referéncia a sua origem, cor ou raga. Enquanto
uma senhora cabocla, sem propriedades e semianalfabeta, sua identidade foi invisibilizada no do-
cumento oficial. Esse silenciamento contrasta com o tratamento conferido a mulheres herdeiras
de propriedades, cujos registros de 6bito frequentemente destacavam a condi¢ao social, a cor ou a

origem, revelando a seletividade e o viés racial dos mecanismos de registro estatal.

Todo esse processo, embora atravessado pela aculturagao, também abriu espago para a
etnogénese e para a reinvencao coletiva das identidades indigenas, afirmadas na chamada zona
de mesticagem estatal, compreendida como um terceiro espago de resisténcia. Nesse cenario,
emergéncias indigenas se intensificaram na Amazonia paraense, quando familias de comuni-
dades caboclas ribeirinhas passaram a reivindicar seus pertencimentos étnicos e a demarcagao
de territérios. O movimento ganhou forca e maior visibilidade entre o final da década de 1990
e o inicio dos anos 2000, resultando na renomeacao de comunidades ribeirinhas como aldeias,
sobretudo no Oeste do Para (Santarém), no Sudoeste (Altamira) e pelo rio Xingu (VAZ FILHO,
2010; PASCUET; FAVERO, 2012).

Estas areas de emergéncia étnica recente contrastam com as regides de colonizagao mais anti-
gas, em que a territorializacdo indigena esteve diretamente vinculada a implantacao de plantations, ao
uso intensivo de mao de obra escravizada e ao acossamento das populagoes nativas. Esse processo
favoreceu a formacao de inimeros quilombos, mas também resultou em um profundo apagamento
das etnias indigenas em areas como a Regiao Metropolitana de Belém, o Baixo Tocantins e o arqui-

pélago do Marajé?'.

3.3. Feminismo Comunitario, Protagonismo das Mulheres Indigenas e as Emergéncias
Indigenas Contemporaneas

A partir das perspectivas abordadas, propde-se um novo mapeamento do passado inspirado
tanto pela mirada ¢/ %x7 andina quanto pela visao cabocla indigena que ganhou espago no debate
cientifico e politico em contextos historicamente marginalizados. Esse movimento parte da reto-
mada da antiga Belém tupinambéd®, por meio das travessias da memoria oral dos povos amazoni-
cos e de seus antigos territorios indigenas. A proposta articula oralidades, imagens, iconografias,
documentos e outras fontes, buscando descolonizar a leitura do espago histérico e elaborar uma
cartografia historica critica das territorialidades indigenas ou afroindigenas (considerando alguns

coletivos que se organizam a partir dessa identidade).

* NAUAR, Ana Lidia; OLIVEIRA, Alana Wictoria Lima de. Quando a aldeia é a cidade: mulheres indigenas,
trajetorias, experiéncias e identidades em contexto urbano de Belém do Para. In: CANCELA, Cristina Donza ez
al. (Org.). Histdria das mulberes na Amazonia: (Pard, sécnlo XVIII aos dias atnais). Sao Paulo: Livraria Faisca, 2023. p.
427-450.

2 importante registrar que a referéncia a Belém Tupinamba tem sido recorrentemente associada ao termo Mair,
sobretudo no contexto das disputas narrativas que emergiram com a intensificacdo das afirmac¢des indigenas na
Regido Metropolitana de Belém entre 2019 e 2025. Nesse cenario, destaca-se a atuagdo de um grupo de jovens e
adultos — com idade aproximada de até 46 anos — oriundos de segmentos da classe média urbana e inseridos em
coletivos de artes e comunicacio popular, que passaram a reivindicar identidade indigena Tupinamba. Esses sujeitos

organizam-se, principalmente, no grupo Mairi Vive (https://www.instagram.com/mairivive/) e no Coletivo de Re-
tomada Ancestral em Contexto Urbano Rendawa Murukutu (https://www.instagram.com/murukututupinamba/).

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

109

WINPT
NN il

N

7



110

]]TJ.’.’.-‘I\I.P[[(-.‘l‘l'IIffl‘.-'lu'Illl

E importante observar que a ideia de uma “Belém-Mairi dos Tupinamba”, conforme
proposta por Aldrin Moura de Figueiredo, emerge de um gesto interpretativo que reinscreve
sobre a cidade um nome indigena que nao aparece em nenhum documento coevo do século
XVII. Trata-se de uma hipotese simbolica, sustentada em fontes lexicais e etnograficas tardias,
que nao encontra respaldo cartografico, administrativo ou missionario do periodo da conquis-
ta. Embora o autor afirme que “antes da chegada dos portugueses [...] os Tupinamba chama-
vam de Mairi o local onde hoje esta o nucleo urbano de Belém” (FIGUEIREDO, 2019, p. 22),
nao existem registros contemporaneos a funda¢ao que confirmem tal nomeagao aplicada ao

estuario Guajara-Guama.

Além disso, o vocabulo Mairi aparece em diversas fontes coloniais e oitocentistas associa-
do a outros espacos — especialmente Olinda (PE) — e a entrepostos comerciais indigenas. Aqui, ¢
importante esclarecer que tais referéncias nao foram consultadas diretamente nesta andlise, mas
compdem o repertorio de autores classicos mobilizados pelo proprio Figueiredo para sustentar
sua argumentac¢ao. Sao eles: Hans Staden, Gongalves Dias, Candido Mendes de Almeida e Theo-
doro Sampaio, citados apenas para demonstrar que Mair/ foi um termo tupi de ampla circulagio
nas zonas de contato interétnico do litoral, e ndo uma designagao especifica e comprovada para o

territorio que viria a se tornar Belém.

Dessa forma, embora a leitura de Figueiredo dialogue com um necessario esfor¢o de valori-
zagao da presenga Tupinamba e com a critica ao apagamento imposto pela narrativa da “Feliz Lu-
sitania”, sua formula¢do permanece como elaboracao historiografica reinterpretativa — situada no
campo da escrita académica — e nao como registro historico comprovado. A partir dessa afirmagao
inicial, o autor desenvolve uma ampliagao interpretativa de carater simbolico, extrapolando o plano
documental para explorar dimensées metaforicas da cidade indigena apagada. Essa movimentagao
fortalece sua critica cultural, mas nao supera a auséncia de evidéncias diretas para o uso de Mairi

em Belém no século XVII.

Esta interpretagao tampouco estabelece dialogo pleno com a memoéria oral indigena contem-
poranea, que alguns coletivos nativos em Belém do Para reivindica Mairi como signo de retomada
territorial, cosmoldgica e politica dos Tupinamba e de outros povos que vivem e reconstroem a
cidade. O dialogo entre a perspectiva reinterpretativa de Figueiredo (2019) e a mobilizagdo recente

do termo Mairi s6 veio a se aproximar com o coletivo nativo Belém—Santarém “Mairi Vive”.

Entretanto, embora se autodeclarem indigenas, tais grupos nao evidenciam, até o momento, memaorias comunita-
b b 5 bl
rias de parentesco, tampouco vinculos intergeracionais que sustentem o pertencimento étnico reivindicado. Essa
auséncia fragiliza a legitimidade da autoidentificacio e tensiona o debate sobre retomadas identitarias em ambientes
urbanos, especialmente em um contexto em que discursos performaticos e apropriagSes simbélicas podem ofuscar
processos histéricos de continuidade territorial, violéncia colonial e resisténcia comunitaria vivenciados por povos
indigenas amazonicos.
Nesse sentido, torna-se fundamental enfatizar o papel das narrativas orais, dos memoriais familiares e das linhagens
bl >
de pertencimento como elementos estruturantes que articulam memoria, corpo e tetrritorio — dimensGes centrais
3
para o reconhecimento legitimo de coletividades indigenas e para a critica a emergéncia de identidades desvincula-
das de processos comunitarios de transmissdao de saberes e modos de vida. Ao contrastar experiéncias comunitarias
consolidadas com autodeclara¢oes recentes sem lastro familiar ou territorial, evidencia-se a disputa contemporinea
por sentidos de “retomada” e por legitimidade politica no campo das identidades indigenas em contexto urbaniza-
do. O material referente ao automapeamento desse grupo encontra-se disponivel no documento Estudo Preliminar
- Inchgenas de Contexto Urbamzado https://www.canva.com/design DAGOke 4ttA/C6-aA7RU cFrh222q2N—

4AAGnthMIsoOzYnl HOdLY3W’9V1f8\WO4W 3P94BXAgmqT8Udt7eupIRILWUYFyg-1_aem TMHIO0OyMPu-

2T35XWRI-10A

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem




©.C L 0P PO~

h‘!’

Todavia, a articulagao de retomada indigena mais enraizada nas memorias de pertencimento,
nos fios de tradicionalidade e nas narrativas orais de longa duracao é realizada pelo Férum Parawa-
ra de Indigenas em Contexto Urbano, Ribeirinho e Rural, criado em maio de 2023. Essa rede reune
sujeitos e coletivos cujos vinculos familiares, territoriais e ancestrais atravessam fronteiras coloniais
entre cidade e aldeia, afirmando identidades indigenas muitas vezes invisibilizadas pela l6gica clas-

sificatéria que reduz esses corpos ao termo “caboclo”.

A minha prépria demarcagao da Belém-Mairi emerge de uma perspectiva Tupinamba, enrai-
zada na histéria dos Anambé e nas vivéncias dos meus familiares caboclos indigenas do tronco
paterno. Esses parentes sobreviveram entre sertanejos e ribeirinhos do Moju e da comunidade de
mutuaca, Cameta, a margem esquerda do rio Tocantins e, a partir da década de 1970, migraram para
Belém, onde foram socialmente percebidos como “caboclos”. Pergunto-me, portanto, o que signi-
fica compreender Mairi desde uma experiéncia indigena que atravessa o rio, a cidade e as violéncias

coloniais que tentaram apagar nosso idioma, nossos nomes e nossas identidades.

Mairi, enquanto palavra, divindade e referéncia originaria, foi apropriada e ressignificada con-
forme os interesses do colonizador. Se por muito tempo fomos enquadrados sob rétulos como
“indios” ou “caboclos”, hoje retomamos nossos nomes, nossas histérias e nossos modos de aldear
a politica e o urbano. E nesse gesto que afirmo a Belém-Mairi contemporinea, nio como reconstru-

¢ao arqueoldgica duvidosa, mas como expressio viva de reexisténcia.

Essa retomada transcende o etnénimo colonial que definia Masiri como “nome dado pelos

tupis as cidades e povoagdes dos franceses depois da conquista” (BUENO, 1987, p. 191). A Mairi

que reconheco — enquanto mulher Tupinamba, remanescente de familia ribeirinha do Baixo To-
cantins, criada em Belém e nutrida pelas memoérias territoriais de minha infancia — emerge como
cidade ancestral viva, constituida por resisténcias, saberes e cosmopoliticas que persistem apesar
das tentativas histéricas de apagamento das identidades indigenas migrantes na capital.

Desde a Constituicao de 1988, novas emergéncias indigenas tém se articulado com mais
forga, tanto em areas rurais e ribeirinhas, quanto nas cidades. Muitas vezes invisibilizadas pelo
projeto assimilacionista do Estado, essas mobilizagdes passaram a reivindicar direitos de povos
indigenas fora dos territorios oficialmente demarcados. Ainda que frequentemente questionadas
e marginalizadas, especialmente nos contextos urbanos e periurbanos, vém construindo frentes
politicas significativas.

Um exemplo emblematico ¢ a cria¢ao do referido Férum Parawara de Indigenas em Contex-
to Urbano, Ribeirinho e Rural®, que promoveu, em 26 de outubro de 2023, a 1* Sessio Especial
Parawara na Assembleia Legislativa do Para (ALEPA). O evento reuniu liderancas indigenas de
Belém, Santarém e Altamira, representantes da sociedade civil, da FUNAI e do Ministério dos
Povos Indigenas (MPI), objetivando dar visibilidade as demandas indigenas urbanas e fortalecer

sua presenga em espacos de decisao, como o Conselho Estadual de Politica Indigena e Indigenista.

# O Férum tem como atual coordenacio Claudio Curuaia (lideranca indigena urbana de Altamira); Jordy Xipaia
(lideranca indigena de comunidade rural de Altamira - FEPIPA) e na atticulagio Nacional/Estadual, Alanna Souto
Catrdoso Tupinamba (IPPCS - Regiao Metropolitana de Belém) e Mario Xipaia (vice-presidente do IPPCS/ AIMA/
FEPIPA) como articuladoras(es) do espaco de mobilizagao de politicas publicas, de direitos diversos e comunicagio
dos indigenas desse contexto. Tais liderancas a frente do Férum Parawara de indigenas em contexto urbano, ribeiri-
nho e rural foram contempladas e reconhecidas em pleito nacional na ocasido do Seminatrio Regional de Consulta,
realizado pelo Ministério dos Povos Indigenas no Estado do Para na cidade de Altamira. O evento reuniu liderancas
de diversos povos organizados por meio de suas entidades e associa¢Ges indigenas, sobretudo do contexto urbano
e periurbano. Para acessar todas as informagoes, veja a pagina do Férum Parawara:  https://www.institutocartogra-
fandosaberes.com/forum-parawara-de-indigena-em-contexto-urbano

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

m

/i Y ﬁ"




! W70 VN7
_ > @ (O _
]]TJ:’:"."I‘IHfff(-\ﬁ1ffff‘\'lﬁlg)/_/’r\§% I/mﬁ @%/l

Essa mobiliza¢io ganhou novo impulso com a criagio do MPI e da Coordenacao de
Politicas para Indigenas em Contexto Urbano (COPSU), voltada a formulagdo de politicas
publicas para indigenas nas cidades. A articulagao do Férum possibilitou também a realizacio,
em maio de 2025, do Seminario Regional Norte do Estado do Para, em Altamira, como parte
da Consulta Nacional sobre a Politica para Indigenas Urbanos e Periurbanos. Esse encontro
reuniu novamente liderangas para avangar em propostas histéricas de reconhecimento e repa-
ragio.

Paralelamente, cresce a urgéncia de pesquisas ¢ a¢oes de extensiao que articulem memoria
coletiva, fontes documentais e historia oral do patrimoénio comunitario, visando reconstituir ter-
ritorios e lutas indigenas e afrodescendentes apagados pelo colonialismo. Essa descolonizagao
do olhar histérico ¢ essencial para afirmar identidades étnico-raciais amazonicas e para fortalecer
processos de retomada de ancestralidades, inclusive entre sujeitos classificados como “caboclos”,

“ribeirinhos” ou “pardos”.

Exemplo disso é o trabalho da historiadora Marcia Mura, que em 2020, no programa vir-
tual Maloca Querida®, promoveu o debate “Afirmacio indigena em Porto Velho” com liderancas
como Luana Lopes e Eliseu Braga. Discutiu-se ali a importancia de reivindicar a identidade in-
digena mesmo entre aqueles oficialmente classificados como “pardos”, desde que haja memoria
ancestral familiar. Essa reflexdo denuncia o apagamento étnico-racial promovido pelo Estado
colonial e afirma os processos de (re)conhecimento identitario como formas de resisténcia e

etnogenese.

As trajetorias de mulheres como Durvalina Silva e tantas mies caboclas mostram como
maternidade, mobilidade e praticas comunitarias se tornaram recursos de sobrevivéncia diante
do apagamento estatal. Mesmo classificadas como “caboclas” ou “mestigas”, mantiveram vincu-
los com territérios ancestrais, abrindo caminho para retomadas étnicas que se intensificaram a

partir de 1988 e que hoje se projetam também nos contextos urbanos.

Iniciativas como as de Marcia Mura e a atuagao da profa. Alanna Souto Cardoso Tupinam-
b4, evidenciam a centralidade da memoria ancestral e da mobilizacao pela afirmagao de pertenci-
mentos, na construgao de politicas publicas e na reinscri¢ao da presenca indigena nos territorios
urbanos e ribeirinhos. Assim, compreender a mesticagem como campo de conflito, mas também
de agéncia feminina e comunitaria, permite reconhecer que as identidades indigenas amazonicas
nao foram extintas, mas transformadas em novas formas de pertencimento, resisténcia e reivin-

dicacdo politica, atravessadas por género e classe.

CONSIDERA(;@ES SEM PONTOS FINAIS
4. O Problema do Racismo a Brasileira e do Racismo a Amazdnica

As reflexdes propostas neste ensaio, articulando dados, narrativas, memorias orais, croni-
cas e experiéncias sociais para além do género cientifico convencional, visam ampliar o debate
sobre as relacdes étnico-raciais na Amazodnia. Trata-se de um esfor¢o para visibilizar a histori-
cidade e complexidade das etnicidades e racialidades marginalizadas, frequentemente negligen-

ciadas pelas politicas puiblicas, sobretudo no combate ao que se pode chamar de “racismo a

# Disponivel em: https://www.facebook.com/malocamaquerida.parentes. Ver também: MACIEL, Marcia Nunes.

Tecendo tradices indigenas. 2016. Tese (Doutorado em Historia Social) - Faculdade de Filosofia, Letras ¢ Ciéncias Hu-
manas, Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2016.

112 Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem



: ‘\ i/ vr !n Y n Y
NIRRT AV AT

©

amazonica”. Isso inclui as lutas de povos indigenas — em contextos urbanos, ribeirinhos e rurais
— por reconhecimento territorial e identitirio e acesso a politicas pablicas™.

Embora haja um foco do wainstream académico e de interesses empresariais em regides como
o Baixo Tapajos — especialmente desde o final dos anos 1990, quando se intensificaram os pro-
cessos de emergencia indigena —, é fundamental ampliar o olhar para outras territorialidades igual-
mente significativas, porém menos visibilizadas. E o caso das reivindicacdes dos indigenas urbanos
de Porto Velho (RO), especialmente das familias ribeirinhas que vém se auto(re)conhecendo como
indigenas a partir de suas memorias ancestrais, como o Coletivo Mura, liderado pela historiadora
Marcia Mura. Também merecem destaque as identidades afroindigenas presentes entre os quilom-
bolas indigenas de Barcarena e coletivos das periferias da Regido Metropolitana de Belém (RMB)*,
nos quais sujeitos autoidentificados afroindigenas articulam memoria, territorio e pertencimento
étnico em contextos urbanos marginalizados.

Essas identidades étnico-raciais emergem articuladas a uma consciéncia de classe e a prati-
cas de feminismo comunitario, construindo formas préprias de territorialidade e respeitabilidade
social. Nesse contexto, suas experiéncias revelam uma compreensao ampliada de “territério”, nao
apenas como espaco fisico, mas como espago vivido e simbélico, mediado por associagdes comu-
nitdrias e redes de apoio juridico e politico”.

Nesse cenario, torna-se urgente problematizar a categoria “pardo”, amplamente utilizada

,
pelo Estado nos censos e em politicas publicas. Conforme os dados da PNAD 2021%, a populacio
autodeclarada parda passou de 90,2 para 99,9 milhoes entre 2012 e 2021, representando 47% da
populacao nacional — com destaque para a regiao Norte, onde os percentuais ultrapassam 73,4%.
Apesar disso, a classificagao “parda” segue obscurecendo a diversidade de pertencimentos étnico-
-raciais, sobretudo de sujeitos com ancestralidades indigenas e afroindigenas, que acabam estatis-
ticamente incorporados a populagao negra sem o devido reconhecimento de suas especificidades
culturais e histéricas.

O Censo de 2022 oferece um panorama que ainda nao nos alcan¢a plenamente enquanto
maioria étnica sobrevivente, marcada pela diversidade e resisténcia nas comunidades ribeirinhas e
nas baixadas periféricas da Amazonia. Crescemos cerca de 88,8% entre 2010 e 2022, passando de
aproximadamente 896 mil para 1,693 milhao de indigenas autodeclarados. Esse avanco, ainda que
parcial, é resultado das lutas coletivas dos povos indigenas — em especial daqueles que vivem fora
das terras oficialmente demarcadas — que passaram a mapear a si mesmos e a contribuir ativamente

para os instrumentos oficiais de contagem e reconhecimento. O retrato censitario s6 avanga na

» B amplamente reconhecido por nés, povos indigenas, especialmente em contextos de emetgéncias étnicas urbanas,
que as abordagens de uma etnologia positivista e academicista sdo insuficientes. Isso se deve ao processo seletivo de
apropria¢do e validacdo de agentes indigenas, que frequentemente se veem enquadrados nas limitages do historicis-
mo e de beneficios restritos, independentemente de suas afiliacGes politicas. A desconfianca em relacio a essa ciéncia,
que nos serve de alerta — conforme bem observou Cusicanqui (1987) ao mobilizar o projeto de Histéria Oral entre as
décadas de 1980 e 1990 —, ¢ justificada. Ela se manifesta diante de um ativismo antropoldgico irresponsavel, muitas
vezes impulsionado por grandes jogos de interesses e pela subordinacio da propria comunicacio dos sujeitos indigenas
com projetos autobnomos e contra-hegemonicos. A experiéncia tem demonstrado que essa abordagem se confronta de
forma desfavoravel com o poder constituido (CARDOSO, 2022).

% https://www.facebook.com/cineclubetf

77 As redes hotizontais, quando mobilizadas a pattir de uma perspectiva de academia comunitaria em articulagio com a
educagio comunitaria — especialmente sob a lideranca de mulheres a frente da gestio e condugio de projetos —, assu-
mem um papel estratégico na valotizagio, fortalecimento e visibilizacdo da produgio cientifica, do ensino, da pesquisa
e da extensio realizados por povos e comunidades em territérios tradicionais e periferias urbanas (CARDOSO, 2024).

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. .

Alanna Souto Cardoso Tupinambd

OO0 0=Fr

7

113




114

medida em que se fortalecem os processos de automapeamento das coletividades e a atuagao dos

_— [ . i

intelectuais indigenas, que hoje ocupam espagos estratégicos e reivindicam, com legitimidade, suas
demandas perante o Estado.

Na Amazonia, essa problematica se agrava em territorios periféricos como a Baixada de
Belém, regido marcada por sua hidrografia soterrada e pela presenca de familias oriundas de comu-
nidades ribeirinhas. Nessas areas, a urbanizac¢ao impos deslocamentos e apagamentos simbolicos,
mas a relagdo com os rios e os modos de vida ribeirinhos ainda resiste, como revela a expressao
local: “¢ preciso tomar banho de canal guando a maré encher”. Essas populag¢oes — de filhos, netos e bisne-
tos de indigenas e afroindigenas — vivem entre a invisibilidade censitaria e a resisténcia cotidiana,
muitas vezes em condi¢bes de pobreza ou inseridas na classe trabalhadora urbana, sem acesso ple-
no a direitos. Nesse sentido, repensar as categorias raciais oficiais, especialmente na Amazonia, ¢
um passo essencial para reconhecer a pluralidade das experiéncias étnico-raciais no Brasil. Superar
a logica da “fabula das trés racas” exige escuta, memoria e politicas publicas que respeitem os pro-
cessos de (auto)reconhecimento, etnogénese e territorializacao dessas populagdes historicamente
silenciadas.

Por fim, um debate teérico e politico que ainda se faz atual, destacado por Oliveira (1997)
préximo a virada para o século XXI, diz respeito a essa mobilizagao étnica de indigenas em regides
de colonizag¢ao antiga, como o Nordeste e partes da Amazonia paraense que referenciamos no sub-
topico acima. Nessas areas, historicamente marcadas pela presenca de engenhos no interior das po-
voagoes de branco do passado colonial, essa mobiliza¢ao desafia as visoes hegemonicas da politica
indigenista brasileira, tradicionalmente voltada aos povos indigenas mais isolados ou interiorizados.
Observa-se, hoje, uma atuagdo crescente, competente e legitimada, de liderangas indigenas, de
povos emergentes ou nao, nos debates sobre politicas publicas e alternativas de desenvolvimento
regional. No entanto, persiste a desconfianca em relagao a “autenticidade” desses sujeitos, marcada
por estere6tipos de primitividade. O desafio atual ¢ romper com essas representagoes limitadoras,
ampliando o reconhecimento legal, politico e simbdlico das multiplas formas de ser indigena no

Brasil e na Amazonia contemporanea.

PROGRAMAS LIVES

MURA, Marcia. Afirmagao indigena em Porto Velho. Programa virtual Maloca Querida, live de

2020. Disponivel em: <https://www.facebook.com/malocamaquerida.parentes>. Acesso em: 9
set. 2020.

FONTES ORAIS (ENTREVISTAS)

CARDOSO, Ademar da Silva. [Entrevista concedida a] Alanna Souto Cardoso Tupinamba. Belém,
06 mar. 2022.

LIMA, Almecinda Silva de. [Entrevista concedida a] Alanna Souto Cardoso Tupinamba. Belém, 17
set. 2022.

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem

9, € "SECf3 N 7




REFERENCIAS

ADAMS, Cristina; MURRIETA, Rui; NEVES, Walter. Sociedades caboclas amazionicas: modernidade e
invisibilidade. Sao Paulo: Annablume, 2006.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. In: MARIN, Rosa Elizabeth Acevedo. Julgados da terra: ca-
deias de apropriagao e atores sociais em conflito na ilha de Colares. Belém: Edufpa, 2004. p. 9-13.

ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas: Reflexciones sobre el origem y la difusion del nacionalismo.
México: FCE, 1993.

BHABHA, Homi K. O /local da cultura. Belo Hotizonte: Editora UFMG, 1998.
BARTH, Fredrik. Etnicidade e o conceito de cultura. Antropolitica, Niterdi, n. 1, 1995, p.15-30.

BASTIDE, Roger. La Rencontre des Dieux Africains et des Esprits Indiens. Afro.Asia, n. 12, p. 31-
45, 1976.

BEZERRA NETO, José Maia; LAURINDO JUNIOR, Luiz Carlos. Alguns vém de 14, outros
de ca: a Amazonia no trafico interno brasileiro de escravos (século XIX). Dossié: Escravidao e
Liberdade na Diaspora Atlantica. Historia, Sio Paulo, v. 37, p. 1-30, 2018. DOI: <https://doi.

org/10.1590/1980-4369¢2018021>. Disponivel em: <https://www.scielo.br/j/his/a/XwwGPr-
86N Xzn3xkXZjCSPjv/abstract/?lang=pt>. Acesso em: 14 ago. 2022.

BOTELHO, T. R. PAIVA, C. A. Politicas de Populac¢ao no Periodo Joanino. In: Encontro Nacional de
Estudos Populacionazs, 16., 2008, Caxambu. Anais [...]. Caxambu: ABEP, 2008.

BUENGO, Silveira. Diciondrio tupi-gnarani-portugués. 5. ed. Sao Paulo: Brasil livros, 1987.

CARDOSO, Alanna Souto. A governabilidade cabana das mulheres indigenas ribeirinhas: etnicida-
de, raca e classe. RCGA-UFPA, Belém, em prelo, 2025.

CARDOSO, Alanna S. A produgao académica comunitaria do Instituto de Pesquisa Projeto Carto-

grafando Saberes (IPCCS): praxis social, educagao popular e o novo mapeamento do passado. In:
Simpdsio Nacional Geografia, Ambiente e Territorio. Politicas Ambientais no Brasil. 2., 2022. Belém. Anais |...].

Belém: UFPA/ UEPA 2022. Dlspornvel em: <https:/ zWWW1nst1tutocartografandosaberes com[a—

-praxis-social-educacao- popular e-0-novo-mapeamento-do- passado( >. Acesso em: 28 jan. 2023.
CARDOSO, Alanna Souto. Apontamentos para bistéria da familia e demografia histirica na Capitania do
Para (1750-1790). 2008. Dissertagao (Mestrado em Historia Social da Amazonia) — Faculdade de
Histéria, Universidade Federal do Para, Belém, 2008. Disponivel em: <https://repositorio.ufpa.
br/items/4f8eba6f-b6b3-4aab-8e66-221d23d69¢9¢>. Acesso em: 28 out. 2025.

CARDOSO, Alanna S. As autoras amazonidas: género, raca, classe e producio cientifica comuni-
taria — A experiéncia do instituto de pesquisa projeto cartografando saberes (IPPCS). In: Awérica
Latina Mulberes! Ciéncia, movimentos sociais e arte: caminhos em [reJconstrugao. Centro Brasileiro de Estudos

da América Latina (CBEAL)/FMAL (Org.). 2024. E-book.

CARDOSO, Alanna Souto. Descolonizando a Cartografia Histdrica Amazionica: representagies, fronteiras
étnicas e processos de territorializagao na capitania do Pard, sécnlo XT7111. 2018. Tese (Doutorado em Desen-
volvimento Sustentavel do Trépico Umido). Nicleo de Altos Estudos Amazonicos, Universidade
Federal do Para, Belém, 2018. Disponivel: <http://www.ctnolinguistica.org/tese:Cardoso-2018>.
Acesso em: 22 ago 2022.

CARDOSO, Alanna Souto; MARIN, Rosa Acevedo. Capitania do Para: emergéncia da questdao da
populacio e debate sobre regimes democraticos restritos. Papers do NAEA, Belém, n. 344, p. 1-20,
dez. 2014.

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

115




" o i

116

\/

T Torrh
C gripy LR,

CARDOSO, Fernando Henrique. Capitalismo e escravidao no Brasil meridional: o negro na sociedade escra-
vocrata do Rio Grande do Sul. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira, 2003.

COSTA, Emilia Viotti da. Da Monarquia a repriblica: momentos decisivos. 6. ed. Sao Paulo: Fundagao
Editora da UNESP, 1999.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Un mundo Ch'ixi es Posible: Ensayos desde un presente en Crisis. Buenos

Aires: Tinta Limoén, 2010a.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Violéncias (re)encobiertas en Bolivia. La Paz: Mirada Salvage/Editorial

Piedra Rota. 2010b.

DAVILA, Jerry. Raga, etnicidade e colonialismo portugués na obra de Gilberto Freyre. Designaldade

& Dipersidade - Revista de Ciéncias Sociais da PUC-Rio, n. 7, p. 153-174, jul/dez, 2010. Disponivel em:
://desigualdadediversidade.soc.puc-rio.br/media/revista7_artigo7.pdf>. Acesso em: 14 mai.

DOMINGUES, Petronio. O mito da democracia racial e a mesticagem no Brasil (1889-1930). D/-
dlogos Latinoamericanos, Universidade de Aarhus, n. 10, p. 115-131, 2005. Disponivel em: <https://
www.redalyc.org/pdf/162/16201007.pdf>. Acesso em: 10 out. 2020.

ESCATE, Luis Reyes. No somos cholas y llevamos polleras: Debates sobre las construcciones de
identidad Tocafiera, La Paz-Bolivia. Revista de Antropologia da UFSCar, v. 9, n. 2, 63-72, jul./dez.
2017. Disponivel em: <http://www.rau.ufscar.br/wp-content/uploads/2017/12/03 T.uis_Reyes.
pdf>. Acesso em: 23 ago. 2022.

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. Sao Paulo: Global. 2013.

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Mairi dos Tupinamba e Belém dos Portugueses: encontro e con-
fronto de memorias. In: SARGES, Maria de Nazaré; FIGUEIREDO, Aldrin Moura de; AMORIM,
Maria Adelina (org,). O Imenso Portugal: estudos luso-amazinicos. Belém: Selo UFPA, 2019. p. 19-41.

FONSECA, André Augusto da. Os mapas da popula¢ao no estado do Grao-Para: consolidagao de
uma populagao colonial na segunda metade do século XVIII. Revista Brasileira de Estudos de Popula-
¢ao, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 439-464, set./dez. 2017.

FOUCAULT, M. Seguranca, territirio, populagao: curso ministrado no Collegede France (1977-1978). Sao
Paulo: Martins Fontes, 2008.

FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala: formagio da familia brasileiro sob regime da economia patriarcal.
Sdo Paulo: Global, 2003.

GILROY, Paul. O Atlintico Negro: Modernidade e a dupla consciéncia. Sao Paulo. 34. ed. Rio de Janeiro:
Universidade Candido Mendes, Centro de Estudos Afro-Asiaticos, 2001.

GOLDMAN, Marcio. “Quinhentos Anos de Contato”: Por uma Teoria Etnografica da (Contra)
Mesticagem. Mana - Estudos de Antropologia Social, v. 21, n. 3, p. 641-659, 2015. DOI <http://dx.doi.
org/10.1590/0104-93132015v21n3p641>.

GOLDMAN, M. Contradiscursos Afroindigenas sobre Mistura, Sincretismo e Mesticagem Estu-
dos Etnograficos. Revista de Antropologia da UFSCar, v. 9 n. 2, p. 11-28. jul./dez. 2017. DOI: <ht-
tps://doi.org/10.52426/rau.v9i2.195>. Disponivel em: <https://www.rau2.ufscar.br/index.php/
rau/article/view/195>. Acesso em: 07 ago. 2025.

GOLDMAN, Marcio. A relagao afroindigena. Cadernos De Campo. v. 23, n. 23, 213-222, 2014. DOLI:
<https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v23i23p213-222>. Disponivel em: <https://www.

rau2.ufscar.br/index.php/rau/article/view/195>. Acesso em: 04 ago. 2022.

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem



(@ LD
v, __@@

GOMES, Flavio dos Santos. A hidra e os pantanos: mocambos, quilontbos e comunidades de fugitivos no Brasi/
(séenlos X1711-XIX). Sao Paulo: Editora UNESP, 2005.

GUZMAN, Décio de Alencar. Indios misturados, caboclos e cutibocas: anilise histérica de um
processo de mesticagem, Rio Negro (Brasil, séculos XVIII e XIX). In: ADAMS, C.; MURRIETA,
R.; NEVES, W. Sociedades Caboclas Amazinicas: modernidade e invisibilidade. Sao Paulo: FAPESP, 2006.

TANNI Octavio. Capitalismo, escravidao e trabalho livre. In: FERNANDES, Florestan. Comzunidade
¢ sociedade no Brasil: leituras basicas de introdugao ao estudo macro-socioldgico do Brasil. Sio Paulo: Nacional,
1975.

LIMA, Débora de Magalhaes. A construcao Histérica do termo caboclo: sobre estruturas e repre-
sentacOes sociais no meio rural amazoénico. Noves Cadernos NAEA, Belém, v. 2, n. 2, dez. 1999.

DOI: <http://dx.doi.org/10.5801 /ncn.v2i2.107>. Disponivel em: <http://www.periodicos.ufpa.
br/index.php/ncn/article/view/107/161>. Acesso em: 22 ago. 2022.

LUCIANO, Gersem José dos Santos. O Indio Brasileiro: o que vocé precisa saber sobre o5 povos indigenas no
Brasil de hoje. Brasilia: MEC/Unesco, 2006.

MACIEL, Marcia Nunes. Tecendo tradigoes indigenas. 2016. Tese (Doutorado em Historia Social)
- Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sio Paulo,
2016.

MAIA, Rosane de Oliveira Martins. Territorialidades especificas em Barcarena confrontadas com projetos de
“esenvolvimento”. 2017. Tese (Doutorado em Ciéncias do Desenvolvimento Socioambiental) — Nu-
cleo de Altos Estudos Amazoénicos, Universidade Federal do Para, Belém, 2017.

MATTA, Roberto da. Relativizando: Uma introducio a Antropologia Social. Petropolis: Editora Vozes,
1981.

MAUES, Raymundo Heraldo. Um aspecto da diversidade cultural do caboclo amazénico: a religiio.
Estudos Avangados, Sio Paulo, v. 19, n. 53, p. 259-274, 2005.

MELLO, Cecilia Campello do Amaral. Quatro ecologias afroindigenas. Revista de Antropologia da
UFSCar, v. 9, 1. 2, p. 29-41, jul./dez. 2017. DOI: <https://doi.org/10.52426/rau.v9i2.197>. Dis-
ponivel em: <https://www.rau2.ufscar.br/index.php/rau/article/view/197>. Acesso em: 25 ago
2023.

MELO, Vinicius Zaniga; OLIVEIRA, Willyan Lourinho de. Protagonismo histérico e invisibilida-
de contemporanea: povos indigenas na Regido de Integracao do Tocantins/PA, ontem (1757-1798)
e hoje. Aedos, Porto Alegre, v. 14, n. 31, p. 206-221, jul./dez. 2022. Disponivel em: <https://seet.
ufrgs.br/index.php/aedos/article/download/99260/84872/526015>. Acesso em: 1 out. 2025.

MONTERO, Paula (Org,). Deus na aldeia: missiondrios, indios e mediagao cultural. Sio Paulo: Globo,
2006.

MUNANGA, Kabegelée. Rediscutindo a mesticagem no Brasil:  Identidade Nacional versus identidade negra.
Petrépolis: Vozes. 1999.

NASCIMENTO, Abdias. O genocidio do negro brasileiro: O processo de racismo mascarado. Rio de Janeiro:
Paz e Terra, 1978.

NAUAR, Ana Lidia; OLIVEIRA, Alana Wictoria Lima de. Quando a aldeia é a cidade: mulheres
indigenas, trajetorias, experiéncias e identidades em contexto urbano de Belém do Para. In: CAN-
CELA, Cristina Donza et al. (Org.). Histéria das mulberes na Amazionia: (Pard, século XVII aos dias
atuais). Sao Paulo: Livraria Faisca, 2023. p. 427-450.

Rediscutindo @ Mesticagem na Amazania Contemporanea: identidade nacional versus. . Alanna Souto Cardoso Tupinambs

17

D)

','I

A



Ny

.a-'1

¥

118

7 v v, ¥, /
NOGUEIRA, Oracy. Preconceito racial de marca e preconceito racial de origem: sugestio de um
quadro de referéncia para a interpretacio do material sobre relagoes raciais no Brasil. Classicos
da Sociologia Brasileira. Tempo social, Sao Paulo, v. 19 n. 1, p. 287-308, jun. 2007. DOI: <https://

doi.org/10.1590/80103-20702007000100015>. Disponivel em: <https://www.scielo.br/i/ts/a/

MyPMVIQph3VrbSNDGvWIPKc/abstract/?lang=pt>. Acesso em: 17 ago. 2023.

NUGENT, Stephen. Utopias e distopias na paisagem social amazonica. In: ADAMS, Cristina;
MURRIETA, Rui; NEVES, Walter. (Org,). Sociedades Caboclas Amazionicas: Modernidades e invisibilida-
de. Sao Paulo: FAPESP/Annablume, 2006.

O’DWYER, Eliane Cantarino. “Remanescentes de Quilombos” do Rio Erepecuru: O lugar da
Memoéria na Construcao da Prépria Historia e de sua Identidade Etnica. In: Brasil: um pais de negros?
2. ed. Rio de Janeiro: Ed. Pallas; Salvador: CEAQO, 1999.

OLIVEIRA, Jodo Pacheco de. Pardos, Mesticos ou Caboclos? Os Indios Nos Censos Nacionais.
Horizontes Antropoldgicos. Porto Alegre, v. 6, p. 60-83, 1997.

OLIVEIRA, Joao Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: “pacificagio”, regime tutelar e formagao
de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016.

PACHECO, Agenor Sarraf. Cosmologias afroindigenas na Amazonia marajoara. Projeto Historia,
Sio Paulo, n. 44, p. 197-226, jun. 2012a.

PACHECO, Agenor Sarraf. Os estudos culturais em outras margens: identidades afroindigenas

em “zonas de contato” amazonicas. Fénix — Revista de Histdria e Estudos Culturazs. v. 9, n. 3, p. 1-19,
set./dez. 2012b.

PACHECO, Agenor Sarraf. Diasporas africanas e contatos afroindigenas na Amazonia Marajoara
(African diasporas and afroindigenas contacts in Marajoara Amazon). Cadernos de Historia, v. 17, n.
26, p. 27-63, 28 mai. 2016.

PACHECO, Agenor Sarraf. Cosmologias Afroindigenas na Amazonia Marajoara. Projeto Historia:
Revista do Programa de Estudos Pds-Graduados de Historia, |S. 1], n. 44, p. 197-226, 2013. Disponivel
em: <https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article /view/10219>. Acesso em: 19 jun. 2023.

PASCUET, Mayra; FAVERO, Mariana. Indios citadinos de Altamira: lutas, conquistas e dilemas.
In: Associagao Brasileira de Antropologia (Org.). XXVIII Reuniio Brasileira de Antropologia. Brasilia.
Abpais/...] Brasilia: ABANT, 2012. p. 207-219.

PAZZARELLI, Francisco; SAUMA, Julia F.; HIROSE, Maria Belén (Orgs.). Dossi¢ (Contra)mes-
ticagens amerindias e afro-americanas. R@QU — Revista de Antropologia da UFSCar, v. 9, n. 2, jul./

dez. 2017. Disponivel em: <https://www.rau.ufscar.br/index.php/rau/issue/view/18>. Acesso
em: 28 out. 2023.

PEREIRA, Edir Augusto Dias. As encruzilhadas das territorialidades ribeirinbas: transformagoes no exercicio
espacial do poder em comunidades ribeirinbas da Amazonia tocantina paraense. 2014. Tese (Doutorado em
Geografia) - Universidade Federal Fluminense, Niterdi, 2014.

PERRONE-MOISES, Beatriz. Indios livres e indios escravos: os principios da legislagio indigenis-
ta do periodo colonial (séculos XVI a XVIII). In: CUNHA, Manuela Carneiro da (Org.). Histdria
dos indios no Brasil. Sio Paulo: Companhia das Letras, 1992, p. 115-132.

PORTO-GONCALVES, Carlos Walter. Entre América e Abya Yala: tensoes de territorialidades.
In: Programa de Pés-graduagao em meio ambiente e desenvolvimento. Desenvolvimento e Meio Am-
biente, Cutitiba, n. 20, p. 25-30, jul./dez. 2009. Editora UFPR. DOI: <http://dx.doi.org/10.5380/

dma.v20i0.16231>. Disponivel em: <https://revistas.ufpr.br/made/article/view/16231/10939>.
Acesso em: 15 ago. 2023.

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem

C SEAD3  YPSOPSOPROPSA

Z



€ C LU U
Nl NANNCNENENNN )

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Ed-
gardo (O1g.). A colonialidade do saber: enrocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos
Aires: CLACSO, 2005, p. 107-130.

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro. A formagao e o sentido do Brasil. 2. ed. Sio Paulo: Companhia das
letras, 1995.

SCHUCMAN, Lia Vainer; FACHIM, Felipe Luis. A cor de Amanda: identificagdes familiares, mes-
ticagem e classificacoes raciais brasileiras. Interfaces Brasil/ Canada, Flotian6polis/Pelotas /Sao Paulo,
v. 16, n. 3, p. 182-205, 2016.

SCHWARCYZ, Lilia Motitz. O espetdculo das ragas. Cientistas, instituicoes e questao racial no Brasil (1870-
1930). Sao Paulo: Companhia das Letras, 1993.

SCHWARCYZ, L. Espetaculo da miscigenacao. Estudos Avangados, Sio Paulo, v. 8, n. 20, p. 137-152,
1994. Disponivel em: <https://revistas.usp.br/eav/article/view/9652>. Acesso em: 22 ago. 2022.

SILVA, Alberto da Costa. A manilba e o libambo: Africa e a escravidio (1500 a 1700). 2. ed. Rio de Ja-
neiro: Nova Fronteira, 2011.

SILVA, Gabriele de Oliveira da. As nio Brancas: 1dentidade Racial e Co/omma no Brasil. Portal Geledes
2020. Disponivel em: <https:
-no-brasil/>. Acesso em: 15 out. 2022

TELLES, Edward. Racismo a brasileira: uma nova perspectiva sociolggica. Rio de Janeiro: Relume-Duma-
rd/Fundacio Ford, 2003.

VAZ FILHO, Floréncio Almeida. A emergéncia étnica dos povos indigenas do baixo Rio Tapajds, Amazinia.
2010. Tese (Doutorado em Ciéncias Sociais) — Universidade Federal da Bahia, Faculdade de Filo-
sofia e Ciéncias Humanas, Salvador, 2010.

VIEGAS, Daniel Pinheiro. A relagao do Estado com o direito territorial indigena no Brasil: um
levantamento dos marcos legais do periodo colonial a ditadura civil-militar. In: VIEGAS, Daniel
Pinheiro (otg.). A tradicionalidade da ocupacio indigena e a Constituicao de 1988. Brasilia: FUNAI/CG-
DOC, 2018. p. 85-132.

Rediscutindo a Mesticagem na Amazdnia Contempordnea: identidade nacional versus... Alanna Souto Cardoso Tupinambs

119






7 “_:\\ j”ﬁif’i; N Jf/

TF..r...u.r.rr...nn.'.r..*.]n'.fr-'."'.! ’;fﬁ\\\\'l\\f/’m}(%i

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raga e Classe
La Gobernabilidad Cabana de las Mujeres Indigenas Riberesias — Etnicidad, Raza y Classe
The Cabana Governance of Indigenons Riverside Women — Ethnicity, Race and Class

Alanna Souto Cardoso Tupinamba

Resumo: Este ensaio realiza uma analise interpretativa das dinamicas historicas e espaciais nas regioes
protagonistas da Revolugio Cabana, destacando o papel das mulheres indigenas e ribeirinhas na educacio
comunitaria mobilizada durante os mandatos do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes
(IPPCS). A partir das memorias politicas e das aliancas com educadores e educadoras comunitarias dos
povos das florestas e das periferias urbanas da Amazonia paraense, o estudo ressignifica a presenca desse
passado cabano no cotidiano desses povos, utilizando a perspectiva dos tempos largos para evidenciar
a organicidade espacial de uma gestdo cultural. Essa gestdo mapeia também a emergéncia indigena em
multiplos contextos, incluindo a retomada dos indigenas urbanos. A metodologia articula educag¢io co-
munitaria, comunica¢ao e patrimoénio comunitirio por meio da educacio popular, configurando-se como
estratégia de mapeamento coletivo. Como resultado, destaca-se a produc¢io de inventarios de patrimonio
das comunidades tradicionais e o reconhecimento de seus direitos perante o Estado Nacional.

Palavras Chave: Nova Cartografia Histérica. Governabilidade Cabana de Mulheres. Patriménio Histérico-
-Cultural. Educagido Popular.

Resumen: Este ensayo analiza las dindmicas historicas y espaciales de la Revolucién Cabana, destacando
el protagonismo de las mujeres indigenas y riberefias en la educacién comunitaria vinculada al Instituto de
Investigacion del Proyecto Cartografiando Saberes (IPPCS). A partir de memorias politicas y de las alianzas
con educadores(as) comunitarios(as) de la Amazonia paraense, el estudio resignifica la presencia del pasado
cabano en el cotidiano actual, movilizando la perspectiva de los “tiempos largos” para evidenciar la gestion
cultural de los pueblos. La metodologia articula educacién comunitaria, comunicacién y patrimonio comu-
nitario en el marco de la educacion popular, configuraindose como estrategia de mapeo colectivo. Los resul-
tados sefialan la valorizacién de las practicas de resistencia de las comunidades tradicionales, la produccion
de inventarios patrimoniales y la reafirmacién de derechos histéricamente negados, incluyendo los pueblos
indigenas urbanos.

Palabras Claves: Nueva Cartografia Histérica. Gobernabilidad Cabana de Mujeres. Patrimonio Historico-
-Cultural. Educaciéon Popular.

Abstract: This essay analyzes the historical and spatial dynamics of the Cabanagem Revolution, highligh-
ting the role of indigenous and riverside women in community education linked to the Research Institute
of the Mapping Knowledge Project IPPCS). Drawing on political memories and alliances with community
educators from the Amazon region of Para, the study reinterprets the presence of the cabano past in today’s
daily life, mobilizing the perspective of “long times” to emphasize the cultural management of the peoples.
The methodology combines community education, communication, and community heritage within the
framework of popular education, establishing itself as a collective mapping strategy. The results highlight
the value of traditional communities’ practices of resistance, the production of heritage inventories, and the
reaffirmation of historically denied rights, including those of urban indigenous peoples.

Keywords: New Historical Cartography. Cabana Governance of Women. Historical-Cultural Heritage. Po-
pular Education.

Alanna Souto Cardoso Tupinamba — Doutora em Desenvolvimento Sustentivel (PPGDSTU/NAEA-UFPA)
e pos-doutora em Geografia (PPGG-UEPA/PDPG-CAPES). Presidente reeleita do Instituto de Pesquisa do
Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Lattes: lattes.cnpq.br/7098836632732859. E-mail: alanna81(@jinstituto-

-cartografando-saberes.com




122

v
'\.\ .-;
e : P 41 =
Furipee Qoses Marques pe Qouza, 68 AMOs, TGARAPE-
Hirt?
‘E UM DIA A PACIENCIA Dos PoBRES SE ESGOTOU
E SE LEVANTAVA CONTRA 0S GRAMDES, Tor, HOUVE IS~
so. Uua mevouta, INvASRD. A REVOLTA Dos CABANOS.
Fonte: Pe. Tiago Thorlby.
INTRODUGCAO
Abertura

O texto sobre a governabilidade cabana de mulheres indigenas ribeirinhas nao ¢ apenas um
ensaio com analises e posicionamentos. Ele resulta de construgdes coletivas em didlogo com o
grupo de planejamento comunitario do projeto Citedra Livre Mapas de Produgao: Edncagio Popular,
Comunicacao e Patriminio Comunitario, vinculado ao Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando
Saberes (IPPCS). O projeto encontra-se em processo de institucionalizagdo na Universidade do
Estado do Para (UEPA), por meio do Prof. Dr. Jodo Colares (PPGED-UEPA)'. Esse movimento
ocorreu em um periodo de intensa articulacao pela retomada de um projeto de emersio indigena
e de fortalecimento da governabilidade cabana, envolvendo também educadoras comunitarias e

familias indigenas ribeirinhas de diferentes contextos.

Sou professora e intelectual indigena urbana, nascida e criada em Belém, mas formada tam-

bém pelas memorias e vivéncias junto aos meus familiares caboclos ribeirinhos do antigo territorio

municacao-e-patrimonio-comunitario/>. Ver: MOTA NETO, Jodo Colares da. Por nma Pedagogia Decolonial na América
Latina: reflexcdes em torno do pensamento de Panlo Freire e Orlando Fals Borda. 1. ed. Curitiba: Editora CRV, 2016. 384 p. ISBN
978-85-444-0783-7.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e 3 Descolonizagdo da Mesticagem



N

=

n'-'

Tupinamba. Esse pertencimento conecta-se a comunidade Mutuaca, em Cameta, e a comunidade
ribeirinha conhecida como “Boca D’Atéua”, em Moju, onde meu pai — caboclo ribeirinho e indige-

na Tupinamba — nasceu e cresceu antes de migrar para Belém nos anos 1970.

Meu nome de registro civil é Alanna Souto Cardoso. Sou do povo Tupinamba, oriunda das
comunidades indigenas remanescentes das encruzilhadas ribeirinhas de Cameta e Moju. Nascida
em Belém, antiga Mairi/Regido Guajarina, também carrego, pela linha materna, a ancestralidade
dos povos nheengaibas-Arua, de Afua, transmitida por minha avé Corina Nascimento. Contudo
convivi e tenho em minhas memorias as vivéncias de meus familiares no sitio da comunidade ribei-
rinha do rio Moju com minha avé paterna Durvalina, minhas tias e primas, e seus pertencimentos
Tupinamba.

Este artigo busca valorizar e fortalecer a memoria das mulheres indigenas que, a partir de
seus corpos e territorios, resistem e recriam pertencimentos. Muitas dessas mulheres, historicamen-
te agricultoras e liderangas em suas comunidades, tiveram suas praticas sociais desarticuladas com a
invasao colonial. Dessa ruptura, resultaram as comunidades hoje chamadas ribeirinhas, constituidas
tanto pela desterritorializa¢ao indigena quanto pelos encontros com povos africanos escravizados,
que, em diferentes contextos, produziram identidades afroindigenas ou reafirmaram suas etnicida-

des de antigos povos indigenas®.

Essas familias ribeirinhas com pertencimentos indigenas demarcam territorialidades junto a
outras comunidades quilombolas que também sio resultantes do processo de colonizac¢ao de Abya
Yala e do trafico negreiro. Ao lado dos territdrios indigenas e das povoagdes de brancos e de indios’
na Amazonia da gestio pombalina, ja configuravam a conformagio e as origens das organizagdes

dos atuais povos tradicionais da Amazonia.

Nesta analise, buscamos repensar a Cabanagem a partir de dois eixos. O primeiro diz respeito
a sua situagdo historica, considerando a configuragdo do espago cabano dos povos da Amazonia,
com base nas pesquisas mais recentes sobre o movimento no Baixo Tapajos, Maraj6, Baixo To-
cantins e Regido Guajarina. Esses estudos evidenciam que a Cabanagem foi além de uma simples
revolta popular: tratou-se de uma experiéncia historica marcada pela luta de “classes” étnicas explo-
radas e subalternizadas dentro da divisao internacional do trabalho imposta aos povos indigenas,

africanos e mesticos.

O outro eixo conectivo ¢ a investigacao do protagonismo da mulher! na memoria espacial

dos povos da Cabanagem, para além da perspectiva de uma revolu¢ao marcada por identidades

* Foi o que ocorreu no Vale Tapajds, na configuracio das comunidades tibeitinhas chamadas caboclas quando, no final
dos anos de 1990, emetgiram com suas etnias por meio do movimento indigena organizado, passando a reivindicar
seus territorios. Tal movimento ¢ resultado de um processo de etnogénese pelo qual passaram esses povos, reafirman-
do suas identidades étnicas e retomando antigas praticas sociais e espaciais reacendidas pela consciéncia ancestral.

? “Povoagdes de branco” e “povoagdes de indios” referem-se a como passaram ser classificadas as freguesias organi-
zadas na nova configura¢io espacial amazonica na gestdo pombalina. Povoa¢des de branco eram as vilas marcadas por
serem os primeiros nucleos coloniais, sem a presencga de indigenas aldeados, onde habitavam moradores livres (bran-
cos, indios livres, mesti¢os) e escravos. Ja as povoagoes de indios eram as vilas em que estavam alocados os indigenas
aldeados, os moradores livres e os escravos. Nas capitanias do Para, Piaui e Maranhio, os “censos” distinguiam “povo-
acoes de brancos” e “povoacdes de indios”, conforme a origem “racial” da sua formagio e a qualidade majoritaria de
seus habitantes. Contudo, Sdo José do Rio Negro era a unica capitania da América Portuguesa formada exclusivamente
por povoagdes de indios — inclusive sua capital (FONSECA, 2017; CARDOSO, 2018).

* Um trabalho etno-histotico sobtre o protagonismo das mulheres indigenas, quilombolas, ribeitinhas, dentre outras,
no processo de formacio da Amazonia ou, ainda, no pré-contato, ¢ fundamental para o entendimento das sociedades
matrilineares. Esse movimento torna-se ainda mais pertinente quando se trata de contextos e narrativas histéricas em

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

123

LD

7




124

]]TJ.’.".-‘l‘l'urrr(-.‘l‘l'|I|'f|‘.-'l|'|l||

masculinas regionais, como apontam estudos mais recentes de Mark Harris (2017) e Leticia Barriga
(2014). De fato, hoje a revolugdo ainda é mais lembrada do ponto de vista das lideran¢as masculi-
nas, seja pelo grupo de representacao das elites, como o fazendeiro Félix Clemente Antonio Mal-
cher, o primeiro presidente cabano, seja pela representatividade das classes trabalhadoras, como foi
Eduardo Angelim.

Com base nessas linhas, defende-se a proposi¢ao de uma cartografia histérica descoloniza-
dora’, que rompe com os limites da cartografia convencional. Essa abordagem considera represen-
tacOes espaciais capazes de localizar os percursos e praticas territoriais de povos indigenas, quilom-
bolas e ribeirinhos, contribuindo para a elabora¢ao de mapas que evidenciem seus protagonismos.
Também propde mapear processos de territorializagdo a partir do espago vivido e das praticas
comunitarias, favorecendo a compreensao das académicas comunitarias sobre seus proprios con-

textos.

Torna-se necessario, portanto, romper com a ideia de que as coletividades tradicionais pet-
tencem a um passado linear e imutavel, sustentado por andlises evolutivas distantes das questdes
contemporaneas. F fundamental situa-las em um tempo histérico diverso e diferenciado (OLIVEI-
RA, 1999; CARDOSO, 2019). Isso implica repensar o compromisso de historiadores, pedagogos,
jornalistas, antropologos e outros cientistas com os espagos histéricos e com a educagao comuni-

taria no tempo presente.

Assim, o artigo busca reposicionar a atuagio dos povos® amazonicos no espago-tempo, evi-
denciando como sua histéria e seus processos de territorializagao configuraram diferentes formas
de Amazonia. Nesse percurso, destaca-se a representacao espacial da mulher cabana como sujeito

de luta e memoria na releitura da Revoluciao Cabana.

A questao de género, articulada as dimensoes de raga e classe, sempre esteve no centro da
proposta de uma governabilidade cabana conduzida por mulheres no ambito do Instituto de Pes-

quisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS). Desde sua fundagio, o Instituto se estruturou a

que a violéncia doméstica, a subjugacio, a manipulagio e o protagonismo masculino sempre foram evidenciados e fre-
quentemente postos como os unicos fenémenos existentes. Considerando esse problema, vale destacar um dos raros
trabalhos que trata do protagonismo da mulher na Cabanagem: a tese da Eliana Ramos (2010), que aborda a partici-
pagdo das mulheres da época no movimento. Segundo a autora, fontes documentais apontam pata uma participa¢io
mais passiva, de retaguarda, como através da funcdo de assumir a chefatura da familia durante a auséncia do conjuge
no conflito. Trata-se, portanto, de um estudo que nio se submete a influéncia do discurso colonial ocidental, que di-
reciona o olhar para a¢des ativas masculinas, sobretudo quando a autora sinaliza registros que sugerem a participa¢io
das mulheres no campo de batalha.

> Atualmente existe uma otganizag¢io que inicialmente foi fundada por uma gestio de mulheres académicas/ educado-
ras comunitarias da Amazonia e do movimento negro mobilizadas em uma associagio legalizada, chamada Instituto de
Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), que visa elaborar e gerir projetos por meio de linhas de frente de tra-
balho. A criadora e coordenadora geral eleita do referido instituto, Profa. Dra. Alanna Tupinambd, esta movimentando
os dois primeiros projetos por meio da linha de frente 1 “A nova cartografia historica, terras tradicionais ocupadas ea
memoria oral coletiva” d1spon1vel em: <https:

ca/> e <https:

¢ Usa-se o termo “povos” em vez de “povo” em alinhamento 2 perspectiva da convengio internacional 169 da OIT,

de junho de 1989. Esta convencio adota como critério fundamental os elementos da autoidentificagdo e, apds varias
reuniées com liderancas de comunidades e pesquisadores, reconhece os “povos” como sociedades configuradas em
organizacGes com identidades préprias, “(...) em vez de simples agrupamentos de individuos que compartem algumas
caracterfsticas raciais ou culturais” (ALMEIDA, 2008, p.50). Nesse sentido, reflete Almeida (2008), a pluralidade con-
tida na nocdo de “povos” explicita diferencas e demonstra existéncia efetiva no entendimento de territério nacional,
referindo-se aos agrupamentos historicamente envolvidos em lutas e em oposicdao ao modelo agrario exportador base-
ado no monopdlio da terra, no trabalho escravo e em outras formas de imobilizagio da forca de trabalho.

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem




o> >

partir de uma leitura feminista e decolonial, inspirada por autoras que problematizam a subalterni-

zagao das mulheres racializadas e indigenas.

Na idealizagao e articulagio da matriz do projeto, tive grande influéncia das obras de
Angela Davis (2016), que desde cedo destacou a interdependéncia entre género, raga e clas-
se; de Spivak (2010), com sua critica a condi¢ao da mulher subalterna do chamado “terceiro
mundo”; e do feminismo comunitario andino, nas contribui¢coes de Silvia Rivera Cusicanqui
(20105 2021), Lorena Cabnal (2010), Julieta Paredes e Adriana Guzman (2014). Soma-se a es-
sas referéncias a popularizacao do conceito de interseccionalidade por Patricia Collins e Bilge
(2020) e a experiéncia do coletivo Selo Nossas Vozes (2019-2022). Este altimo inspirou a orga-
nizac¢ao do projeto de pesquisa e extensao “As autoras amazinidas: género, raga e producdo cientifica
comunitaria — a experiéncia do IPPCS”, aprovado pelo Centro Brasileiro de Estudos da América
Latina (CBEAL), por meio da Funda¢ao Memorial da América Latina. Como desdobramento,

o projeto resultou no capitulo do livro Autoras amazionidas: género, raca, classe e a produgdo cientifica

comunitaria (CARDOSO, 2025).

Estes trabalhos foram referéncias fundadoras da percepgao de género na qual o Instituto
de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) se engaja, inspirada pela visao pioneira
de entendimento desde Angela Davis (2016). Davis ja realizava suas analises partindo de uma
otica interseccional antes da popularizagio e aplica¢ido do termo como categoria de analise por
Collins e Bilge (2020) no campo do debate tedrico-metodolégico do feminismo negro. Em
seus trabalhos, também havia interlocu¢cbes com outros movimentos sociais de mulheres de
matrizes étnico-raciais distintas, tendo sido a primeira a destacar, na histéria do sistema capital,
a opressao sobre as mulheres, sobretudo as racializadas. Apesar de marxista, criticava a esquet-
da ortodoxa que privilegiava a questao de classe sobre as outras opressoes. Afirmava, ainda,
que a vivéncia da classe é atravessada pela raga, assim como a raga é atravessada pelo género,

evidenciando a interdependéncia dessas dimensoes estruturais (DAVIS, 2011).

No ambito da autocritica do Grupo de Estudos Subalternos, Spivak (2010) problematiza
a perspectiva foucaultiana de insurreigao dos saberes sujeitados, ao evidenciar que o intelectual
europeu tende a interceder pelo sujeito subalterno — seja operario, seja mulher —, assumindo
sua voz e, assim, refor¢cando o silenciamento e a relagao hierarquica do “informante nativo”.
Sua critica, também dirigida ao préprio grupo, revela os limites de categorias ocidentais que
ndo abarcam a experiéncia das mulheres e dos povos do chamado “terceiro mundo” (Asia,
Africa e América Latina), cujas situacdes histéricas nio se enquadram no modelo mercantil-

-industrial europeu.

Nessa mesma dire¢ao, Silvia Rivera Cusicanqui (2010a; 2021) denuncia o colonialismo
interno e a geo-neo-colonizagao das vozes indigenas, apontando que até mesmo projetos cri-
ticos, como o grupo Modernidade/Colonialidade, cristalizam indigenas e afrodescendentes
como objetos de estudo. A partir do Taller de Histéria Oral Andina (THOA), fundado nos
anos 1980, Cusicanqui (2010a) reivindica a centralidade da mulher chola e inaugura um campo
de reflexdo que inspira o feminismo comunitario, posteriormente desenvolvido por Lorena
Cabnal (2010), Julieta Paredes e Adriana Guzman (2014). Esse movimento tedrico-metodolo-
gico inscreve o protagonismo da mulher indigena e camponesa, historicamente marcada pelo

discurso heteropatriarcal e cristao.

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

@ Y (6\ 7

125

'

»




126

1.1'rJ.'.r...'.\'.rrr.f..‘.'.'lrrrr-ﬁ.u‘ I‘/”—\\ (/:.\

1. Contexto da Cabanagem e Territorializagdo dos Povos da Amazonia

/Z\

O livro mais recente de Mark Harris (2017) sobre a Cabanagem traz uma visao apro-
fundada do protagonismo da revolta popular, visualizando a Cabanagem enquanto processo
revolucionario de classe e raga, a partir de uma etnografia do passado com base na documen-
tacao dos arquivos. Nao cabe aqui fazer um balanco da historiografia referente a Cabanagem,
e sim defender o posicionamento desse movimento como um ponto de memoria em comum
e reunificador enquanto revolu¢io popular. Com isso, objetiva-se nio somente o entendi-
mento de uma perspectiva de “classe”” e da questdo étnico-racial na Amazonia, mas também
a retomada da memoria cadtica da historia oficial a partir da memoria oral das mulheres con-
temporaneas dos territorios tradicionais envolvidos na guerra cabana. Essa memoria torna-se
veiculo de suas historias reescritas e de suas releituras no ambito da gestio de educadoras
comunitarias com pertencimentos étnico-raciais, em especial do Baixo Tapajos, Baixo To-
cantins e Regiao Guajarina — esta ultima como simbolo de eclosio e de resisténcia cabana na
Amazonia Imperial®.

Neste sentido, serd a Cabanagem o nosso Pachakuti® da Amazdnia brasileira? A presenca des-
se passado tressignificado se manifesta nas vidas tradicionais de mulheres do campo e/ou de suas
descendentes na cidade. A memoria oral desse segmento dos povos da Amazonia é evidenciada a
luz do projeto “Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes” (IPCCS), gestado por uma
organiza¢ao legal de mulheres da sociedade civil, com representantes daqueles povos no contexto
urbano e rural. O IPPCS propée repensar a Cabanagem enquanto uma governabilidade cabana
atualizada e revisitada no ambito da gestao fundadora de mulheres indigenas e ribeirinhas na 1* e
2" gestao desse Instituto. Essa proposta envolve a mobilizagao de coletivos e comunidades tradi-
cionais de diversas regioes, com destaque para Regido Metropolitana de Belém, Santarém, Baixo
Tapajos, Altamira, Xingu e Marajé da Floresta, que participam do didlogo a respeito da emersio
étnica de comunidades outrora consideradas caboclas ribeirinhas.

O Baixo Tapajos é simbolo de resisténcia, sobretudo nos anos finais de Cabanagem, periodo

em que ocorreram travessias dolorosas dos cabanos contrarios ao governo interventor do general

Soares d’Andréia, responsavel pela retomada da capital e pela prisao de Eduardo Angelim. Essas

7 José Maia Bezerra Neto (2008), por meio de outros estudos a respeito da escravidio negra, afirma que o escravismo
foi uma face do pré-capitalismo no Novo Mundo, pois era compativel com o progresso técnico industrial, sendo dois
sistemas homologos. Um exemplo disso ¢ a propria dindmica do engenho do agicar que “antecipou” alguns métodos
de um industrialismo capitalista emergente através da sua regulagem rigorosa da mio de obra e a subordina¢iio a um
ritmo mecanico. Quando o capitalismo se mundializou, a escraviddo no Brasil consolidou-se justamente porque o ca-
pital demandava uma grande massa de trabalhadores sem posses. Eles eram excluidos dos meios de subsisténcia que
s6 encontrariam nas plantages escravagistas das novas terras, cuja produgio e lucros gerados eram mais acelerados
do que os das pequenas propriedades.

8 A Cabanagem foi uma das maiores, senio a maior, revolta do Norte do Brasil Império. Teve uma dimensio gigante
no eixo capital da Provincia do Para e via os rios principais dos sertdes da Amazonia: Amazonas, Tocantins, Xingu,
Tapajos, Madeira, Negro e Solimodes. Verifica-se que, entre outubro de 1836 e de 1837, os conflitos bélicos marcavam a
“paisagem” didria, frequentemente, em todo territério paraense. Apesar de Belém ja estar sob jurisdicio de um governo
reconhecido pelo império, muitas areas da regido estavam mobilizadas em confrontos violentos continuamente. Nesse
contexto, a ITha do Marajo, o rio Acara, a regiao Sul de Belém e o Baixo Amazonas destacavam-se como dreas de confron-
tos intensos entre rebeldes e legalistas. Destaca-se que tais areas foram expoentes de antigos nucleos coloniais, economias
camponesas e ribeirinhas vinculadas a produgio para exportagio em pequena escala (LIMA, 2008; HARRIS, 2017).

°E o conceito andino que significa Pacha = espacio-tiempo. Em ghichwa e aymara tem significado “la revuelta o con-
mocién del universo”. Assim como todo ditado andino, pachakuti pode ter interpretagdes ambivalentes e divergentes

ou complementares, ainda que antagbnicas em determinadas situagdes como no sentido “el de catastrofe o el de reno-

vacién” (CUSICANQUI, 2010a, p. 43-44).

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem




travessias para os sertoes do Baixo Tapajés em torno do forte Ecuipiranga' despertaram a furia
dos comandantes imperiais, segundo a documentacdo dos “legalistas” da época. Um deles, Jodao
Henrique Matos, em 1842, se referia a Ecuipiranga como um lugar de perturbadores da ordem
publica desde 1835. Segundo ele, estabeleceu-se ali o ponto de reunido da revolta mais fortificado,
com todos os recursos e pracas comandadas pelas principais chefias, e onde se localizava a espe-
ranca dos revolucionarios cabanos (HARRIS, 2017; BARRIGA, 2014).

Cabe aqui pensar a Cabanagem como uma situagao histérica de ocupagao e de retomada do
espaco social da Amazonia. Essa perspectiva pode ser compreendida a luz da triplicidade espacial
proposta por Lefebvre (2006). Nao se trata apenas de uma dimensao textual ou contextual, mas de
um processo histérico que marcou profundamente as situagoes historicas' das memorias largas

dos povos amazonicos, em constante didlogo com suas memorias curtas'?.

Os recentes trabalhos ja citados, além de outros estudos académicos brilhantes, entre disser-
tacOes, monografias, teses e artigos como os de Lima (2008), Melo (2015), Lima (2002), Scaglione
(2019) e Ricci (2007; 2008), demonstram a participagao, as identidades politicas, além da etnicidade
e racialidade dos sujeitos advindos de contextos sociais mais vulneraveis e subalternizados, como

os indigenas, quilombolas, ribeirinhos, brancos pobres e soldados desertores.

1.1. Processos de Territorializagao Indigena

Aqui buscamos analisar as situacoes historicas que atravessaram povos indigenas, quilombo-
las e ribeirinhos durante e apds a Cabanagem, destacando os distintos processos de territorializagao
e sua abordagem nos estudos recentes. Nesse contexto, cabe indagar: além da questao racial, foi
também a Cabanagem uma das primeiras organiza¢des de luta de “classe” étnico-racial na Amazo-
nia? O movimento nao apenas reuniu povos indigenas, mas também expressou a condi¢ao de po-
pulagdes submetidas a divisdo internacional do trabalho imposta a regido, marcada por diferentes

processos de tertitorializagio®.

1Ecuipiranga foi um acampamento baluarte dos cabanos rebeldes do interior durante a Cabanagem, localizado entre

Santirem e Obidos, na margem Sul do rio Amazonas, a 24 km da Vila Franca.

" Entende-se por situa¢io histdrica uma forma de compreender as dindmicas de podet entre grupos sociais, especial-
mente étnico-raciais, a partir de estruturas que, ao longo do tempo, reproduzem exclusdes e subalterniza¢des, sobre-
tudo a partir do avanco do modo capitalista de apropriagido do espago. Diferentemente das abordagens historicistas
baseadas em fases ou etapas, essa nog¢do busca captar narrativas singulares que revelam como se constituem ou se
desfazem certas configuracoes sociais. O conceito também visa analisar a distribuicdo desigual de poder, considerando
tanto as normas gerais quanto suas formas especificas de dissimulagdo, para além do que ¢ legalmente instituido ou
conscientemente percebido pelos agentes. Essa perspectiva foi formulada por Jodo Pacheco de Oliveira Filho (2015),

que a diferencia de analises meramente contextuais.

12¢“Memotias largas” se refere a uma perspectiva de historicidade que alcanga os tempos largos das lutas anticoloniais
indigenas e dos seus antigos tertitorios tradicionais. Essa leitura também ¢ adotada quando investigamos e pensamos
territérios quilombolas e ribeirinhos que remontam aos tempos da colonizagio, para o entendimento de uma luta que
ocorre ndo somente em defesa das tradicoes e direitos territoriais, mas também de uma “classe” étnico-racial que se
forma desde a invasio ibérica até o pés-independéncia. Essa “classe” se organiza no alvorecer da integragdo dos Esta-
dos Nacionais por meio de sindicatos e é¢ mobilizada por suas memorias nativas mais antigas das rebelides indigenas.
No caso do mundo andino boliviano, as lutas de Tupac Katari sio retomadas no contexto da situagio histérica de lutas

de classes (CUSICANQUI, 2010b).

3 A nogio de tettitorializacdo refete-se a um processo de reotganizacio social no qual os povos e comunidades passam

a se reconfigurar em uma nova unidade sociocultural, marcada por uma identidade étnica propria e diferenciadora.

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

O o o

127

@

\\"




128

.."f ?} / ﬁ\\w
]]TI:’:’."I‘I'anf(-'I'I'IFI'I'I'.-"nI fa\v/’:—\ I/a

QUADRO 1: Comparativo dos Processos de Territorializagao Indigena no Brasil.

Consequéncias para os

Processo Temporalidade | Caracteristicas principais .
povos indigenas

- Missoes catdlicas

oL L. - Desestruturacao dos
(inicialmente movelis, gao d

modos de vida;

- Espago do depois fixas); >
ordenamento | Séculos XVI-XVIIL | - Descimentos - Perda de territorio e
territorial - (perfodo colonial). | (deslocamentos forgados); autono1jmz~¢;
Missionario. - Imposicao da lingua geral | ~ Subr'rgssao' ao0s valores

(nheengatu); colgglals religiosos e

- Controle das liderancas. socias.

- Expulsio dos jesuitas; - Assimila¢io forcada;

- Criacido do Diretirio dos - Regularizacio da
- Indios; propriedade privada da
Pombalino / | Século XVIII ~ ansformagio das -
Diretério dos | (gestio pombalina). ] ’ - BEXpansao de
indios. - Incentivo ao casamento | engenhos e fazendas;

inter-racial; - Crescimento

- Imposic¢ao da lingua dos quilombos na

portuguesa. Amazonia.

- Etnogénese como

- Politica de pacificagao do fesistencia ¢ retomada
Estado: identitaria;

- A zona de mesticagem
estatal enquanto um
terceiro espago',

- Regime tutelar;
3° - Tutelar / | Fim do século XTX celmie tuteia

. . ., , - Diluicao das etnias
Indigenismo |- inicio do século §a0 das ¢t
Oficial XX em uma “indianidade

L. - Reinvencao coletiva
genérica’; ¢

das identidades
indigenas entre
a resisténcia e
aculturacio.

- Mediacao estatal das
relacdes locais.

Fonte: Oliveira, 2016; Cardoso 2018.

Esse processo envolve a formagao de mecanismos politicos especificos, a redefini¢do do controle social sobre os re-
cursos ambientais e a reelaboracio de suas praticas culturais e da relagdo com o passado. Trata-se, portanto, de uma

dinamica ativa de reconstrucio territorial, historica e identitaria diante das imposi¢des externas (OLIVEIRA, 2016).

'* Bhabha (1998) ajuda-nos a entender que, no decorter das lutas sociais e construcdes identitarias, é necessatio aden-
trarmos em uma zona que se localiza para além das oposicoes (esquerda-direita; mercantil-marxista; senhor-escravo
etc.). E nesse espaco contraditério da temporalidade da negociacio ou traducio (e ndo de negagio) enquanto demarca-
dor de dissenso, de alteridade e outridade, que ira surgir um terceiro espago filtrado pelos diversos poderes simbélicos.
Ou seja, ndo existe enunciado que seja ditado por uma consciéncia que se sabe plenamente em sua propria posicao.
A enuncia¢do ocorre sempre em um espago de traducio, onde se joga entre o que se quer dizer e o que se é capaz de
dizer. Tal movimento flutuante emana dos povos, das comunidades, do feminismo racial diverso; das lutas de classe que
manifestam uma instabilidade oculta que somente pode ser articulada enquanto “praxis cultural” desse espago indeter-
minado dos sujeitos da enuncia¢io. Portanto, esse terceiro espaco, embora aparentemente irrepresentavel, constitui as
condig¢Ges discursivas da enunciagdo que garantem que o espelho do passado originatio, mantido intocado na tradi¢ao
nacional do povo, seja derrubado por essa temporalidade subversiva que desloca a narrativa ocidental da escrita homo-

génea, linear, serial... (BHABHA, 1998; ANDERSON, 2008).

Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizac3o da Mesticagem




‘\. i/ n v
9. S T OO o

©

<

AN
NN

Flavio Gomes (2005), mais focado nas experiéncias dos quilombos e nas lutas de seus su-
jeitos que resistiam conforme as especificidades regionais e locais, logrou uma organizagao, ainda
que dispersa e parcial, referente as praticas espaciais, mas focada nas relagdes sociais. Com isso,
verificou na Capitania do Pard casos de formacio de “mocambos® de indios”, em especial nas
regides de Alter do Chao, Melgaco, Nogueira, Santarém, Boim, Barcelos, Serpa, Colares, Portel,
entre outras. Nas freguesias onde foram implantadas as principais vilas e diretérios nos anos de
1750, “fugir e estabelecer mocambos [...] podia significar resistir as imposi¢cdes dos aldeamentos”
(GOMES, 2005, p. 65). Além de mocambos de indios, o pesquisador aponta mocambos consti-
tuidos por negros e indios em meados do século XVIII e inicio do XIX, destacando-se a Ilha do
Marajé nessa formagao espacial de resisténcia da relagao afro-indigena. Menciona, ainda, os mais
recorrentes mocambos formados por negros dispersos pelas matas e rios do Estado do Grao-Para,
com destaque para o Baixo Amazonas, Rio Tocantins, Amapa e, mais uma vez, o Marajé. “Nao

faltando lugar, nao faltavam fugitivos e mocambos” (p. 55).

Contudo, Gomes (2005) analisa o objetivo da fixagao das comunidades quilombolas, apesar
das constantes migragcdes em funcao dos ataques e das cacadas das tropas lusas. Para o autor, chave
para entender esse processo é a formagao do campesinato negro, sobretudo no periodo pés-abo-
licao da escravatura e no Brasil Republica. As autoras Rosa Acevedo Marin e Edna Castro (1993)
corroboram essa perspectiva, definindo o campesinato negro a partir de suas experiéncias histori-

cas, avaliando que:

A formagcio histérica de segmentos mais antigos do campesinato na Ama-
zOnia origina-se da ruptura de escravos com as estruturas econémico-sociais do
passado colonial, representada pela fazenda ou o engenho, constituindo-se nos
grupos camponeses mais antigos da regido (MARIN; CASTRO, 1993, p. 161).

Assim como Marin e Castro (1993), Flavio Gomes (2005) trabalha com a categoria do “cam-
pesinato negro”, confirmando que as comunidades negras rurais vivem do cultivo da terra por
questdo de sobrevivéncia e organizagao social, aspecto que demarca sua etnicidade e raga, remeten-
do aos quilombos durante o regime de escravidio. Ainda que alguns quilombos migrassem cons-
tantemente para garantir sua sobrevivéncia, muitos se estabeleceram em um tnico lugar durante
longos periodos, cultivando seus alimentos, o que lhes garantia a subsisténcia e interagdes com a

sociedade local através das trocas comerciais.

Nos diarios de Frei Caetano Brandao, escritos durante suas visitas pastorais pela Capitania do
Para (1783 e 1789), havia registros que indicavam uma heranga da organizagao espacial da era pom-
balina. Esse aspecto, residia nas descri¢oes de uma civilidade lusa nas povoag¢des em detrimento da
conversao dos indigenas das povoagdoes de indios, embora em seus relatos se observasse uma maior
reveréncia ao referir-se aos primeiros nucleos coloniais do Estado do Grao-Para, que demarcavam

as povoagdes de branco'

15 Salles (1988), por meio de Barbosa (2004), informa que o termo “mocambo” tem o mesmo sentido que quilombo. O
primeiro designa “aldeamento provisério” e o segundo “aldeamento fixo” (SALLES, 1988 apud BARBOSA, 2004, p. 39).

16 Amazonia Colonial do passado ¢ o tertitorio que compreende o Estado do Grio-Para e Maranhio (composto pelo
Para, Piaui, Rio Negro e Maranhio) desde sua primeira formagio (1621-1751), com sua criagio em 1751 e separagio
em 1772/1774. Essa regido também configura outra diferenca na gestdo espacial pombalina: uma divisido que ja patte
de uma ideia racial marcada pela forte presenca indigena. Tornou-se, assim, o tnico territério luso dividido em povoa-
¢Ges de indios e brancos. Na Capitania do Rio Negro, havia apenas povoagdes de indios (CARDOSO, 2018).

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

"y

129

7

N




130

- _&‘\\ /f"\,\ = /%
. b ® —\® :
]]TJ:':".-‘l‘l'ul'ff(-‘l'l'lfl'l'f.-"u'l‘lll-?)/_@ f@ I/mﬁ @ /.-

De acordo com Francisco de Assis Costa (2010), é nesse periodo do final do Diretério
que passa a se configurar um campesinato tipico amazonico, que veio a se estabelecer como um
“campesinato caboclo” ou ribeirinho, sobretudo de familias mestigas com indigenas. Tais familias
criaram condigGes internas e conhecimentos para viver fora do Diretério a partir do seu amplo
dominio do meio ambiente, embora ainda houvesse certo grau de dependéncia de mercadorias
europeias. Essa virtude de subsisténcia garantiu sua reproducio por meio do seu proprio trabalho,

passando, assim, a se inserir enquanto uma unidade fixa e nuclear no mundo mercantil.

No entanto, no final do século XVIII, apesar do engajamento do Estado na economia e do
controle da mio de obra indigena da gestao pombalina, os nucleos foram impactados pelas reformas
de Francisco Coutinho e pelo desmembramento do Diretério, ocasionado pela tirania dos diretores.
Segundo o préprio governante, as povoagdes se tornaram inabitaveis para muitos indigenas, e quan-
do o Estado deixou de atuar como principal protetor, organizador e fiscalizador no interior das vilas,
praticas abusivas voltaram a ser cometidas por oficiais militares, proprietarios e outros empregadores.

Muitas dessas arbitratiedades eram impulsionadas pela proptia escassez de recursos'”.

A ideia das reformas poés-pombalinas para os indigenas das antigas povoagdes visava tornar
possivel que esses grupos vivessem entre os outros habitantes da Capitania do Para. A partir dessa
l6gica, a populagao composta de mesticos de indigenas e brancos foi muito favorecida, pois in-
corporava com mais facilidade a dinamica da produgao mercantil e da nova divisao de trabalho do
inicio século XIX. Esse processo, no entanto, gerou consequéncias irreversiveis para os indigenas

das vilas, como a perda do reconhecimento coletivo identitario (HARRIS, 2017).

1.2. A Cabanagem e os Processos de Territorializagao na Amazonia.

No inicio do século XIX, ainda se atravessava a segunda etapa do processo de territorializa-
¢ao, marcada pela transformacao de aldeias missionarias em vilas. Essas vilas viviam processos de
urbanizacao e de arregimentagao da forga de trabalho indigena — nos aldeamentos, no recrutamen-
to militar ou em propriedades privadas. Na fase pos-diretorio, os indigenas sofreram ainda mais as
consequéncias da colonizagao. Ja ndo estavam vinculados aos nicleos coloniais, mas reféns de uma
expansao econdémica que nao reconhecia sua presenca. Muitos descendentes passaram a trilhar tra-
jetorias individuais, buscando escapar dos estigmas, inclusive pela tentativa de embranquecimento,
geralmente sem sucesso. O resultado desse processo foi a invisibilizagdo progressiva da presenga
indigena na sociedade nacional.

Nesse contexto, tornaram-se frequentes os chamados “mocambos de indios”'®

, ja registra-
dos desde o século XVII. Esses agrupamentos representavam uma forma de resisténcia, quando

indigenas fugiam dos aldeamentos e se organizavam nas matas, em paralelo aos quilombos de afti-

" VER: COELHO, Mauro César; MELO, Vinicius Zuniga. Nem herdis, nem vildes: O lugar dos diretores das povo-

18 Outro ponto notavel, conforme as documentagoes levantadas nos estudos de Cardoso (2008, 2018) e Gomes (2005),
¢ o fato de que essas organizacGes resultaram de uma leitura mundo colonial mais localizada no espaco da Amazonia
pombalina. Nesse cenario, os indigenas também conseguiam reagir de forma mais radical ao mundo do trabalho da
vassalagem vigente durante o Diretério. Isso pode ser observado no discurso oficial que deixa transparecer, na ambi-
valéncia do seu enunciado, a existéncia de um “terceiro espaco” visivel na maneira como o colonizador descrevia os
mocambos de indios. Esses mocambos recebiam classificagdes mais genéricas e punicoes diferenciadas quando com-
paradas aos mocambos de bases negras, que, diferentemente daqueles, eram nomeados a partir do perfil cultural das
comunidades negras que os compunham, resistindo ao mundo do trabalho escravo.

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem




UR) )

(W

canos fugitivos. Como observa Gomes (2005), havia continuidades entre essas territorialidades de
resisténcia africanas e indigenas, que compartilhavam estratégias de luta, adaptagao e sobrevivéncia

frente a repressao.

Por outro lado, grande parte dos indigenas mesticados — identificados a época como cabo-
clos, cafuzos, mamelucos e mulatos — e as comunidades ribeirinhas viviam sob a condi¢io de invi-
sibilidade imposta pelo Estado imperial. Essas populagoes, reduzidas a categoria de “comunidades
caboclas”, resultavam da desagregaciao das antigas sociedades indigenas, sem o reconhecimento

juridico de “vassalos da Coroa”.

1.2.1. Classes Etnico-Raciais e a Revolugio Cabana

Os camponeses negros livres, junto com aqueles que se insurgiam contra a escravidao em
quilombos, compunham uma verdadeira (contra)cartografia do mundo do trabalho, pouco reco-
nhecida pela historiografia cabana dominante. Embora fragmentada e distante das liderangas ilus-
tradas de Belém, essa geografia de resisténcia configurava formas autobnomas de contestagao da
ordem escravista-imperial (ALMEIDA, 2008; GOMES, 2015).

Na nova ordem imperial, os indigenas perderam o status juridico de vassalos da Coroa e
passaram a ser tratados como individuos isolados. Muitos nao se sentiam seguros nas vilas e eram
convocados arbitrariamente para trabalhos compulsérios. Assim, gradualmente, compartilharam
angustias e interesses comuns com camponeses, mesticos, escravizados e brancos pobres. Esse
bloco social subalternizado emergiria com for¢a na Revolugao Cabana, unica no Brasil a ocupar o
palacio do governador e instalar, por um periodo, um governo popular (SOUZA JUNIOR, 2022;
TRECCANI, 2001).

A Cabanagem nasceu das tensdes do mundo étnico-racial do trabalho na recém-criada Pro-
vincia do Para. Inicialmente articulada pela elite — nomes como Felipe Patroni, Batista Campos ¢
Felix Malcher —, a revolugao logo ultrapassou seus limites, mobilizando trabalhadores indigenas
e ribeirinhos que compunham a base social do movimento. O termo “cabanagem” expressa essa
massa de trabalhadores pobres, em sua maioria tibeirinhos", que viviam em cabanas e nio tinham

seus direitos reconhecidos.

Essa heterogeneidade também trouxe altos custos humanos e materiais. Prisoes, mortes e
deslocamentos recairam especialmente sobre indigenas, negros e mesticos. Eduardo Angelim per-
deu o controle da capital em 1836 e refugiou-se no rio Capim, onde registros indicam que recebeu
apoio de grupos indigenas, possivelmente Ka’apor (LIMA, 2004).

Com a ascensio de Francisco José Soares de Andrea, intensificou-se a militarizagao da pro-
vincia. A repressio reorganizou os “corpos de trabalhadores” (1838), reunindo negros, indigenas

e mesticos sem propriedade em contingentes compulsoérios, desde os dez anos de idade (PAZ,

9 Os ribeitinhos sdo grupos sociais que se constituitam nesse processo de coloniza¢io na Amazonia, marcado pela
forma violenta através da qual os indigenas foram integrados a sociedade colonial e, posteriormente, ao Estado Na-
cional, conforme o estudo de Pereira (2014). Tal pesquisador nos lembra da resistente presenca indigena na Amazonia
lusa, que marca um dos entendimentos das praticas espaciais de comunidades ribeirinhas que assumem determinadas
caracteristicas etnossociais e territoriais. No ambito do imagindrio estatal, essas praticas sdo sequer préprias do “estilo
de vida” das comunidades indigenas, nem uma reproducio cultural dos lusitanos colonizadores (PEREIRA, 2014).
Além disso, Oliveira (2016) e Almeida (2008) destacam o processo de destituicio dos direitos coletivos das territoriali-
dades especificas dessas familias caboclas como resultado do processo violento ocorrido a partir do Estado Nacional,
tendo em vista que esses grupos ndo eram mais considerados “aldeados” nem reconhecidos como parte de na¢oes
indigenas especificas.

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

131

@D DD DL DD
2 & N A0SO

7




132

Y

2020). Essa politica consolidou uma divisao racial do trabalho, reflexo da colonialidade do poder
(QUIJANO, 2005; QUIJANO; WALLERSTEIn, 1992). Essa medida foi justificada pela suspeita

de um “pacto secreto” cabano entre homens de cor, que supostamente planejavam “darem cabo de

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

tudo quanto for branco” (RICCI, 2007, p. 27). A partir dessa leitura, tornou-se indispensavel, para

o governo imperial, proteger a multiplica¢ao de “brancos”.

Os povos indigenas, por sua vez, ficaram divididos entre apoiar as lutas cabanas ou se alinhar
as forgas legalistas. Foi o caso dos munduruku, que se uniram as tropas do governo e participaram

da chacina de um grande contingente do grupo “murificado” com os Muras, na regiao do rio Autaz
(HARRIS, 2017; LIMA, 2004).

1.3. Mulheres na Memoria e na Pratica Cabana

A Cabanagem, enquanto luta por transformagao das condi¢oes da classe trabalhadora, pre-
cisa ser revisitada pela memétria oral coletiva®, especialmente pela perspectiva das mulheres ribeiri-
nhas, quilombolas e indigenas. Em diferentes regides do Para, suas historias revelam um protago-

nismo pouco visibilizado, para além dos papéis domésticos ou de herdeiras de terras.

A historiadora Eliana Ramos (2010) identificou mulheres atuando ativamente no movimen-
to, mesmo sem serem consideradas cidadas pela lei. Estavam registradas como posseiras, arrenda-
tarias, herdeiras e senhoras de terra, ainda que com garantias desiguais em comparagao as mulheres
brancas. Essas evidéncias mostram que, embora limitadas pelas fontes, as praticas espaciais femini-

nas também integraram o movimento cabano.

Com base nisso, propoe-se uma leitura descolonizadora das vozes cabanas, que recupere a pre-
senca das mulheres na guerra e na resisténcia. Esse trabalho vem sendo desenvolvido por pesquisado-
ras e educadoras comunitarias indigenas, quilombolas e ribeirinhas, em especial da Regido Guajarina,

Marajé, Baixo Tapajos e Xingu, no ambito da “nova cartografia histérica” conduzida pelo IPPCS.

2. O IPPCS e a Governabilidade Cabana Contemporinea

Neste topico, apresentamos a génese organizacional do Instituto de Pesquisa Projeto Carto-
grafando Saberes (IPPCS), que se consolidou a partir de uma proposta de gestao cabana protago-

nizada por mulheres amazonicas de contextos especificos®.

Com a reeleicao da diretoria para o mandato de setembro de 2022 a setembro de 2024, preva-

leceram somente mulheres na diretoria executiva: Alanna Souto Cardoso Tupinamba (presidente);

% Aqui trabalha-se com a nog¢io de meméria, conforme Le Goff (1990), enquanto uma bussola que otienta o destino
dos povos, servindo como um instrumento de poder: “Tornarem-se senhores da memoria e do esquecimento é uma
das grandes preocupag¢oes das classes, dos grupos, dos individuos que dominaram e dominam as sociedades historicas.
Os esquecimentos e os siléncios da histéria sdo reveladores desses mecanismos de manipulagio da meméria coletiva”
(p- 426). Nessa direcio, Freire (2008) ajuda no entendimento das reinvindica¢oes da memoria coletiva das sociedades
orais por meio da etno-histdria, conceito que recoloca e reconhece o valor dessa memoria quando se pensa, por exem-
plo, em um novo mapeamento do passado. Isso permite a integragdo dessas novas fontes, a fim de serem trabalhadas
pelo historiador utilizando novas metodologias, em uma perspectiva interdisciplinar, para abarcar o vasto campo do
entendimento das multiplas frentes de existéncias e resisténcias dos territétios tradicionais. Implica, também, na pers-

pectiva mais peculiar da orientagdo e dos encaminhamentos dos seus resultados.

% Ver: CARDOSO, Alanna Souto. Algumas concep¢des de mulheres em contextos especificos e segmentos para um
planejamento estadual de politicas publicas para mulheres. Instituto Cartografando Saberes, 2021. Disponivel em:

<https://wwwinstituto-cartografando-saberes.com/artigos />

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem




N

=

€ S AOEOEOR

O

Andreia Kumaruara (suplente da presidéncia); Jully Miranda, gedgrafa quilombola (coordenagao de

secretaria e tesouraria); e Edenilza Borges (coordenagiao administrativa).

Nesse 2° mandato, consolidou-se o entendimento de que o protagonismo das mulheres in-
digenas, quilombolas e ribeirinhas pode abrir caminhos para uma gestio mais equitativa de género,
etnia, “raca”, classe e projetos comunitarios. Essa perspectiva também preparou o terreno para a
diretoria executiva atual (dezembro de 2024 a janeiro de 2028), composta por mulheres negras, qui-
lombolas, indigenas e LGBTQIA+, além de homens indigenas, quilombolas e ribeirinhos: Alanna
Souto Cardoso Tupinamba (presidente reeleita); Mario Xipaia (vice-presidente); Erasmo Theofilo,
camponés quilombola (coordenagdo de secretaria e tesouraria); e Daniele Silva (coordenagao ad-
ministrativa).

Tal direcionamento converge com analises que denunciam a hegemonia masculina e branca
na producio académica das universidades e grandes grupos de pesquisa, cujos canones dificilmente
contemplam os feminismos comunitarios. A forma de falar e de se expressar fora dos protocolos
convencionais, especialmente em congressos e espacos formais, causa desencontros de entendi-
mento e deslegitimag¢ao, uma vez que corpos femininos e racializados nao sao reconhecidos como
referéncia para a comunicagao académica. Nao por acaso, “[...] muitas mulheres autoras tém sido
criticadas no trabalho de campo, apresentagoes, salas de aula, por estarem longe do padrao acadé-
mico masculino, racionalista, de corpo estruturado e quieto” (BEZERRA ez al., 2018, p. 70).

Ainda assim, intelectuais negras, indigenas, ribeirinhas e quilombolas transformam seus cor-
pos-territorios em espagos de enuncia¢ao, afirmando epistemologias préprias que revisitam e tensio-
nam os canones. Nesse contexto, surgem obras coletivas fundamentais, como “Mulheres quilombolas
— territérios de existéncias negras femininas” (DEALDINA, 2021) e “Vivéncias diversas — Uma cole-
tanea de indigenas mulheres” (BANTWA; KAINGANG; TREMEMBE, 2020), que retinem narrati-

vas, memorias e analises criticas a partir de experiéncias de vida, cosmologias e praticas comunitarias.

Na Amazonia, como demonstra Cardoso (2025), iniciativas semelhantes vém sendo estru-
turadas pelo Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), que organizou o
projeto Autoras amazonidas: género, raga, classe e producio cientifica comunitaria. A publicagao,
patte do projeto Mapas da Producio (habilitado pela Lei Semeatr/PA/2023)*, dematca espacial-
mente a produgao de conhecimento de liderancas mulheres racializadas da educagdo comunitaria
de diferentes territérios (ilhas, ribeirinhas, quilombolas, povos do Maraj6, Baixo Amazonas, Baixo
Tapajos e Xingu). Estruturada em sessoes regionais com comités cientificos proprios, a coletanea
afirma a poténcia da produgdo comunitaria e coletiva, além de tensionar os padrées de cientificida-

de hegemonicos e inscreve outras epistemologias no campo académico™

Esta experiéncia resultou no capitulo Autoras amazionidas: género, raga, classe e a producao cientifica
comunitdria, de minha autoria, publicado na coletanea Awmeérica Latina mulberes! Ciéncia, movimentos
sociais e arte: caminhos em [rejeonstrucao (SIMOES, 2025). O texto evidencia como as epistemologias
comunitarias amazonidas se articulam a um movimento mais amplo de producao critica de conhe-

cimento cientifico, politico e artistico em toda a América Latina.

O IPPCS, enquanto associa¢ao sem fins lucrativos, tem como missao construir um espago

coletivo de produc¢ao de conhecimento, tanto na dimensao cientifica quanto na formac¢ao em edu-

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

133

oG

7




._f [ r’“\\w_ \\EL{/_-.!E*
"””-””f”-HHfrf-n?/?_f%\v/;\ m ﬁ/ﬁ

cagao popular. O projeto mobiliza educadores(as) — homens, mulheres e pessoas LGBTQIA+ —a

.-\\\“

partir de seus contextos territoriais e identitarios, enfrentando os limites ainda impostos por uma

epistemologia colonial que marginaliza outros saberes.

Nesse sentido, a proposta de uma gestio de governabilidade cabana busca qualificar o corpo
técnico e formativo do IPPCS por meio de uma politica de memoria articulada com suas liderancas
e educadores(as) comunitarios(as), consolidando uma pratica politico-cientifica coletiva territoriali-

zada para o fortalecimento de suas territorialidades especificas™

A retomada da governabilidade cabana parte do entendimento de que a Cabanagem foi um
movimento social profundamente enraizado nas camadas populares, em busca de libertacao diante
de um poder excludente no periodo regencial. Contudo, como analisa Magda Ricci (2007), apesar
de seu carater revolucionario, o governo cabano careceu de planejamento estratégico e de um
projeto politico consolidado. Essa auséncia de diretrizes limitou a consciéncia politica das massas
e abriu espago para o avanco de ideologias dominantes, como o liberalismo e o escravismo, que

acabaram por sufocar a revolucio.

Embora a memoria da Cabanagem seja mais reconhecida por sua expansio no Alto, Médio
e Baixo Tapajos, a literatura aponta para a sua forte presen¢a em outras regioes, com destaque para
Belém, Acara e Marajo, alcangando também as margens do rio Madeira (RICCI, 2008).

Com base na memoria historica e na atual articulagao das coletividades indigenas e tradicio-
nais, propoe-se um projeto de governabilidade cabana contemporaneo no campo da sociedade civil
organizada. Essa proposta estrutura-se por meio de associagoes voltadas a produciao de conheci-
mento e a formacao de movimentos de base, com vistas a constru¢iao de uma governanca coletiva
dos saberes cientificos e tradicionais, em dialogo com a sociedade, institui¢oes publicas e entidades
privadas. Dessa forma, reafirma-se a possibilidade de um poder cientifico popular, enraizado nos

territorios e conduzido pelos proprios sujeitos que historicamente resistem.

A Cabanagem foi um simbolo de organizacdo popular muito usado pela memoria recente
da governabilidade do poder publico municipal e/ou do Estado no Brasil Republica. Ha dois mo-
mentos de disputas politicas eleitorais no Para, em periodos distintos, nos quais 0 movimento foi
utilizado em narrativas de chegada ao poder direcionadas as massas famintas. O primeiro ocorreu
no ambito do governo Estadual com o Jader Barbalho (1983-1987), do PMDB, e o segundo, no
governo municipal com o prefeito de Belém, Edmilson Rodrigues (1997-2004) do PT. Ambos usa-
ram as narrativas cabanas em suas disputas eleitorais e projetos de poder, em defesa dos interesses
do povo, e, para isso, precisaram adaptar o discurso cabano diante das conjunturas que enfrentavam
em sua época. Nesse contexto, Jader Barbalho certamente precisou ceder e se alinhar a leitura po-
litica de José Sarney, que assumia a presidéncia na época (BARBOSA, 2010).

A cultura dominante de um governo, independente de controle ideoldgico, contribui para
integragao real de determinada classe ou grupos dominantes que configuram um poder publico

em uma integragao “ficticia” na sociedade em sua totalidade. Isso garante a comunicagao imediata

» Tratamos a territotialidade especifica enquanto construgio politica de uma identidade coletiva demarcada pela
percepeao dos agentes sociais. A partir desse conceito, depreende-se que a possibilidade de garantir de forma estavel
0 acesso a recursos essenciais fundamenta uma territorialidade especifica, gestada por meio de histéricas reivindica-
¢Oes ¢ intensas lutas das comunidades envolvidas. Essa territorialidade nio se limita ao espago fisico, mas revela-se
como um campo de didlogo — por vezes tenso, por vezes negociado — com os agentes antagonistas e com as instan-
cias do poder estatal. Trata-se, assim, de um processo dinamico no qual as comunidades reafirmam sua presenga,
constroem legitimidade e estabelecem mecanismos de defesa e sobrevivéncia, conferindo novos sentidos e signi-
ficados ao territério que habitam ou as suas coletividades e organiza¢ées comunitarias legais (ALMEIDA, 2008).

134 Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizac3o da Mesticagem



ﬂ\

S S AOROP 0P 0O

entre todos os seus membros, distinguindo-os de outras classes, fator que ocasiona a desmobiliza-
¢ao (falsa consciéncia) das classes dominadas. Como consequéncia, ocorre a legitimagao da ordem

estabelecida por meio das distingdes (hierarquias), assegurando a sua manutengao.

Esse direcionamento de efeitos ideolégicos produz a cultura dominante que mascara a fun-
¢ao de divisao na propria fungao da comunicagao, ou seja, a cultura que une (intermediaria da co-
munica¢ao) pode ser também a cultura que separa (instrumento de distingao), legitimando, assim,
as distingoes. Esse processo resulta na marginalizacdo de todas as outras culturas (designadas como
subculturas), privilegiando aquelas aclamadas pela ordem vigente, enquanto as preteridas passam a
se definir pelas suas distancias da cultura dominante (BORDIEU, 1989).

Sendo assim, a retomada da governabilidade cabana esta inserida nas disputas de poder sim-
bélico das lutas de classes, como afirma Pierre Bourdieu (1989), enquanto produgdes simbolicas
usadas para instrumentaliza¢do de dominagao dos grupos que estao no poder. Trata-se de bens
simbélicos, que, diferentemente dos bens materiais, s6 podem ser apropriados por sujeitos que tem
um sistema de apreciagao, ou seja, coédigos para interpretagao e valorizagao.

Para Cesaltina Abreu (2015) o capital cultural é demarcado por uma composicao de posicoes
cultivadas que formam a compreensao dos bens simbélicos e culturais. Tal conceito se aproxima da
perspectiva de Bordieu (2007), segundo a qual o capital cultural esta intimamente relacionado aos

sistemas de disposi¢oes (habitus), ou seja, demarca “habitos de classe diferenciados”.

Com base nisso, avaliamos a importancia da composi¢ao da gestao marcada pelo protagonis-
mo das mulheres indigenas, traduzindo-se em uma governabilidade cabana que age para a forma-
¢do de uma academia comunitaria. Esse projeto torna-se possivel por meio da rede educadoras/
educadores académicos comunitirios na gestagao de saberes cientificos e processos formativos
enraizados nas comunidades. Tal pratica ainda se configura mais como uma espécie de “terceira
margem” ou “terceiro espaco” (BHABHA, 1998), uma zona da “producao do saber académico
convencional”, marcada por um sistema de apreciagao simbolico advindo de familias que habitam

e/ou habitavam em terras tradicionalmente ocupadas.

No que se refere aos projetos que visam a um novo mapeamento do passado dos povos da
Amazonia, a principio organizado por uma gestao de mulheres educadoras de contextos especifi-
cos do Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS), questiona-se: o que a gover-

nabilidade cabana e as memorias cabanas tém a ver com emersao indigena?

A consciéncia da governabilidade cabana afirmada em um grupo de produciao de conhe-
cimento comunitario se expressa na defesa dos saberes, na produciao de conhecimentos de seus
territorios e comunidades e nas formas de gestao autbnomas de projetos locais. Contudo, essas ex-
periéncias ainda operam, em grande parte, a margem, devido a dispersao das liderancgas locais (em
especial, as mulheres indigenas) e da invisibilizacao de outras organizacOes pela concentracao de
recursos em determinadas regioes, ou pelo foco restrito a algumas liderangas. Estas, mesmo quan-
do beneficiadas e aprovadas nas institui¢oes de poder, ainda continuam favorecendo a reproducio

do monopdlio arbitritio de grupos de pesquisa e empresariais em relacdo a direcio de projetos™

A retomada da memoria cabana, conduzida por educadoras e académicas comunitarias indi-
genas e ribeirinhas, constréi um projeto de luta enraizado no pertencimento histérico desses povos.

Ele reafirma a continuidade das familias de bisnetas(os) e netas(os) de indigenas que, durante a

% Ver também SANTOS, Milton. O espago dividido: Os dois circuitos da Economia Urbana dos paises subdesenvolvidos. Sao Paulo:
Editora da Universidade de Sao Paulo, 2018.

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

135




| “\\i@ AN
_ 5 » (e _
]]TJ:’:’.-'I‘IHTTf(-'l'l'lfl'ff.-"l'l‘lll-%\r/_@ f@ I/mﬁ @ /

Cabanagem, ja eram classificadas(os) como caboclas(os) pela Provincia do Para, reflexo do nio re-

conhecimento estatal no Brasil Regente. Vale lembrar que muitos indigenas haviam sido excluidos
de suas identidades coletivas desde a Carta Régia de 12 de maio de 1798, que extinguiu o Diret6rio

e promoveu a conversao gradual dos indigenas em colonos.

E importante destacar, ainda, as regides que foram principais alvos de empreendimentos
de engenhos e de ocupacao de grandes terras, também destinadas a implantagao da pecuaria por
meio de cartas de sesmaria, desde meados do século XVII, fato que marca o inicio do primeiro
projeto de coloniza¢ao na Capitania do Para. Segundo Treccani (2001), as terras mais procuradas
inicialmente localizavam-se nos arredores de Belém, como Pinheiro (atual Icoaraci), Val de Caes
e Utinga; as margens do rio Guama, proximas a Casa Forte e ao rio Capim; nas proximidades dos
rios Arari e Anajas na Ilha do Marajo; e em Gurupa. As areas do Marajo e proximas ao rio Guama

foram as mais beneficiadas, com maior nimero de confirmacdes.

No século seguinte, o Baixo Tocantins — em especial Cameta, Moju e Acara — também foi
fortemente impactado por muitos empreendimentos de engenhos. As ordens religiosas, sobretudo
os Jesuitas, tomaram grande parte dessas terras e da mao de obra indigena local, cuja posse passou
a simbolizar riqueza nos dois primeiros séculos da ocupagao do Estado do Grao-Para e Maranhao.
A concentracio de riqueza, somada aos conflitos com os colonos, acarretou a expulsao dos Jesuitas
do territério amazonico. Tal medida foi tomada a partir da ascensao do Marqués de Pombal, que
também reconfigurou o Estado do Grao-Para e Maranhao. Além disso, para intensificar a econo-
mia agricola e diversificar a mao de obra, criou-se, em 7 de julho de 1755, a Companhia Geral do

Grao-Para e Maranhao, que tinha como uma de suas missoes trazer escravos negros da Africa.

A Ilha do Maraj6 era a regiao em que se concentrava a maioria das atividades de pecuaria,

representando 76% do total das sesmarias, nas quais a criagao de gado era a atividade predominante
(TRECCANI, 2001).

Observa-se que, em geral, o processo de ocupagao dessas terras pelos senhores(as) sesmeiros
envolviam conflitos com a populacgio indigena local, especialmente na regiao Guajarina, com os
Tupinambd, que recuaram somente apds a morte do cacique Guamiaba, durante o levante Tupi-
namba (1617-1621) (CASAL, 1940).

Ja no Maraj6 indigena, em meados do século XVIII, as esposas dos indigenas das chamadas
“nagdes” nheengaibas ainda eram proibidas por seus companheiros de aprender a lingua geral ama-
zonica (LGA), conforme relata o padre Joao Daniel (1975). E sabido que, muitas vezes, a tentativa
de falar a lingua dos “indios” Tupinamba nao tinha nenhum éxito no trato com os nheengaibas,
que falavam diversas linguas do tronco Aruak. A udltima tentativa de pacificagido desses povos
ocorreu com a safda de uma frota de 12 canoas da aldeia Camuta, entre 16 e 27 de agosto de 1659,
composta pelo Jesuita Manuel Pires, o Padre Anténio Vieira, seis soldados da praga de Cameta,

sendo os demais membros “indios cristdos” Tupinambas de arco e remo (VIEIRA, 1735).

Na ilha do Marajo, desde meados do século XVII, os lusitanos enfrentaram cerca de 44
anos de guerra contra os nheengaibas®, em um cenirio de dominagio do colonialismo portugués

(DIAS, 2016). A guerra cessou somente apds a missao liderada pelo cacique Piyé Mapua, que con-

“ Documento completo disponivel em: <https:
carta_regia_de 12 de_maio_de 1798B.pdf>

28 «

nheengaibas” é um termo em tupi usado pelos portugueses de forma pejorativa para classificar as “nacées” in-
digenas do Maraj6é que ndo eram do tronco linguistico Tupi. As linguas derivadas desse tronco eram consideradas
“linguas boas”, enquanto as dos nheengafbas eram “linguas ruins” em razio da dificuldade da sua conversio para o

136 Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem



, hr‘r V(R

seguiu pacificar cerca de 53 das principais “nagoes” de diferentes linguas, dentre as quais havia os

“(...) Mamaynas, os Aroans e os Anayas, de baixo dos quaes se [compreendem| Mapuas, Guajaras,
Pixipixis e outros. O numero de almas nao se pode dizer com certeza, os que menos o sabem, di-
zem que foram quarenta mil (...)” (VIEIRA, 1735, p. 39-40).

A resisténcia dos velhos nheengaibas marajoaras demonstra a inteireza da vida ribeirinha e
das memodrias indigenas que marcam o espago histérico do Marajé. Nesse sentido, destaca-se eixo
das florestas (ocidental) — espago marcado por lutas, nas quais os antepassados indigenas defen-
deram bravamente suas terras, modos de vida, linguas maternas e crencas. A carta do Padre Vieira
demonstrando a astdcia do cacique Piyé Mapua no acordo de paz com os lusitanos, questionando
a vassalagem completa, ¢ uma memoria dos indigenas nheengaibas pouco explorada pela historio-
grafia, especialmente pela histéria de luta dos direitos indigenas diante dos grupos dominantes co-
loniais. Nao por acaso, o historiador Joel Dias finaliza sua tese “Confuso e intrincado labirinto”: fronteira,
territorio e poder na 1lha Grande de Joanes (séculos X171I e X17111)” assinalando a importancia de verificar
a situacao das populagoes remanescentes dos indios no Marajé sobreviventes ao colonialismo por-
tugués, sobretudo entre comunidades caboclas ribeirinhas que, em meados do século XIX, ja se

configuravam concretamente naquelas varzeas (DIAS, 2016).

Um apagamento similar das identidades indigenas também é perceptivel na cidade de Came-
ta, cuja historia oficial centrada nos “homens notaveis” e na imagem da “Cidade Invicta” durante a
Cabanagem ainda prevalece, mesmo que alguns moradores preservem memorias dos povos Carijo
e dos Tupinamba da velha Camuta (NERI, 2016). No inicio do século XIX, segundo Baena (2004),
o rio Tocantins e suas freguesias eram constantemente saqueados pelos Timbiras e Apinagés, tidos

como piratas da regido.

Os processos de ocupagao no Grio-Para apresentaram dinamicas diferenciadas. As povoa-
¢oes de “brancos” — freguesias proximas a Belém — eram formadas majoritariamente por morado-
res livres (brancos, indios forros, mesticos) e escravizados africanos, mas nao inclufam indigenas
aldeados (as chamadas reparti¢Ges). Ja as povoag¢oes de indios, resultantes da transformagao de an-
tigas aldeias missionarias, eram compostas por indigenas aldeados, moradores livres e escravizados
africanos (CARDOSO, 2018).

Segundo Treccani (2001), a partir da analise das listas nominativas e dados do censo de 1823,
observa-se que vilas originadas de aldeias missionarias, como Arraiolos e Esposende, apresentavam
pequenas unidades familiares. Em contraste, nas vilas originadas por sesmarias — como Ourém,
Irituia e Sio Miguel —, predominavam as médias propriedades com cerca de seis escravizados por
familia. O pesquisador destaca, ainda, que nenhuma sesmaria foi concedida a Capitania do Rio
Negro, nio havendo também registros de concessoes para além do médio Amazonas, incluindo os
rios Tapajos, Jari, Araguaia e o sul do Para (TRECCANI, 2001).

Esses dados revelam que o problema fundiario no Para teve raizes e dinamicas distintas do
restante do Brasil, por serem resultados de solugées politicas diferentes diante de crises economi-
cas regionais. No Pard, a formacao de latifundios ocorreu apenas apds a adesao ao Império, com a
desestruturacao das economias de subsisténcia e a introducdo da légica da economia de mercado.
Ja no restante do pafs, o regime de sesmarias foi extinto em 1822, enquanto no Grao-Para isso s6

aconteceu em 1836, em plena eclosao da Revolucao Cabana.

nheengatu e para o entendimento dos lusos. Os nheengaibas eram cerca de 29 na¢des indigenas diferentes, dentre as
quais o padre Antonio Vieira menciona os Anajas, Mapuds, Paucacas, Guajaras, Pixipixis, Boccas, Pauxis, Mamaia-
nazes, Mocooes, Jurunas, Muanas e Sacacas” (DIAS, 2016; VIEIRA, 1735).

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd 137



138

'.f fﬁ‘\\w_
]lTI.'."-.‘l‘l'ul'rr(-.‘l'l'lfn'rn‘--.ll // \7/—_"—\ -\

Essas contradigoes historicas langam luz sobre os debates em torno das narrativas indigenas
emergentes e da reivindicagdao de reconhecimento territorial por parte de povos indigenas em con-
textos urbanos e rurais. GuardiGes de patrimonios materiais e imateriais, esses grupos tensionam o
campo politico ao buscar o reconhecimento e a reinvengao de territorialidades apagadas dos regis-
tros oficiais. A complexidade desses conflitos e retomadas sé sera plenamente compreendida por
meio de projetos coletivos de didlogo consistente entre educagao comunitaria e desenvolvimento

do patrimonio comunitario através de sua historia oral e comunicagao.

2.1. Ciéncia comunitaria e Revolugao Cabana: mapeamento da presencialidade do passado
e lutas territoriais

Os projetos desenvolvidos® pelo Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Sabetes
(IPPCS) que propoem um novo mapeamento do passado e a visibilidade das etnicidades violen-
tamente encobertas, constituem os primeiros resultados de uma gestao politico-cientifica inspi-
rada em uma “revolugdo cabana” protagonizada por mulheres cientistas da educagao popular.
Sob lideranca e orientagdo da professora Alanna Tupinamba, tais iniciativas ja apresentaram
acOes concluidas entre novembro de 2023 e outubro de 2024, especialmente no ambito da car-

tografia historica das resisténcias em comunidades tradicionais.

Duas comunidades tradicionais estiveram diretamente envolvidas no projeto de estagio pos-
-doutoral sob execu¢ao da professora Alanna Tupinamba e nas a¢des do mapeamento coletivo
como ferramenta da educa¢ao popular do IPPCS: a comunidade ribeirinha Maria Petrolinea e a
comunidade quilombola de Abacatal. Esse trabalho foi articulado ao curso de extensao “Cartogra-
fia Historica dos Conflitos: Educacao Popular Patrimonial, Meméria e Politica Publica”, aprovado
pelo Programa de Pés-Graduacio em Geografia da UEPA (PPGG/UEPA) e ministrado entre
setembro e dezembro de 2023.

O curso mobilizou educadoras e educadores populares do Cursinho Emancipa-UFPA e pos-
-graduandas(os) quilombolas do PPGED/UEPA e do PPGA/UFPA, integrando as dimensées do
ensino, pesquisa e extensio na constru¢ao de uma ciéncia comunitaria. A a¢ao conjunta resultou
em um levantamento e mapeamento para a produ¢ao de um dossi¢ dos inventarios patrimoniais
das comunidades Maria Petrolinea e Quilombo Abacatal, projeto que atualmente esta em fase final

de organiza¢ao de dados, sistematizacdo e elaboragao para publicacio.

Para além da importancia académica e simbolica do dossié, uma das conquistas mais relevan-
tes dessa articulacao entre IPPCS e PPGG/UEPA foi o reconhecimento oficial, pela Superinten-
déncia do Patriménio da Unido (SPU), de que a area tradicionalmente ocupada pela comunidade
ribeirinha Maria Petrolinea pertence ao dominio da Unido. Esse reconhecimento abre caminho
para o processo de regularizacio fundiaria das moradias, atualmente em andamento junto a SPU.
Quando a regulariza¢do estiver concluida, a comunidade finalmente sera incluida nas agendas de
planejamento, defesa e acesso a politicas publicas prioritarias para seus territorios — um passo fun-

damental na efetivacdo de seus direitos territoriais, culturais e cidadaos.

# Atualmente, o projeto 1: A “nova” Cartografia Histérica dos Engenhos e a "Presencialidade" do passado nas
comunidades tradicionais da Amazonia - demarcando politicas puablicas, a educagio patrimonial comunitaria e a
histéria oral, do Instituto de Pesquisa Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) esta vinculado ao Estagio Pés-dou-
toral Estratégico do PPGG-UEPA, sob supervisio do prof. Dr. Fabiano Bringel. Ver em: <https://www.institu-
to-cartografando-saberes.com/a-nova-cartografia-historica/>. O IPPCS ainda conta com um projeto construido
e mobilizado pelas liderancas da educaciao comunitaria desde 2021, a Catedra Livre - Agenda Mapas de Producio:
Educacio Popular, Comunicacio e Patriménio Comunitario.

Género na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 3: Mulheres Indigenas e a Descolonizac3o da Mesticagem




(c"(*' @ v @ v,

N
7

Outro projeto importante que envolveu a mobiliza¢ao de lideran¢as da educagao comunita-
ria de diversos povos e comunidades tradicionais das regides do Para é a Catedra Livre - Agenda
Mapas de Produgao: Educagao Popular, Comunica¢iao e Patrimonio Comunitario. Essa iniciativa
esta ligada a gestdo e orientagao da nossa linha 1, que se articula com as outras linhas por meio dos
didlogos estabelecidos entre as diversas matrizes comunitarias envolvidas: povos das ilhas da regido
metropolitana de Belém, movimento negro, povos de terreiro de matriz africana, povos indigenas,

quilombolas e comunidades ribeirinhas.

Figura 1: Mapa Geral do planejamento comunitario — Catedra Livre Agenda Mapas de

Producao: Educagao Popular, Comunicagao e Patriménio Comunitario.

® B e Comme Pacra hewncs - 00 s [l
P Spere— ]
© e ks st eveies SR
w9
© M e Cons - Sarsg - 40 sndas gl
My S wha Tesvs e - 53498 Faniiiill
@ Woca dn Tecordors - 7 tern (i
e e Ao

e G T tenes I
o e e Sa s 1t s I
e S - 1) s

Cidade Polo &
Ponta de Fedras (Culormiess Tataiguess ¢ Sancans) r—%
Cachirmira s At {Culormtes Gang}
Afud - Cormuradades ribsirhn
et + IESX Marl - Eiuitedisics ribcriohis
T For] RESE Haped
Bammardi Ciiad ok gk Tapak:
& Besim - Bacie o Tuourduma
A Y% - Adserirs - Crmunisasos rsigongn | Amcoagion

PR

A9 W AT, DOBW

o et 48 A b

e s g 0 T v 0 vt
S b s g 230 bl
B e I

B LY
Grisa: 247 pensoant . il

Fonte: Indicadores e Dados dos agentes comunitarios indigenas, ribeitinhos, quilombolas pretos(as) da
educaciio comunitaria do Grupo de Planejamento Catedra Livre — Agenda Mapas de Producio: Edu-
cag¢do Popular, Comunicagio e Patrimonio Comunitario, coordenado pela Profa. Dra. Alanna Souto

Cardoso Tupinamba.

Essa construgao parte da urgéncia de fortalecer os direitos territoriais e patrimoniais de
comunidades tradicionais amazonicas, por meio da realizagio de uma Consulta Livre, Prévia e In-
formada (CLPI), referente a importancia da educagao comunitaria para o fortalecimento e (auto)
sustentabilidade do patrimonio dessas comunidades. O objetivo é encaminhar, com base na escuta
ativa e coletiva das comunidades, a criagdo de um curso de pesquisa, ensino e extensio em parceria
com o Prof. Dr. Joao Coladores do Programa de Pés-Graduaciao em Educacio da UEPA (PPGE-
D-UEPA). O foco do curso sera a formacao de educadores(as) comunitarios(as) selecionados dire-
tamente pelas proprias comunidades, com vistas a producido de inventarios participativos do patri-
moénio comunitario. Os inventarios deverao articular dimensdes da educagao popular, comunicagao
comunitaria, histéria oral, associativismo e economia local como instrumentos de planejamento e
incidéncia em politicas publicas.

A agao sera desenvolvida em duas etapas:

R Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

| @O

139

‘\\

A



140

- _&‘\\ /f"\,\ = /%
. b ® —\® :
]]TJ:':".-‘l‘l'ul'ff(-‘l'l'lfl'l'f.-"u'l‘lll-?)/_@ f@ I/mﬁ @ /.-

Etapa 1 (2025): realizagao do evento CLPI, um debate formativo com liderangas locais e
o encaminhamento dos planos de trabalho e das equipes comunitarias referente ao projeto
Catedra Livre - Agenda Mapas de Produc¢ao: Educacao Popular, Comunicacido e Patrimonio

Comunitario.

Etapa 2 (2026): formacao das equipes por meio de um curso de extensiao coordenado pelo
IPPCS/PPGED-UEPA, com producio dos inventarios e lancamento da Cartilha dos Mapas

de Producao Comunitaria.

Ao valorizar os saberes locais e promover o protagonismo dos povos amazonicos na gestao
do seu patrimonio, a proposta reafirma o papel fundamental da educagao popular e da ciéncia co-

munitaria na promogao a justica territorial e cultural na regiao.

2.2. A Retomada dos Tempos Largos: mulheres, resisténcia e tradigdo na Revolugio
Cabana

A partir da perspectiva das mulheres indigenas, quilombolas e ribeirinhas, a Cabanagem pode
ser revisitada como referéncia de resisténcia histérica. Em regides como o Baixo Tapajds, onde a
cidade de Santarém chegou a constituir um centro autobnomo de participagao indigena antes de ser
violentamente reprimido, essa memétia permanece viva (TAPAJOS; SILVA NETO, 2019).

Mais do que um movimento interrompido, a Cabanagem ressurge nos “tempos largos™ da
memoria coletiva, articulando passado e presente. Nesse processo, liderangas femininas — pajés,
parteiras, benzedeiras — assumem papel central na continuidade cultural e politica dos povos da

Amazoénia, mesmo quando invisibilizadas pelas narrativas patriarcais.

O antropologo indigena Floréncio Vaz Filho (2010; 2017) identifica que, desde 1998, 55
comunidades ribeirinhas dos municipios de Santarém, Belterra e Aveiro reivindicam sua iden-
tidade indigena, compondo hoje 14 povos distintos que habitam areas como a Resex Tapajos-
-Arapiuns, a FLONA do Tapajés e outras zonas de prote¢iao. A presenca ativa das mulheres
indigenas nessas mobilizag¢oes, inclusive nas assembleias do CITA, evidencia sua centralidade

nas lutas atuais.

A memodria da Cabanagem ¢ especialmente forte em comunidades como Ecuipiranga, onde
os processos de etnogénese tém sido impulsionados pela reativagao de praticas e saberes ancestrais.
Esse movimento reafirma o direito a terra, a identidade e a histéria, construindo uma unidade poli-
tica e social indigena a partir das experiéncias locais de resisténcia e reexisténcia. Isso sé foi possivel
por meio do movimento de organiza¢ao de uma conscientizacao de dimensao identitaria dessas

liderancas no sentido do fortalecimento de suas crencas.

Nessa perspectiva, as lutas anticoloniais se expressam na demarcagiao de suas memorias

largas e curtas, na qual o “caminho da volta” nio significa simplesmente retornar a algum lugar do

O conceito de memoéria larga, desenvolvido por pesquisadotes e ativistas bolivianos como Silvia Rivera Cusi-
canqui (1987, 2010) e Garcia (2014), tem sido fundamental para repensar a educagido e o ensino de histéria em
contextos comunitarios. Essa abordagem reconhece a poténcia das memorias ancestrais — articuladas com as
lembrangas recentes (memoria curta) — como forma de empoderar sujeitos histéricos e valorizar suas trajetorias,
especialmente em comunidades indigenas e quilombolas com longos anos de contato e resisténcia. A articulagdo
entre memorias largas e curtas permite compreender as experiéncias histéricas a partir das proprias narrativas dos
povos, fortalecendo seu direito a existéncia e a continuidade cultural. No entanto, essa for¢a também enfrenta de-
safios, pois muitas vezes ha dificuldades internas e externas no reconhecimento pleno de pertencimentos étnicos,
sobretudo apds séculos de repressio estatal e apagamentos sistematicos, conforme apontam diversos relatérios de
direitos humanos (GARCIA, 2014).

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem




?,'.

passado, mas revisita-lo por meio de suas recriagoes ludicas, espirituais e de valores éticos funda-
mentais para a producio das bases de uma existéncia coletiva (CARDOSO, 2018).

2.3. Memoria e Emergéncia Indigena: resisténcia e direitos

Atualmente, observa-se a articula¢do gradual de movimentos indigenas tanto na Regiao Me-
tropolitana de Belém quanto no Marajd, envolvendo comunidades urbanas e rurais. No Marajo,
destaca-se a resisténcia da familia do artesio Carlos Amaral (Zuca de Arud), em Soure, que mantém
viva a heranca cultural dos Arud — os rituais, a ceramica, a musicalidade e a pajelanca. Essa conti-
nuidade ocorre mesmo sob pressio de grupos hegemonicos locais, incluindo um representante da

Universidade Federal do Para (UFPA), que nio realizou consultas aprofundadas sobre esse povo.

Embora o livro autobiografico de Zuca esteja sendo transcrito por esse pesquisador da
UFPA/Soute, a pressao economica e social levou a dispersdo de sua familia. Esse processo inviabi-
lizou o pedido formal de reconhecimento e demarcacio territorial junto a FUNAI e comprometeu

o direito a educagao indigena de seus descendentes.

Outro exemplo em Soure ¢ a comunidade Caju-Una, liderada por Carla Yapoti, que retne
diversas familias identificadas como descendentes do antigo povo Arud e que reivindicam esse

pertencimento tradicional.

Na Regiio Metropolitana de Belém (RMB), duas organizagdes se destacam no contexto urbano:

® Associagdao Wika Kwara (WK), presidida por Miguel Tembé, com atuagdo em espiritua-
lidade, arte e redes virtuais de acolhimento para todo sujeito que se identifica como indigena,

independentemente de origem ou raga.

e Forum Parawara de Indigenas em Contexto Urbano, Ribeirinho e Rural’’, funda-
do apds a ruptura entre a lideranca Tupinambd de Belém/Mairi, Profa. Dra. Alanna Souto
Cardoso (IPPCS/PPGG-UEPA), e representantes da Conferéncia Popular de Indigenas em

Contexto Urbano Margal de Souza, coordenada virtualmente por Giva e Sassa Tupinamba.

Essa ruptura gerou desdobramentos e divisdes no movimento indigena urbano, tanto em Be-
lém quanto em cidades como Ananindeua, Santarém e Altamira. Liderangas também se afastaram
da WK, como Glailson Santos (Porake Munduruku), engenheiro agronomo e articulador do coleti-
vo Kabiadip, formado por cidadaos munduruku em contextos urbanos, que igualmente participou

da funda¢iao do Férum Parawara.

As narrativas de emersiao indigena, sobretudo nos contextos urbanos e periurbanos, sio di-
versas e nao podem ser tratadas de forma homogénea, nem subordinadas a monopdlios de grupos
hegemonicos, académicos ou partidarios — comuns, por exemplo, no Baixo Tapajos, em Altamira
(Regiao do Xingu), no Marajd, no Baixo Tocantins e na Regidao Metropolitana de Belém. As lutas
por direitos indigenas na cidade e no campo seguem trajetorias proprias, resistindo a logica seletiva
de reconhecimento imposta por setores do Poder Publico no Para e na Pan-Amazonia.

Em geral, essas identidades s6 sdo reconhecidas oficialmente quando associadas a territorios
rurais tradicionais. Em consequéncia disso, as reivindica¢des dos povos indigenas que vivem nas

cidades permanecem a margem. Os indigenas urbanos, mesmo quando organizados coletivamente,

na-em-contexto-urbano- r1belr1nho e-rural/>.

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

€ U MU UUNININLNL )

14]




142

Y

continuam invisibilizados e sem acesso a politicas publicas essenciais — saide, educa¢ao, moradia,

].lTJ.'.".-‘l‘lHP[[(-‘l‘l'lfn'ff.-'i'l‘ll

cultura e assisténcia social. Além disso, enfrentam discriminagdo por parte de entidades sociais
oficiais e de 6rgaos que deveriam promover esses direitos, como a FEPIPA (Federagao dos Povos
Indigenas do Para) e a SEPI-PA (Secretaria de Estado dos Povos Indigenas do Para).

Essa omissao atinge sobretudo os povos que nao se encaixam na dicotomia “aldeados versus
desaldeados” e cujas identidades foram apagadas por mecanismos estatais, como mapas, censos €
museus. Esses dispositivos consolidaram a categoria “cabocla” como estratégia de invisibilizagao.
Muitas familias migraram para as cidades em razao da expulsao de seus territorios, mas permane-

cem conectadas as suas memorias e pertencimentos indigenas.

Um caso emblematico é o de Altamira, marcada pelo impacto da Hidrelétrica de Belo Monte.
Esse contexto impulsionou a organizac¢ao politica de povos indigenas urbanos e rurais que vivem
fora das Terras Indigenas oficialmente reconhecidas. A fundagao da AIMA (Associagao Indigena
de Altamira), em 2002, liderada por mulheres indigenas como Elza Xipaya, foi um marco na luta

por politicas publicas e direitos territoriais no espago urbano.

Outro ponto de inflexdo foi a criagao da Coordenagao Técnica Local dos Indios Citadinos e
Ribeirinhos de Altamira, instituf{da pela FUNAI-Brasilia em 2010. Essa iniciativa pioneira no pafs
(PASCUET; FAVERO, 2014) fortaleceu as mobilizacdes desses povos em contextos urbanos, rea-

firmando sua presenca e agéncia histoérica no territorio.

A emergéncia de novas identidades e a reafirmacao de pertencimentos tradicionais no Para
revelam o que podemos chamar de uma “Pachakuti cabana”: uma virada historica e simbolica inspi-
rada nas cosmologias andinas e apropriada nas lutas cabanas. Essa reviravolta sociopolitica ganhou
forca no século XXI, quando antigas comunidades caboclas passaram a se autodemarcar como

aldeias e grupos indigenas se organizaram em associagdes urbanas e rurais.

Esses movimentos buscam, de forma cada vez mais organica, o reconhecimento de direitos
invisibilizados por institui¢bes estatais e municipais que historicamente ignoram ribeirinhos de per-
tencimento indigena e imigrantes em situagao de refugio, como os Warao, na Regidao Metropolitana
de Belém.

A resposta a essa invisibilizagdo ganhou forma com a criagao e articulagao do Férum Parawara
de Indigenas em Contexto Urbano, Ribeirinho e Rural, mobilizado por liderancas das cidades de Be-
1ém, Santarém e Altamira. Um marco desse processo foi a realizacao da 1* Sessao Especial Parawara,
na Assembleia Legislativa do Estado do Para (ALEPA), em 26 de outubro de 2023, presidida pelo de-
putado Dirceu Ten Caten. A sessao garantiu espago de fala para diversas liderancas indigenas urbanas,

consolidando um importante conquista no pleito por politicas publicas diferenciadas®.

32 A partir da sessio da ALEPA, foi encaminhada a Mogio n°® 1570/2023 por meio do presidente da Sessio Pa-
rawara de Indigenas em Contexto Urbano e Periurbano, deputado Estadual Dirceu Ten Caten, a Casa Civil da
Governadoria do Estado do Para, para que providencie medidas para garantir a inclusdo, no Conselho de Politica
Indigena e Indigenista do Estado do Para (CONSEPI-PA), de indigenas urbanos e periurbanos no Estado do
Para, além de outras questoes especificas das entidades indigenas. Também houve a solicitacdo de notas técnicas
referentes 2 sociodiversidade de indigenas (e seus contextos) na mog¢ao/revisao do decreto estadual n° 93, de 9 de
maio de 2019 (CONSEPI/PA); iniciativa para ctiagio do observatdtio indigena; solicitagio de abertura de um canal
de comunicagio (ouvidotia/SAC) especifico para esses contextos na plataforma do MIP, por meio da secretatia
nacional responsavel por essas entidades indigenas diversas do Estado do Para, para além das TIs; e uma nota de
comunica¢io da ALEPA via gabinete do Deputado Estadual Dirceu Ten Caten, referente a realiza¢io, no dia 26 de
outubro, da Sessdo Especial Parawara, com adendo de indigenas em contexto urbano, ribeirinho e rural, resultado da
mobiliza¢do e coordenacio do Férum Parawara e da Reunido com o MP1/Governo Federal. <https://www.institu-
tocartografandosaberes.com/logomarcas-das-entidades-de-bases-indigenas-forum-parawara-de-indigena-em-con-

texto-urbano-ribeirinho-e-rural />

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem




RS OAORORD

Dessa sessao resultaram duas agoes estratégicas:

1. A Mogio n° 1570/2023, encaminhada ao Governo do Estado do Pari, solicitando urgén-
cia na garantia de representatividade indigena urbana e periurbana no Conselho Estadual de

Politica Indigenista.

2. A escolha da cidade de Altamira como sede do Seminario Regional do Estado do Para — 2*
Etapa da Amazonia, promovido pelo Ministério dos Povos Indigenas (MPI). O evento teve
como objetivo central a formula¢ao coletiva de uma Politica Nacional para Povos Indigenas
em Contextos Urbanos e Periurbanos, reunindo liderancas de comunidades residentes em

cidades, migrantes em periferias urbanas e imigrantes em situacao de refugio.

O Seminario Regional de Consulta de Indigenas em Contexto Urbano e Periurbano — Regido
Norte/Para buscou mobilizar, elaborar e discutir as bases comunitarias indigenas dessas cidades. A
agenda incluiu a apresentacdo das a¢oes da COPSU/MPI e o debate sobre o arcabougo institucio-

nal da Secretaria Nacional de Articulacao e Promo¢ao dos Direitos Indigenas.

Entre os principais encaminhamentos, destacaram-se: articular demandas de comunidades e su-
jeitos indigenas de Belém, Altamira e Santarém; promover o reconhecimento e a demarcagao de ter-
rit6rios urbanos com a FUNAIL ampliar o didlogo com féruns e associa¢oes indigenas; e consolidar

parcerias para garantir direitos em areas como saude, educagao, moradia, cultura, esporte e seguranca.

CONSIDERACOES FINAIS

3. A Construgio Coletiva de uma “Nova” Cartografia (Etno)Histoérica: povos cabanos,
memoria oral, educagio popular, comunicagao e patriménio comunitario

A chamada “nova” cartografia historica propoe uma leitura descolonizadora do espago ama-
zOnico, questionando a cartografia convencional e ampliando o conceito de mapa para além da
técnica, considerando-o como roteiro de lugares e praticas espaciais. Por meio de diversas fontes,
inclusive coloniais, essa nova leitura revela as territorialidades indigenas em sua complexidade e ter-

ceira margem (espaco entre o lécus original e o colonizador) de mediacio/“negociacao”/criagio.

Esta cartografia mapeia o passado dos povos indigenas e comunidades tradicionais em di-
alogo com seu presente coletivo, mobilizando a memoria indigena e comunitaria. Pesquisadores
comunitarios indigenas, quilombolas e ribeitinhos com formacio basica e/ou académica ou ainda
educadores comunitarios, reinterpretam os processos de ocupagio, o patrimonio™ historico e as
praticas de resisténcia, destacando processos de tertitotializacio™ que geram novas configuracoes

sociais e emergéncias indigenas em comunidades caboclas e ribeirinhas.

¥ A nogio atualizada de patriménio, nos campos juridico e antropolégico, abrange dimensdes econdmicas e simbo-
licas, ambas ligadas a ideia de propriedade. O conceito tradicional, centrado em monumentos histéricos de viés eu-
rocéntrico, foi sendo ampliado para incluir outras categorias, como patrimoénio artistico, arqueoldgico, arquitetonico
e urbano, reconhecidas pelo Estado. Com as transformacées sociais e o avanco do capitalismo nos séculos XIX e
XX, apenas nos anos 1970 a ONU passou a tratar a protec¢do do patrimonio cultural como pauta internacional. Em
1972, a UNESCO adotou a Convencio para a Protecido do Patrim6nio Mundial, Cultural e Natural, considerando
patrimoénio cultural os bens com valor universal excepcional, como monumentos arquitetonicos, sitios arqueol6-
gicos e conjuntos integrados a paisagem. Ja em 2003, foi aprovada a Convengao para a Salvaguarda do Patrimonio
Cultural Imaterial, reconhecendo praticas, saberes, expressoes, técnicas e rituais de povos indigenas e comunidades
tradicionais, associados a artefatos, lugares e memorias coletivas. Essas manifestages se expressam por meio da
oralidade, das cosmologias, da medicina tradicional, da arte e dos modos de ver o mundo e a natureza (ALMEIDA;
DOURADO; MARIN, 2013).

** A histéria oral desta nova cartografia historica em desenvolvimento estabelece um didlogo interdisciplinar com

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd 143



Ny

.a-'1

¥

\/

144

€ SECAD3 9PSOPSOPSOPSAS

NN\

Assim, ao longo deste ensaio, buscou-se evidenciar como a memoria da Cabanagem e a

experiéncia historica das comunidades indigenas, quilombolas e ribeirinhas revelam a necessidade
de uma nova cartografia historica e feminista comunitaria, capaz de deslocar o olhar hegemoénico
e afirmar epistemologias situadas. Retomando os trés eixos estruturantes — classe, raga e género —,
reafirma-se que ¢ sobretudo no papel transformador das mulheres que se encontra a possibilidade
de reinvencao das praticas de governabilidade cabana. Por fim, propoe-se compreender a trajetoria
do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes (IPPCS) como continuidade histérica e
politica dessa governabilidade protagonizada por mulheres, que, no passado e no presente, mantém

vivas as lutas por memoria, territorio e justiga social na Amazonia.

Essa convergeéncia fortalece a educagao escolar no campo, a indigena e a quilombola, reco-
nhecendo a pluralidade étnico-racial das pedagogias das comunidades tradicionais. Inspirado em
Paulo Freire (1992), o projeto enfatiza uma educa¢ao democratica que valoriza as linguagens e
experiéncias dos povos, evitando autoritarismos e promovendo a descolonizagdo e a invengao da

cidadania por meio da arte, musica e cartografias comunitarias.

A reescrita do passado a partir do presente mobiliza académicos indigenas, ribeirinhos e qui-
lombolas para romper o confinamento da histéria oficial, buscando alternativas e mudangas signifi-
cativas nas universidades e em projetos comunitarios, ampliando, assim, uma “economia politica do
conhecimento”. Esse movimento abre caminhos para investigagdes de tempo-espago e autonomia
para sujeitos comunitarios marginalizados. Destaca-se, dessa forma, a proposta de uma cartografia
histérica e da historia oral conduzida por mulheres académicas cabanas e focada no protagonismo
das organizagdes coletivas e comunitarias atuais. Assim, esses grupos revisitam e ressignificam suas
memorias étnicas, dando um novo contorno ao tempo presente por meio de uma gestao local ar-
ticulada no projeto Catedra Livre - Agenda Mapas de Producao: Educac¢iao popular, Comunicagao

e Patrimonio Comunitario.

FONTE PRIMARIA:
A carta régia de 12 de maio de 1798. Disponivel: <https://lemad.fflch.usp.br/sites/lemad.ffich.
usp.br/files/2018-04/A carta regia de 12 de maio_de 1798B.pdf>

CASAL, Manuel Aires. Corggrafia Brazilica, Relagao Historico-Geographico do Reino do Brazil composta e
dedicada a sua majestade fidelissima por hum presbitero secular do gram priorado do crato. Tomo I1. Imprensa
Nacional. Rio de Janeiro. 1946.

DANIEL, Pe. Jodo. Tesouro descoberto no Rio Amazonas. t. 1 e 2. Rio de Janeiro: Biblioteca Nacional,
1976. (Separata dos Anais da Biblioteca Nacional, v. 95, t. 1-2, 1975).

areas como a Antropologia Historica, Sociologia Histérica, a Geografia, a Pedagogia e as Ciéncias Naturais, desta-
cando-se a epistemologia da Hist6ria Oral de Cusicanqui (1987). Essa abordagem promove uma reconstrugio plural
e auténoma da histéria em comunidades, na qual o pesquisador ndo ¢é central, mas compartilha a condugio das
narrativas com indigenas, intelectuais mesti¢os e demais agentes sociais. Dessa forma, sio reveladas multiplas iden-
tidades e cosmologias, em contraponto ao colonialismo histérico e a historia oficial eurocéntrica que desvalorizam
os saberes, territorialidades e epistemologias dos povos indigenas, comunidades tradicionais ¢ de matriz africana.

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem

y

1 7

&
b



e NN /R
R A A A AT A WA

VIPERY//72)

VIEIRA, Antonio. Cartas do padre Antonio Vieira da Companhia de Jesus. Lisboa Ocidental: Na Offici-
na da Congregacao do Oratorio. 1735.

REFERENCIAS

ABREU, Cesaltina. A logica da distingdo em Pierre Bourdieu, vista através de uma obra excep-
cional. Mulemba, v. 5, n. 10, p. 841-864, 2015. DOI: <https://doi.org/10.4000/mulemba.2195>.
Disponivel em: <https://journals.openedition.org/mulemba/2195>. Acesso em: 10 abr. 2014.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terras de quilombos, terras indigenas, “babaguais livres”, “casta-
nhais do povo”, faxinais e fundos de pastos: terras tradicionalmente ocupadas. Manaus: PGSCA-UFAM, 2008.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de; DOURADO, Sheilla Borges; MARIN, Rosa Elizabeth
Acevedo (O1g.). Patrimonio cultural: identidade coletiva e reivindicacao. Manaus: UEA Edi¢oes, 2013.

ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas. Sao Paulo: Cia. das Letras, 2008.

BAENA, Antonio Ladislau Monteiro. Ensaio corogrifico sobre a provincia do Pard Colonial: Uma noticia
Historica. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2004. Disponivel em: <http://www2.sena-
dodeg.br/bdsf/handle/id/1097>. Acesso em: 14 set. 2014.

BANIWA, Braulina; KAINGANG, Jozileia; TREMEMBE, Lucinha (orgs.). Vivéncias diversas: uma
coletinea de indigenas mulberes. Brasilia: Cole¢ao Didlogos da Diaspora, 2020.

BARBOSA, Benedito Catlos Costa. Estudo sobre os mocambos das terras do Cabo Norte na iltima década
dos setecentos. 2004. Trabalho de Conclusao de Curso. (Graduagao em Historia) - Universidade Fe-
deral do Para, Belém, 2004.

BARBOSA, Mario Médici. Entre a filba enjeitada e o paraensismo: as narrativas das identidades regionais na
Amazinia paraense. 2010. Tese (Doutorado em Histéria Social), Pontificia Universidade Catolica.

Sio Paulo 2010. Disponivel em: <https://tede.pucsp.br/handle/handle/12615>. Acesso em 11
jan. 2023.

BARRIGA, Leticia Pereira. Entre letras e baionetas: independéncia e Cabanagen no médio Amazonas (1808-
1840). 2014. Dissertagao (Mestrado em Histéria Social) - Instituto de Filosofia e Ciéncias Huma-
nas, Universidade Federal do Pard, Belém, 2014.

BEZERRA, Ana Carolina ez a/. Corpos em movimento: epistemologias feministas e criticas ao
canone académico. In: Feminismos e producao de conbecimento. Rio de Janeiro: EAUER]J, 2018. p. 65-82.

BEZERRA NETO, José Maia. Escravidao, abolicionismo, mundializacio e processo Civilizatorio
na Amazénia, século XIX. Ini ENCONTRO REGIONAL DE HISTORLA DA ANPUH. 19.
2008, Sao Paulo. Anais |...]. Sio Paulo: ANPUH, 2008. Disponivel em: <https://www.anpuhsp.org.
bt/sp/downloads/CD%20X1X/PDFE/Autores%20e%20Articos /Jose%20Maia%20Bezerra%20
Neto.pdf>. Acesso em 23 out. 2018.

BOURDIEU, Pierre. A distingao: critica social do julgamento. Sio Paulo: EDUSP, 2007.
BOURDIEU, Pierre. O poder simbilico. 2. ed. Lisboa: Difel, 1989.
BHABHA, Homi K. O /Jocal da cultura. Belo Hotizonte: Editora UFMG, 1998.

CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construccion de la propuesta de pensamiento epistémico de
las mujeres indigenas feministas comunitarias de Abya Yala. In: Minervas Ediciones (org.). Momento
de paro. Tiempo de rebelion. Miradas feministas para reinventar la lucha. Montevidéu: Minervas Ediciones,

2010. p. 116-134. Disponivel em: <https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uplo-
ads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf>. Acesso em: 3 dez. 2023.

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

145

D)

','I

A



_..-,‘(;;:_.-.,_J;_q ~ v, ﬁ v, n v, n v #'_‘v.:.’
e S, OLADS  AUANOAOAN 7

CARDOSO, Alanna Souto. Apontamentos para histiria da familia e demografia histirica da Capitania do
Grao-Pard (1750—1790). 2008. Dissertagao (Mestrado em Historia Social da Amazonia) — Programa
de Pés-Graduagao em Historia Social da Amazonia, Universidade Federal do Para, Belém, 2008.
Disponivel em: <https://repositorio.ufpa.br/items/4f8eba6f-b6b3-4aab-8¢66-221d23d69¢9¢>.
Acesso em: 28 out. 2025.

CARDOSO, Alanna Souto. Descolonizando a Cartografia bistorica Amazonica: representagoes, fronteiras étnicas e
processos de territorializagdo na capitania do para, Sécnlo X17111. 2018. Tese (Doutorado em Desenvolvimen-
to Sustentavel do Trépico Umido) — PPGDSTU-NAEA, Universidade Federal do Para. Belém, 2018,

CARDOSO, Alanna Souto. “Nag¢oes” indigenas, identifica¢ao étnica e territorializacio dos trios
amazonas e tapajos. IN: Reunido Equatorial de Antropologia — REA, 6., 2019, Salvador. Anais |...].
Salvador: PPGA — FFCH, 2020. v. 4. p. 423-444. Disponivel em: <https://repositorio.ufba.br/ri/
handle/ri/32217>. Acesso em: 13 mai. 2020.

CARDOSO, Alanna Souto. Algumas concepgoes de mulberes en contextos especificos e segmentos para um pla-

nejamento estadual de politicas piiblicas para mulberes. Instituto Cartografando Saberes, 2021. Disponivel

em: <https://wwwinstituto-cartografando-saberes.com/artigos/>. Acesso em: 25 nov. 2022.

CARDOSO, Alanna Souto. Autoras amazonidas: género, raga, classe e a produgao cientifica comu-
nitaria. In: SIMOES, Mirlene Fatima (otg.). América Latina mulberes! Ciéncia, movimentos sociais e arte:
caminhos em [rejconstrugao. Sio Paulo: Fundacio Memorial da América Latina; Centro Brasileiro de
Estudos da América Latina, 2025. p. 174-192.

COELHO, Mauro César; MELO, Vinicius Zuniga. Nem heréis, nem viloes: o lugar dos direto-
res de povoag¢oes nas dinamicas de transgressao a lei do diretério dos indios (1757-1798). Revis-
ta de Histdria, Sao Paulo, n. 174, p. 101-129, jan./jun. 2016. DOL: <http://dx.doi.org/10.11606
issn.2316-9141.rh.2016.115846>. Disponivel em: <http://www.scielo.br/pdf/rh/n174/2316-
9141-rh-174-00101.pdf>. Acesso em: 12 jan. 2022.

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Sio Paulo: Boitempo, 2020.

COSTA, Francisco de Assis. O campesinato historico da Amazoénia: das drogas do sertao ao inicio
do ciclo da borracha. Revista Eletronica Trilhas da Historia, v. 14, n. 28, p. 83-100, 2010. Disponi-
vel em: <https://trilhasdahistotia.ufms.br/index.php/RevT'H/article/download/21961/15183>.
Acesso em: 28 out. 2022.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. “Oprimidos pero no vencidos”: Luchas del campesinato. Aymara e Quechwa
(1900-1980). La Paz: I.a mirada Selvage. 2010b.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Chixinakax utxiwa: nma reflexdo sobre praticas e discursos descolonizadores.
Sao Paulo: N-1 Edig¢oes, 2021.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. El potencial epistemolégico y tedrico de la historia oral: de la 16gica
instrumental a la descolonizacion de la historia. Temas Sociales, La Paz, n. 11, p. 49-64, 1987.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. VZoléncia (re) encubiertas em Bolivia. 1a Paz: Mirada Selvage/Editorial
Piedra Rota, 2010a.

DAVIS, Angela. As mulberes negras na construgao de nma nova utopia. Geledés: Instituto da Mulher Ne-

gra, 2011. Disponivel em: <https://www.geledes.org.br/as-mulheres-negras-na-construcao-de-u-
ma-nova-utopia-angela-davis/>. Acesso em: 4 set. 2025.

DAVIS, Angela. Género, raga e classe. Sio Paulo: Boitempo, 2016.

DEALDINA, Selma dos Santos (otg.). Mulberes guilombolas: territdrios de existéncias negras femininas.
Sao Paulo: Sueli Carneiro/Jandaira, 2021.

146 Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem



. " v,
@LDL>
\. e ‘r’ ﬁ Y W,
DIAS, Joel Santos. “Confuso e intrincado labirinto”: fronteira, territirio e poder na llha Grande de Joanes (sé-

clos XV1I e XV1II). Tese (Doutorado em Histéria) — Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas,
Universidade Federal do Para, Belém, 2016.

FERREIRA, Eliana Ramos. Mulberes da Cabanagem: vozes e siléncios da revolugao popular na Amazonia
(1835—1840). 2010. Tese (Doutorado em Histéria) — Programa de Pés-Graduagao em Historia So-
cial, Universidade de Sio Paulo, Sio Paulo, 2010.

FONSECA, André Augusto da. Os mapas da populagao no estado do Grao-Para: consolidagao de
uma populagdo colonial na segunda metade do século XVIII. Revista Brasileira de Estudos de Popula-
¢ao, Belo Hotizonte, v. 34, n. 3, p. 439-464, set./dez. 2017.

FREIRE, José Ribamar Bessa. A canoa do tempo: tradigao oml e memoria indigena. 2008. Biblioteca da Funai.
Disponivel em: <http://bi unai.gov.
PDF>. Acesso em: 16 jul. 2023.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperanga: Un reencontro com a pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz
e Terra, 1992.

GARCIA, Alejandro Cerda. Memorias largas y cortas: tensiones para su articulacién en el campo
indigena. Clepsidra - Revista Interdisciplinaria de Estudios sobre Memoria, n. 1, p. 82-99, 2014.

GOMES, Flavio dos Santos. A Hidra e os pantanos: quilombos e mocanbos no Brasil (sécs. X1/ 1-XIX).
Sio Paulo: Editora UNESP, 2005.

GOMES, Flavio dos Santos. Mocanbos e Quilombos: uma historia do campesinato negro no Brasil. Sao Pau-
lo: Editora Claro Enigma, 2015.

HARRIS, Mark. Rebelido na Amazionia: Cabanagem, raca e cultura popular no Norte do Brasil, 1798-1840.
Campinas: Editora da UNICAMP, 2017.

LEFEBVRE, Henti. A producao do espago. Tradugao: Doralice Barros Pereira e Sérgio Martins. Paris:
Editions Anthropos, 2000. Primeira versao: inicio — fev. 2006. Disponivel em: <https://gpect.

files.wordpress.com /2014 /06 /henti lefebvre-a-produc3a7c3a3o-do-espac3a7o.pdf>. Acesso em:
28 out. 2017.

LE GOFF, Jacques. Historia e memdria. Campinas: Editora da UNICAMP, 1990.

LIMA, Ana Renata do Rosario de. Revoltas camponesas no VVale do Acard - Grao-Pari (1822-40). 2002.
Dissertacio (Mestrado em Planejamento do Desenvolvimento) - Nucleo de Altos Estudos Ama-
zOnicos, Universidade Federal do Para, Belém, 2002.

LIMA, Leandro Mahalem de. Presencas indigenas na Cabanagem: Proposta metodoldgica para a
compreensao de suas participagoes diferenciadas. Encontro Regional de Histiria, 17, 2004, Campinas.
Abnais [...]. CD-ROM.

LIMA, Leandro Mahalem de. Rios Vermelhos: perspectivas e posigoes de sujeito em torno da nogao de “cabano”
na Amazionia em meados de 1835. 2008. Dissertagao (Mestrado em Ciéncias) - Faculdade de Filosofia,

Letras e Ciéncias Humanas, Sao Paulo, 2008. Disponivel em: <https://teses.usp.br/teses/disponi-
veis/8/8134/tde-14052008-151318 /pt-br.php>. Acesso em: 13 mai. 2022.

MARIN, Rosa E. Acevedo; CASTRO, Edna. Negros do Trombetas: guardiaes de matas e rios. Belém:
UFPA/NAEA, 1993.

MELO, Wilverson Rodrigo Silva de. Tempos de revoltas no Brasil oitocentista: a ressignificacio da Cabana-
gem no baixo Tapajis (1831-1840). 2015. Dissertacao (Mestrado em Historia) — Centro de Filosofia e
Ciéncias Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2015.

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

147



" o i

148

R ~ v, v N\ D
KRN, S A A

MELO, Vinicius Zaniga; OLIVEIRA, Willyan Lourinho de. Protagonismo histérico e invisibilida-
de contemporinea: povos indigenas na Regiio de Integracio do Tocantins/PA, ontem (1757-1798)
e hoje. Aedos, Porto Alegre, v. 14, n. 31, p. 206-221, jul./dez. 2022. Disponivel em: <https://seet.

ufrgs.br/index.php/aedos/article/download/99260/84872/526015>. Acesso em: 1 out. 2025.

MOTA NETO, Joao Colares da. Por uma Pedagogia Decolonial na América Latina: reflexaes em torno do
pensamento de Paulo Freire e Orlando Fals Borda. Curitiba: Editora CRV, 2016.

NERI, Pamela Paula Souza. Memdria-esquecimento da historia e cultura indigena em Cameta: nma arqueo-
genealogia dos fios narrativos na trilha indigena da Aldeia e Torrao-Mupi. 2016. Dissertagao (Mestrado em
Educac¢ao) — Programa de Pés-Graduagao em Educacao e Cultura, Universidade Federal do Para,
Cameta, 2016.

OLIVEIRA, Joao Pacheco de. Regime tutelar e faccionalismo: politica e religiao em unma reserva Ticuna.
Manaus: UEA Edig¢oes, 2015. Disponivel: <http://jpoantropologia.com.br/pt/wp-content/uplo-
olitica-e-religiao-em-uma-reserva-ticuna_joao-pacheco.pdf>. Acesso em: 8 ago.

OLIVEIRA, Joao Pacheco de. Ensaios em Antropologia Histdrica. Rio de Janeiro: Editora UFR], 1999.

OLIVEIRA, Joao Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: “pacificacao’, regime tutelar e formagao
de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016.

PAREDES, Julieta; GUZMAN, Adriana. E/ feminismo comunitario desde Abya Yala: ideas y reflexiones
para tejer feminismos descoloniales. La Paz: Mujeres Creando Comunidad, 2014.

PASCUET, M.; FAVERO, M. Indios Citadinos de Altamira: lutas, conquistas e dilemas. In: Belo
Monte e a questao indigena. p. 207-219. Brasilia: ABA, 2014.

PAZ, Adalberto. Classe, cor e etnia nas legislagdes de compulsao ao trabalho na Amazonia: do Di-
retério ao fim dos corpos de trabalhadores (1755-1859). Mundos do Trabalho. Florianépolis, v. 12, p.

1-28, 2020. DOI: <https://doi.org/10.5007/1984-9222.2020.e72949>. Disponivel em: <https://

periodicos.ufsc.br/index.php/mundosdotrabalho/article /view/1984-9222.2020.e72949>. Acesso
em: 15 ago. 2022.

PEREIRA, Edir Augusto Dias. As encruzilhadas das territorialidades ribeirinbas: Transformagoes no exerci-
cio espacial do poder em comunidades ribeirinbas da Amazonia tocantina paraense. 2014. Tese (Doutorado em
Geografia) - Universidade Federal Fluminense, Niterdi, 2014.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, Ani-
bal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires:
CLACSO, 2005.

QUIJANO, Anibal; WALLERSTEIN, Immanuel Maurice. La Americanidad como concepto, o
América en el moderno sistema mundial. Revista internacional de ciencias sociales, vol. 44, n° 4, p. 549-
557, 1992. Disponivel em: <https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pt0000092840 spa>. Aces-
so em: 28 out. 2025.

RICCI, Magda. A Cabanagem, a terra, os tios e os homens na Amazonia: o outro lado de uma
revolugao (1835-1840). In: MOTA, Marcia e ZARTH, Paulo. (Org.). Formas de resisténcia camponesa:
visibilidade e diversidade de conflitos ao longo da historia: Concepgoes de Justicas e resisténcias nos Brasis. Sao Pau-
lo: Editora UNESP, 2008.

RICCI, Magda. Cabanagem, cidadania e identidade revolucionaria: o problema do patriotismo na
Amazonia entre 1835 e 1840. Tempo. Niteroi, v. 11, n. 22, p. 5-30, 2007. Disponivel em: <http://
repositorio.ufpa.br/ispui/handle/2011/10370>. Acesso em: 17 ago 2022.

Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 3: Mulheres Indigenas e 3 Descalonizag3o da Mesticagem



N @D DD

O\ Y \\Y N N aANY ANV AN

SALLES, Vicente. O negro no Pard, sob o regime de escravidao. Brasilia/Belém, Ministério da Cultura/
Secretaria de Estado da Cultura, 1988.

SANTOS, Milton. O espago dividido: Os dois circuitos da Economia Urbana dos paises subdesenvolvidos. Sio
Paulo: Editora da USP, 2018.

SCAGLIONE, Luiza Delamonica. Indios na Cabanagem: Participagies ¢ ldentidades (1835). 2019. Tra-
balho de Conclusiao de Curso (Bacharelado e Licenciatura em Histéria) - Universidade Federal de
Sdo Paulo, Guarulhos, 2019.

SIMOES, Mitlene Fatima (org,). América Latina mulberes! Ciéncia, movimentos sociais e arte: caminhos em
[reJeonstrugao [recurso eletronico]. Sao Paulo: Fundacao Memorial da América Latina; Centro Brasi-
leiro de Estudos da América Latina, 2025.

SOUZA JUNIOR, José Alves de. Cabanagem: revolugio amazinica: 1835-1840. Sao Paulo: Fundagao
Lauro Campos, 2022.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.

TAPA]OS, Ib Sales Tapajos; SILVA NETO, Nirson Medeiros da. Emergéncia indigena e abertu-
ra da historia no Baixo Tapajos. Revista Ciéncias da Sociedade, v. 3, n. 5, 2019. DOI: <https://doi.

org/ 10.30810/1rcs.v3i5.983>. Disponivel em: <https://portaldeperiodicos.ufopa.edu.br/index.

php/revistacienciasdasociedade/article/view/983>. Acesso em: 15 ago. 2022.

TRECCANI, Girolamo Domenico. V7olencia ¢ Grilagem: Instrumentos de Aquisicao da propriedade da
Terra no Pard. Belém: UFPA — ITERPA, 2001.

VAZ FILHO, Floréncio Almeida. A emergéncia étnica de povos indigenas no Baixo Rio Tapajds, Amazionia.
2010. Tese (Doutorado em Ciéncias Sociais) - Programa de Pés-Graduagao em Ciéncias Sociais,
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2010.

VAZ FILHO, Floréncio Almeida. Povos indigenas no Oeste do Para. In: VARGAS,; Joao Tristan;
FARIA, Doris Santos de. Textos interdisciplinares: um olhar integrado sobre a Amazonia, o Brasil e o conbeci-
mento. Sociedade, Natureza e Desenvolvimento (SND) e Estudos Integrativos da Amazionia (ELA). Sio Paulo/
Santarém: UFOPA/CFI, 2017.

A Governabilidade Cabana das Mulheres Indigenas Ribeirinhas - Etnicidade, Raca e Classe Alanna Souto Cardoso Tupinambd

149



gy



Narrativas e Praticas de Saberes . -
Tradicionais de Mulheres/
Maes do Axé







Vo

P MUOWIENIIEN D
WA //“nw”/\ A N

SECAO 4 DOSSIE AUTORAS AMAZONIDAS RCGA/ UFPA — Narrativas e praticas de
saberes tradicionais de mulheres/ Se¢io maes do Axé

Por Alanna S. Cardoso Tupinamba (IPPCS) & Tain4 Faganha (UEPA).
Nota Metodolégica sobre Transcrigao em Histéria Oral

O trabalho de transcri¢do em Histéria Oral ndo se reduz apenas a mera passagem Ipsis litteris
da fala para a escrita. Ele constitui um processo de mediacao, no qual a oralidade é traduzida em
texto de modo a preservar o conteudo, o estilo narrativo e a subjetividade das narradoras, a0 mes-
mo tempo em que se busca adequar a forma para fins de leitura e publicagio (THOMPSON, 1992;
PORTELLI 1996; MEIHY; HOLANDA, 2015).

No presente trabalho, as entrevistas foram transcritas de forma fiel as estruturas narrativas
das entrevistadas, respeitando pausas, énfases e modos proprios de narrar. Entretanto, visando

maior clareza e fluidez textual, adotaram-se os seguintes procedimentos:

1. Organizagao da narrativa — os relatos foram ordenados em sequéncia de acontecimentos

ou blocos tematicos, de modo a favorecer a leitura sem modificar o sentido original.

2. Exclusido de muletas discursivas' — expressoes de apoio conversacional, como ‘%é?” e “nao
¢2”, foram suprimidas por nao acrescentarem conteudo a narrativa, mas sem comprometer a
autenticidade da fala.

3. Preservagio da voz e da subjetividade — evitou-se qualquer reescrita interpretativa. As
escolhas linguisticas, estilisticas e emocionais das narradoras foram mantidas, assegurando a

legitimidade da oralidade convertida em texto.

Esse procedimento metodoldgico dialoga com Thompson (1992), ao defender que a trans-
cricao deve preservar a voz da memoria; com Portelli (1996), ao indicar que a Historia Oral envolve
narragao, interpretacao e significado, e nao apenas registro; e com Meihy e Holanda (2015), que
destacam a importancia da transcri¢io critica como instrumento de equilibrio entre fidelidade e

legibilidade.

REFERENCIAS

THOMPSON, Paul. A voz do passado: Historia oral. Tradugao de Lolio Louren¢o de Oliveira. Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 1992.

MEIHY, José Catlos Sebe Bom; HOLANDA, Fabiola. Histéria Oral: como fazer, como pensar. Sao
Paulo: Contexto, 2015.

PORTELLI, Alessandro. A filosofia e os fatos: narracao, interpretagao e significado nas memorias
e nas fontes orais. Tepo, Rio de Janeiro, v. 1, n. 2, p. 59-72, 1996.

! Conforme ressaltam Meihy e Holanda (2015, p. 135), a transcrigdo ctitica deve buscar um equilibtio entre fidelidade e
legibilidade, permitindo a exclusio de repeti¢Ges e vicios de linguagem que nio alteram o contetddo da narrativa. Nesse
mesmo sentido, Thompson (1992, p. 292-293) destaca que a transcricio deve preservar a voz da memoria, mas tornar
o texto acessivel ao leitor. Portelli (1996, p. 60-61) complementa ao afirmar que a passagem da oralidade para o escrito
¢é sempre uma operagio interpretativa.






'|'|II'[.I’-.‘H'I'ITn'fF.-".'IlTJ.'F-‘l‘lI'.

Praticas Espaciais de Ensino de Tradigdo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda
Casa de Mie Herondina'

Pricticas Espaciales de Ensenanza de Tradicion y Narrativas Orales del Terreiro de Umbanda Casa de Mae
Herondina

Spatial Practices of Teaching Tradition and Oral Narratives of the Umbanda Terreiro Casa de Mae Herondina

por Mie Jucilene Carvalho (D’0i)*

Resumo: Este texto apresenta a experiéncia da Casa de Mie Herondina como territério de aprendizagem
e transmissdo de saberes na Umbanda. A partir de narrativa oral (entrevista realizada em 02 dez. 2019, Ico-
araci, com registros adicionais em mar. 2022, Festa Cabocla Mariana, Cotijuba/Praia Funda), evidenciam-se
praticas de ensino baseadas na incorporagdo, no manejo ritual das folhas, na cura e na partilha comunitaria.
A cosmovisdo afro-indigena articula ancestralidade, natureza e ética do cuidado, problematizando impactos
ambientais (rios, praias, industrias) e o racismo religioso. O terreiro emerge como “quilombo urbano” de
resisténcia, onde mulheres lideram processos formativos, politicos e espirituais que integram corpo, territd-
rio e memoria coletiva.

Palavras Chave: Umbanda. Cosmovisio. Educacao Ambiental. Oralidade. Tertitotio.

Resumen: El texto aborda la Casa de Mae Herondina como territorio pedagdgico de la Umbanda, donde
la formacién ocurre por medio de la oralidad, la incorporacién, el uso ritual de hojas, la cura y la vida co-
munitaria. Con base en narrativa oral (entrevista del 02 dic. 2019, Icoaraci, y registros de mar. 2022 en la
Fiesta Cabocla Mariana, Cotijuba/Playa Funda), se evidencia una cosmovisién afro-indigena que vincula
ancestralidad, naturaleza y ética del cuidado, denunciando impactos ambientales y racismo religioso. El ter-
reiro aparece como “quilombo urbano” y espacio de resistencia femenina, articulando cuerpo, territorio y
memoria para sostener procesos espitituales, politicos y educativos.

Palabras Claves: Umbanda. Cosmovisién. Educacion Ambiental. Oralidad. Territorio.

Abstract: This article presents Casa de Mae Herondina as a pedagogical territory in Umbanda, where le-
arning unfolds through oral narrative, spirit incorporation, ritual leaf knowledge, healing, and community
sharing. Grounded in oral testimony (interview on 2 Dec. 2019, Icoaraci, with additional records from
Mar. 2022 during the Cabocla Mariana Festival, Cotijuba/Praia Funda), it foregrounds an Afro-Indigenous
worldview linking ancestry, nature, and an ethics of care, while denouncing environmental harm and reli-
gious racism. The terreiro is framed as an urban quilombo and a women-led space of resistance, integrating
body, territory, and collective memory to sustain spiritual, political, and educational processes.

Keywords: Umbanda. Worldview. Environmental Education. Orality. Territory.

! Transcri¢io: Gabriel da Costa Aratjo
> Mie de Santo de Umbanda por mais de 10 anos e também futura Yalorixa da linha do candomblé Ketu.

Mie Jucilene Carvalho (D’0id) — Yalorixa do Terreiro Casa de Mae Herondina; lideranca comunitaria em

Icoaraci/Cotijuba (PA). E-mail: cartografandosaberesxxi@gmail.com




156

INTRODUCAO

Apresentagiao de Mae Juci

Bom dia. Boa tarde. Boa noite. Axé, Saraval

Me chamo Jucilene Carvalho, sou sacerdotisa de Umbanda do Terreiro de Umbanda Casa de
Mae Herondina. Nosso terreiro tem 14 anos, vai pra 15 anos de fundagao, e nés somos um terrei-
ro da periferia. Os terreiros pra nés sao quilombos, quilombos urbanos! A gente trabalha muito a
questdo da ligacdo com os nossos ancestrais, na visio de que esse espaco ¢ um espaco ancestral e
que nés nos aquilombamos nele, aquilombamos a nossa trajetoria de vida. Eu, como sacerdotisa

de Umbanda, assim como a maioria de n6s de Umbanda que tem a trajetoria quase que parecida.

Eu incorporo desde os sete anos, ja trago isso comigo desde quando eu nasci. Eu lembro
bem que com sete anos eu incorporei e foi muito dificil esse primeiro momento, por eu nio ter en-
tendimento e por eu ser de uma familia catélica apostélica romana. Minha era mae muito catélical
Todos nés sempre fomos muito catélicos e, quando eu incorporava, a minha mae me fechava no
quarto. Tinha um quarto que eu ficava trancada enquanto estava incorporada, porque nao tinha o
entendimento de cuidar e de tratar daquelas energias. Eu aprendi com meu avo, meu avo paterno.

Nao conheci minha avé, mas sei que minha v6 era benzedeira.

1. Relato da Infancia e Aprendizado com o Avé Benzedor

O meu avo paterno também benzia. O nome dele é Seu Antonio Delfino, ele nido esta mais
entre n6s. Desde pequena, ele me ensinou a benzer crianga. Eu sé benzia a criangal A energia ¢
muito forte na hora da benzer, ele me ensinou a folha de benzer e me ensinou montar mesa de
benzi¢ao. Ainda crianga, comecei praticar a histéria do benzimento e com o meu avo aprendi a

fazer alguns unguentos de cura pra dor.

Foto 01 - Mie Juci em entrevista

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oid). Priticas espaciais de ensino de tradicio e narrativas orais
do Terreiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. Ilha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida
a Alanna Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



MW A A AT AT AT A

Entao, embora estando na igreja, eu sempre tive muito essa ligagdo e sempre gostei muito desse
envolvimento; eu s6 nao gostava de incorporar, quando eu incorporava... af ja nao era bom pra mim.
Porque na sociedade em que nds vivemos — até hoje isso ¢ muito forte ainda — era demoniaco vocé
receber uma energia, uma entidade. Era o demonio. Por isso, eu cresci com medo de incorporar. Eu
cresci com vergonha dos meus amigos e minhas colegas de escola verem que eu passava por aquele
processo. Isso era muito dificil pra mim. Entao, eu chegava a ter vergonha. Quando eu fui crescendo,

passei a ter raiva. Até certo ponto da minha vida eu tive raiva de incorporar, muita raival

Foto 2 - Mulheres/filhas de santo sentadas ouvindo

x

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mie Juci d’Oid). Priticas espaciais de ensino de tradigio e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna
Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

2. A Enfermidade e o Encontro com a Umbanda

Chegou um tempo e eu fiquei muito doente. E af comeca a histéria da minha trajetéria
de mudanca de vida. Eu fiquei muito doente, tive um derrame. O padre, que era o paroco da
paroquia que eu desenvolvia meus trabalhos sociais, veio na minha casa e nao deu jeito. Eu
ja tinha ido pra todos os hospitais e nao deu jeito. Outro dia estava até contando que eu bati
com a cabega no vidro do Hospital Abelardo Santos, porque a dor de cabe¢a nao passava
e eu nao acreditava em mais nada, era muito forte e nada me curava. Nada do hospital me

curaval

Praticas Espaciais de Ensino de Tradicéo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. . Mae Jucilene Carvalho (D’ 0ié) 157

-u.— f’\
7



158

Foto 3 - Coletivo em roda com pratos e panelas

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oid). Priticas espaciais de ensino de tradigio e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna
Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Uma vizinha minha, daqui mesmo dessa area — eu moro aqui na Sete de Setembro ha mais
de 20 —, me chamou pra ir no terreiro que ela ia. A minha vizinha mora até hoje ao meu lado e ela
ja morava ha bastante tempo 1a. Eu nao falava com ela, porque ela era macumbeira e eu era cato-
lica. Eu nao falava com macumbeiro de jeito nenhum, porque macumbeiro pra mim eram aquelas
pessoas que destrufam os casamentos, que faziam feitico, que tiravam a sua saide, 0 seu sossego,
assim como pra maioria da sociedade, o que é mentira. Hoje eu tenho uma visao diferente, pelo
aprendizado que eu tenho. Entdo, esta vizinha me chamou pra ir no terreiro dela, porque ela estava
preocupada com o sofrimento que eu vinha tendo durante muito tempo da minha vida. E af eu fui

para o terreiro da minha mae, Luciana.

Luciana Negrao de Paula é minha mae de santo de Umbanda e quando eu cheguei 14 ela me
atendeu, depois de muito tempo, porque terreiro também demora um tempo até a mae de santo
entender que energia é aquela para o que ela vai fazer com a pessoa. Tudo é um tempo, ndo da para
chegar e ja resolver. Vocé nao marca uma consulta e chega la. Até quando a gente vai para o médico,
como diz o caboclo, pro “capelo branco”, a gente tem que marcar consulta e mesmo assim a gente
espera. Quanto mais no terreiro, né?! E ai, menina, para acabar com a hist6ria, a Dona Herondina

me apanhou, me batizou.

Eu ja saf de l4 batizada com uma missao de arrumar minha roupa de rag¢do pra voltar pra
tomar uns sete banhos que a gente toma. Os sete banhos que sdo pra abrir as sete linhas. Na Um-

banda, a gente toma os banhos de abrir a cabe¢a pra mediunidade fluir, pra poder organizar essas

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



N

incorporagoes. E assim foi. Eu me vi ja, dois dias depois, voltando para aquele terreiro. S6 frisando

’c., (*1 @ v, @ v @ v @ v @ : @ v 6‘.1

que eu estava com dor e quando eu fui sair de 14, ja estava sem dor depois dessa incorporag¢ao; af
ja saf batizada na Umbanda, com a missao de voltar, me preparar, porque eu tinha que ser uma
mae de santo que ja era determinado pela minha cabocla Dona Herondina. Ela é a dona dos meus
passos e da minha vida, ¢ quem me determina, quem cuida desse chio, quem cuida do meu coracio
e essa senhora dos punhais que a gente chama de Dona Onga aqui mais intimamente. E, entao, eu
comecei a ser preparada por essa mae de santo para poder ser uma mae de santo também. Como
ela dizia: “vocé nao pode ficar na minha casa, porque duas rainhas nao reinam num reino s6. Vocé
tem que ir pra sua casa, vocé tem que ter as suas coisas assentadas.”’. E assim essa senhora fez,
assentou tudo que ela podia pra mim, assentou a minha cabocla, fez uma festa, eu me recolhi e fui
para o Maranhao, fez tudo como manda o figurino, né? E daf em diante eu comeceti ficar na minha

casa, porque se era aquela determinagao, eu tinha que aprender.

3. Casa Miae Herondina: territério, cosmovisao e educagao ambiental

Foto 4 - Coletivo em roda com pratos e panelas. Foto do grupo dentro do espago do terreiro,

sentados no chiao ou em roda

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’O1d). Priticas espaciais de ensino de tradicao e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna

Souto Cardoso Tupinambad, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

A minha mae disse: “olha, vocé tem que ter um terreiro.”. Af jd era uma outra luta, né? Como
¢ que voc¢ era mae de santo? Agora tinha que ter um terreiro. Aqui sempre foi a casa, minha casa
de morar. Como, na época, o pai dos meus filhos, os meus filhos e eu ia especificamente ficar aqui
onde ¢ o espaco do terreiro? Aqui era o meu quarto. Um certo dia, ja tinha me separado, eu estava
deitada e vi quando entrou um vulto — que a gente chama na Umbanda de vulto — e eu senti quando
entrou aquele vulto de uma senhora e ficou em certo lugar do espago. Na mesma hora, eu descobri
que aquele espago seria o espago do terreiro! Porque dava pra rua, dava pra abrir a porta. Eu fui
com a minha mae de santo e disse: “olha, ja sei onde que a dona Herondina vai querer que faga as

coisas dela.”. E assim ela veio. Fez. Assentou. Colocou pedra e pa de novo e foi acontecendo.

Quando eu abri os olhos, com o tempo, eu ja tinha alguns filhos de santo. Vinham pessoas

cuidar da saude e ficavam para ser filhos de santo. E eu chorava: “Meu Deus, como é que eu vou

Praticas Espaciais de Ensino de Tradicéo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. . Mae Jucilene Carvalho (D’ 0ié)

159

2
>



160

7 “‘Q‘mw_\ (=
- B | ® @ @
HH.'.r...n'.rrr.f...‘.'.'lrrrr...ﬁ.'u‘l‘- @\Vr@?ﬁ"\\ /@ﬁ@

cuidar dessas pessoas?”. Af foi criando, crescendo, crescendo... e eu fui cuidando com a forga, com
os ensinamentos da minha mae: “nao, minha filha, ¢ assim e assado...”. Coisas que, mesmo eu nao
estando na casa dela, até hoje eu levo. Ela ¢ a mie que eu tive de umbanda e ela vai ser sempre. Eu
levo até hoje os ensinamentos que ela me deu e os ensinamentos que meu avo deixou pra mim!
Além disso, nés temos também as intuicbes dos nossos caboclos, eles sabem muita coisa, as ener-
gias que nos carregamos, elas sabem coisas que a gente nunca imagina. E nunca imaginei. Tem
certos ensinamentos que a dona Mariana d4, uma cabocla que trabalha muito aqui em casa, que eu
nunca imaginaria aquilo. Eu aprendi, ao decorrer do tempo, que esses ensinamentos estao dentro
de nos, eles sdo saberes dos nossos ancestrais. Eu aprendi que a Dona Mariana, que eu receba Dona
Herondina, que eu recebo a Dona Jarina, seu Z¢é Raimundo, seu Z¢é Pelintra e Dona Cigana sio as
nossas energias ancestrais; que estao dentro de nés. Por isso que a gente fala assim: “eu ja nasci com

'7’

isso!”. Quando a gente é de umbanda, a gente diz: “eu nasci com isso, eu nao sei.”. Minha mae me
disse que eu incorporei com tantos anos, porque realmente eles nasceram conosco, ndés nascemos
com eles e ¢ uma troca de energia muito importante para nos e os saberes guardados dentro de nos.

Sao eles que trazem os nossos ancestrais.

A preocupagao com o meio ambiente. Dona Mariana, por exemplo, ¢ uma cabocla que se preo-
cupa muito com a destrui¢ao atual do meio ambiente. Sabe, ela fala muito pra nds. A questao da Ama-
zOnia como que se d4, como que se da a saida dos caboclos daquela regiao de queimadas? Como que
se da a saida dos caboclos do Rio? Por exemplo, eu estava agora ha pouco no rio Xingu e o rio esta
quente, fervendo. E os guias explicam para nds que essa transformagao que o homem esta fazendo
no ambiente reflete na energia deles. Por exemplo, o seu Z¢é Raimundo, quando chega aqui no nosso
terreiro, ele vinha pelo rio Piraibas, que ¢ um braco do rio Maguari, que passa aqui atras de nés. E af
ele conta que ele vem pelo rio, pega a canoinha dele e chega aqui através do riozinho que tinha no bra-
¢o do rio que ainda existia e hoje nio existe mais. Quem destruiu o rio foram os caboclos? Foram os
guias? Nao! foram os seres humanos que moram em volta, que destroem, que queimam, que matam,
o sistema politico que nao trata o esgoto. Entao, isso tudo, podem pensar que nao, reflete em nds. As
industrias, assim como Belo Monte — aqui nés temos uma industria no nosso bairro de Maracacuera
que sao as industrias de curtume —, sio empresas que trabalham com curtume e que jogam os seus
dejetos no rio. Por isso que matou-se o rio Pirafbas. Assim como a populagdo que mora a volta. Mas

também as industrias que vieram para ca, que ha 20 anos nao estavam aqui.

Quando nés chegamos para esse terreiro, para essa comunidade, essas empresas ainda nao
estavam aqui. Esses devoradores, como a gente, chama da natureza ainda nao estavam aqui. Entao,
isso tudo reflete na nossa energia ancestral. Porque o seu sete Flecha fala: “se ndo tem arvore, como
tem caboclo da mata? Por onde? Qual a folha que eles vao vir? Se o homem tirou todas as arvores,
onde eu vou pegar a folha que cura?”. Entao, vai cada vez mais a sociedade nos jogando a margem
mesmo, para fora do centro da cidade. No6s, a maioria em Belém, somos terreiros de periferia. Nos
estamos fora do miolo da cidade, porque nds precisamos da natureza, do rio, da agua, da praia. E
af vocé ve que a praia de Icoaraci nido presta. A praia mais préxima para dar um banho no filho é1a
em Outeiro e hoje nés estamos pretendendo tirar o nosso terreiro daqui. Nao por nds, mas pelos
guias, porque eles ndo sentem mais a mesma energia que tinha aqui. Entido nés precisamos levar,
tirar a nossa. A gente nao pode ficar fazendo isso, pegar nosso axé, arrancar. E como se arrancasse
0 nosso coracao. Mas a sociedade, a cultura social, nos joga para fora do espaco sagrado que é o

nosso. Justamente por isso, por NA0 ter mais esses recursos naturais.

GBnero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé

\M@ |

[77%




ﬂ\

~ S S0P 0P 0P o oP

Falando da questdo de ser militante no Estado do Pard, como todo mundo sabe, ¢ muito
dificil para nds de terreiro, nds, pessoas de axé, povos tradicionais, de matrizes africanas, povo de
umbanda. Para n6s é dificil ser militante, sabe? Eu ando assim, como todo mundo me conhece,
vestida de branco. Hoje eu sou a mulher de branco, eu sou o de branco. Mas ¢ dificil vocé entrar
num O6nibus e alguém nao sentar do seu lado. O ultimo espaco que vai ser ocupado é o ao lado
de uma pessoa que esta vestido de axé. Todo mundo senta no lado de todo mundo, mas o nosso
lado vai ser o ultimo, porque as pessoas tém medo de nds, tém receio de algo mau, sdo racistas
religiosos mesmo, preconceituosos. Eu nem chamo que é preconceito. E racismo religioso mesmo.
Mas quando o filho chega na minha casa eu falo para os meus filhos: “olha, nés somos um terreiro
que vai pra rual”. Sabe, nés somos militantes, nés nao somos s6 um terreiro de bater tambor aqui
dentro desse espago, nao. Porque seria muito comodo pra nés sé chegar aqui, tomar um banho e
vir bater tambor. Dar nosso caboclo, embora disfarcado. Nao. Os meus filhos andam com as suas
contas. Os meus filhos andam de cabega coberta quando estio de preceito. Nos ja fomos bater
tambor na Praca da Republica e, se precisar, nés iremos novamente. N6s vamos fazer o nosso axé

na encruzilhada, onde for necessario.

O Espago da natureza a gente vai, porque ¢ o espago que ¢ nosso, é onde estao as nossas
energias. Elas ndo estiao s6 dentro do terreiro, elas estao no espago do tempo. E, se for necessario
que a gente va pra Praca da Republica, que é o cemitério dos nossos ancestrais, tocar 0 n0osso tam-
bor e fazer a nossa gira, nés vamos, sim! Porque nds precisamos mostrar para a sociedade que nos
somos um povo de paz. Ha um hino da Umbanda: “A Umbanda ¢ paz e amor, ¢ um mundo cheio
de luz e for¢a em nossas vidas e a grandeza nos conduz.”. N6s somos um povo de paz. Nos somos
de Oxala! Quando a gente pede para Oxala cobrir com seu Al os nossos corpos, ¢ justamente para
nés podermos enfrentar esse mundo af fora que é devorador de nos, devorador da nossa esséncia.
E eu falo para todo mundo que quem nos ataca nao sabe quem nés somos, porque nenhum mo-
mento da histéria vocé viu um povo da Umbanda ou do candomblé sair pra ir atacar outro povo.
No6s nao vamos na porta da igreja catolica apedrejar, nds ndo vamos na porta de igreja evangélica
apedrejar. Eu, por exemplo, que eu ensino isso para os meus filhos, para o nosso povo, que se a
gente passar na porta da igreja evangélica e eles oferecerem um papelzinho daqueles, a gente diz:
“nao, obrigado!” e vai embora. N6s ndo vamos debater com eles. Cada um tem sua fé e cada um

tem que ter esse direito de exercer a sua fé.

O que nés podemos dizer para as pessoas quando a gente fala assim: “Um mundo cheio
de luz e for¢a em nossa vida e a grandeza nos conduz, porque nés somos grandes.”? Quer dizer
que nbs lutamos para ser grandes e grandiosos na energia. Eu falo que nés somos pessoas me-
lhores. Quando eu digo para os meus filhos: “nao se misturem com qualquer um!” quer dizer
que a gente nao se mistura com qualquer pessoa realmente, porque nés somos melhores, nos
temos o entendimento do que ¢ a natureza para nds, nos cultuamos a natureza e nds temos esse
entendimento. Entdo, nés nao vamos nos misturar com alguém que agride outro, nds ndo vamos
nos misturar com alguém que queima floresta, com alguém que devasta, com alguém que sai ma-
tando, atirando, nés nao vamos porque nés somos grandiosos, nés somos melhores em todos os
sentidos, que ¢ isso que nés procuramos para a nossa vida: nos melhorar, para dar o melhor de
no6s. Eu digo também que, quando vocé chega a mim e pede uma palavra, uma ajuda, uma cura,
noés temos que estar preparado dentro do nosso coragao para dizer a melhor palavra, para dar

o melhor de nds para aquelas pessoas que nos procuram, que essa é a nossa maior fungao: ser

Praticas Espaciais de Ensino de Tradicéo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. . Mae Jucilene Carvalho (D"0i8)

161




162

\/

CSECAD4  PPROPSOPSOPSAS

melhor para dar o melhor de nés para o outro. E nio é caridade cristd ou alguma coisa assim. E

caridade de energia natural mesmo.

4. Aprendizagem Oral e Transmissio dos Saberes

O processo de aprendizagem, como tudo na vida e todas as aprendizagens, ¢ doloroso. O pro-
cesso iniciatico na Umbanda nao ¢ uma dogura, eu nao vou mentir, ndo é? Primeiro porque voce esta
se conhecendo, esta conhecendo o seu corpo e esta conhecendo aquela energia que vocé carrega. O de-
senvolvimento doi, principalmente quando vocé ¢ um médium de incorporacao, que sente e que ainda
vé, que sabe que vai incorporar. Assusta. As vezes d6i, mas é uma dor de amor, sabe? De emogio. De
estar conhecendo aquilo. De estar se doando. E aprender mesmo. E sentar no chio e aprender ouvindo
a nossa tradicao. Por ser oral, nés precisamos estar no terreiro para aprender, senao nio se aprende. Eu
fiquei muito préximo a minha mae por muito tempo de aprendizado, porque sé pode aprender a lidar
com as energias quem esta 1. Vocé vai lidar com uma folha, vai aprender fazer um banho? Vocé precisa
estar 14 para pegar aquela folha, para macerar, para fazer um banho. Nao da para a minha mae me ligar:
“Olha, minha filha, se vocé pega a folha, vocé faz assim assim assim”, porque nao é a mesma coisa de
eu ver a minha mae pegar a folha, macerar, separar folha por folha. Porque cada cabega é uma energia.
Cada cabeca ¢ uma folha. Nio adianta vocé pegar todas as folhas, jogar numa panela ou macerar, pilar

e dizer que aquilo é um banho, porque é uma ciéncia, o aprendizado do sentir.

Foto 5 - Partilha - Mae de santo/ terreiro e sociedade civil.

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’O1d). Priticas espaciais de ensino de tradicao e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna

Souto Cardoso Tupinambad, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Eu sei que o meu filho vai chegar, porque eu senti o Exu dele chegar na frente dele. Ou entdo
alguém vai chegar. Ja tem o Exu esta farejando ou o caboclo passou e a gente ja vai sentindo. Isso é
sentir, perceber. Mas, para isso, nés precisamos estar integrados com o axé, estar dentro do terreiro. E
uma das coisas que eu falo sobre aprendizagem ¢ essa, aqui ¢ o nosso chio de aprender. O que a mi-

nha mae de santo falou e ensinou, eu tento passar para os meus filhos da forma mais simples possivel,

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé

{
b



(‘J / Y Gl
9e& SO0 E O 0Eo: |

para que se entenda. Eu brigo muito com a internet, brigo com os meus filhos por conta de internet,

porque eu acho que os aprendizados reais niao estao la. Os aprendizados reais estao no terreiro, é por
isso que tem mae de santo e pai de santo. Os processos de aprendizagem no terreiro é assim: hoje,
se vocé entrar, vocé vai tomando seus banhos. Vocé fica mais nessa parte reservada aqui pra fora pra
todo mundo que chega, que é a parte mais comum do terreiro. Ai, com tempo, meus filhos ja vao tirar
uma folha, ja é o que eu ja vou passando pra eles. Vocé ja vai lidar com a folha, vocé ja vai lidar com
banho, o outro ja vai cozinhar o milho, ja vai lidar com uma outra coisa, com uma outra energia. En-
tdo cada um vai tendo a sua determinacio e nao ¢é inventado. Olha, eu vou inventar que tu vais mexer
a panela... Nao! a energia daquela pessoa que vai se mostrando para esse aprendizado. E tudo é com
o tempo. Nio adianta vocé chegar falando... ndo venha com seu caderno pra ca me fazer 1 milhao

de perguntas, porque eu s6 vou responder na conformidade. Que vocé tenha entendimento pra isso.

Meu BabalOrixa, pra quem nao sabe, eu também sou de candomblé, sou iniciada, Yawo, e da o
meu axé, eu ficarei. Meu babalOrixa diz nada é com pressa: “Se eu for Ihe dar esse ensinamento ago-
ra, voce vai se atrapalhar”. Entdo tudo ¢ o seu momento. Ontem, eu disse pra minha filha: “vou dar
meia folha, porque vocé nao esta preparada para receber uma folha inteira”. Tudo é esse processo de
entender, de sentir, de troca. Se aprende ouvindo e sentindo. Para sentir, vocé nao sente de longe, vocé
sente o arrepio, vocé sente a energia, vocé estando nesse espago. Nos estavamos fazendo a festa de
hoje, a festa de Exu em casa, e s6 se sente a energia do Exu quem estd aqui, da Lebara quem esta aqui.
Ja o filho de santo que esta 12 no meio da feira fazendo as coisas dele ou no trabalho dele, nao sente.
Nao tem necessatiamente sentimento por isso que esta acontecendo aqui. Nao vai sentir esse arrepio,
esse aperto no coragao, a batida, o cheiro da defumagio, o cheiro das coisas que estio se acontecendo

no terreiro vai sentir quem esta aqui.

5. Sobre Exus e Lebara

Quando a gente fala de sete linhas... eu quero comegar falando por uma linha especifica de
Exu. Hoje nés estamos alimentando as nossas Lebara, as Lebara dos meus filhos que estao assen-
tado Exu. Entdo, todo mundo banaliza e vandaliza as Lebara e os Exus. Para nds, na nossa linha
de Umbanda e na nossa casa, as Lebara e os Exus sdo energias tao sagradas quanto qualquer outra
energia. As nossas Lebara sao desenvolvidas na nossa casa para trabalhar para o amor e para a fa-
milia. Entao, elas sao as responsaveis de cuidar da familia que chega precisando de ajuda, da mae
que esta com filho com problema. As energias dos Exus sao preparadas na nossa casa para isso:
para devolver o amor que foi perdido. O desenlace. Essa ligagao muito grande com o amor, com a
familia, que eu falo de axé, com a familia, pai, mae, irmaos, as Lebara nossas, os nossos exus. Seu
Z¢ Pelintra trabalha muito aqui em casa. Hoje, trabalha na cabe¢a do meu filho Max, mas trabalha
muito nessa questao do buscar se encontrar. Eu nio acredito numa energia que seja... As pessoas
falam a Lebara pega a mulher e leva para a rua, ela ndo nos leva para rua. Elas sao senhoras, mogas,
jovens, que sao dedicadas a0 amor por tudo o que elas sofreram, por tudo o que elas foram banali-
zadas, foram jogadas ao vento, foram estupradas ao longo do tempo, foram enganadas. Entao sao
energias que hoje vém na Terra para ajudar as pessoas, para que nio aconte¢am com €ssas pessoas
o que aconteceu com elas. F uma troca de energias. Assim como elas vido se melhorando nas ener-

gias delas, elas vao passando esses ensinamentos de amor proprio e ao proéximo também.

Na outra ponta, nés temos os pretos velhos. Quem sido os pretos velhos? Sio os nossos

ancestrais, como a gente fala, 14 do fundo, sabe? Sdo os mais antigos sabedores que trazem essa

Praticas Espaciais de Ensino de Tradicéo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. . Mae Jucilene Carvalho (D"0i8) 163



164

experiéncia de cura de uma outra forma. E um nagd que vai colocar na cuia no coité. E ali que

ele vai curar da forma dele, do cachimbo dele, da fumaca do tauari. E dali que ele tira a cura para
aqueles coragoes, para as pessoas que chegam no terreiro, para os proprios filhos de santo. Porque
se cura o coragao, cura a cabega, cura a alma. Entdo os pretos velhos, na linha de Umbanda, sao a
linha de Oxal4, que ¢ a linha mais doce e pura: que ¢ a devolugao do amor de tudo o que eles tém
para nés. Entao, eles trabalham muito na linha de cura. E essa questio do amor, o ensinamento,
por serem mais velhos, aconselham e dizem para nés qual a melhor direcdo a gente tem para seguir,
para alcangar o objetivo que nds viemos buscar nesse terreiro. Eu digo que todas as vezes que a
gente vem para o terreiro, a gente vem com o objetivo de voltar daqui. Esse deve ser o nosso maior
objetivo: voltar melhor do que a gente veio e levar daqui aquilo que a gente veio buscar, que deve

ser o melhor também.

6. Festa de Erés

Nesse entremeio, nés temos quem? Os erés. Os erés que a gente cultua com doce, com min-
gau, com balas, com amor. Aqui na nossa casa, a gente tem muitas criangas e a gente faz uma festa
pra eré muito grande também, que ¢ onde a gente abre a porta para a comunidade participar. As
criangas da comunidade, as maes, os pais, todos aqueles que querem participar... o banquete maior
que tem na nossa casa ¢ na festa de Er¢, porque é onde nés vamos distribuir o nosso doce, o doce
do nosso coragao para a comunidade que nos cerca, que nos protege de uma forma ou de outra.
Porque ¢ aqui que nés estamos e para i que as pessoas vém. E uma forma de devolver para a co-
munidade todo o amor, toda a dogura que a gente recebe durante o ano das criangas. Alguns pais
e até filhos de santo falam: “eu ndo vou trazer meu filho, porque ele ainda é muito pequeno pra
entender.”. Eu sou contra esse pensamento, porque quando voceé ¢ cristao, catolico ou evanggélico,
vocé pega seus filhos e leva para batizar. Quando vocé vai para a igreja, vocé leva seu filho para
acompanhar na missa de domingo. Ora, entdo, se voc¢ acredita nas suas energias, por que vocé nao

traz seus filhos para o terreiro?

Foto 6 - Criangas, soberania alimentar e compartilhamento - O chao do terreiro.

s f

Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oid). Priticas espaciais de ensino de tradigio e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. 1lha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida a Alanna
Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



c *f'ﬁ*nvhvﬁrhvhvﬁif.
A AV A A A AT A A

Y

(NI

O terreiro é um espago pra crianga, sabe? Elas trocam a energia, elas conversam, elas apren-

dem. No6s aprendemos muito com elas, porque a gente pensa que crianga nao sabe nada. Eré,
Espirito, Ere, Jodozinho, Mariazinha, Cosme, Damido, Doum curam com a sua cuia, com o seu
bombom, com o seu pirulito, que as vezes vocé nao quer aquele pirulito que ele passou no pé, que
ele ja lambeu, aquela Coca-Cola... aquele refrigerante que ele botou na boca e devolveu pra ele lhe
dar: “Tome, tiazinha. Vocé nao quer que ta com nojor”. E ali ele esta fazendo uma cura em voce,
naquilo que vocé mais deseja, naquilo que vocé mais quer. Entao, se os erés encantados estio no
NOSSO espago, eu sempre peco para que os pais tragam seus filhos também, tanto que vocés vém
o tanto de criangas que tem aqui. Tragam seus filhos para eles irem trocando essa energia e obser-
vando também o que se passa, como se passa, para nao terem medo mais adiante, sabe? Para nao
jogarem fora. Eu ougo muito dos meus filhos. Eu ja fui no terreiro quando eu era crianga, mas af
foi crescendo. A mae ndo levou mais, o pai nao levou. Af se quebrou um elo. E eu falo para os meus
filhos também uma coisa: “Nao queira que os seus filhos sofram o que vocé sofreu. Nao queiram

que essas criangas sofram o que eu softi por essa questao do desenvolvimento!”.

Eu tenho um filho, o meu filho de sangue, que é o meu filho cacula. Ele é meu braco direito
dentro do terreiro; desde crianga ele participa comigo. Entdo, por esse entendimento de que eu
ia para a igreja, eu levava ele. Quando eu passei para o terreiro, ele veio comigo. Eu fui fazer meu
santo, ele foi comigo. E foi uma coisa que ele disse: “Mae, eu quero passar por esse momento com
a senhora.”. Entao ele é meu filho, é meu irmio, meu “Dofonotinho” de barco no candomblé e

aqui ele trabalha também com a gente, ajuda, faz tudo o que tem que fazer.

7. A Linha dos Caboclos

Nos temos um amor muito grande pelos nossos encantados e pelos ensinamentos deles. Os
encantados que mais vem na casa sio: Dona Mariana, Seu Z¢é Raimundo, a Dona Herondina, que
¢ a dona, quando ela vem vira uma festa, porque todo mundo consegue sentir essa energia maravi-

lhosa que eles tém. Eles trabalham na linha Pena e Maraca, na linha de cura mesmo.

Foto 7 - Festividade cabocla Mariana.

Fonte: Festividade cabocla Mariana. Marco/2022. Publicagio Autorizada a Alanna Souto Cardoso
Tupinamba.

Praticas Espaciais de Ensino de Tradicéo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. . Mae Jucilene Carvalho (D’ 0ié)

165

2

A



166

.- l.l'rJ.'.'-.H'.l'rr.f.-.‘l‘n'lln'rr.-.‘v.'l"l
Dona Mariana é uma curandeira, quando ela canta que ela é arara, arara ela ¢é arara e explica

pra nés, porque nao tem uma explicagao assim. A Mariana ¢ muita coisa. Ela é a mulher que tem
uma das energias que passeia por varias linhas da Umbanda. Quando ela fala que ela ¢ arara, ela é
arara, porque ela foi, pra quem nao sabe, pra tribo dos Araras pra aprender a ser curandeira, porque
todo mundo sabe que ela é turca, né? Fla é uma energia que veio da Turquia. Mas, quando ela canta
Arara, muita gente nao sabe o porqué ela foi se a ajuremar um pouquinho com o povo da tribo dos
Araras pra aprender fazer. A pena e maraca, porque na Turquia nao tinha pena e maraca. Entdo ela
foi aprender para poder trazer isso pra gente. Isso af é uma das partes que ela ensina pra nos aqui
na nossa cabeca. Aqui em casa ela ensina pra nés dessa forma e por isso esse cuidado muito grande
com os indigenas que ela tem, porque ela diz que ¢é a fonte aonde ela vai, onde ela vai aprender,
onde ela vai buscar os saberes da floresta, ¢ com eles. Entao ela tem essa volta muito proxima a
Jurema, porque a Jurema que mostrou a ela a dona Jussara, que mostrou a ela os caminhos de che-
gar com os indigenas pra aprender essa questao da cura mesmo, da pena e maraca. Elas trabalham
muito nessa linha de cura. A Dona Jurema e Dona Jucara, dentre outras linhas de encantados que
tem na Umbanda, sdo as energias que mais trabalham na casa com essa linhagem. Essas sao algu-

mas que estdo mais proximas de nos.

Foto 08 - “Sao Trés Irmas da Lingua Ferina: Uma Mariana, Outra Herondina... A Outra é Toya

Jarina...”. S0 as trés irmas encantadas nos len¢ais.

Fonte: Da direita pata esquerda na foto - Caboclas: Jarina , Herondina e Matiana. Mar¢o/2022. Publi-
cagdo Autorizada a Alanna Souto Cardoso Tupinamba.

A questao da nossa “africanidade”... Nao existe brasileiro e nao existe ser humano no nosso
entendimento que nio veio da Africa. A Africa é o berco da humanidade e isso para nés é muito
forte. O ber¢o dos saberes ¢ a Umbanda, mesmo sendo uma religiao. Religiosidade. Religiao ¢ pra
constar nas leis, mas pra nos ¢ religiosidade, porque religido é uma palavra “crista” que se desligou...
quem se desligou do seu deus e teve que se religar. Entdo, sdo os cristaos, os antigos que se desliga-
ram, e tiveram que fazer um retorno para os seus deuses. Os nossos deuses nao. Nos nao tivemos
uma desligagao. Até porque, como eu digo, eles estao dentro de nés! Entdo, nés nao temos uma

religiao e sim uma religiosidade. A nossa religiosidade ¢ a Umbanda. Por mais que a gente diga: “¢

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé




Y

R

genuinamente brasileira, porque nasceu Zélio, como todo mundo sabe a histéria... e ‘pa pa pa’.”,

®

n6s cultuamos Orixa e os Orixas vieram de Africa. Entdo, nés nio temos na Umbanda essa coisa
de purismo, sabe? E s6 caboclo, é s6 isso. Ndo. Nés cultuamos Orixas. Embora em alguns casos
eles nao se manifestem no terreiro de Umbanda, nao se manifestem corporeamente, mas a gente
sente. A gente sabe que Orixa estd aqui. Sendo nés nao cantavamos pra Oxala, nds nao cantivamos
pra Oya, ndés nao cantaivamos pra Xangd. E nés cantamos pra ele, porque a gente sabe que eles
também fazem essa ida e vinda nas aguas, né? Bebe de varias fontes. Por isso, a gente cultua de uma
forma nao s6 simbdlica, mas de uma forma mesmo de agradecimento. Pela vinda dos Orixas ao

Brasil e eles foram trazidos de Africa por pelos nossos ancestrais.

Quando nosso povo foi arrancado de Africa para c4, eles trouxeram j4 esses saberes. J4 veio
dentro deles! Com alguns vieram escondidas algumas rezas, algumas coisas, uma folha, uma semen-
te, porque um bom lutador sempre anda com a semente dele escondida, ele ndo sabe o amanhal
Essas coisas foram trazidas muito secretamente. Esses saberes, mesmo com toda a separacio na
didaspora, mesmo com toda a dor e sofrimento, os saberes ficaram guardados e é um trabalho nosso
de preservar. E como é que nés podemos preservar esses saberes? Mantendo essa troca de dialogo
oral diario. Eu vou na fonte desses saberes, aprendo com meu pai para poder trazer para os meus
filhos. A gente nao ¢ misturado, mas nds conseguimos fazer uma divisao que junta a Umbanda a
uma parte do Candomblé. N6s somos de Ketu, das aguas de Ketu! E, no candomblé, a gente con-
segue enxergar as coisas dessa forma, e para nés é muito importante, porque os nossos saberes se
expandem. Vocé conseguir trabalhar com o Caboclo de Pena, na pena e maraca, com o Preto Velho
praticando a caridade e vocé conseguir, do outro lado, enxergar o Orixa de uma forma que vocé vai

aprender 1a do fundo essa ancestralidade... isso é a manutencao da ancestralidade.

Isso pra nés é uma expansiao de saberes e pra isso nds precisamos resguardar os saberes da
forma como a dona Mariana diz: “eu preciso de uma filha de santo, um filho de santo que escreve”,
que ¢ pra escrevinhar, pra escrever, pra contar as histérias dos caboclos, pra perpetuar esses saberes!
Porque quando vocé vai na biblioteca, nao vai ter um saber da Dona Mariana, nao vai ter um saber do
Z¢ Raimundo, ndo tem nada escrito que diga de verdade a origem, a forma de trabalhar, os trejeitos,
o porqué chamar Dona Mariana de Dona “Esculana”, porque se ela for falar incorporada ela vai se
chamar dona “Esculana”. As pessoas que nao sabem vao achar que esta falando da parte intima do
reto. Mas nao. Cu Lailai de Sabet! Essas coisas nao estao no livro, ndo vao estar. Quem precisa colocar
isso no livro? Nés! E vamos ter que chegar nesse momento de colocar esses saberes escrevinhados,
como ela diz: “Minha filha, escreve isso porque isso é ensinamento pra mais tarde. Daqui um tempo
nds ndo vamos mais estar aqui.”’. Eu me lembro que meu avo cantava pra muitos caboclos que hoje
nao vém mais na terra, no incorporam mais em lugar nenhum. Quantas energias, quantos saberes
foram se perdendo ao longo do tempo? Porque, como nés sabemos, sao saberes trocados. Se vocé
fizer sua passagem e nao ensinar, se nao tiver quem aprenda, se NAo tiver crianga, se NA0O tiver quem
se sente no chao pra aprender os saberes que existem dentro de mim, que existem dentro do meu pai,
assim como existiam dentro de minha mae Menininha, eles vao se apagar... Entao, n6s guardamos os
saberes da nossa Mae Menininha, porque ela foi passando para os nossos ancestrais!

Ao meu pai Augusto César, que passou por Baba Katendé, que me ensina, assim como ensina
outros filhos. Esse aprendizado de Africa, ele precisa estar nos livros da histéria. Quando a gente vai
falar da histéria do Brasil, vocé s6 vé a histéria dos escravizados que apanharam, que eram rebeldes.

Olha, eles apanham porque eles eram rebeldes. Como esse homem acabou de dizer outro dia que

Praticas Espaciais de Ensino de Tradicéo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. . Mae Jucilene Carvalho (D"0i8)

167



N 7 (-\, Vi ~ v; n - (-"Iw ,
“C  “SECR04 © o2 9
7 v 7 7 o v

SNV 7Ry e /\/\/\@ oy 7

a culpa da escraviddo foi dos indigenas, porque os indigenas morriam e nio queriam trabalhar. E

isso nao ¢é verdade! Eles e n6s vamos sempre lutar, vamos morrer se necessario for, pra nao sermos

escravizados. Entao, esses saberes precisam estar contados da nossa forma, dessa forma do lado de

ca de enxergar. Porque foi contado por um branco. Tudo o que aconteceu no Brasil, e que acontece

ainda hoje, toda a vinda do nosso povo para o Brasil foi contada de uma forma que nunca ninguém

nos perguntou. Foi contado da forma que o branco viu, romantizando a partir dele, porque o outro

nio queria ser obediente. Porque o preto ndo tem alma, mas tem. F essa alma que nés cultuamos até

hoje. E esse espitito dos negros que os brancos diziam que nio tinham alma. Sao essas almas que nos

sustentam. Sao essas almas que nos ensinam, essas energias dos pretos velhos que hoje nés cultuamos,

que nos ensinam. E a gente falando de Preto Velho, dos que vieram da Africa. Sao Pretos Velhos, mas

nem todo caso sio velhos de vida. Porque quando a gente para pra observar: Quem morria? Quem

mais lutava? Quem mais lutava? Os jovens. Entdo, os pretos velhos sio Pretos Velhos pelo tempo

espiritual que eles tém. Na verdade, alguns nem chegaram a ter 18 anos. 20 anos. Alguns sao jovens e

se apresentam daquela forma pela trajetéria espiritual que eles tém.

7. O Matriarcado Sagrado, a Mulher e a Sexualidade

Essa questao do matriarcado, é a tradicdo que nds carregamos. Os povos tradicionais de
matrizes africana estdo muito ligadas ao feminino, a mulher. Vamos dizer assim... A matriarca, a
matriarcacidade. No6s somos. Estamos muito a frente dos terreiros. Estamos na periferia, como eu
disse, mas estamos a frente em todos os lugares, até do Brasil. A maioria dos terreiros no Pard, tem
uma cartografia que fala, né?, sio mulheres que estao a frente, que sao dirigentes. Essa questdao do
ser feminino, o que gera, o que cuida, o que prove, o que traz o saber, o que alimenta. As vezes a
gente tenta falar um pouco a questio de género feminino, o género masculino, mas eu digo muito
assim: “as energias, elas nao tém sexo.”. Entdo, a gente ja parte desse pensamento, mesmo sendo
mulheres a frente de terreiro. A gente tenta olhar por um lado assim: “onde esta o sexo da arvore?

Onde esta o sexo do vento?”. Eu sou filha do vento e eu vou saber que o vento nao tem sexo.

Foto 9 - Mae Juci D Oia- Festividade Cabocla Mariana. Terreiro de Umbanda Casa de Mae
Herondina/ Ilha de Cotijuba, Praia Funda.

Fonte: Publicacio Autorizada a Alanna Souto Cardoso Tupinamba. Marco, 2022.

168 Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



Y

R

O vento ¢é o vento. Foi um ser humano que disse. O vento ¢ mulher, o vento é homem, a

®

arvore ¢ mulher. Nao, mas essa arvore da fruto. Entao ela é mulher. Eu acho que é um pensamento
pequeno e que nés precisamos nos aprofundar e aprimorar isso. Quando a gente fala de ancestra-
lidade, de busca pelo conhecimento do ser, do EU. Quem sou eu? Quem ¢ a mae Juci? Quem ¢é
mae, Jucilene? Por muito tempo eu nao sabia quem eu era. Eu me entendi quem eu sou quando eu
comecei a caminhar na Umbanda. Porque antes de eu ser de terreiro, eu era o que a minha familia
queria que eu fosse. Eu era o que as pessoas diziam que eu tinha que ser. Eu era uma mulher casa-
da com um homem e mae de trés filhos. Eu ndo era feliz, porque eu nao conseguia ser aquilo que
estava dentro de mim. Entdo eu era o que a minha mae disse que eu tinha que ser: uma mulher. Eu,
na verdade, eu sou mulher, mas eu sou uma mulher que tem um enxergar diferente. Eu sou uma
Maie de Santo. Eu sou Sapatio. Eu sou casada com uma mulher. Todo mundo sabe disso! E eu faco
questao de falar que isso nao me faz mais nem menos. Embora algumas pessoas nao aceitem e nao
gostem. Algumas maes de santo dizem... eu ouvi falar: “Mas nao diga que a senhora é sapataol”.

Mas eu vou dizer sempre. E que fique registrado para sempre: Eu sou uma Mie de Santo sapatao!

Eu ndo quero chegar a 90 anos da minha vida pra poder assumir que eu sempre gostei de
mulher. Eu tenho um exemplo... todos nés temos o exemplo da mae Estela de Oxdssi. Quanto essa
senhora sofreu? E a gente imagina s6 o sofrimento por conta desse mundo heteronormativo que
no6s vivemos. O padre tem que ser homem, o pastor tem que ser homem. Tanto que ndo existe mu-
lher padre. Existe as freiras. No terreiro de candomblé e de Umbanda, nao existe a Mae de Santo ou
Pai de Santo dependendo do que vocé nasceu para ser. Mas tem essa determinagao... Os homens,
os gays Pai de Santo homossexual é mais facil vocé encontrar. Mas quando uma mulher diz que ela
é lésbica, como dizem... ou sapatio, como eu falo que eu sou, ¢ um choque! E igual mesmo. Vocé
fala toda hora: “caralho!”, mas tu nao podes dizer: “xiril” porque esta infringindo uma lei. Entao
vocé nao ser natural, ndo pode ser sapatao, nao pode gostar de mulher, tem que gostar de homem.
Mulher gosta de homem. Homem gosta de mulher. Mas quando passa por campo masculino, ai
pode. O Pai de Santo pode ser gay assumido, casar os filhos de santo e nao tem problema nenhum.
Mas quando é mulher, nio pode. Tanto que a gente nao vé Mae de Santo se assumindo com a sua
esposa. Nos vemos o qué? Maes de Santo solitarias. A maioria de nés abre mao. Vamos ser mulhe-
res solitarias que nao conseguem caminhar ao lado da sua companheira ou nem imaginar ter uma

companheira.

Como diz eu: “faz roga escondido, porque nao pode expressar a sua felicidade, o desejo do
seu corpo.”. Isso é muito forte, muito latente dentro de nds. Mas a gente enxerga assim também
por conta do nosso mundo machista, patriarcal. Como que uma mulher que cuida das cabegas dos
outros, que foi escolhida, que tem que ter uma postura, vai casar com outra mulher? Isso ainda
¢ muito forte. Eu sempre falo: “eu espero que as minhas irmas, maes de santo, um dia consigam
enxergar essa liberdade enquanto ¢ vida, enquanto é tempo para que nos sejamos felizes!”. Nos
fomos escolhidas para cuidar de Orixa, cuidar de caboclo, mas nds temos um corpo e esse corpo
responde pra nés. A gente precisa alinhar todos os pontos da nossa vida. O primeiro espirito que
falou isso na cabeca da minha Mae de Santo nao sonhava que eu gostava de mulher, mas a Dona
Herondina falou assim: “A partir de hoje nao existe mais “perna de calga” na sua vida.”. E af foi
verdade. Realmente nunca mais eu consegui enxergar “perna de cal¢a” na minha vida. Foi um aler-
tal “Cadé vocé? Chega! V4, vé ser feliz!”. E quando uma energia, um caboclo consegue ver dentro

de vocé o que voceé é e o que vocé sente. E muito maravilhoso issol

Praticas Espaciais de Ensino de Tradicéo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. . Mae Jucilene Carvalho (D"0i8)

169



WA )7,

].]TJ.'."-.‘l‘l'.Trr(-.‘l'l'lfn'rf-'\'l'\‘- @ r@ I/(/fﬂr"f}\;\l\'l @ /-.

A dona Mariana fala assim: “olha, fulano é trocado, a fulana é trocado, o fulano é trocado”.

Quer dizer respeite. Quando vocé chegar na nossa casa, observe e observe para poder se dirigir.
Eu tenho dois filhos de santo trans e ¢ uma um aprendizado muito grande para mim, porque eu
quero aprender a como lidar. Eu quero que as pessoas respeitem meus filhos, porque é essa for-
ma que o Orixa enxerga eles. Entdo, se o Orixa aqui ¢ tdo sagrado, se o caboclo que ¢ tio sagrado
enxerga meu filho dessa forma, é assim que eu quero que as pessoas aprendam a enxergar a NOs
enxergar. Eu acho que é um papel nosso de terreiro, Mae de Santo, Pai de Santo e gente de Axé.
Eu acho que nés precisamos comegar a enxergar e trabalhar isso diferente, porque... Quantas
pessoas morreram na solidio e morreram oprimidos? Quantas pessoas estdo af sofrendo por nao
serem aceitas no terreiro? E ai, quando chega no terreiro, o meu filho escutou de alguém que na-
quela casa nao aceitava um “galo de perna quebrada”. Eu acho que isso ¢ falta de conhecimento
mesmo, falta de amor. Como é que eu niao vou abrir 0 meu cora¢iao e 0 meu terreiro para rece-
ber um ser humano? Nos precisamos olhar as pessoas, deixar um pouco o “homem, mulher” e
comegar a olhar o ser humano. Sabe aquela energia que o Orix4 trouxe para o mundor? Quando
a gente comegar a enxergar isso, n6s vamos ter um pouco mais de evolu¢ao dentro dos terreiros

€ Ndo cercear essas energias.

8. Militancia e Resisténcia

Vocé pode ser do portio para fora, mas aqui dentro nao. Vocé tem que ser assim. Eu nao
posso dizer para vocé ser o que vocé nao é. Eu ndo posso escolher quem vocé é. O Orixa ja lhe
escolheu, ja lhe trouxe pro mundo dessa forma. F essa luta nossa que nés temos diaria na mili-
tancia de fazer entender. No6s precisamos ter voz. Nos precisamos ter voz nos espacos de luta
e de decisao. Eu digo sempre que nds precisamos ter voz e representatividade na Camara dos
Vereadores e nas Assembleias legislativas, porque quando nés tivermos essa voz representativa,
noés vamos ter mais direitos e direito a vida, porque as leis ndo sao favoraveis a nés. N6s nao
temos um Pai de Santo vereador, uma Mie de Santo deputada. E quando tem sao escondidos.
Mas eu vou no terreiro, na festa? Nao, mas eu lhe defendo. No6s precisamos ter a nossa voz. Eu
tive uma experiéncia de ser candidata. Eu sempre falo para as pessoas de terreiro agora: “Voce é
candidato, coloca seu nome!” porque pelo menos que a gente ainda nao ganhe, nés nao estamos
preparados para isso, para enxergar o outro como igual e realmente fazer essa parte politica ser
concretizada. Porque se nds tivermos uma pessoa de terreiro, é uma voz que nos represente. I
uma voz de pessoa que se trema, que se arrepie, que sabe que chao de terreiro é sagrado. Isso é

um representante legal.

Alguém que diz assim: “Nao. Mas eu defendo a causa dos afros religiosos!”, mas ele nao
se treme e nao sabe o que ¢ realmente ser religioso, porque quem sabe o que ¢ ser afro religioso
esta aqui acordado desde 05h00. Acordar sem saber a hora que vai dormir, se tremer, sem saber
0 que vai acontecer com vocé. Isso é ser representante nosso. F essa voz que nés precisamos
ter nos espacos de decisdo. N6s precisamos ter gente na academia formado pra formar cabegas,
formar outras pessoas. N6s precisamos ter psicologos de axé. Nos precisamos ter escritores de
axé. Os espagos de decisdao sao esses doutores que cuidem, mas que enxerguem. Quando vocé
chega no consultério, o doutor olhe pra vocé — a doutora, de preferéncia — e diga: “olhe, meu
filho, vocé volte e va procurar um terreiro, porque aqui nao ¢ o seu lugar de tratamento.”, assim

como o caboclo fala aqui: “procure o “capelo branco.”

170 Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



ﬂ\

Que os doutores, nossos filhos, sejam formados para quando uma pessoa chegar doente
no consultério, diga: “meu filho, volte e procure a mulher da espada ou o homem Pai de Santo.
Va num terreiro pra tomar um banho, porque nao ¢é aqui sua cura. Voce vai gastar dinheiro e nao

val achar sua cura aqui.”.

Eu espero que o mundo daqui a tao pouco tempo seja diferente. Que nés tenhamos mais
mulheres na politica e, principalmente, mais mulheres de terreiro. Que nés tenhamos um dia
mulheres de axé, mulheres de terreiro na politica para poder mudar esse quadro assassino que
existe, mudar! Porque, hoje, no Brasil, nés sabemos quem sao os nossos algozes. Os nossos al-
gozes andam de Biblia na mao. Isso ¢é real. O racismo e o racismo religioso ha algum tempo era
velado. Hoje ndo é mais. As pessoas matam, assassinam em nome de Deus. E um Deus que nos
nao conhecemos. Nos, da Umbanda e do Candomblé, nio conhecemos esse Deus que manda
matar. E eu digo para as pessoas cristas: “nao tém vergonhar?” porque Jesus, que é n0sso amigo e
nos temos uma consideragao muito grande por ele, ele é um militante do “cacete”. Um cara que
lutou e ¢ muito admiravel por tudo o que ele fez no tempo que ele fez. Eu acho que ele deveria
ser mais respeitado pelos seus seguidores, porque se ele plantou o amor, se ele morreu, deu a vida
dele, o sangue dele, como cordeiro, para um mundo melhor. Tudo o que os cristios fazem, no
meu entendimento, ¢ o contrario do que ele pediu. Porque se eu comprar um cordeiro pro meu

Exu, Deus me livre, o meu Exu vai dar o melhor para eu ser o melhor.

Os cristaos usam a palavra de Deus, essa Biblia. Eu falo: “isso nao ¢ a Biblia, ela ¢ a arma
mais letal do mundo nesse mundo de hoje!”. Porque as pessoas a usam pra matar, matar de
verdade, matar na lavagem cerebral que é feita. Porque vocé coloca 20 pessoas aqui, mais 20 ali,
mais 20 ali e ¢ um surto de micro-espagos de lavagem cerebral. Entao vocé estd matando aquela
pessoa no seu entendimento, no seu enxergar, no seu amot, plantando um falso amor naquele
coragao. Um amor que diz: “olha, vocé é melhor, vocé tem que matar aquele vizinho que ele nao
¢ da nossa religiao!”. Isso nao ¢ o amor, é uma ideologia de “falsismo”, porque nao foi isso que
Jesus plantou. N6s nao somos demoénios, eu digo e ndés dizemos no nosso axé: “nao existe Sata-
nas.”, Satanas ¢ o inimigo do Deus cristao. Deus criou o mundo e af criou um anjo. Esse anjo se
revoltou e pa... papal comegou uma guerra infernal. Entdo, o demoénio que os cristdos pregam,
principalmente os neopentecostais, pra ficar bem especifico esse demonio que é o anticristo, ele
nio nos pertence. Nés nao o conhecemos. No6s nio cultuamos o demonio. Nés nem dizemos
essa palavra. E quando a gente chama ¢ menino, o seu diabo vem aqui ¢ s6 pra fazer um elogio
que o menino é demais. Mas nao que o diabo exista para nés. Ele é um espirito criado para os

cristaos. Nos nao temos nada a vet.

No dia de Exu, nés estamos alimentando uma divindade que sao os nossos Exus. Mas af
noés somos realmente demonizados. E a gente precisa dizer isso. O demonio é uma criagao da
cabeca do homem pra dominar o outro através do medo. Olha, a mae fala: “olha, menino, tu nao
podes pecar. Tu nao podes fazer isso que o cao... tu vais pro inferno!”. O inferno, ao ver cristao,
¢ o lugar cheio de fogo e que queima. Que s6 vao para la os que nao prestam. Entdo claro que
da medo. O entendimento que nds temos ¢ que o demonio foi criado justamente para um deter
o poder sobre o outro através do medo. B o que acontece até hoje. Mata aquele, porque ele esta
fazendo coisas que nao prestam. Eu espero que a gente consiga mudar esse quadro, fazer esse
trabalho que a gente faz, de mostrar para a sociedade quem somos nés e a forma que noés traba-

lhamos, que é essa de levar a paz, o amor e a caridade para aqueles que precisam. Axé! Saraval

Praticas Espaciais de Ensino de Tradicéo e Narrativas Orais do Terreiro de Umbanda Casa de. . Mae Jucilene Carvalho (D"0i8)

nvhr‘f ‘l'("
- € A O o o "

171




Fonte: CARVALHO, Jucilene (Mae Juci d’Oid). Priticas espaciais de ensino de tradigio e narrativas orais do Ter-
reiro de Umbanda Casa de Mae Herondina. Thha de Cotijuba — Praia Funda. Entrevista concedida 2 Alanna

Souto Cardoso Tupinamba, Selma de Souza Brito e Leila Leite, em 2 dez. 2019, Icoaraci.

172 Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



Historia de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradigado de Candomblé de Angola —
Instituto Nangetu de Tradi¢ido Afro-Religiosa e de Desenvolvimento Social'

Historia de Vida, Saberes y Aprendizajes de la Tradicion del Candomblé de Angola
Life History, Knowledge and 1 earning in the Tradition of Candomblé de Angola

por Mam’etu Nangetu

Resumo: Este relato de historia oral traz a trajetoria de Mametu Nangetu, mae-de-santo paraense e funda-
dora do Terreiro Mansu Mansubando Keké Neta. A narrativa aborda a heranca familiar ligada a Jurema Sa-
grada, as praticas de cura e a0 uso das folhas (Nsaba), articulando memérias de sua avé curadora e das inicia-
¢Oes em diversas tradigdes até o pertencimento a nagdo Angola. O texto revela as estratégias de resisténcia,
as hierarquias do terreiro, a oralidade como transmissdo de saberes e a relacio sagrada com a natureza. Ao
narrar suas experiéncias, Mametu afirma o candomblé como espaco de aprendizagem, cura e preservacao da
ancestralidade afro-amazoénica. O testemunho evidencia a luta pelo territorio, o enfrentamento ao precon-
ceito e a importancia da tradi¢ido Bantu como referéncia cultural e politica.

Palavras Chave: Candomblé de Angola. Tradi¢do Bantu. Saberes afro-amazonicos. Nsaba. Oralidade.

Resumen: Este testimonio de historia oral presenta la trayectoria de Mametu Nangetu, madre de santo
de Para y fundadora del Terreiro Mansu Mansubando Keké Neta. La narracién rescata la herencia familiar
vinculada a la Jurema Sagrada, a las practicas de sanacién y al uso ritual de las hojas (Nsaba), integrando
recuerdos de su abuela curandera y de sus iniciaciones en diferentes tradiciones hasta el arraigo en la naci-
6n Angola. El texto destaca las estrategias de resistencia, la organizacion jerarquica del terreiro, la oralidad
como transmisién de saberes y la relaciéon sagrada con la naturaleza. Al compartir sus experiencias, Mametu
reafirma el candomblé como espacio de aprendizaje, cura y preservacion de la ancestralidad afroamazonica,
subrayando la defensa del territorio y la tradicion Bantu como patrimonio cultural y politico.

Palabras Claves: Candomblé de Angola. Tradicién Bantu. Saberes afroamazénicos. Nsaba. Oralidad.

Abstract: This oral history testimony recounts the life path of Mametu Nangetu, a priestess from Para
and founder of the Terreiro Mansu Mansubando Keké Neta. Her narrative highlights the family heritage
linked to the Sacred Jurema, healing practices, and the ritual use of leaves (Nsaba), connecting memories
of her grandmother healer with initiations in various traditions until her belonging to the Angola nation.
The account emphasizes resistance strategies, the hierarchical organization of the terreiro, oral transmission
of knowledge, and the sacred relationship with nature. By narrating her experiences, Mametu asserts Can-
domblé as a space of learning, healing, and preservation of Afro-Amazonian ancestry, while stressing the
struggle for territory, the fight against prejudice, and the Bantu tradition as a cultural and political reference.

Keywords: Candomblé de Angola. Bantu tradition. Afro-Amazonian knowledge. Nsaba. Orality.

! Narrativas orais transcritas por Marina Vieira de Lemba.

Oneide Monteiro Rodrigues (Mametu Nangetu) — Mae-de-santo paraense, fundadora do Terreiro de
Candomblé Mansu Mansubando Keké Neta. Criadora do Instituto Nangetu de Tradicdo Afro-Religiosa e De-

senvolvimento Social. E-mail: vitorgoncalves888(@gmail.com / cartografandosaberesxxi@gmail.com



174

INTRODUCAO

1. Apresentagdo de Mam’etu Nangetu — Trajetoria: Forga das folhas (Nsaba), Katendé e
riqueza da natureza

Fotografia 1 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao

completar os 30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue.

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinamba4, 2019.

Sou Mam’etu Nangetu do Mansu Mansubantu Kuekue Neta. Minha NDange, que ¢ raiz, é
o Bate Folha com o Papa Nsaba de Salvador. Desde pequena, eu venho de uma tradi¢ao também
da cura da Jurema Sagrada, porque eu sou herdeira da tradi¢ao dos meus avos. A minha avoé, por
exemplo, era uma curadora e, muitas vezes, bruxa que me ensinou e me encaminhou pra esse le-
gado em que hoje eu tenho pertencimento com as Nsaba, que sao as folhas, com a benze¢io, com
a cura, com esse acolhimento. S6 depois eu vim aprender no candomblé. Essas outras tradi¢des
que eu praticava — da Umbanda mesmo, da Pajelanca, da cura e da Jurema — meus avos trouxeram
pra mim do Rio Grande do Norte. Eu e as minhas irmas somos herdeiras. Eu acho que isso veio

completar com o meu amadurecimento na tradi¢ao Bantu.

Ja passei por todas essas iniciagoes na Umbanda, no Tambor de Cura, no Tambor de Mina,
na Wicca pra ser bruxa, na Jurema até chegar na tradi¢cao Bantu e me iniciar na nagao Angola. Em
todas essas tradigoes a gente manipula as Nsaba. As Nsaba é fundamental em todas as tradi¢oes:
vem os chas, vem os amacis, vem os banho de cabega, vem os remédios pra botar na cabeca, vem

as folhas pra gente benzer, porque a gente sem Nsaba nao faz nada.

Desde menina, eu ja incorporava com o seu Rompe Mato, com o Marujo Bazilio... sempre
eles trabalhava com as folhas nessa cura. Trabalhava muito com folhas fazendo amaci, fazendo
remédio, fazendo garrafadas. Eu me lembro que eu, menina, uma vez me acordei e tava puxando a
barriga de uma mulher pra botar a crianga no lugar. Isso eu fui amadurecendo com minha avé, que
foi a minha grande mestra, meu avo e minhas tias, que eram tudo juremeira. Elas migraram do Rio
Grande do Norte pra ca e aqui se encontraram com a tradi¢do amazonica dessa cura que a gente

fazia muito discreta e que hoje, infelizmente, devido a gente perder esse territorio, ja muita coisa

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



i,

nao se pratica mais hoje. Por exemplo, as curas que era feito em siléncio. Vocé entrava e nao podia
sair mais. Pulava folha. Se vinha os encantado, do fundo vinha: cobra, jacaré, vinha os peixes... isso
ta muito raro aqui em Belém. Eu acho que quando a gente quer praticar, a gente tem que ter um
local muito longe... muito discreto... onde a gente va com muita simplicidade e carinho pra receber

essas entidades.

Essa perda do territério, assim nos terreiros também, faz com que a gente faca muita refle-
xdo. Lutar por espagos cada vez mais onde a gente possa praticar essas tradi¢oes antigas que sio
verdadeiras e fortes. Nao t6 dizendo que as outras tradi¢es niao sio, mas a minha v6 cansou de
dizer: “olha, com a minha fumaga do meu charuto eu vou buscar o que eu quero e muitas vezes teu

bode nio faz!” e eu dizia: “a senhora tem razao!”.

Mas ¢ aquela fé que eu também tenho: fé na minha cultura, nas minhas tradi¢oes... a minha
v6 tinha muito disso! Fé dessa mulher forte e que transmitiu pra nos essa fortaleza. Eu vejo que —a
gente que ¢ tradicional, deita nas folhas, come as folhas, toma banho com as folhas, lava o mutué
com as folhas e tem essa riqueza — se a gente nao preservar o candomblé e todas essas tradi¢oes,

isso se acaba.

2. Heranga da Avo Curadora, Praticas de Folhas e Rezas

Foto 2 - Entrevista concedida a profa. Alanna Souto Cardoso Tupinamba e Selma Brito. Em
17 de dezembro de 2019.

Fonte : Alanna Souto Cardoso Tupinamba e Selma Brito, 2019.

Histdria de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradico de Candomblé de Angola. . Mametu Nangetu

175

N

O © 17 YO0\ 00\

)



7 WIAN AN \w\{%
VT a NI SV v // \77//:\ m ﬁ/ﬁ

-
Eu me lembro que a minha avé fazia um jirau, esse jirau era de madeira. Em toda panela

velha e toda bacia velha, a minha v6 fazia a gente juntar folha. Fazia compostagem e faziam aquelas
bacias com folhas cheirosas pros unguentos, pras garrafadas. Tudo a minha avé me ensinou. E,
hoje, a gente, por exemplo, na cidade, ja tem a oportunidade de ir 14 na feira do Ver-o-Peso comprar
muitas folhas. Ou vai na mata buscar. Mas antigamente, tudo era feito no terreiro. Tudo era planta-

do no terreiro, porque a gente tinha espaco. Hoje, a gente perdeu esses espago...

Entdo eu tenho, muitas vezes, tristeza que o menino que eu benzo pra tirar quebranto ou o
menino que nao dorme ou aquele que ta neurasténico... eles adentram no terreiro pra que eu dé
banho e dé passe, mas essas mesma pessoa que vem aqui, elas ndo me reconhece fora. Elas aden-
tram no terreiro pra mim fazer esse trabalho espiritual de cura, dar um passe, benzer, mas se me

encontrar na rua, muito pouco falam, se esconde pelo preconceito.

Eu, por exemplo, aprendi tudo com meus avés e depois dentro da nagao. Fui muitas vezes,
muitas e muitas vezes pra Salvador pra conhecer as folhas e ensinar pros meus filhos esse perten-
cimento. Porque pra cada Nkise tem uma folha, pra cada Orixa tem uma folha... A minha casa
matriz é 1a, é onde meu Pai mora. A casa la no Uruguai, a casa do meu Pai, Mansu Mansubandu

Kuekue, que ¢ a casa do meu Pai de Santo. Pois ¢, tem 1a tem o bate folha né....

Eu me iniciei aqui e depois fui ajeitar tudo o que foi feito aqui em Salvador. Minha irma e a
minha sobrinha que sdo iniciada por baiano. Meus irmao, meus sobrinho tudo sio iniciado, mas
ia pra la pra aprender, conhecer as folhas... por exemplo, aqui em Belém “catinga de mulata” 14 é
“macassa” e a “chama” daqui de Belém tem outro nome la... vai mudando de estado. Cada estado
tem um pertencimento, um conhecimento. Quando a gente v¢, por exemplo: o jambu aqui é uma
folha que a gente come com pato no tucupi e tacaca e ld se chama “oripepe”, 1a ¢ uma folha da

Oxum sagrada, quando a gente pega tem que bater cabega.

Entao, veja essa riqueza amazonica... Quando meu pai veio, trouxe todas essas folha pra gen-
te deitar. Veio tudo de Salvador. Eu disse pro meu pai: “ndo era preciso o senhor trazer que a gente

"’

¢ rico de folha... Isso aqui no Ver-o-Peso tem um monte de jambu!

Assim, eu sou muito feliz por pertencer a uma nagao rica e que se eu sou Bantu. Eu tenho
Caboclo, eu tenho Mavambo, eu tenho bandeira, tenho galinha da Angola e eu tenho as Nsaba,
porque meu Kamuxi — o meu primeiro do meu barco — foi de 8 mulheres. Entao, o primeiro do
meu barco era o Katendé. Katendé é o dono das folha que nos da, que nos serve toda essa diversi-

ade de folha pra cada Nkise. Assim, quando eu vejo no salao toda aquelas Nsaba, eu vejo a riqueza
dade de folh da Nkise. Assim, d lao tod las Nsaba, 1
que NZambi — que a natureza — nos deixou desse pertencimento de nés povos tradicionais cultuar
a natureza. Porque os nossos deuses Bantu: Oxdssi é a mata; Yemanja é agua salgada; Oxum ¢ agua
doce; a encruzilhada mora Mavambo e Nzila; Nana é dona da lama; e, os outros tudo, é a natureza
bl b
pura. Entdo nos, eu acho, que somos os povos Bantu e os de outras tradi¢ao que precisamos pre-

servar mais, cuidar, zelar pelo meio ambiente. Pra que sempre ele seja favoravel.

Sabado deu uma ventania aqui. Fui conversar com o Tempo, que é meu rei, pedindo pra
ele levar as coisa ruim e trazer coisas boas pra gente. Eu me sinto, por exemplo, realizada como
uma mulher de terreiro. Apesar de as vezes pegar cada barravento... cada ventania que me pega
e eu rodo, mas me levanto e sigo. Entendo que os terreiros sao grandes locais de acolhimento.
Que, muitas vezes, um banho de amaci levanta melhor do que uma vitamina ou do que uma
consulta com psicélogo ou psiquiatra. Que NZambi, Nana, NZumbaranda e todos os deuses

nos fez também psicélogo. As mulheres e os homens sao psicélogo. E a gente, por exemplo,

176 GBnero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



R S A A A AT AT AV A

ndo tem ninguém pra cuidar da nossa cabega, s6 nosso Nkise ou nosso Orixa, nosso Vodun que
segura. Porque se a gente, por exemplo, passa o dia jogando ou cuidando dum terreiro, se fosse
o psicologo, ele ia imediatamente procurar um analista, um psicélogo mesmo pra se cuidar, ¢ a
gente nao... ¢ a for¢a que nés temos dos nossos Nkise que nos da forga pra que a gente tome

um banho e continue nossa luta.

3. A Produgao do Conhecimento: hierarquia, fungdes na cozinha, organizagio do terreiro

Foto 3 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue.

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinamba, 2019.

Eu acho que a gente, quando se inicia, — 0 nosso mestre ¢ o mais velho — tem que ouvir
os mais velho estar perto dos mais velho, agradar os mais velho, conversar com os mais velho.
E de 14 que vem nossa sabedoria. Eu nio digo que eu seja sabia, mas o pouco que eu tenho eu
aprendi muito com a minha mestra, que foi a minha v6, e aprendi muito com meu Pai. Aprendi
com meus mais velho, meus irmaos mais velho. Eu tinha que ouvir muito, falar pouco, nao falar o
que eu via que era segredo, guardar pra mim e quando eu tivesse oportunidade eu passava. Hoje
eu fago isso... porque as vezes eu vejo que as pessoas, por exemplo, pensam que sabem tudo. E
a gente nao sabe nada. Porque, as vezes, com uma crianga a gente aprende um dialogo diferente,
uma conversa, uma folha, um saber de qualquer coisa. Entao, esse acimulo que a gente tem...
eu digo que a gente é abengoado por ser de uma tradigao onde se cultua Nkise Orixa ou Vodun,
que ta tudo aqui no nosso mutué. O conhecimento vem da nossa ancestralidade. Minha mie me

instrui, me da intuigdo pra que eu passe conhecimento conforme o merecimento, porque eu nao

Histdria de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradico de Candomblé de Angola. . Mametu Nangetu

Qi
Z

177



! W70 VN7
_ > @ (O _
]]TJ:’:"."I‘IHfff(-\ﬁ1ffff‘\'lﬁlg)/_/’r\§% I/mﬁ @%/l

vou dar um tiro no meu pé. Minha v6 me dizia muito: “vé pra quem tu fala e o que vocé fala. Se
vocé for na rua, vocé vir alguém, nio fale que vocé viu. Porque lhe dé o direito de que a pessoa

lhe veja também e nio fale”.

Isso sdo coisas que as vezes eu vou ld embaixo na minha infancia e volto tudinho. De eu ser
uma atleta... fui uma atletal Eu jogava voleibol, corria... fui corredora, lutei karaté, pratiquei muito
bem tiro ao alvo, fui aluna do Souza Franco; muitos anos bancada pelo governo, que bancava era
um sapato e um uniforme: uma camisa que me davam e alimentagao as vezes um mingau de aveia.
Isso fez com que eu, muitas vezes, nao quisesse ir pro terreiro com minha avé. E ela dizia: “vocé
vai, porque daqui que sai a tua for¢a pra ti correr. Eu num vou correr, tu vai.”. Entdo, eu fui criada

de uma forma muito dificil e muito cheia de “tu vai”. A minha avd era uma mulher de Nkose: “tu

P’ (13
*

vail”, “tu tem que ir!”. Eu obedeci muito isso e eu agradeco muito tudo o que eu aprendi, porque

eu sei... o pouco que eu sei foi dos meus avos, dos meus mais velhos e do meu Pai de Santo.

Quando vocé grita “AXE”, as vezes vocé nio sabe o que ta falando. Entio axé é vocé che-
gar e ser recebido por Nkosi. E 14 na porta, ta do lado esquerdo aqui. Daqui pra l4. Entrando,
entra do lado direito e vocé é recebido pelo grande guerreiro Nkosi Mukumbi. Chega no meio
do terreiro, tem Ntoto, que é Obaluaé. Ele faz a ligacdo de céu e a terra com a gente. Chega
nos terr... nas Ngomas, Nkosi Mukumbi que é o dono, é... aqui o contra-rum ¢ Ox6ssi e aqui
Katendé também sio, tem dono. Passam pelo mesmo procedimento que fosse uma Yawo. Faz
eb6, faz trabalho, come, se alimenta, deita na esteira. Vai pra cozinha... ¢ o lugar do fuxico, ¢
o lugar onde se aprende as conversa tudo. Gera muito na cozinha. F o grande aprendizado. A
pessoa pensa: “ah, ta alil (aponta para o meio do salao)!”. Nao. Todo fuxico ta ali (aponta para a
cozinha), toda historia ta na cozinha. E disputa, ¢ o valor dessa mulher. Por exemplo, aqui: tem a
Mam’etu Kafumbera, que cozinha para a comunidade; tem a Rifula, que cozinha para os Nkise;
tem o Taata Pokd, que makopa para o Nkise; e tem os Taata Kambando. Cada qual tem o seu
lugar. Entao como se fosse eu a administradora, ou a presidenta, ou a embaixatriz, eu considero
os terreiro uma embaixada. Eu tenha todo um corpo de ministros, cada qual sabe seu lugar. Eu
vejo na hora da arrumacio, essa decoracdo, as comida o que nos vamo comer o que a gente vai

fazer, como nds vamos servir as pessoas, mas tudo dentro da hierarquia.

Quem nao se adapta num terreiro, ndo ta preparado pra nenhum espago la fora. Eu acredi-
to que quem ¢ de terreiro, que foi muito bem criado, supera qualquer Big Brother desse, porque
vocé deita no chao. Os Bantu come com a mao. Sexta-feira, tem que comer peixe e se nao gostar
problema dele, tem que comer peixe. E as outras coisas que sempre o mais velho é quem diz
quem vai fazer: “Olha, meu filho tu vai fazer...”, vocé nem conhece, entra no terreiro e ja tem
que chamar de mie, de pai. As vezes, tém muitos que nio se adaptam. Mas é essa humildade que
faz a gente amadurecer pra superar qualquer porrada. F dificil nio superar qualquer porrada.
S6 se ele tiver muito desequilibrado... A mae ou pai que nao pegue muita peia da vida, porque
lidar com terreiro nao é facil. A gente acolhe uma diversidade de pessoas com comportamento
diferente e que a familia ¢ muito importante pra essa chegada no terreiro, e a gente saber o com-
portamento dele la fora. Eu conhego quando vocé é bem criado, quando vocé ¢ educado, quando
vocé nao joga papel no chao, quando vocé tem uma educagao que, as vezes, vem da nossa casa.
Entao, o Candomblé sem a hierarquia, sem obedecer aos mais velhos, ele nao existe. A sabedoria
vem, vocé vé numa circularidade duma roda: a mae ta aqui ou o pai, € 0 mais novo aqui na frente

pra ela olhar. E a gente se reconhece nessa circularidade.

178 Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



4. Oralidade, Rezas, Ladainhas e Estratégias de Resisténcia

Cada nacao tem seu dialeto, tem a sua lingua propria e tem a sua forma de cores, de colares,
de conta, de indumentaria. Por exemplo, a nacao Ketu Oxdssi veste azul e nds, Bantu, vestimos
verde. Todo dialeto, educagio, cantico cada um tem o seu. Por exemplo, nés nao tocamo outra
na¢io aqui, s6 tocamo Angola e s6 se dobra pra outra nagao se acontecer de uma pessoa muito
querida chegue e o orixa dela chegue, ai eu mando virar o couro. Se nao, s6 tocamo a nossa na-
¢ao Angola. Esse conhecimento é um conhecimento ancestral que vai chegando da oralidade.
Essa oralidade no canto, fala em dialeto, lingua em reza. Eu tenho uma mais velha chamada Mae
Zumira de Nana, ela me disse: “Minha filha... muitos anos! Olha, tem muita coisa em portugues
na reza dos Bantu, porque a policia chegava e era estratégia pra comecar rezar a ladainha”. Era
pra que a policia nao levasse vocé presa ou acabasse com a festa. Entao eles usavam também de
estratégia. Por exemplo, tinha uma cantiga de Yemanja que canta “oh viva o Rosario da Virgem
Maria”, porque a policia chegava e tinha que mudar pra continuar o ritual. Entao nés, povo
Bantu, que chegamo primeiro, depois de 60 ano que chegou povo Yoruba, tivemo que ter muita
estratégia pra conviver com os grandes senhores, conviver nos grandes quilombos pra manter a

tradicao.

Ketu nao tem caboclo. O povo Yoruba, o povo Ketu nio tem Caboclo e nem Exu. Eles
cultuam, mas eles ndo vém pro saldao. No6s Bantu, a gente inicia Exu, Mavambo e Nzila. A gente

inicia, pra nés é Nkise.

Foto 4 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambad, 2018.

Histdria de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradicdo de Candomblé de Angols. .. Mametu Nangetu

UM

179



180

A Maie Stella de Ox6ssi é Yorubi e também nio tinha sincretismo. L4 no Bate Folha,
na minha casa, na nossa tradigdao, na nossa raiz tem até igreja. Quando ¢ dia 4 de dezembro,
Santa Barbara, o padre vai rezar a missa 14 no terreiro, mas isso porque eu vejo que a gente
estava muito perto dos senhores. N6s chegamo primeiro, nés que chegamo pra trabalhar.
Entao, teve, pra manter a tradi¢do, que usar de estratégias pra continuar e nao deixar morrer.

Foi dificilimo.

Foto 5 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambd

5. Pertencimento ao Territorio e Reveréncia

Eu moro aqui ha mais de 50 anos. Meu filho tem 50 anos. Quando eu cheguei, nao tinha
ninguém que morasse aqui. Hoje eles sao incomodados. Até um lixo ja denunciaram a gente de
botar... um lixo! Quando eu vim pra cd, meu marido era militar, ganhava pouco e eu passei mui-
tos anos sozinha. Muitos anos juntando dinheiro pra comprar uma casa. Fui casada nova. Sé eu e
meu filho. E meu marido viajando e eu juntando esse dinheiro. E quando meu marido deu baixa
— que ele era cabo da aerondutica — eu me lembro que a gente tinha 7 Conto. O dinheiro que foi
junto pra comprar uma casa que a gente vivia de aluguel. Ele andou muito, saiu da aeronautica
e andou andou muito mais de um ano... Quando foi uma noite, o meu Caboclo Rompe-Mato
disse que ele ia mandar um homem pra dizer onde ele queria a casa dele. E ele mandou e eu nao
acreditel, porque quando o homem bateu eu morava na Visconde e perguntou se era a minha
casa que tava pra vender e eu disse: “ndo, aqui nao ta pra vender.”. Af eu disse: “pode estar 14 na
frente.”. Af ele foi la e tava fechado. Quando meu marido chegou, ele tinha ido procurar casa, eu
disse: “olhe Vava, veio um senhor procurar aqui pra saber se essa casa ta pra vender e eu disse

nao, que era la. Que nao tinha ninguém e eu disse vai 14.”.
bl

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



Mo

Foto 6 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os

30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinamba, 2018.

Chegou la e o senhor tava 1, disse: “eu tenho uma casa na Piraja 1194 pra vender ha um
ano.”. O vendedor morava em Icoaraci e o meu eu marido foi no mesmo dia e fechou negécio com
essa casa. 7 mill o homem queria, 7 mil foi dado. E foi mais de 20 anos pra gente construir essa
casa, que ainda ndo ta completa. Entao, eu digo que esse territério é de Caboclo, é do meu Nkise,

porque foi eles que mandaram, foi eles que disseram aonde era a casa deles.

6. A Liberdade, a Natureza e o Territorio

Foto 7 - Festividade dos 30 anos do Terreiro no dia 1 de dezembro de 2018. Ao completar os
30 anos de abertura do Mansu Nangetu Bantu Kuenkue

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambad, 2018.

Histdria de Vida, Saberes e Apredizagens da Tradico de Candomblé de Angola. . Mametu Nangetu

Oy
V7

181




182

Era aqui uma casa de sopapo. Sopapo ¢é barro. Aqui era s6 pigarra, s6 mato. Meu pai morava aqui

com meus irmao, na Duque com a Piraja, mas nao sabia que tava pra vender.

Eu ja era do santo, s6 que eu trabalhava com a minha v6 dando passe. A casa da minha vo,
pequena, no fundo do quintal, onde é o Paraclube, em Tororé. Depois que nés viemos, a minha vo
vendeu a casa, veio aqui pra Piraja, pra Duque com a Pirajd. Depois que eu me casei que eu vim pra
ca. Primeiro eu vim pra Visconde e minha casa veio pra ca depois. Entao esse territorio incomoda os

vizinhos, mas eu digo que eu cheguei primeiro e essa casa foi escolhida pelo meu Caboclo.

Antes de eu ser iniciada, eu trabalhava muito com o Caboclo Rompe-Mato que vem na linhagem
de Nkosi. E um caboclo muito guerreiro. Foi ele que disse que essa casa era nossa. Depois se comprou
o quintal do meu pai, dobrou pra ca. Eu pretendo muito que com o meu falecimento essa casa conti-
nue. N2o essa, mas l4, a matriz. .4 onde se inicia. A que sai na outra rua. E... dificil. Tem que ter arvore,

uma roga... Meu filho tem uma pessoa chegando na capoeira.

T6 com as minhas irmas e eu vejo que sao momentos de a gente se fortalecer. Acho que uns 5,
0, 7 anos ou 8 nos tivemo uma oficina no Maranhao. Vem mais de 200 africano, a gente se encontrou la
na casa da Mae Celeste... ela ja tinha falecido e tava a Mae Beni. N6s convivemo com a Aftica, n6s ca-
minhamos com a Africa, eu me lembro que todo mundo saiu fortalecido. Eu vejo nesses movimentos
— onde mulheres, onde homens, onde a gente vai pra luta pra ter direito e respeito — que sio momentos
onde a gente se fortalece com ideias, com pensamentos e, até mesmo, de encontrar pessoas que s na
militancia a gente se vé. Eu me sinto uma mulher realizada na minha militancia, porque eu ja caminhei
um bocado. Eu ja abri muitas portas, e muitas mulheres e muitos homens abriram pra que a gente ti-
vesse direito. Hoje, eu vejo que a gente caminhou muito, a gente teve esse grande retrocesso, mas que a

gente ta pegando forga pra de novo continuar, porque nés nao vamo desistit, pela nossa ancestralidade.

Noés somo Bantu e, se vocés verem, eu abandonei minha casa. Eu moro no terreiro, eu moro no
chao, meus guarda-roupa ta por la... por aqui... mas eu moro como se eu tivesse tivesse liberdade de bo-
tar sem precisar trancar a porta, sem precisar ta vigiando as pessoas. Eu me sinto liberta na minha casa,
no Mansu, no terreiro, nesse quilombo. Eu vejo como uma liberdade a gente ter esse direito de todo dia
ouvir o passaro cantar, de conversar com a natureza. Eu aprendi isso muito com a minha v6, conversar
com a natureza. Minha vé me deu uma das licdo que eu nunca esquego: “nao conte seus segredo pra

ninguém, converse com a natureza. Ela vai lhe absorver muitas vezes, observe. Ela vai Ihe dar solucao”.

Foto 8 - Entrevista concedida a profa. Alanna Souto Cardoso Tupinamba e Selma Brito. Em
17 de dezembro de 2019

Fonte:. Alanna Souto Cardoso Tupinamba e Selma Brito, 2019.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



/

-.

\ %t ‘/&__—;\M/
NN

Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de
Cultura Afro Amazonica. Transcri¢do das Narrativas Orais de Mametu Muagilé!

-
b
'|'|If[l’-"m'l'l!.'if.-".]lT.'.’F-‘l"ll'.H'

Pricticas Espaciales de Cura y Ensenanzas del IBAMCA — Instituto Bamburncema de Cultura Afroamazonica.
Terra Firme/ Cuenca del Tucundnba, Belém-PA

Spatial Healing Practices and Teachings at IBAMCA — Bamburucema Institute of Afro-Amazonian Culture.
Terra Firme/ Tucunduba Basin, Belén-PA

por Mametu Muagilé

Resumo: As narrativas da tradi¢do oral de Mametu Muagilé revelam a relacdo entre territério, espago sa-
grado e praticas de cura no Candomblé Angola. Registradas em entrevistas de Histéria Oral em 30 de no-
vembro de 2019, no pattimonio comunititio do IBAMCA?, abordam o aprendizado espititual com etvas,
encantados e entidades, articulando corpo, territério e ancestralidade. Organizadas em eixos — territorio,
espiritualidade, ervas e processos de cura —, as transcricbes preservam a oralidade como patrimoénio co-
munitario e como instrumento de resisténcia ao racismo que abate os corpos-territorio das comunidades
tradicionais de terreiro de matriz africana. O IBAMCA se afirma como espago de memédria, acolhimento e

transmissao de saberes afro-amazonicos.

Palavras Chave: Tradigao Oral. Praticas de Cura. Candomblé Angola. Ervas Tradicionais. Territorio.

Resumen: Las narrativas de la tradicion oral de Mametu Muagilé destacan la relacion entre territorio, espa-
cio sagrado y practicas de cura en el Candomblé Angola. Registradas en entrevistas de Historia Oral el 30
de noviembre de 2019, en el patrimonio comunitario del IBAMCA, abordan el aprendizaje espiritual con
hierbas, encantados y entidades, articulando cuerpo, territorio y ancestralidad. Organizadas en ejes — territo-
rio, espiritualidad, hierbas y procesos de cura —, las transcripciones preservan la oralidad como patrimonio
comunitario y como instrumento de resistencia al racismo que afecta los cuerpos-territorio de las comuni-
dades tradicionales de terreiro de matriz africana. E1 IBAMCA se afirma como espacio de memoria, acogida

y transmisién de saberes afroamazoénicos.

Palabras Claves: Tradicion Oral. Practicas de Cura. Candomblé Angola. Hierbas Tradicionales. Territorio.

Abstract: The narratives of the oral tradition of Mametu Muagilé highlight the relationship between ter-
ritory, sacred space, and healing practices in Angola Candomblé. Recorded during Oral History interviews
on November 30, 2019, at IBAMCA’s community heritage site, they address spiritual learning with herbs,
encantados, and entities, linking body, territory, and ancestry. Organized into axes — territory, spirituality,
herbs, and healing processes — the transcriptions preserve orality as community heritage and as an instru-
ment of resistance to racism that strikes the body-territories of traditional terreiro communities of African
matrix. IBAMCA is affirmed as a space of memory, welcoming, and the transmission of Afro-Amazonian

knowledge.
Keywords: Oral Tradition. Healing Practices. Angola Candomblé. Traditional Herbs. Territory.

! Transcrigdo dos videos via Fiama Goées Maués. https://wwwinstitutocartografandosaberes.com/1/fiama-goes-

-maues/; .insti . aginas-espaciais-de-saberes-tradicionais

% Préticas espaciais de cura e ensinamentos do IBAMCA — Instituto Bamburucema de Cultura Afro-Amazonica.
Terra Firme/Bacia do Tucunduba, Belém-PA. O IBAMCA atende 2 comunidade da casa, aos arredores e 2 comunida-
de afro-amazonica, promovendo agbes de arte, cultura e cidadania.

Elizabeth Pantoja (Mametu Muagilé) — Mestra de cultura Bantu. Fundou o Instituto Bamburucema de

Cultura Afro/Amazdnica IBAMCA) em 2003. E-mail: goesfiama@gmail.com/cartografandosaberesxxi(@

gmail.com




184

INTRODUCAO

1. Introdugio sobre Territorio e Espago: apresentagio de Mametu Muagilé

Foto 1 - Um terreiro de Candomblé de Angola, o Rundembo Gunzo de Bamburucema
Mameto de Inkissi Muagilé Oto Torodé
Fi e

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

A parte do territorio é essa ocupagdo. E essa apropriacao que nés temos do espago, de como
a gente usa esse espaco, de como se preserva esse espago € o que nds temos dentro desse espago,

desse territorio...

2. Relato do Aprendizado Espiritual e Encantados

Foto 2 — A Mameto Muagilé e a hierarquia da casa

o

Fonte: natrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



M NN SN NN 7Y R)

O meu processo de aprendizado de curas tradicionais — através da medicina tradicional

%

das ervas — vem naturalmente. Quando eu estou consultando, ja sei o que fazer e ja sei o que
usar. Isso vem automatico, muitas vezes nao precisa ficar pensando ou “batendo cabe¢a”. Isso

vem automaticol!

Eu acredito que, em primeiro lugar, a minha iluminada Mametu Bamburusema me da pri-
meiro aquela coisa grande da cabega. Apesar de Mikaid, Iemanja, ser a senhora da cabeca, pois nos
temos ela como a senhora da cabeca. Mas a dona da minha cabeca ¢ a minha mae Bamburusema,
ela ta quietinha la no lugar divino dela. A minha pomba gira, a cigana, minha cabocla Ita e outros
encantados eu nao recebi depois que eu iniciei no santo. Muitos encantados que eu recebia, ndo
vem mais. Mas eles estio ao meu redor, tanto que o meu caboclo Sibamba — o caboclo que vem
meio boy, com uma garrafa debaixo do brago, vem cantando, vem tombando, chegava muito doido
de bebida na minha cabega — falou com o meu sobrinho, filho da Gamgamir6, em um sonho e disse
pra ele: “ndo faca isso aqui, pare com isso agora, se nao vai sair morte.”. Ele parou e quase que sai
mesmo... ele teve que obedecer! Entao, quer dizer, o Sibamba, meu caboclo que eu nao recebo ha
anos — ha 30 anos que eu sou iniciada e ha mais de 30 anos que ele nao arria — ele ta presente. Eles
¢ que trazem esse conhecimento tradicional pra mim, eles que me dao tudo, eles que me ensinam
tudo, eles que me protegem, eles que protegem a minha familia, eles que cobrem. O menino ¢ meu
sobrinho e ele foi la avisar pra ele. De vez em quando, uma entidade minha vai 1a levar um recado
pra ele, dizendo: “olha, nao faz isso. Faz isso. Vai dirigindo...”” e eles vao dirigindo. Essa sabedoria

toda vem deles.

Eu digo que eu sou um pedacinho da Affica, da mamie Aftica. Digo isso a partir do momen-
to que eu me iniciei no Candomblé Angola, que é um territério, ¢ um estado, vamos dizer assim,
da Aftica. Fu faco parte desse estado. Eu sou um pedacinho do Angola. Eu posso, como angoleira
de candomblé, receber pomba gira, receber Exu, receber caboclo, receber meu Inkisse, todas essas

coisas... meu Kafioto. Esse segmento meu vem de Mavambo, a Lemba.

Entdo, nessa relagio Affica e Brasil, a Africa estad dentro do Brasil, esti de fato dentro do
Brasil. Pai Euclides teve aquela relagdo maravilhosa, mas ja teve outros pais de santo que ja foram
na Aftica, tiveram boas relacdes e continuam fazendo viagens de vérias pessoas que eles juntam.
Fazem excursio e levam e trazem pra Affica. O Pai Paulo, de Sio Paulo, ta fazendo esse intercim-
bio e outros pais de santo tio fazendo esse intercimbio Africa-Brasil. Ndo pode parar, tem que
continuar. O Candomblé é brasileiro, mas os Inkisses e os Orixas sdo africanos. Por isso, essa rela-
¢ao nao pode acabar. Apesar de que, quando ndés fomos sequestrados e trazidos ao Brasil, passamos

pela porta do nunca, demos as trés voltas na arvore do esquecimento.

Segundo a histéria antiga da Aftica, existiu um portal que se chamava portal do nunca e a ar-
vore do esquecimento, quando eles tiravam os negros de 14, eles davam as trés voltas na arvore pra
esquecerem todo aquele passado deles, aquela vida que eles tinham 1a, depois passavam pela porta
do nunca. O que quer dizer isso? Nunca mais vocés vao voltar pra c4, esse era o significado, a ar-
vore do esquecimento ¢é pra esquecer a familia. Esquece tudo que tu deixou aqui. Era um processo
longe de ser espiritual que fazia aquilo, totalmente agressivo, violento. O que eles nao conseguiram
tirar da nossa memoria foram os nossos ancestrais, nossos Inkisses, nossos Orixas, nosso Vodum.

Isso eles nao vao tirar nunca da nossa memoria.

Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé 185



186

.."f ?} / ﬁ\\w -
]]TI:’:’."I‘I'anf(-'I'I'IFI'I'I'.-"nI fa\v/’:—\ (/:\\.I\\II-

3. Referéncia a Vinda para Belém e Vida no Quilombo

Eu vim pra Belém crianga, com oito anos. O pessoal do quilombo tinha esse negdcio de vai
estudar, mas nao se incomodavam pra onde a gente ia ou pra que casa a gente ia. Eles nos coloca-
vam na casa das brancas, a gente ia servir de baba, de empregada doméstica, pra poder aprender
ler, porque eles achavam bonito uma pessoa ler um jornal, era por inocéncia. Eles faziam isso. Os
pais de la do Acara traziam os filhos pra Belém pra poder estudar. Eu fui uma das pouquissimas,
naquele tempo, a Gnica do territério de familia de quilombo, que vim pra Belém estudar, pra ler jor-
nal e revista pra minha familia, contar histéria através daquela leitura. Mas, com isso, nesse periodo,
a minha mae ja vinha sofrendo. Ela estava muito doente espiritualmente, mas a gente nao sabia o
que era. N2o sabia lidar com isso. A minha mae vinha carregada de rede pro porto, pra poder che-
gar em Belém e fazer tratamento, chegava aqui e ficava melhor, voltava pra 1a e morria de novo. Ai

carregava ela de novo pra ca... ai ficou nisso.

Nos quilombos, no municipio do Acara, a gente era muito bem de vida. Tinha muita terra,
cavalos... Meu pai era o maior marreteiro dos quilombos. Tem quilombola que morreu ali e nunca
veio em Belém, ficaram 14, mas o meu pai arrecadava o material deles todos, trazia por porto, que
era quilometros e quilémetros de distancia, sé de cavalo. Depois a gente foi morar na colonia do
Guajara-Mirim; essa parte nao é Jacaréquara mais, Jacaréquara ficava perto dos barcos, nao ficava
tao distante, ficava proximo das casas da farinha, a roca. Na comunidade colonia do Guajara-Mirim
era tudo muito distante, o terreno era tao grande que de uma casa pra outra é daqui pra Almirante
Barroso. Era mais de nao sei quantos metros de distancia... ndo tenho nog¢ao de tamanho, de quan-
tos quilometros era de distancia de uma casa pra outra. Mas ali a gente vivia feliz, de uma certa
forma. A gente vivia tomando banho nas nascentes, agua pura pra beber, material colhido da roga,

alimento, muitas frutas.

O meu pai era marreteiro de todos os quilombolas, vinha muita coisa pra gente. Ele trazia
comida, alimentagao, roupa. Meu pai levava tudo pro povo: café, material de alimentagao, tudo. E
ele dizia: “ta aqui teu dinheiro, teu troco.”. Meu pai fazia isso. Meu pai era um preto, quilombola,
muito correto, muito direito. O povo de quilombo — nao sei como hoje t4, mas acredito que da

mesma forma — sdo pessoas muito honestas, muito sérias.

Devido a doenga de minha mae, meu pai teve que vender... se desfazer de tudo e vir pra
Belém pra trazer a minha mae pra se tratar. Aqui ela adquiriu saude, através do desenvolvimento
meditnico, nao foi nada da medicina do capa branca, como os caboclos dizem, foi da medicina
tradicional, da umbanda, de matriz africana, que a minha mae se curou. Mas, em compensacio, ela
se curou o corpo-matéria, que é o mais importante, mas nos ficamos muito pobres, porque nos
perdemos tudo. O papai vendeu tudo e veio comprar banca de farinha no ver o peso, tinha duas,
chegou até ter um titulo 13, dado pelos feirantes, como O Rei da Farinha do Ver-o-Peso. Mas o

pretinho ja comegou a se encantar pelas gatinhas e ja foi perdendo tudo e ficou nessa situagao.

4. Descrigdo do “quilombinho da Terra Firme”

Agora, por falar em territério de quilombola, nés dizemos que o nosso espago religioso é um
quilombo. E quilombo urbano. Nao é aquele quilombo 1 daqueles realmente quilombolas. Nosso
')7

territério como quilombola é outro, mas a gente diz... eu digo que: “aqui ¢ meu quilombinho da TF!

Eu chamo, tirando uma brincadeira, que ¢ da Terra Firme. O quilombinho da Terra Firme é aqui, a

GBnero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAD 4: Narrativas e Praticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé




‘,c-‘-“( v, @ v, @ v, @ v, @ v, @ v, @ v, 6‘

gente acha que esse ¢ um espa¢o de quilombo. Tém muitos negros dentro da nossa religido, tem todas
as classes, tem todas as pessoas que a gente acolhe dentro da nossa casa. A gente nao quer saber se é
preto, se ¢ branco, se € rico, se sao entendidos. A gente nao quer saber disso ai, a gente quer saber do

cuidado, de cuidar das pessoas. Entio isso é quilombo, um espago de acolhimento.

5. Sobre o Matriarcado no Candomblé

O Candomblé, ha muitos anos atras, ele era s6 de mulheres, isso é matriarcado. Por isso que
¢ muito forte o matriarcado dentro da religidao de matriz africana, porque a mulher tem um diferen-
cial muito grande. A mulher ela tem a capacidade de guardar os segredos, ser detentora e mentora
do conhecimento tradicional. Ela que carrega muito disso. Nao dizendo que os homens nio carre-
gam, até porque meu pai de santo era homem e passou certo conhecimento pra mim, mas a mulher,
por tradi¢do, ela vem 14 dos primeiros. Tem terreiro que até nao inicia homem como pai de santo.
Tem terreiro de Ketu que nao inicia homem como pai de santo. Pra tu ver como ¢ forte o matriar-
cado. A mulher ¢ a grande guardia dos segredos tradicionais, ela conserva, ela é mais exigente, ela
¢ mais severa na pratica do conhecimento, na aplica¢io do conhecimento. Tanto que vocé nio vé
muitas casas abertas com mulheres muito novas, ela tem que ter um perfodo de aprendizado, passar
por todo aquele processo de filho. Porque pra vocé um dia ser pai, vocé tem que saber ser filho, ter
tempo pra ser filho, quem nao tem tempo pra ser filho nao tem tempo pra ser pai, nao pode ser um

bom pai ou uma boa mae.

Foto 3 — O matriarcado do candomblé de Angola

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Sete anos dentro da nossa tradigao, dentro de todo Candomblé, sio sete anos pra pessoa
iniciar e poder se tornar adulto. Af depois se torna um pai de santo, uma Mametu, um Babalorixa,
uma Yalorix4. F uma faculdade pra mim. Entio, o cumprimento desse tempo ¢é suficiente pra vocé
aprender algumas coisas, nao se sabe de tudo nunca. Candomblé ¢ poco fundo, quanto mais vocé
aprende, tem muito mais pra aprender. E, assim, com esse conhecimento nosso, a gente vai passan-

do pros nossos filhos o que a gente puder, porque a tradi¢do nao pode acabar, nio pode morrer.

Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muagilé

¥

%

187

%



188

A gente vai soltando devagar o conhecimento, isso na vivéncia. E nesse territério que a gente vai
ensinar nossos filhos o que nés aprendemos, seja ele dado por pai e mie de santo, nossos Tatetos,

nossas Mametus ou entao pelo conhecimento das entidades que passam pra nos.

6. A Narrativa do Conhecimento das Ervas e a Relagdo com a Academia

Foto 4 — Os saberes tradicionais e a relagao académica comunitaria

- - - w3

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Foto 5 — Intercambio de Saberes da Mameto Muagilé

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Eu participei agora recente pra uma mesa de um congresso dos pesquisadores negros em To-
cantins. A Universidade Federal do Para levou uns alunos pra la com vérios painéis falando das ervas.
Os alunos foram pro campo e, nesse campo, nos interiores, nos quilombos, sentaram-se na grama e

vieram as criangas, os velhos e as pessoas adultas dali. Naquele momento, os velhos estavam passando

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



4

Rvp - <

WA AN UAENAN AN AN UA
o conhecimento de algumas ervas basicas e que nao eram religiosas, por exemplo a canela, as criangas
falavam que ela é um cha pra gente tomar quando nao tem café. Mas a canela no nosso conhecimento
tradicional, que a gente nao sabe se aquelas pessoas 1a do quilombo sabem, tem outras fungoes. Por
exemplo, o cha da canela, se vocé tomar demais ou muito forte, ela sobe a pressao, ela mexe com a
nossa pressao. Assim como o cha da erva cidreira também tira a desjejum, que a crianca falou, mas

ela também é calmante.

Entao, a canela tem outras fun¢des dentro da missao. Banho de canela ¢ um chama. Se a sua
vida tiver fria em alguma relacao, no amor, ela atrai coisas boas, agora vocé tem que saber que canela
vocé val tomar, porque tem a macho e tem a fémea. A erva cidreira é um calmante, mas também ¢ boa
pra diabetes, ela faz umas curas também. O uso dela é muito bom. A gente usa como folha de uniio,
quem sabe fazer, sabe. Tém outros conhecimentos que o povo do quilombo ali nao trabalha. Essa
parte mediunica, eles ndo sabem. Eles s6 sabem que aquele cha ¢é pra tirar o desjejum. Mas os alunos
da Universidade Federal do Para deram um show em Tocantins, teve painel que foi muito lindo, e
cada painel que eu fui, eu fui explicando que essa erva € isso, essa erva ¢ pra aquilo, isso aqui ¢é pra ca,
e o pessoal me seguindo, os meninos falavam das ervas e eu fui s6 complementando, eles adoraram a

minha intervencio ali na hora deles apresentarem os painéis deles. Muito boa a participacio.

Nesse congresso que eu fui, eu tava falando pra eles o que eu posso falar aqui pros meus filhos,
conversei com as Mametus, uma roda de conversa de varias maes de santo, e eu falei: ““T'4 na hora da
gente soltar um pouco a lingua e comegar a passar nossos conhecimentos tradicionais pros nossos
filhos de santo!”. Porque a mae e o pai de santo, muitos deles, sao muito escassos de dar fundamento,
de ensinar remédio, eles querem ser os poderosos, querem saber tudo, curar os males de qualquer um
deles, mas eu acho que eu ja tenho uma outra visao, eu tenho uma visiao de que eu tenho que passar
pros meus filhos, porque eu nao vou levar isso pra debaixo da terra quando eu morrer. Eu tenho que
passar pros meus filhos de santo esses conhecimentos da cura das ervas. Eu ja tive varias pesquisas aqui
na minha casa e varios antropélogos que foram visitar o meu patio 1a em cima, que tinha varias ervas, e
eu fui explicando todas, cada uma pra eles. Por que que eu nao vou explicar pros meus filhos dentro da
roga? Quem tem que saber sdo eles. Eu adoro ver, eu me sinto muito bem com a academia dentro dos

terreiros, porque eles se tornam agentes multiplicadores desse conhecimento que a gente passa pra eles.

Foto 6 — O elo comunitario - Mona Nkisi (homens) e Mona Muhatu wa Nkisi (mulheres)

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

1€"_(, = @ v @ v @ v, @ v, @ 7 @ v 6‘

7

189

5
Z



190

Antigamente, ha 20 anos atras, os pais de santo nio gostavam. Quando eu fui em roda de
conversa, eles avisavam: “A academia vem pra casa de santo, mas isso é conhecimento nosso.”.
Eu ja acho ao contrario. Fizemos varias rodas de conversa dentro da UEPA, porque 14 tem o
curso Ciéncia das Religides, e dentro da Universidade Federal do Para eu fiz varias também.
Tinha um professor que me convidava todo ano pra palestrar, mas ele viajou e foi pra outro
pais, o professor Flavio. Na UFRA e nas particulares, em todas eu ja fui pra mesa, pra roda de
conversa, pra palestrar. Eu acho bacana que a academia é o agente multiplicador da nossa fala
nas escolas. Nao tem lugar melhor pra gente falar — ndo do sagrado — desses conhecimentos.
Eu acho muito importante falar o que vocé pode, o que vocé nao pode, o que vocé deve, o
que vocé ndo deve, passar esse conhecimento pra eles respeitarem e saberem que nés usamos
coisas muito do bem, curas. Eu sou muito ligada nessa parte da cura. Eu me vejo muito nesse
tratamento espiritual, em todos os sentidos, ¢ ai ja entra o fisico, o mental. Vocé estando bem
espiritualmente, melhora o financeiro, o profissional e assim vai. E isso que muita gente vem
buscar dentro da nossa casa, ¢ esse tipo de relacio, ¢ esse tipo de conhecimento, ¢ esse forta-

lecimento.

7. Soberania Alimentar de Terreiro e o Corpo-Territorio

Foto 7 — A soberania dos atabaques no Candomblé Angola e o movimento corpo-territorio

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

A alimentagao do povo de comunidades tradicionais é uma alimentagao especial, dife-
renciada, porque nao ¢ tudo que a gente pode comer. Entao, hoje em dia, os animais estao
sendo criados de forma muito rapida, isso ndo é bom pra nds, a gente procura comprar e
buscar alimentos que ndo venham contaminar nossa matéria, porque essa matéria — que é meu
corpo — nao é meu corpo, quem toma conta e quem domina o meu corpo ¢ Bamburusema.
Essa matéria é dela, entdo pra ela se encaixar, pra ela entrar nessa matéria, eu tenho que entrar

com essa matéria preparada, boa. Entdo o que ¢ a tua vida, quem ¢és tu? Tu és aquilo que tu te

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



(@ LD LD LN

Y

alimenta, tu és aquilo que tu come, tu és aquilo que tu bebe. Se vocé nio souber se alimentar
direito, vocé vai ficar doente e quando vocé ficar muito doente, nao tem entidade que venha
na sua matéria, eles ndo gostam de matéria podre, eles gostam de matéria limpa, boa. Por isso
que nos, quando vai ter uma festa, nés vamos dar comida ao Inkisse, ao Orixa, ao Caboclo, a
gente procura o melhor alimento, o bicho sem defeitos, comprar os melhores alimentos, niao
importa se seja caro, a gente vai 1a e compra aquilo que a gente acha que é melhor no nosso

pensamento e na nossa cabega, e vem fazer o nosso alimento em casa.

Quando tem alguém de preceito, nao come nada da rua, tudo ¢ feito com muito cuidado.
A nossa forma de fazer nossos alimentos é muito parecida com a dos indigenas. Eu ja palestrei
na FUNARTE e eles falaram também da forma que eles fazem os alimentos deles, todo um
ritual, tudo muito lavado, rezado. Entao isso ¢ a tradicao dos povos e comunidades tradicio-
nais. Todas as na¢des fazem isso. Eu nao estou falando aqui s6 da minha casa, como eu pre-
paro meu alimento, os povos tradicionais de matriz africana de Candomblé, todos preparam
o alimento dessa forma: com muito cuidado! Se tiver um podrezinho, a gente vai catando, vai

tirando, vai deixar tudo muito especial pros nossos Inkisses.

Cada Inkisse tem seus alimentos, nem de tudo a gente pode comer, tem aquele periodo
que a gente nao pode comer peixe de pele, cascudos, que sao jabutis, na nossa nag¢ao é cagado,
nao pode comer aranhola, caranguejo, siri, camario... Até pode um pouquinho cascudo... até
porque o sal da comida dos nossos Inkisses é o camarao salgado. Na minha Nacao Angola,
a gente usa muito azeite portugués. O Ketu ja usa mais dendé. A gente usa azeite portugues
pra acalmar, pra deixar tudo doce, muito tranquilo. Entdo ela é uma comida feita especial pra

povos e comunidades tradicionais que estao dentro do ritual.

8. O Racismo e a Mulher Negra Quilombola Afro-Religiosa

Eu, como mulher quilombola, negra, de matriz africana... a gente tem dificuldades. Eu
fago parte de um grupo de umas dez pessoas que comegaram a colocar os turbantes, os fios
de conta e ir pra rua, sair paramentado para o movimento social. Eu fago parte de um grupo
que veio mesmo dar a cara a tapa. Nao ¢ facil vocé mulher, vocé negra, vocé quilombola, vocé
periférica. Isso tudo pesa. Até entre os nossos existe essa diferenga, imagina entre aqueles que

nao fazem parte do nosso contextol!

Muitas vezes, por vocé ser da periferia, muitos aqueles que tem dinheiro sempre querem
ta a frente mais das coisas. Mas o que valoriza a gente nao ¢ isso. A tradigao ¢é valorizada pelo

que vocé pratica e pelo que voce faz.

E moda ser preto ultimamente. Dentro da religido isso é muito favoravel, tem uma certa
camada valorizando a mulher negra, mas assim também como tem na sociedade, em um todo,
o olhar diferente, porque a mulher negra comeca a ser adoecida. Comega a solidao da mulher
negra desde crian¢a. Porque a crianga, quando ela esta na escola, o amiguinho nao quer sentar
do lado dela, em uma brincadeira de roda, que antigamente tinha brincadeira de roda, nao quer
segurar na tua mao. Na quadrilha de hoje, ndo querem ser teu par, eles procuram as branqui-

nhas, as mais bonitinhas pra ser parceira da danca.

Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

il

3

A



192

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Entdo... vem uma doen¢a mental das mulheres negras. Ja comega daf e isso também acaba
acontecendo na tua comunidade. Aqui, eu ja atendi quase toda essa rua, mas quando tem um ritual
aqui, um candomblé, nao vem ninguém aqui da rua. Se meu caboclo, minha entidade arriar aqui,
nao vem ninguém bater palma pra ele. Eles olhavam aqui na porta, quando da duas horas, eles
diziam vou 14 na casa da mae Beth tomar banho, jogar um buzio, fazer qualquer coisa. Entdo o

preconceito ta armado, o racismo ta af batendo na nossa porta a toda hora, a todo instante.

Em outro bairro que eu morava, se meu caboclo arriava a casa tava cheia. O Jurunas é bom
pra trabalhar, ¢ um bairro menos preconceituoso, tu bateu um tambor, a casa fica cheia na hora.
Af ja tem o que toca daqui, o que bate a maraca daqui, ai pronto, ta cheia a casal Mas o bairro da
Terra Firme é muito preconceituoso, eu trabalho aqui ha mais de 20 anos, mas nao vem na nossa
casa, vem buscar a cura s6. Aqui eu tenho pastor que eu cuido, aqui eu tenho freira que eu cuido,
entdo a gente atende a todos. Tem um grupo de capoeira aqui do Tata Kafungeji, tinha dia que ele
tava agoniado com tanta crianga, af os pais comecam a fazer, vem uma vizinha e diz que aqui ¢ a
casa do diabo... esse pessoal ¢ da macumba, de forma pejorativa e burra, ignorante. Macumbeiro ¢é
o cara que toca o instrumento que é a macumba, mas eles usam de forma pejorativa, infelizmente

isso faz parte do racismo.

Muitas pessoas nao chegam até aqui por conta disso. Mas ainda vem, por exemplo, na feitura
do Mazamudila. Nesse dia, vazou gente aqui que nao tinha nem onde colocar, mas tudo de longe.

Entao existe essa situagao do racismo, do preconceito, da falta de respeito com a nossa religiao,

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



’c‘._;p:\,-r ( v @ Y @ v @ v @ v, @ . @ . (’_‘#_‘J

com 0 nosso espago. Nos somos conhecidos como os POTMA, Povos e comunidades Tradicionais
de Matriz Africana, porque a nossa casa nao ¢ s6 tocar tambor e dangar, as nossas casas, nao s6
a minha, a gente faz varias agoes dentro da casa, tem capoeira, oficina de percussao, de danga, de
tranga, de amarra... tém varias fungoes dentro da casa. A arte maravilhosa que também faz parte
dessa tradicio, desse conhecimento tradicional, a gente fazer a arte dos paramentos, das joias dos
nossos Inkisses, dos nossos Orixas. Tem pai e mie de santo que nao faz, nao sabe fazer, nunca se
propos a fazer, também tém outros que fazem e vendem dentro da prépria casa. Mas eu fago tudo,
todas as joias que o Inkisse usa, eu que fago as roupas que eu visto, as roupas que os Inkisses da

minha casa vestem, sou eu que fago. Isso ¢ artesanato, ¢ cultura, é tradi¢ao.

9. Hierarquia e Cargos da Casa

Foto 9 —A hierarquia no Candomblé de Angola

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

A hierarquia dentro da casa de santo comega pela Mametu, que é o grau mais alto dentro do
terreiro, ou Tatetu, quando ¢€ pai, Tatetu de Inkisse ou Mametu de Inkisse, quer dizer mae de santo

e pai de santo. A hierarquia comega por ai.

Depois que a gente recebe o cargo e se torna adulto, aos sete anos de iniciada, vocé inicia no
santo, paga a obriga¢ao de um ano, paga a obrigagao de trés e paga a obrigacao de cinco e de sete.
Com sete anos vocé se torna adulta, a partir dos sete anos que voce vai poder iniciar outras pessoas
e fazer nas pessoas aquilo que a sua mae ou o seu Tatetu fez em vocé. Essa ¢ aquela coisa de passar

o conhecimento, s6 se dd o que se recebe.

Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé 193



194

Af vem os cargos que acompanham, os esteios, o sustentaculo de uma casa de santo. Sio os
Tatas Kabandos, que ¢ o Tata Kambui que toca pros Inkisses dangarem. Tem o Tata kivonda, que
¢ o Tata Kambando, que emola os animais. E tem outros, o Tata Mabaia, que ¢ aquela pessoa que
recebe, que faz o anfitrido, recebe as pessoas, coloca em uma mesa, coloca pra sentar pra que elas

fiquem a vontade, tem que ter a pessoa preparada pra isso.

Na parte feminina, tém as Makotas, a mulher que vem cuidar, a que ja nasce mie, que vem
cuidar da minha Inkisse e dos Inkisses dos meus filhos de santo quando estivermos virados, quan-
do estivermos nessa pose da incorporag¢ao, quando nés niao estamos nesse espago, quem estd sio
nossas entidades. Entdo tem a Kota que cuida da gente, tem a Kota que cozinha, que cuida dos
alimentos, tem a Makota que cria gente no Roncol, que é a mae criadeira, que é a Mametu Indem-
buré, a Kota Rifula que ¢ a cozinheira, que cozinha pros nossos Inkisses. E tem outros cargos que
vem acompanhando, quem toma conta do quarto do exu, tem varias fungdes e varios cargos dentro

da casa do santo.

9.1. Mametu Gamgamiro

Foto 10 — Mametu Gamgamiro

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Sobre como eu me sinto a respeito do que a minha mae passa pra mim? Eu me sinto bem,
porque o que ela passa pra mim s3o ensinamentos que eu tenho que levar pra mim, que sou filha
dela, e levar pros meus filhos no dia que eu for ter. Entdo, sao ensinamentos que a gente tem que
gravar pra fazer tudo direitinho, assim como ela ensinou pra mim, eu vou ensinar para os filhos
que eu vou ter, isso é uma tradicdo que a gente tem na nossa casa, no Candomblé. F uma coisa que
tem que ser respeitada, tem que levar a sério os ensinamentos que a nossa mae da, ¢ uma coisa que

serve pra gente mesmo € pra passar pros filhos que vamos ter futuramente.

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



@

10. Conselho sobre Respeito e Etica no Sagrado

Foto 11 — Orientacdo do sacerddcio

Fonte: narrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Se ndo respeitar, se ndo se fizer respeitar, nao seguir aquilo que a Mametu ou que o Tatetu
ensina pra ela, qual a moral que ela vai ter pra ensinar pros filhos dela? Entao, eu vejo dessa forma:
“faca direito suas coisas, cumpra seu tempo de santo, que é pra vocé ter moral e poder falar e ndo
ter quem cale a sua boca, porque vocé fala da melhor maneira possivel. Vocé nao pode ser cobrada,

se vocé faz as coisas corretas, direitinho.”.

Desde quando eu trabalhava como funcionaria de qualquer empresa, eu procurava fazer meu
trabalho da melhor maneira pra nao ser chamada atengao, e eu trouxe isso pra dentro do santo, pra
dentro do sagrado. A gente tem que fazer aquilo que o pai de santo recomenda, nao pisar fora da
linha, faga aquilo que vocé fazendo, vocé tem moral, tem respaldo, é respeitado por aquilo que vocé
faz da melhor maneira. Eu acho que a nossa consciéncia te pune quando tu nao faz a coisa correta,
tu pensa que ninguém ta vendo, tu pode ta entre quatro paredes, mas o Inkisse, o Caboclo, a Pomba
Gira, o Eré... nossos guardides estio s6 te olhando. Zambi, que é nosso deus maior, Lemba, que ¢

Jesus Cristo, ta s6 olhando.

A gente tem que ser honesto, correto, pensando que alguém ta vendo eu fazer a coisa errada.
Isso nao ta omisso, isso nao ta escondido, tem alguém vendo, se eu acredito no espiritual, se eu te-
nho essa fé, se eu acredito nessas divindades, eu acredito nisso também, que eles estio nos olhando
a todo momento, que nds acertamos e que nos erramos. Se vocé tiver fazendo alguma coisa errada
longe do pai de santo, o seu Santo ta vendo, seu Caboclo ta vendo, sua Pomba Gira ta vendo, seu
er¢ ta vendo e Eré fala tudo, te derruba na horal Se o pai de santo perguntar se vocé fez alguma
coisa errada, ele ja ta ali apontando, que ele derruba, fala tudo, ele é pra isso, a funcao do Kafioto,
dentro da minha nacao é Kafioto, ¢ o famoso espirito infantil, que chamam de Cosme e Damiao.

Cada um ¢é um, mas eles nascem dentro do Candomblé, nos iniciados, pra falar, eles sentem todo

Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

S
Z

195



196

o sentimento que os filhos sentem, seja ele qual seja, do fisico, do mental, do espiritual, ele sente e
transmite pro pai de santo e pra mae de santo, ele é responsavel por essa posi¢ao. O Eré, o Kafito,
eles sao muito engracados, eles falam tudo, nao adianta que eles nao escondem, seja o pior pecado

cometido, ele vai contar.

11. Fala sobre o Territorio das Ervas e Dificuldades Atuais

Foto 12 — O Elo comunitario entre os mais velhos e os mais novos

>

Fonte: natrativas audiovisuais/entrevistas concedidas as professoras: Alanna Souto Cardoso Tupinamba,
Selma Brito e Leila Leite. Em 30 de novembro de 2019.

Aonde vocé coloca uma oferenda, aonde vocé vai buscar uma erva, aonde vocé vai na mata
pegar uma folha isso tudo ¢ territério marcado e demarcado por nés. Ta faltando, porque a gente
ja ndo encontra as matas sadias pra gente tirar nossas folhas, pra fazer nossos rituais, aquele ritual
mais reservado la dentro dos nossos Bakises. A gente ja ndo tem aonde plantar as ervas de cura
e de onde muitas vezes elas vém, elas ja vém com problemas. Por exemplo, o agrotoxico estd em
tudo quanto ¢ lugar, ele ta no alimento que a gente come, no gado, nos frangos, nas ervas. Isso a
gente tem que ter muito cuidado pra trabalhar com as ervas, porque a partir do momento que a
gente comega a colocar algo na planta que nao ¢ o que vem da natureza, como nds os mais antigos
conhecemos, aquela erva que nasce da terra sem nenhum adubo, a gente planta ali e nasce, aquela
erva ¢ a pura, sagrada, sem mistura, sem nada, e também a que estd em um lugar mais reservado,
nao onde passa todo mundo. Hoje em dia, a gente ja procura varias ervas, por onde eu ando, eu ja
ando mapeando, o que eu vejo e onde eu vejo erva que serve pra fazer alguma coisa, mas esta dificil

o mapeamento, esta muito dificil de vocé ir buscar, porque é nas ervas que tem remédio pra tudo.

Eu ndo acredito que os cientistas, até hoje, nao descobriram a cura da doenga da AIDS, porque
a nossa mata tem remédio, tem antibiético, tem antinflamatério pra tudo que possa imaginar. Isso, pra
mim, é comércio. Pra mim, ¢ politico e financeiro. Porque onde se faz o remédio, tem alguém que vai
comprar, nada vem de graca. F muito fcil cobrir isso af, colocar uma cortina e deixar os conhecimen-

tos tradicionais avangarem, como a gente faz, e o cientifico nao vem nos ajudar, muito pelo contrario.

A fitoterapia dos remédios estd ai, mas pra nos tirar nosso conhecimento, nao pra nos ajudar,

pra fazer do jeito deles, porque eles colocam mais quimica em cima dessa fitoterapia e empurra no

Genero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > SECAO 4: Narrativas e Préticas de Saberes Tradicionais de Mulheres/Maes do Axé



,(C-ﬁ\._llnl C 7 @ . @ ¥ @ U @ \/ @ v, @ v \

Wi ~

NNNCNCNCNEN)
pessoal pra eles terem mais uma doenga, pra comprar mais remédio. Se eles fazem o remédio dessas
ervas mesmo... porque essas ervas curam, como a babosa cura varias doengas. Eu mesma ja curei
varias doencas: ferida em colo de tutero, ja curei ferida no estdbmago do meu neto com remédios
que a gente vai fazendo. E olha que a gente nao tem aquela medida cientifica, académica e médica,
a gente faz dentro do nosso conhecimento tradicional, vai tendo as ideias, fazendo e colocando.
Pronto, ta curado. T4 resolvido! As doses nem pode ser de mais, nem pode ser de menos, elas tém

que ser adequadas pra cada corpo, cada pessoa e cada situagio que esta.

Mas esta faltando muita coisa pra nds, ervas que a gente procura e ja nao acha realmente, por-
que tem muitas das ervas que a gente usa, principalmente no Candomblé, na Umbanda também.
Eu participei um comecinho na Umbanda, eu ndo fiquei muito tempo, eu nao aceitava a missao,
minha mae ia e eu ia com a minha mae, mas eu nao tinha aquela coisa de querer saber, de querer
conhecer, de querer acompanhar essa sabedoria da minha mae, tanto que pouquissimas coisas,
quase nada, minha mae me deixou de conhecimento, porque quando eu era menina eu acompanha-
va mais ela, depois eu fui trabalhar pra sustentar, pra ajudar minha familia. Eu era uma das irmas
mais velhas, n6s eramos quatro meninas e quatro meninos, eu fui trabalhar muito cedo. Eu nio tive
tempo de acompanhar a minha mie nessa arte do desenvolvimento, do crescimento meditnico
dela, que ela fazia muitas curas. Eu ndo estava do lado dela pra aprender. O que eu aprendi foi atra-
vés das minhas entidades, e olha s6 quanto tempo eu passei com o pai de santo, passei dois anos.
Com a minha mae ndo teve vivéncia nenhuma praticamente espiritual de Umbanda, minha mae
se preparou, se fez, mas eu era menor e, quando fui maior, safa de casa pra trabalhar ou passava o
dia em casa estudando. O meu pai, que foi quem me iniciou no Candomblé, Walter do Ogum, ele
era conhecido como maracatu, que chamavam pra ele, eu fiquei s6 dois anos com ele, foi o tempo
que ele teve pra me ensinar essas tradi¢oes, dois anos nao é nada pra gente aprender, mas gragas a

Zambi e as minhas entidades, elas me dao esse poder.

Foto 13 — da agdo participativa das narrativas audiovisuais

Fonte: Alanna Souto Cardoso Tupinambd, Selma Brito e Leila Leite, 2019.

Praticas Espaciais de Cura e Ensinamentos do IBAMCA - Instituto Bamburucema de Cultura. .. Mametu Muaqilé

197






MINI BIOS — AUTORAS AMAZONIDAS DA EDUCACAO

Uma Organizacgéo do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes

.,
«

FIAMA GOES MAUES

Advogada (OAB/PA 32.291), mestra em Sociologia e Antropolo-
gia pela UFPA. Atua nas areas de Direitos Humanos, com inte-
resse em género, religido, raca e politicas afirmativas na Amazo-
nia.

www.institutocartografandosaberes.com/1/fiama-goes-maues
lattes.cnpq.br/907238803184530

EDENILZA BORGES SIQUEIRA

Pedagoga, com pos-graduacao em Neuropsicopedagogia, educadora
comunitaria e lideranca do movimento negro em Ananindeua/PA.
Atua na educagdo para as relagdes étnico-raciais e na articulagao insti-
tucional do campo negro amazonico.

www.institutocartografandosaberes.com/1/edenilza-siqueira-articuladora-gestao-

-dos-povos-das-ilhas-de-ananindeua-e-mocambos

MARIA MADALENA OLIVEIRA DOS SANTOS

Educadora quilombola da Comunidade Remanescente de Quilombo
Rio Gurupa (Cachoeira do Arari/PA). Professora das séties iniciais,
formada em Ciéncias Sociais pelo PARFOR/UEPA, com p6s-gradu-
acao em Educacdo Especial e Inclusiva. Atua na educagao comunitaria
e desenvolve pesquisas sobre escola, territério e extrativismo do agaf.

www.institutocartografandosaberes.com/1/maria-madalena-oliveira-dos-santos

JULLY VANESSA MIRANDA DOS SANTOS

Marajoara, gedgrafa formada pela UFPA e quilombola ribeirinha
da Comunidade Quilombola de Tartarugueiro (Ponta de Pedras/

PA). Professora de Geografia, atua com soberania alimentar, cultura
alimentar e cartografia comunitaria no IPPCS.

www.institutocartografandosabetres.com/1/jully-vanessa-miranda-dos-santos

ALANNA SOUTO CARDOSO TUPINAMBA

Historiadora, doutora egressa do PPGDSTU/NAEA-UFPA, pesqui-
sadora indigena e presidente do IPPCS. Atua com educa¢ao comuni-
taria, nova cartografia historica, mapeamento coletivo, cartografia so-
cial do patrimonio comunitario, economia comunitaria, histéria oral
e descolonizagido das identidades indigenas e afroindigenas. Realizou
Estagio Pés-Doutoral no Programa de P6s-Graduagao em Cartogra-
fia Social e Politica da Amazdénia (PPGCSPA/UEMA), no ambito do
PROCAD-AM, com o projeto Nova Cartografia Social e Saberes Tradj-
cionais na Amazinia (2019). Concluiu Estagio Pés-Doutoral Estraté-
gico no Programa de Pés-Graduagio em Geografia da Universidade
do Estado do Pari (PPGG-UEPA), vinculado ao PDPG/CAPES,
com pesquisa dedicada a nova cartografia histérica, memoria oral,
educagido popular patrimonial e a formulagao de politicas publicas
em comunidades tradicionais da Amazonia, encontrando-se atu-
almente em processo de sistematiza¢ao e organizacao dos resul-
tados para publicacao.

lattes.cnpq.br/7098836632732859

www.youtube.com/@comunicaippcs857



-~

MINI BIOS — AUTORAS AMAZONIDAS DA EDUCAGAO

Uma Organizacgéo do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes

.,
®

MAE JUCILENE CARVALHO (D'OIA)

Lideranca religiosa de Umbanda e Yalorixa do Candom-
blé Ketu, com atuacio em Cotijuba (Belém/PA). Integra
o Conselho de Terreiros de Matriz Africana vinculado

ao IPPCS.

www.instagram.com/maejucidoyal23

www.instagram.com/acarajedajucidoya

MAMETU NANGETU

Lideranca do Candomblé de Angola, vinculada ao Instituto
Nangetu. Integra o Conselho de Terreiros de Matriz Africana
do IPPCS.

WwW W.instagram.com/mametunangetu

www.instagtam.com/institutonangetu

MAMETU MUAGILE

Lideranca afro-amazonica do IBAMCA, atuante na Terra Fir-
me (Belém/PA). Integra o Conselho de Terreiros de Matriz
Africana do IPPCS.

www.instagram.com/ibamca

Vinculo Institucional:

Integrantes do Conselho de Terreiros de Matriz Africana,
instancia vinculada ao Instituto de Pesquisa do Projeto
Cartografando Saberes (IPPCS).

www.institutocartografandosaberes.com/quem-somos



7 H\Rﬁ:{l\ ANV AN

4
o) Y

' NN TN
frT‘.n'.r.‘.‘r-'mm'|'|.'.'r..~.‘11'.f.-'...‘.*.' r”'ﬁ\'l\'lll”/"ff.\;\"'"lﬁflaxf \\“'.r!."lf'fd_‘h\“I

NOTA TECNICA CARTOGRAFICA
Por profa. Dra. Alanna Souto Cardoso Tupinambad. Diregao Geral- IPPCS

Mapa das Autoras Amazonidas: da periferia da Regido Metropolitana de Belém aos terri-
torios tradicionais

O presente mapa foi elaborado como um dispositivo cartografico critico, orientado por
principios da cartografia social, da cartografia feminista comunitaria ¢ das epistemologias
do Sul, articulando producio intelectual, territorialidades vividas e praticas de saberes tradicionais
de mulheres amazonidas.

Diferentemente de mapas meramente descritivos, esta cartografia assume carater politico-
-epistemolégico, organizando-se a partir da relagdo indissociavel entre autoras, regides, terri-
torios, territorialidades e tradig¢des, evidenciando redes de articulagdo que atravessam espagos
urbanos periféricos, ilhas, varzeas, territorios quilombolas, indigenas e ribeirinhos da Amazonia
paraense.

Os pontos, simbolos e conexdes nao representam apenas localiza¢des fixas, mas processos
sociais, trajetorias coletivas e experiéncias territoriais compartilhadas, sobretudo aquelas
protagonizadas por mulheres indigenas, ribeirinhas, quilombolas, negras e afro-religiosas. Alguns
textos e autoras aparecem vinculados a mais de uma regido, refletindo articulagdes politicas e
educativas multiterritoriais, como é o caso das mobilizagoes de mulheres indigenas ribeirinhas.

A legenda do mapa foi estruturada de modo a tornar explicitos os eixos analiticos que orien-
tam a leitura cartografica, evitando hierarquiza¢Ses coloniais entre saber académico e saber tradi-
cional. Assim, o mapa deve ser compreendido como um instrumento de planejamento comu-
nitario, memoria coletiva e afirmagao territorial, em consonancia com as diretrizes curatoriais

e cientificas do Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes IPPCS).

TEXTO EXPLICATIVO DA LEGENDA

Como ler a legenda do mapa

A legenda do Mapa das Autoras Amazonidas estd organizada a partir de cinco eixos in-

terdependentes, que orientam a leitura critica do territério e das produgdes apresentadas:

1. Autoras: Identifica o pertencimento politico, étnico-racial e comunitario das autoras, re-
conhecendo mulheres indigenas, quilombolas, negras e afro-religiosas como produtoras le-
gitimas de conhecimento.

2. Regides: Refere-se aos grandes recortes regionais da Amazonia paraense onde se dao as
articulagdes dos textos e das experiéncias, como Santarém/Baixo Tapajés, Marajd, Regido
Metropolitana de Belém e Baixo Tocantins. Um mesmo texto pode dialogar com mais de
uma regiao.

3. Territorios: Diz respeito aos espagos concretos de vida e resisténcia, incluindo territorios
indigenas, quilombolas, ilhas, areas ribeirinhas e periferias urbanas amazonicas.

4. Territorialidades: Expressa as formas de viver, organizar, ensinar, cuidar e resistir nos
territorios, como educagao comunitaria, governabilidade de mulheres, oralidades, memorias
e praticas coletivas.

5. Tradi¢Oes e Saberes: Indica os sistemas de conhecimento acionados nos textos, tais

como saberes indigenas, afro-religiosos, tradi¢des orais, praticas de cura, cuidado e ensino,
compreendidos como fundamentos da produgao intelectual apresentada.




7 NN NN
: ~\ £ A

: y‘w.\\ﬂf@..
.:"nl]Tn'n'n’"l‘l'nrfl'(-.'n'l'lfffl'.t"n'l.ll I/

N
ANV AYAY AN

A leitura integrada desses eixos permite compreender 0 mapa nao como representacao esta-

tica, mas como cartografia viva das mulheres amazodnidas e de suas redes de saberes e lutas.

FICHA TECNICA DO MAPA

Titulo: Mapa das Autoras Amazonidas da Educagao Comunitaria

Da periferia da Regido Metropolitana de Belém aos territorios tradicionais
Diregdo Geral: Profa. Dra. Alanna Souto Cardoso Tupinamba

Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes — IPPCS

CONCEPCAO E ORIENTACAO POLITICO-CIENTIFICA

Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes — IPPCS

COORDENACAO CARTOGRAFICA E CURADORIA
Profa. Dra. Alanna Souto Cardoso Tupinamba (IPPCS)

CURADORIA EDITORIAL E CIENTIFICA

Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes — IPPCS
(Em conformidade com as diretrizes curatoriais e com o Comité Cientifico do projeto)

METODOLOGIA CARTOGRAFICA

Cartografia social da educagao comunitaria e das autoras, cartografia do feminismo comuni-
tario e cartografia critica, articulando os eixos Autoras — Regides — Territorios — Territorialida-

des — Tradicoes e Saberes — Educagao Comunitaria.

GEOPROCESSAMENTO E SISTEMATIZACAO ESPACIAL

Sergio Silva
Secretaria de Meio Ambiente e Sustentabilidade do Para — SEMAS/PA

(Geoprocessamento realizado a partir de orientagao politico-cartografica do IPPCS, utilizan-
do base geografica oficial e simbologia comunitaria fornecida pela coordenacio do projeto Autoras

Amazonidas da educacao comunitaria IPPCS)

SIMBOLOGIA E ELEMENTOS VISUAIS

Simbologia comunitaria e identitaria vinculada as tradi¢oes indigenas, quilombolas, negras e afro-
-religiosas amazonicas, conforme acervo e diretrizes do IPPCS.

ABORDAGEM EPISTEMOLOGICA

Epistemologias do Sul, educa¢ao comunitaria, saberes tradicionais, oralidades, memorias co-

letivas, governabilidade de mulheres e territorialidades amazonicas.

ABRANGENCIA TERRITORIAL
Povos da Amazonia paraense, com énfase em:

* Povos das ilhas da Regiao Metropolitana de Belém

¢ Baixada ribeirinha de Belém- Tucunduba

202 Geénero na Amazonia, Belém, n. 28,jul./dez.,2025 > Mapa Cartografico



* Marajo

* Baixo Tocantins- Destaque para Cameta e Moju.

* Santarém / Baixo Tapajos- Enfase: Comunidades indigenas e ribeirinhas.
* Altamira — Enfase: Comunidades indigenas do Xingu.

* Territérios indigenas, quilombolas, ribeirinhos, ilhas e periferias urbanas

FONTES DE DADOS

* Produgdes textuais das autoras amazonidas publicadas pelo IPPCS
* Diretrizes curatoriais e cientificas do IPPCS
* Bases cartograficas oficiais (IBGE e correlatas)

* Mapeamentos comunitarios e registros territoriais do projeto

INSTITUICAO RESPONSAVEL

Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes — IPPCS
www.institutocartografandosaberes.com

OBSERVACAO ETICA E POLITICA

Este mapa reconhece mulheres amazonidas como sujeitas produtoras de conhecimento,
respeitando o pertencimento étnico, territorial e comunitario das autoras, em conformidade com

principios de autonomia, autorrepresentagao e justica epistemologica.

Mapa das Autoras Amazdnidas da Educacdo Comunitaria Instituto de Pesquisa do Projeto Cartografando Saberes - IPPCS

203



-54°27,000 -53°27,600 -52°28,200" -51°28,800" -50°29,400" -49°30,000" -48°30,600’ -47°31,200°

AUTORAS MAPA _~>m AUTORAS AMAZONIDAS DA mUCG>GNO
1 - A governabilidade cabana das mulheres indigenas ribeirinhas: etnicidade, raca COMUNITARIA: Da —um—.mmm-.mm da wmummo zmnﬂc—uc_mnmsm de >
| , s .- R
M_Mwwwwkm::m Souto Cardoso Tupinamba . - Belem aos territorios .n—.mﬂ__n_om_m_m L A_Q_V
Direcao Geral: Alanna Souto Cardoso Tupinamba (IPPCS)

2 - Rediscutindo a mestigagem na Amazonia contemporanea: identidade nacional
versus identidades indigenas
Autora: Alanna Souto Cardoso Tupinamba

,00t7'6540

3 - Soberania alimentar quilombola - Mudangas e permanéncias na Comunidade
Remanescente de Quilomb do Tartarugueiro - Ponta de Pedras
Autora: Jully Vanessa Miranda dos Santos

4 - Evasdo escolar e o tempo do extrativismo do agai:
Autora: Maria Madalena Oliveira dos Santos

,000'0,0

5 - Préticas espaciais de cura e ensinamentos do IBAMCA - INSTITUTO
BAMBURUCEMA DE CULTURA AFRO-AMAZONICA(Transcrigdo das narrativas orais
de Mametu Muagilé

Autora Oral: Mametu Muagilé / Bacia do Tucunduba -Terra Firme- Belém -PA

) " — I Baixo Amazonas
6 - Narrativas e praticas de saberes tradicionais de mulheres - Sessdao Maes do SRR
Axé

Narrativas orais do Terreiro de Umbanda Casa de Mde Herondina

autora Oral: M&e Jucilene Carvalho (D'0id) - Ilha de Cotijuba /Praia Funda

,00t7'6540-

7- Diasporas afroindigenas: A experiéncia amazonica de emersdo da entidade
espiritual cabocla em comunidades de matriz africana

Autoras: Fiama Goés e Alanna Souto Cardoso (Tupinamba) - Baixada do Marco -
Belém - PA

8 - Histdria de vida, saberes e aprendizagens da Tradigdo de Candomblé de
Angola - Instituto NAGENTU DE TRADIGAO AFRO-RELIGIOSA E DE
DESENVOLVIMENTO SOCIAL

Autora Oral: Mametu Nangetu - Trav. Piraja - Bairro do Marco - Belém - PA

,008'85 -

9 - Vozes negras: Cronicas raciais do cotidiano
Autora: Edenilza Borges Siqueira - Ananindeua

Nordeste Paraense

i~ . ~ N
Regides de Articulagdes g . w
A Bacia do Tucunduba A Santarém N B ‘
m Sudoeste Paraense * @ .M., sk” B
. _ . o . . u St araens >
A Praia Funda-Cotijuba I Regido Metropolitana Belém =
A Quilombo Tartarugueiro _H_ Marajé _ 2 ‘
w
. : : \ @
Baixo Tocantins A Quilombo Gurupa % o .
o
Q 0 74 148 km
- P e
Tradigbes / Saberes '
ﬂ, Aut Quilombol -54°27,000’ -53°27,600’ -52°28,200’ -51°28,800’ -50°29,400’ -49°30,000 -48°30,600’ Mﬁowfmoo\
utoras Quilombolas

Territorio

Territorialidades

n&b Autoras Pretas e Afro-Religiosas

i , — ] Quilombos O Periferias urbanas amazonicas vy ~ o
w Mulheres Indigenas e a Descolonizacdo da Mesticagem @ ~1"  Educagdo Comunitaria , hﬁ Resisténcias étnico-raciais

3 & l Terras Indigenas 2 2 ibeiri e . L. @ o Sistema de Coordenadas Geograficas
. Maes do Axé l Ilhas, varzeas e areas ribeirinhas .,.,.m... Oralidades e memérias Governabilidade de mulheres o”z:.._" mwwmmmmwm.ms
- ‘onte: 3

p dor: Sérgio Silva




