
171Artigos do dossiê 

NO ESGOTAMENTO, O FIM É O COMEÇO: REFLEXÕES SOBRE A 
PRODUÇÃO POÉTICA PÓS-DIGITAL NO CAPITALISMO TARDIO1

IN EXHAUSTION, THE END IS THE BEGINNING: REFLECTIONS ON POST-DIGITAL POETIC 
PRODUCTION IN LATE CAPITALISM

Paula Davies Rezende 
ESPM-SP

Resumo

Este artigo propõe uma reflexão sobre a exaustão gerada 
pela normalização de diferentes formas de opressão no 
capitalismo tardio, analisando como essa condição pode 
abrir caminhos para novos campos de possibilidades e 
alternativas. É nos períodos de convulsão que a vida grita 
mais alto. Partindo dessa premissa, o texto apresenta 
um memorial reflexivo sobre a criação de duas obras 
digitais, concebidas em resposta ao desejo de explorar 
o potencial das tecnologias digitais. Argumenta-se que 
essas tecnologias podem ser desviadas de seus objetivos 
industriais para produzir acontecimentos estéticos 
que expressem subjetividades múltiplas e singulares, 
capazes de problematizar a cultura visual homogênea 
da internet e possibilitar a emergência de novos mundos, 
questionando o propósito capitalista a partir do qual 
essas tecnologias digitais foram inicialmente criadas.

Palavras-chave:

Arte; capitalismo tardio; realidade aumentada; 
simulação; tecnologia.

Keywords:
 
Art; augmented reality; late capitalism; simulation; 
technology.

Abstract

This article proposes a reflection on the exhaustion 
arising from the normalization of various forms of 
oppression within late capitalism, examining how 
this condition can pave the way for new realms of 
possibilities and alternatives. In periods of turmoil, life 
asserts itself most vividly. Based on this premise, the 
text presents a reflective narrative on the creation of 
two digital works, conceived in response to the desire 
to explore digital technology’s potential. It argues that 
digital technologies can be repurposed beyond industrial 
aims to produce aesthetic events that embody diverse, 
singular subjectivities, capable of challenging the 
internet’s homogeneous visual culture and enabling 
the rise of alternative worlds, thereby interrogating the 
capitalist purpose from which these technologies were 
initially conceived.



172 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

Estou exausta.

O filósofo Peter Pál Pelbart (2021) aponta alguns 

motivos pelos quais estamos exauridos no âmbito 

do capitalismo tardio, contexto da vivência 

ocidental nesse primeiro quarto do século XXI. Para 

começar, o adestramento civilizatório que coage 

nossos corpos por dentro e por fora. Também a 

disciplinarização imposta pelas fábricas, hospitais, 

escolas e os demais dispositivos vigilantes, que 

nos controlam desde os nossos ambientes mais 

íntimos. Fora a normalização e consequente 

opressão estética. Nós, como sociedade, somos 

pessoas desejosas de prolongar a vida ao máximo, 

mas nessa ânsia de prolongamento da existência e 

foco na sobrevivência, talvez estejamos perdendo 

a própria vida em si: “Quem está realmente vivo 

hoje? [...] E se somente estivermos realmente vivos 

se nos comprometermos com uma intensidade 

excessiva que nos coloca além da ‘vida nua’?”, 

pergunta Zizek em Bem-vindo ao deserto do 

real (2003, p. 108 apud Pelbart, 2021, p. 29). 

Relembro que Pelbart chamou de vida besta o tal 

“rebaixamento global da existência”, uma vivência 

controlada, asséptica e artificial, em que o café 

não tem cafeína e a cerveja não tem álcool; em 

que a vitalidade social foi sequestrada e estamos 

sobrevivendo em baixa intensidade, submetidos à 

uma anestesia sensorial. “Ciberzumbis”, protesta 

o autor. Sou afetada por suas reflexões em 

torno da depreciação da vida e rebaixamento à 

indiferença e banalidade: vida nua (Pelbart, 2021, 

p. 29-31). Penso sobre o alerta de Byung-Chul 

Han: “No cuidado exclusivo com a sobrevivência 

nos igualamos ao vírus, esse ser morto-vivo que 

apenas se multiplica, ou seja, sobrevive sem viver” 

(Han, 2021, p. 38).

Como docente do ensino superior, da área de Cinema 

e Linguagens Audiovisuais, observo uma mudança 

na percepção das narrativas audiovisuais que 

emerge com a Geração Z:2 meus jovens estudantes 

não gostam de ambiguidades, de narrativas com 

informações subentendidas. Eles não toleram 

aquela familiar sensação de “não entendi”. Uma 

aluna me explicou que isso acontece, pois eles 

já se sentem frustrados constantemente, então, 

preferem não se frustrar novamente assistindo 

a uma obra que não entendem. Inclusive, isso se 

dá no campo da produção e experimentação de 

linguagens. Com frequência, esses jovens parecem 

optar por fórmulas já feitas e já reproduzidas à 

exaustão em sucessos da Netflix. Que o mercado 

aposte em fórmulas prontas já é esperado, uma 

das características do capitalismo é a obsessiva 

acumulação de capital, de preferência, com o 

mínimo custo. Contudo, estudantes ainda sem 

compromisso algum com o mercado terem esse 

tipo de comportamento me sugere um sentimento 

de insegurança, por parte deles, para arriscar 

novas formas de expressão e novas formas de 

trabalhar. Insegurança de não conseguir se colocar 

no mercado de trabalho, se não for para seguir as 

regras de linguagem que já estão postas, mesmo 

que aquilo não dê nenhum pico de emoção.

Quando a vida está reduzida a esse estado de 

fadiga e impotência, o que resta? O que poderia 

nos tirar dessa prostração? Pelbart diz que seria 

necessário nos reapropriarmos da dor do encontro 

do corpo com sua exterioridade, permitindo-nos 

ser afetados pelas forças do mundo (Pelbart, 2021, 

p. 31-32). Preciso estar no mundo e ser afetada 

pelas suas forças. Viver e experimentar equivalem 

a sofrer. É indispensável retomarmos o estado 

pático: “O ser pático, finalmente, é o ser passível de 

experimentar dor ou prazer. Em termos filosóficos, 

o que importa é um poder de ser afetado, de mudar 

de estado, de transir” (Pelbart, 2021, p. 39).

Pergunto, junto com Pelbart, se as pessoas que 

buscam fuga dessa vida bestificada, que buscam 

a retomada do corpo como afetibilidade, fluxo e 

intensidade, se todas essas pessoas não teriam em 

comum o fato de estarem sufocadas pela vida nua 

que teria atingido um ponto intolerável (Pelbart, 

2021, p. 36). Recordo-me do autor mencionando 

a diferenciação que Deleuze faz entre cansaço 

e esgotamento. O cansaço faz parte do léxico 

do trabalho e da produtividade. A realização das 

possibilidades que nos habitam, por exemplo, 

no desenvolvimento de determinados projetos 

em detrimento de outros, visando determinados 

objetivos, resulta em cansaço (Pelbart, 2021, p. 

42). Tal execução opera sempre por exclusão, já 

que pressupõem objetivos e preferências variados. 

São essas variações que cansam e demandam que 

descansemos para retomar a atividade depois. Já 

no esgotamento, o conjunto das variáveis de uma 

situação é combinado, recombinado e percorrido a 

esmo, até a exaustão, renunciando-se a qualquer 

significação, objetivo ou ordem de preferência 

(Deleuze, 2010, p. 68-69). O esgotamento advém 

quando todos os possíveis se acabaram, bem como 



173Artigos do dossiê 

as potencialidades, resultando em dissolução do 

sujeito. A pessoa esgotada não é aquela deitada 

que busca descanso, mas sim a pessoa insone 

em estado de inação. Sua força é justamente a 

de “produzir o vazio ou fazer buracos, afrouxar 

o torniquete das palavras, secar a ressudação 

das vozes para se desprender da memória e da 

razão” (Deleuze, 1992, p. 103 apud Pelbart, 2021, 

p. 43).3Em outras palavras, “O cansado apenas 

esgotou a realização, enquanto o esgotado esgota 

todo o possível” (Deleuze, 2010, p. 67).

Lembrei-me da menção que o sociólogo Laymert 

Garcia dos Santos faz à sensação de “inevitabilidade 

do processo”, quando nos damos conta da corrosão 

e deterioração dos nossos direitos mais básicos, 

resultante dos rumos econômicos em nosso mundo 

globalizado. Como se a alegação de que não há 

nenhum tipo de alternativa — dita a exaustão pelos 

que preconizam o neoliberalismo — justificasse toda 

sorte de decisões e medidas nocivas e predatórias 

tomadas sob a lógica do capitalismo tardio. Santos 

observa que, sob a coação da suposta falta de 

caminhos, as pessoas que “resistem ou se opõem, 

os inconformados e os excluídos são, assim, 

desafiados, com cinismo e desprezo, a construírem 

alternativas e a comprovarem a sua consistência” 

(Santos, 2003, p. 229). 

Se o esgotamento mencionado por Pelbart e 

Deleuze se dá quando os possíveis se acabam, 

então, essa condição também transborda diante 

da sensação de inevitabilidade mencionada por 

Santos. Mas concordo com Pelbart quando ele diz 

que essa condição não deve ser lamentada, e sim 

festejada (Pelbart, 2021, p. 47). É nessa condição 

que nós, as pessoas inconformadas, resistentes 

e opositoras mencionadas por Santos, podemos 

aproveitar a possibilidade rara de abrir-nos para 

uma nova aventura. Quem sabe inventar novas 

alternativas. O esgotamento não é o remate, o 

ocaso, mas sim a possibilidade de outro prelúdio. 

Como se a míngua do possível (dado de antemão) 

fosse a condição para alcançar outra modalidade de 

possível (o ainda não dado) — em outros termos, não 

a realização eventual de um possível previamente 

dado, mas a criação necessária de um possível sob 

um fundo de impossibilidade. O possível deixa de 

ficar confinado ao domínio da imaginação ou do 

sonho ou da idealidade, tornando-se coextensivo 

à realidade na sua produtividade própria (Pelbart, 

2021, p. 48). O esgotamento não é o fim, mas sim, 

o começo.

Os momentos de revolução e insurreição 

inauguram campos possíveis, diz Pelbart. Não seria 

o possível que daria lugar ao acontecimento, e sim 

o acontecimento que criaria as condições para o 

possível. Esses momentos, sejam eles individuais 

ou coletivos, talvez possibilitem uma abertura, 

tanto subjetiva quanto comunitária, naquilo que 

era o intolerável, fazendo brilhar luz nova numa 

direção que antes era inimaginável (Pelbart, 2021, 

p. 48-49).

A filósofa Suely Rolnik também pensa que são 

nos períodos de convulsão que a vida grita mais 

alto. É quando posso me reapropriar da pulsão 

vital sequestrada e cafetinada pelo capitalismo 

neoliberal: “É preciso resistir no próprio campo 

da política de produção da subjetividade e do 

desejo dominante no regime em sua versão 

contemporânea – isto é, resistir ao regime 

dominante em nós mesmos” (Rolnik, 2019, p. 36). A 

autora afirma ainda que “não há mudança possível 

de uma forma de realidade e seus respectivos 

sintomas sem que se operem mudanças do modo 

de subjetivação dominante” (Rolnik, 2019, p. 106). 

E, então, propõe uma pergunta que em muito 

coincide com o fio condutor desta pesquisa: 

[…] como estratégias artísticas podem intervir 
na vida social, instaurando espaços para 
processos de experimentação, sua proliferação, 
seus devires? E, mais radicalmente ainda, como 
contribuir para liberar a potência de criação de 
seu confinamento na arte? (Rolnik, 2019, p. 130).

Eu ganhei um vaso com duas plantas bem 

diferentes que cresciam juntas. Uma altiva, 

avermelhada, que crescia para cima. Ao redor dela, 

uma vasta folhagem muito verde, muito vívida, 

que crescia para os lados. Achei muito bonita a 

composição. Depois, fiquei sabendo que a planta 

“original” era a avermelhada altiva. O arbusto 

verde eram ervas daninhas que cresceram livres e 

descontroladamente, tomando conta do vaso. 

No início do quarto ano do doutorado sentei 

para repensar a pergunta de pesquisa, o objetivo 

geral e os objetivos específicos do que viria a se 

tornar minha tese em poéticas visuais. Depois de 

enveredar, me perder e me achar em tantas trilhas, 



174 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

desvios e picadas, minha pesquisa parecia um 

jardim repleto de ervas daninhas, que cresceram 

demais e tomaram conta desse espaço. Deixavam 

tudo mais confuso e mais bonito. Ervas daninhas 

servem para nada, por isso mesmo servem para 

tudo, elas surgem espontaneamente em lugares 

indesejados. Irrompem a barreira do improvável.

ESCOLHI ACOMPANHAR AS ERVAS DANINHAS

No prefácio do livro O cogumelo no fim do mundo, 

de Anna Tsing, a antropóloga Joana Cabral de 

Oliveira (2022, p. 14) nos convida a ocupar as 

fissuras do capitalismo. Observo a vida que insiste 

em brotar nas ruínas, como orientou Oliveira (2022, 

p. 8). Em São Paulo, as ervas daninhas insistem em 

brotar no asfalto. Raízes de árvores esquecidas nas 

calçadas quebram concretos, reivindicando as ruas 

e atrapalhando o trânsito. Aplaudo essa qualidade 

das ervas daninhas que para nada servem, no 

entanto, resistem.

Segundo o pensamento de Félix Guattari, o 

capitalismo é responsável não somente pela 

subjetividade individual, mas também por uma 

subjetividade social e até mesmo inconsciente. A 

isso que o autor chamou de máquina de produção 

de subjetividade, opõe-se a ideia de modos 

de subjetivações singulares ou processos de 

singularização:

[…] uma maneira de recusar todos esses modos 
de encodificação preestabelecidos, todos esses 
modos de manipulação e de telecomando, 
recusá-los para construir, de certa forma, modos 
de sensibilidade, modos de relação com o outro, 
modos de produção, modos de criatividade que 
produzam uma subjetividade singular. Uma 
singularização existencial que coincida com um 
desejo, com um gosto de viver, com uma vontade 
de construir o mundo no qual nos encontramos 
[…] (Guattari; Rolnik, 1996, p. 16-17).

Parece-me, por estas linhas, que Guattari vai na 

mesma direção das ervas daninhas que resistem 

aos imperativos da produtividade. Talvez essas 

plantas indesejadas sejam a luz que brilha naquela 

tal inimaginável direção mencionada por Pelbart. 

O começo, um novo possível após o esgotamento 

de todos os outros existentes no conjunto de 

variáveis fustigado pelo capitalismo tardio. Outros 

que viajam pela mesma trilha são Fulvia Carnevale 

e James Thornhill, fundadores do coletivo artístico 

Claire Fontaine, porque entendem a arte como um 

terreno fértil para processos singularizantes, um 

lugar de desfuncionalização das subjetividades, 

de forma que as singularidades já possam surgir 

desobrigadas de qualquer utilidade (Claire, 2016). 

Entendo que isso envolve a recusa de uma ideia de 

subjetividade atrelada a ideais de produtivismo e 

produtividade. Um gosto de viver, como mencionou 

Guattari.

Ao tratar da literatura, Deleuze defende que 

enunciados não são produzidos por um sujeito 

individual, mas que são frutos de um agenciamento, 

sempre coletivo e múltiplo, que envolve o nós e o 

que está fora de nós, os devires, territórios, afetos 

e acontecimentos. A tarefa do escritor seria fazer 

esses elementos tão heterogêneos conspirarem 

e funcionarem juntos na produção do enunciado 

(Deleuze; Parnet, 1998, p. 43). Penso que a função 

poética é por em relação esses elementos tão 

heterogêneos, para conspirarem e prepararem 

a terra em que o processo criativo se dará. Ao 

deslocar esse entendimento para o campo da 

tecnologia, percebo que esta faz corpo com um 

eu múltiplo, seus afetos e devires, engendrando 

diferentes agenciamentos, multiplicidades e 

subjetividades. O desvio da tecnologia para a arte 

seria um desses momentos de insurreição que 

inaugurariam campos de possibilidades. Outro 

começo após o esgotamento, novas possibilidades 

de subjetivações singulares que fujam da lógica 

exaustiva de dominação e homogeneização 

reiteradamente compelida pela tecnologia. A 

tecnologia apropriada de forma poética estende 

meu corpo, meus recursos ferramentais de 

expressão e de ressignificação de um mundo já 

intimamente dependente de códigos e algoritmos. 

Nesse âmbito dos agenciamentos entre arte e 

tecnologia, evoco Edmond Couchot e o embate 

entre o que ele define como sujeito-EU e sujeito-

NÓS. O sujeito-NÓS está intimamente relacionado 

à tecnologia, e é definido como uma “subjetividade 

coletiva, impessoal, intrínseca aos procedimentos 

técnicos desenvolvidos ou adotados pelos artistas 

em diferentes épocas, em oposição ao sujeito-

EU, individual e subjetivo” (Couchot, 2003, p. 11). 

Segundo entende Couchot, o sujeito-NÓS não 

é uma alienação, nem perde as qualidades de 

sujeito, mas se despersonaliza em um anonimato 



175Artigos do dossiê 

moldado pela experiência tecnestésica coletiva. 

Por outro lado, o sujeito-EU é a manifestação do 

eu individual (Couchot, 2003, p. 15-17).

Nesse emaranhado de devires, territórios, afetos 

e acontecimentos, me aproprio da tecnologia 

digital pois minhas inquietações são disparadas 

pelas relações, negociações e tensões entre o 

eu orgânico e o mundo digital que me rodeia, e 

somados, estão em constante transformação, 

fragmentação e recomposição. Novas relações 

entre o sujeito-EU e o sujeito-NÓS emergem daí. 

Nesse conflito, nos beneficiamos do alargamento 

da noção de sujeito para além daquele narcisístico, 

abrangendo também a camada de percepção 

coletiva proporcionada pela tecnologia. Não 

estamos mais na esfera do sujeito uno e dos 

grupos molares estáticos, adentramos a dimensão 

das multiplicidades singulares, rizomáticas e em 

constante mutação. Meu eu deleuziano entende 

que cada multiplicidade que vislumbro se define 

pelos processos ímpares de desterritorialização 

aos quais posso lançar-me e pelo desenvolvimento 

das linhas de fuga que posso produzir. Portanto, 

só em uma multiplicidade de multiplicidades posso 

devir (Deleuze; Guattari, 2011, p. 23-25). 

Com a tecnologia, também me transformo em 

algoritmos. São estratégias de expansão do 

meu grau de potência, na direção de processos 

de heterogeneização, que dessubjetiva e busca 

subverter o sistema de dominação a partir de suas 

próprias ferramentas. 

Não lamento, como fez Fredric Jameson, ser 

incapaz de produzir representações realistas 

de minha própria experiência, característica 

que o autor relaciona a uma suposta inaptidão 

na concatenação das referências de passado, 

presente e futuro em uma narrativa lógica e coesa, 

que poderia resultar em “‘um amontoado de 

fragmentos’ e em uma prática da heterogeneidade 

a esmo do fragmentário, do aleatório” (Jameson, 

2002, p. 52). Ao invés de repetir o vivido em 

toda clareza de sua opressão e violência em uma 

representação fiel da experiência, procuro utilizar 

a tecnologia para simular outras existências 

possíveis, como, por exemplo, devir erva daninha. 

São especulações estéticas e tecnopolíticas. Algo 

como um futuro do passado, se o passado tivesse 

sido outro. O meu eu poético, que já é muitos, 

reivindica o direito de sonhar e simular futuros 

que nunca imaginei. Inventar simulacros como 

simulações, emancipados da função representativa, 

cujo lastro é inexistente por natureza.

O que proponho é apenas uma perspectiva 

diferente. O que Jameson (1985, p. 22-23) chamou 

de fragmentação esquizofrênica – referente a uma 

hipotética desconexão entre signo, significante 

e significado – poderia ser encarado como uma 

reorganização dos significantes em diferentes 

lógicas e narrativas. Uma lógica diferente da 

convencional não quer dizer que seja incapaz de 

produzir sentido, mas sim que os sentidos que 

ela engendra são múltiplos e díspares. Diferentes 

lógicas e produções narrativas acenam para uma 

multiplicidade de semioses, capazes de expressar 

e acolher experiências variadas, o que as tornam 

resistência ao uno hegemônico, dominante, que 

exclui as vivências marginalizadas.

Meu ímpeto de criação poética responde à 

convocação de Yuk Hui: “Para superarmos a 

neocolonização que acontece via globalização 

tecnológica, é necessário nos apropriarmos da 

tecnologia e reestruturar o imaginário tecnológico, 

a partir de diferentes epistemologias” (Hui, 

2020, p. 436). A concretização de um pluralismo 

ontológico, em que se possa dar voz e importância 

para diferentes ontologias de culturas distintas, 

só será possível após um entendimento sobre as 

implicações políticas da tecnologia (Hui, 2020, p. 

323).

No fim das contas, pergunto: como me aproveitar 

dessa potência da simulação proporcionada pelas 

tecnologias digitais, características do capitalismo 

tardio, para fazer brotar ervas daninhas na forma 

de proposições poéticas pós-digitais?

Ao me apropriar das imagens produzidas com 

tecnologia digital no âmbito da simulação, 

adentro um campo da arte que recebe diversas 

terminologias. Fala-se em arte tecnológica, media 

art, arte digital, novas mídias, entre outros. 

Neste artigo, utilizo a expressão pós-digital 

para tratar desse tipo de produção artística, a 

mesma utilizada pelo pesquisador Florian Cramer. 

Segundo explicação do autor, o termo tem o intuito 

de retratar os confusos imbricamentos da arte e da 

mídia após as revoluções da tecnologia digital:



176 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

[O] “pós-digital” não reconhece a distinção 

entre mídias “antigas” e “novas”, nem 

a afirmação ideológica de uma em 

detrimento da outra. Ele [o termo] funde 

o “antigo” e o “novo”, frequentemente 

aplicando experimentações culturais das 

redes às tecnologias analógicas, que são 

reinvestigadas e reutilizadas (Cramer, 2014a, 

p. 4).4 

Cramer afirma ser uma expressão que abarca o 

contexto em que as mudanças provocadas pelas 

Tecnologias de Informação e Comunicação já se 

tornaram comuns, não sendo mais vistas como 

revolucionárias, opondo-se a outras terminologias, 

que se referem a essas tecnologias como inovações. 

O “‘[…] pós-digital’ pode ser usado para descrever 

tanto um desencanto contemporâneo com os 

sistemas de informação digital e dispositivos 

midiáticos, quanto um período em que a nossa 

fascinação por esses sistemas e dispositivos se 

tornou algo do passado…” (Cramer, 2014b, p. 12).5  

Pareceu-me ser conceitualmente coerente utilizar o 

pós-digital para elaborar poeticamente a confusão 

que brotou com as ervas daninhas. Compilar 

numericamente acontecimentos estéticos que 

deem corpo a subjetividades singulares múltiplas, 

de forma a problematizar a cultura visual 

homogênea, característica da internet, simulando 

mundos diversos desse em que vivemos, e que 

questionem o propósito industrial capitalístico, 

a partir do qual as próprias tecnologias digitais 

foram criadas.

Alguns projetos de experimentação poética que 

respondem a essa inquietação são desenvolvidos 

na minha tese de doutorado (Rezende, 2024), 

defendida em 2024. Neste artigo estão 

apresentadas duas delas. Cada uma, da sua forma, 

é uma apropriação de tecnologias principalmente 

utilizadas com fins hegemônicos de caráter 

homogeneizante, mas que foram desviadas no 

esforço de subverter esses mesmos propósitos, 

uma insurgência na tentativa de instaurar novos 

possíveis após esgotamento. A partir da ideia 

de ritornelo, a repetição que sofre pequenas 

variações, de forma a dilatar suas possibilidades 

de significação, os experimentos têm em comum a 

apropriação, recomposição e reinvenção do mundo 

que nos rodeia. É dessa repetição por apropriação 

e recomposição que emerge a contrainformação 

como forma de resistência.

         Figuras 1, 2 e 3 – Exemplos de funcionamento da aplicação “Ocupar as fissuras”. Prints de tela de celular feitos 
pela autora, 2023.

Fonte: Acervo pessoal.



177Artigos do dossiê 

As duas proposições utilizam câmeras de 

dispositivos móveis e internet. O intuito é que 

sejam acessíveis e que acenem às tecnologias 

já enraizadas no nosso inconsciente coletivo. 

São câmeras de vídeo que capturam, telas que 

renderizam essas imagens e todas as demais 

intermediações tecnológicas digitais que compõem 

esse agenciamento.

OCUPAR AS FISSURAS

Esta obra surgiu da obsessão que tive com a ideia de 

ervas daninhas, já relatada anteriormente. Tratava-

se de uma aplicação em realidade aumentada 

(RA), que propiciava que, em colaboração com 

um dispositivo móvel com câmera,6 as pessoas 

pudessem fazer brotar virtualmente ervas daninhas 

digitais tridimensionais (3D) em diferentes lugares 

do mundo tangível. A intenção era vegetar novos 

possíveis, na forma dessas plantas teimosas, 

que rompessem as barreiras do improvável e 

reivindicassem diferentes – e inesperados – lugares, 

já exauridos pela lógica hegemônica do capitalismo 

tardio. A aplicação não está mais disponível, mas 

seu mecanismo de funcionamento está relatado 

abaixo.

O acesso à experiência virtual se dava por meio 

de um link da internet. Não era necessário instalar 

nenhum aplicativo, apenas acessar o link, que 

era aberto no próprio navegador do celular. Logo 

na primeira tela da aplicação, visualizava-se o 

convite, que dizia: “Escolha uma fissura e clique 

na tela para fazer crescer uma erva daninha” 

(Figura 1). A interação se dava por meio da câmera 

do dispositivo móvel: para fazer brotar as ervas 

daninhas virtuais, apontava-se a lente do aparelho 

para uma superfície horizontal e plana, e com 

auxílio de um marcador circular, era possível 

escolher um local onde nasceria uma planta digital. 

Era possível colocar quantas daninhas se desejasse 

(Figuras 2 e 3). Para guardar o registro do jardim 

de ervas daninhas, bastava tirar um print da tela 

do celular. 

Toda a organização descrita acima ocorre no 

espaço digital. Como então traduzir essa estrutura 

para as paredes do cubo branco, de forma atrativa, 

para que as pessoas em uma exposição artística, 

por exemplo, sejam convidadas e conduzidas à 

obra de forma adequada? O acesso à experiência 

virtual se dava por meio de um QR code afixado na 

parede do espaço expositivo, acompanhado de uma 

explicação passo a passo de seu funcionamento. 

Ao apontar a câmera do celular para o QR code, a 

pessoa visitante era conduzida para aplicação.

Junto ao código de acesso e a orientação para 

interação com a obra, havia também um convite, 

provocando as pessoas visitantes a fazerem 

crescer ervas daninhas virtuais no espaço 

expositivo e registrarem suas composições em 

imagem no próprio celular, para, posteriormente, 

compartilharem suas ocupações no Instagram, 

com a hashtag #ocuparasfissuras, marcando o 

perfil da obra, @ocuparasfissuras.7 Dessa forma, 

poderia apropriar-me das imagens postadas e 

exibi-las em no feed do perfil da obra, construindo 

um repositório que recupera e organiza os 

produtos imagéticos oriundos das interações 

de outras pessoas com a aplicação. Meu convite 

para o compartilhamento no espaço virtual é uma 

tentativa de tirar a obra do cubo branco e buscar 

outras formas de exibição. Além de agregar as 

imagens produzidas pelo público, esse perfil 

no Instagram também é uma forma de divulgar 

o trabalho online, de forma a convidar outras 

pessoas a ocuparem suas próprias fissuras.

No início deste artigo compartilhei sobre uma 

planta que ganhei e as ervas daninhas que nela 

cresceram descontroladamente. Fiz um paralelo 

entre a invasão das ervas daninhas com o momento 

de retomada e reavaliação da pergunta e objetivos 

de pesquisa, quando estava finalizando minha tese 

de doutorado. Foi um momento marcante, pois foi 

quando percebi que a pesquisa tomou outro rumo, 

quase sem o meu consentimento. Determinadas 

ideias obsessivas, à priori desconectadas com 

a temática inicial, recusaram-se a ir embora e 

resistiram até a última versão. Da mesma forma 

como as ervas daninhas tomam conta de jardins, 

resistem à urbanização e nascem das fissuras do 

concreto e do asfalto.

No parágrafo acima, o uso do sujeito “ideias” na 

voz ativa, como agente da ação, não é um simples 

equívoco de sintaxe. A pessoa que trabalha com 

pesquisa sabe que as ideias criam vida própria e 

impõem sua permanência, à nossa revelia.

Tenho a impressão de que não adianta mais 

levantarmos bandeiras de declarada oposição 

ao sistema. Mas uma boa estratégia parece 



178 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

ser hackeá-lo, enfraquecê-lo, transformá-lo de 

dentro. Observar e instigar a vida e os possíveis 

que insistem em brotar nas ruínas. Pareceu-

me uma metáfora poética para lidarmos com a 

potência homogeneizante do capitalismo tardio, 

que nos esgota até o estado de inação. Então, 

para responder à minha inquietação de produzir 

e espalhar ervas daninhas que tomem conta não 

apenas do meu jardim, mas que ocupem as mais 

diversas fissuras que começam a aparecer no 

terreno do capitalismo e espalhem brotos de 

tenros possíveis, no empenho de um novo começo 

pós-fim, optei pela realidade aumentada.

Como toda realidade aumentada, essa experiência 

consiste na hibridização de uma imagem 

tridimensional sintetizada por tecnologias digitais 

– a erva daninha –, sobreposta sobre uma captura 

imagética em tempo real do mundo tangível, feita 

através da câmera do dispositivo móvel. O modelo 

tridimensional digital é inserido sobre a camada 

do mundo “real” a partir de um clique na tela 

do aparelho. O tamanho da planta que brotará 

é aleatório e randômico, portanto, variará de 

acordo com uma função matemática, delimitada 

por valores mínimo e máximo, não podendo ser 

controlado pela pessoa usuária, assim como 

também não podemos controlar o crescimento de 

daninhas no mundo tangível.

A pessoa artista é, via de regra, curiosa. Mas 

não basta ter ideias, é fundamental conhecer a 

materialidade das ferramentas que dão corpo 

às elucubrações poéticas. Ao longo da minha 

pesquisa em RA, estudei diversos tipos de recursos 

digitais que pudessem dar corpo ao intento de 

sobrepor modelos tridimensionais sobre o mundo 

tangível. Dentre as possíveis, optei pela tecnologia 

de WebAR,8 uma ferramenta que permite 

visualizar e interagir com conteúdo feito em RA 

a partir de um navegador comum de internet, 

como Google Chrome, Apple Safari ou Mozilla 

Firefox. Essa solução possibilita uma experiência 

mais acessível, já que não demanda download ou 

instalação de aplicativos dedicados que, muitas 

vezes, sobrecarregam os dispositivos móveis com 

performance mais limitada. 

Assim como no projeto “Patuá” (que apresentarei 

a seguir), essa obra carrega uma característica 

que concerne à realidade aumentada no geral: a 

interatividade. Eu, a artista, fiz a programação para 

que a aplicação realizasse a função planejada, de 

inserir modelos 3D de ervas daninhas, em tamanhos 

randômicos, em superfícies horizontais planas. Mas 

esse tipo de trabalho só se realiza em sua total 

potência quando a pessoa usuária se apropria dele 

e faz suas próprias ocupações, fazendo crescer 

plantas em seu próprio espaço, de acordo com suas 

escolhas e decisões pessoais. Nessa experiência, a 

pessoa vira coautora e responsável, junto comigo, 

por essa plantação virtual digital que se sobrepõe 

ao mundo tangível.

PATUÁ

Esse trabalho existe somente em projeto de 

experimento poético.

O título dessa obra, Patuá, é uma palavra 

provavelmente de origem Tupi, que se refere a 

uma espécie de cesta feita de folhas de palmeiras 

trançadas, e é utilizada para designar qualquer 

tipo de sacola de couro ou de pano (Chieregati, 

2021, p. 31). A obra é uma ideia de aplicação para 

dispositivos digitais móveis, a ser desenvolvida por 

meio da tecnologia de realidade aumentada (RA), 

que simulará em modelos digitais tridimensionais 

(3D) diversos elementos orgânicos e não orgânicos 

oriundos de outros planetas que não a Terra. O 

objetivo da aplicação é fornecer materialidades 

virtuais de elementos ficcionalmente recolhidos em 

outros mundos e outras eras, de forma a estimular 

a criação de diferentes realidades e existências 

heterogêneas: híbridas, bastardas e não genéticas.

Com essa aplicação, será possível “plantar” 

virtualmente, em nosso mundo, sementes e 

vegetais extraterrenos. Conseguiremos colocar 

no nosso chão rochas intergalácticas, adornar 

nossas paredes com objetos alienígenas e interagir 

com objetos de culto de religiões extraterrestres. 

Coisas como roupas, joias, plantas, sementes, 

rochas, ferramentas, objetos de culto, objetos de 

entretenimento, instrumentos musicais e móveis 

simples. Objetos banais, corriqueiros, presentes 

em cotidianos de outras galáxias, serão modelados 

digitalmente em 3D para serem inseridos em 

uma camada virtual sobreposta ao nosso mundo 

terrestre tangível. Nada extraordinário, afinal, a 

vida é feita de banalidades. 

Nossa missão, como pessoas usuárias do aplicativo, 

é agregar, no mundo ao nosso redor, objetos comuns 



179Artigos do dossiê 

de outros cosmos, que dispararam outras estórias,9 

que construíram outras casas, alimentaram outros 

seres, florearam outras paisagens. Disparar 

acontecimentos que criem condições para 

fecundação de óvulos férteis de novos prelúdios. 

Espalhar entre nós esses artefatos de forma a 

estimular diferentes vivências e projetar novos 

mundos em que nós possamos nos transformar 

com todas essas pequenas coisas banais, que 

também são transformadas por nós. Infestar a 

cidade com elementos comuns, nada heroicos nem 

valiosos, aqueles esquecidos em alguma prateleira 

de alguma casa, em outra realidade.

Para construir mundos diferentes, talvez não seja 

necessário destruir esse em que vivemos e começar 

outro do zero. A filósofa Donna Haraway aponta que 

seria mais o caso de regenerar do que de renascer. 

Regenerar estaria mais relacionado à renovação da 

estrutura, que pode vir a ser reconstruída de forma 

mais firme e potente.

Para as salamandras, a regeneração após uma 
lesão, tal como a perda de um membro, envolve 
um crescimento renovado da estrutura e uma 
restauração da função, com uma constante 
possibilidade de produção de elementos gêmeos 
ou outras produções topográficas estranhas 
no local da lesão. O membro renovado pode 
ser monstruoso, duplicado, potente. Fomos 
todas lesadas, profundamente. Precisamos 
de regeneração, não de renascimento, e as 
possibilidades para nossa reconstituição incluem 
o sonho utópico da esperança de um mundo 

monstruoso, sem gênero (Haraway, 2000, p. 98).

Neste trabalho é recorrente a ideia de criação de 

novos possíveis após o esgotamento decorrente 

do capitalismo tardio. Segundo Rolnik (2019, p. 36), 

é nos períodos de convulsão que a vida grita mais 

alto. Este projeto nasceu do desejo de aproveitar 

a tecnologia digital de produção de imagens na 

tentativa de reconstruir nosso mundo, já bastante 

baqueado e combalido. Reconstruir essas ruínas 

do capitalismo tardio com auxílio de elementos 

forasteiros, pertencentes a mundos estrangeiros 

inventados pela literatura de ficção científica. Esses 

objetos poderiam trazer, para nossa realidade, 

informações, estéticas, experiências distintas. 

Poderiam disparar vivências outras, viabilizar 

diferentes agenciamentos que abrangeriam não 

apenas nós e nosso cotidiano terreno, mas também 

compreenderiam objetos provenientes de mundos 

outros. Joana Cabral de Oliveira observa que a 

reflexão sobre as diferentes formas de constituir 

mundos auxilia na desconstrução do dualismo 

histórico entre Natureza e Cultura e na recusa da 

suposição que a espécie humana seria superior 

devido a ilusão de que seria a única espécie a 

cultivar a cultura. Mundos são sempre compostos 

por outros elementos além dos humanos, seria uma 

falha ignorar que outros elementos determinam 

vivências e poderiam nos ensinar muitas coisas. 

Segundo a autora, “A possibilidade de fabular 

mundos é uma habilidade alentadora para 

enfrentarmos as ruínas do Antropoceno” (Oliveira, 

2022, p. 10). Com relação aos objetos alienígenas 

protagonistas do aplicativo, as descrições de 

suas formas e funções serão extraídas das obras 

de autoras de literatura de ficção científica como 

Ursula K. Le Guin, Octavia Butler, Ann Leckie entre 

outras, nas quais os objetos são descritos com 

cuidado e detalhamento.

É importante remarcar que serão apenas elementos 

oriundos de mundos projetados por mulheres. 

A literatura de ficção científica é um campo 

historicamente dominado por homens. Lemos, 

nas obras de autores como Ray Bradbury e Isaac 

Asimov, a descrição de outros mundos, outros seres, 

meios de transporte intergalácticos, toda uma 

sorte de invenções e projeções tecnológicas. Mas, 

em nenhum momento, a ordem social patriarcal 

vigente nesses mundos ficcionais é problematizada. 

Os autores conseguem abstrair de tecnologias e 

objetos, mas não conseguem esboçar diferentes 

relações sociais. Nessas narrativas, apesar do 

desenvolvimento tecnológico, a sociedade ainda é 

racista, xenofóbica e heteronormativa, as mulheres 

ainda servem os homens, que dominam todas as 

funções relevantes no mercado de trabalho. “Patuá” 

tem o propósito de simular mundos que subvertam, 

inclusive, a ordem social, que questionem o lugar 

de privilégio ocupado pelo homem branco cis 

heterossexual.

Então, a partir das descrições mencionadas 

anteriormente, serão desenvolvidos os modelos 

em 3D a serem utilizados no aplicativo. O intuito 

não é fazer imagens em alta resolução, que 

possam vir a se confundir com o mundo tangível. 

Serão, propositalmente, em baixa resolução, para 

que claramente se destaquem no contexto no 

qual estarão virtualmente inseridos, como uma 



180 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

forma de inserir ruído numa cultura imagética 

lisa, ilusoriamente considerada como sem arestas 

e sem falhas. Aqui o estrangeiro e o rudimentar 

serão tratados como política imagética, em um 

aceno à artista alemã Hito Steyerl (2009) e sua 

defesa da imagem de baixa resolução. Segundo 

a autora, atualmente a hierarquia de valor das 

imagens seria baseada em resolução gráfica. A 

artista faz alusão aos formatos digitais de imagem 

de baixa resolução (por exemplo, o AVI e JPEG), 

como sendo o lumpesinato da sociedade imagética. 

O fetiche pela imagem de alta resolução estaria 

ancorado em um sistema de produção capitalista 

e conservador, que endossa a crença que a falta 

de resolução seria correspondente à castração da 

autoria, da autenticidade autoral. As imagens de 

baixa resolução são precárias, pois, no processo de 

compressão perdem definição e, por consequência, 

qualidade. Porém, lembra Steyerl, nesse processo, 

elas ganham velocidade na transmissão, pois 

tornam-se leves e facilmente compartilháveis na 

Internet. Essa facilidade na circulação contribui 

para a criação de um circuito alternativo – que 

inclui, por exemplo, o cinema de ensaio e o cinema 

experimental – e cria uma economia paralela 

de imagens, na qual até mesmo conteúdos 

marginalizados circulam novamente (Steyerl, 2009, 

p. 1-3, 7). Inclusive, pode-se dizer que, no contexto 

contemporâneo, a baixa resolução está sendo 

buscada como alternativa estética e subversão da 

hiper-realidade à qual apela o imaginário do status 

quo imagético. A indústria da fotografia digital, 

inclusive, já se apropriou da estética, através de 

filtros e presets de tratamento de imagem, que 

emulam o ruído e a precariedade da fotografia 

analógica de baixa-fidelidade.

A ideia de juntar em um patuá alguns elementos 

banais de outros mundos veio do conceito de 

worlding, de Donna Haraway. É um conceito que se 

refere a um mundo em se fazendo, em constante 

ação (é um verbo criado a partir de um substantivo), 

em que humanos e não humanos se entrelaçam e 

se implicam mutuamente (Gane, 2006). Segundo 

a autora, a palavra realidade seria como um verbo 

de voz ativa e o mundo seria um nó sempre em 

movimento (Haraway, 2021, p. 15). Esse conceito foi 

construído em cima da leitura que Haraway fez do 

livro A teoria da bolsa de ficção, de Ursula K. Le 

Guin (2021), uma escritora de ficção especulativa, 

gênero que elucubra de forma ficcional sobre 

mundos diferentes, de diversas e significantes 

maneiras, do mundo real (Wikimedia, 2023).

Nesse livro, Le Guin questiona o lugar que a figura do 

Herói tem nas estórias. Segundo dados trazidos pela 

autora, durante os períodos paleolítico e neolítico, 

de 65% a 80% do que os humanos comiam eram 

alimentos coletados. Apesar de muitas pinturas 

rupestres retratarem a caça de grandes animais, 

como mamutes, por exemplo, a carne de caça 

não era a principal fonte de alimentação. Nessas 

épocas, vivíamos primariamente de raízes, brotos, 

frutinhas, grãos, insetos, moluscos e pequenos 

animais (Le Guin, 2021, p. 17).

A questão apontada por Le Guin é que estórias de 

caça são mais emocionantes do que estórias sobre a 

coleta de frutas selvagens. Estórias de caça figuram 

momentos de ações dramáticas, e apresentam, 

como personagem principal, o Herói, poderoso, 

salvador. Coletar frutinhas não resulta em estórias 

emocionantes, pois é uma atividade repetitiva e 

desinteressante. Desenvolveu-se então toda uma 

tradição de estórias de caça e conquista, em que 

tudo acaba girando em torno e ficando a serviço 

do Herói e sua jornada. Porém, a autora clama não 

se identificar com essas histórias de dominação e 

matança, que ela chama de “estórias de ascensão 

e conquista do herói” (Le Guin, 2021, p. 17-21), que 

são absolutamente masculinas. Honestamente, eu 

também não me identifico e me sinto imensamente 

acolhida quando alguém como Le Guin expõe isso 

em uma publicação.

A Arte com A maiúsculo, essa Arte institucionalizada 

e inserida dentro de um sistema, é, segundo 

Haraway, uma versão dessa jornada do herói, já 

que, no geral, remete-se a uma figura única, o único 

ator e construtor do mundo como ele é entendido: 

o mito do homem autônomo que se faz a si mesmo 

sem ajuda nenhuma (Haraway, 2020). Por conta 

desse imaginário criado pelas estórias de caça e 

conquista, sedimentou-se no senso comum uma 

ideia de que o primeiro aparato cultural, a primeira 

ferramenta teria sido uma lança, uma faca, uma 

espada, algo que serviria à matança e captura de 

animais. Porém, Le Guin traz estudos que apontam 

que o primeiro aparato cultural deve ter sido um 

recipiente, algo capaz de guardar os produtos 

coletados, de forma a possibilitar que as sobras, o 

excesso fosse levado e guardado para depois, ou 

compartilhado com coabitantes (Le Guin, 2021, p. 



181Artigos do dossiê 

19-21).

A partir dessa constatação, Haraway observa que, 

de fato, nenhum aventureiro – nem mesmo um 

caçador – deveria sair de casa sem uma mochila, 

uma bolsa para guardar ferramentas, comidas, 

roupas, acessórios e mesmo as armas. Um saco cuja 

função é conter qualquer objeto que pode facilitar 

a sobrevivência humana, que pode permitir que a 

nossa história continue em curso (Haraway, 2020). 

Um patuá que recebe, recolhe e ajunta a energia 

para trazê-la com cuidado para casa, para ser 

guardada e compartilhada.10 São esses elementos 

que tornam a estória mais complexa. Não é apenas 

sobre o herói/aventureiro/caçador, não é apenas 

sobre esmagar, empurrar, estuprar e matar. É sobre 

todas outras coisas – tanto as importantes, quanto 

as banais –, e como elas são fundamentais para 

a sobrevivência, nossa e das nossas narrativas 

(Le Guin, 2021, p. 21). A bolsa é o que possibilita 

histórias mais ricas, mais complexas, histórias que 

dão espaço para que o herói seja mais do que uma 

máquina humana de matar ou morrer (Haraway, 

2020). Compõe um agenciamento de coisas que se 

implicam e se transformam, que nascem e morrem 

para outras nascerem, que mantém a estória e a 

história fluindo.

Estórias assim remetem ao que Haraway chamou 

de becoming with. Não é apenas sobre ganhar, 

atingir, conseguir, dominar, e sim continuar vivendo 

e morrendo uns com os outros, em uma espécie 

de florescimento conjunto (Haraway, 2020). Não é 

apenas devir, mas sim devir com. A partir de toda 

essa contextualização, Haraway apresenta a ideia 

de worlding, traduzido pela própria autora como 

“mundear” (Haraway, 2020). Haraway é bióloga, 

pesquisa e reflete sobre o mundo, os animais que 

o habitam, a terra, as águas, as sementes que 

alimentarão os povos. Faz parte desse pensamento 

questionar a suposta hierarquia que mantemos 

sobre as coisas não humanas. Não apenas como 

uma questão de conservação da natureza, mas 

como possibilidades de devires, de que as outras 

coisas aconteçam e floresçam. É uma oportunidade 

de retomar a pulsão vital sequestrada e cafetinada 

pelo capitalismo neoliberal que Rolnik (2019, p. 

36) menciona. É uma contínua negociação com 

outros seres vivos e não vivos, humanos e não 

humanos, de forma que o mundo seja um verbo 

em constante transformação. Uma transformação 

que não gira em torno de nós humanos, mas sim 

desse agenciamento coletivo de enunciação, dessa 

máquina que coloca em conexão humanos e não 

humanos. Mundear acontece em conjunto. É devir 

com.

O cineasta Pier Paolo Pasolini discorre sobre a 

potência do discurso imagético em Empirismo 

eretico (Milão, Garzantini, 1972). Ele trata sobre 

o cinema, mas seu discurso se aplica a uma 

miríade de imagens representativas. Pasolini diz 

que o discurso não verbal é dotado de uma força 

de persuasão que nenhuma expressão verbal 

possui: “A imagem não apenas representa, ela 

age de forma pragmática sobre o real e sobre a 

subjetividade pois ela nos faz ver, ela intervém, age 

sobre o que o ‘homem’ e a subjetividade ‘humana’ 

não podem ver e fazer” (Pasolini, 1972, p. 207 apud 

Lazzarato, 2014, p. 120). É nessa força do discurso 

imagético que se situa a importância da criação 

visual de novas narrativas e novos mundos, que 

não sejam patriarcais, racistas, xenofóbicos, que 

não sejam de violência, dominação e de exploração. 

Criar possibilidades de narrativas imagéticas que 

fujam da jornada do herói e desterritorializem a 

subjetividade capitalista é uma forma de simulação, 

porque não tem lastro nas vivências que nós temos 

atualmente.

Sou professora do curso de cinema, e quando 

levei essa discussão para sala de aula, logo veio 

a pergunta: mas como criar histórias que não 

sejam sobre o herói, se a maior parte da literatura 

acadêmica cinematográfica só fala sobre a jornada 

do herói? Ou, de outra forma, como criar narrativas 

que mostrem diferentes formas de mundear? 

Narrativas que sejam terrenos férteis para diferentes 

modalidades de possíveis? Um novo começo para o 

fim que se aproxima – se já não chegou –, já que 

a indústria cinematográfica segue combinando e 

recombinando exaustivamente todas as variáveis 

disponíveis no conjunto de possibilidades da 

jornada do herói, até o esgotamento. A resposta 

foi: eu não sei. Eu também só aprendi sobre a 

jornada do herói e, provavelmente, o professor que 

me ensinou sobre narrativas também só aprendeu 

sobre isso.

<BREVE NOTA SOBRE O NÃO SABER>

Essa ideia do inacabado, da busca, da bagunça 

e da confusão me encanta. Não apenas como 

teoria, mas também como prática profissional 



182 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

antiteleológica e antiprodutivista. O estudo 

como forma de questionamento e investigação, 

não como forma de cravar respostas. Como 

problematização, não como forma de resolução. 

Uma busca por incomodar e desacomodar saberes 

confortáveis demais, acolher ideias confusas e 

perguntas sem respostas diretas. Qual a busca da 

filosofia, afinal? Acolher a mente inquieta e dizer: 

está tudo bem não ter certeza de nada, afinal, tudo 

está em constante mudança. A professora não é 

detentora de saberes imutáveis e inquestionáveis, 

mas é parceira no questionamento e na reflexão.

Ter coisas ou ideias desorganizadas talvez não 

seja ruim. Talvez seja um estado necessário 

para expansões e questionamentos. Nenhuma 

busca em território desconhecido é ordenada, 

eficiente e eficaz, porque é justamente da ordem 

do desconhecido. Pensamentos demasiado 

organizados denotam profundo conhecimento 

sobre o que está se debruçando, portanto 

conhecimento já íntimo e digerido. O desconhecido 

é confuso, é difícil de entender, é assustador. O 

capitalismo e o produtivismo nos dizem que o 

desconhecido é impopular, não faz sucesso, não 

traz dinheiro, não vale a pena. É difícil se jogar no 

inexplorado quando tem alguém nos dizendo que é 

perigoso e inútil, que devemos ficar na nossa zona 

de conforto. Que devemos entregar exatamente 

o que nos demandam. Que devemos planilhar, 

justificar e ter em conta objetivos metrificáveis. 

</FIM DA NOTA SOBRE O NÃO SABER> 

Com a intenção de questionar as estruturas 

narrativas e relações sociais, Haraway nos faz 

um convite para que façamos um queer worlding 

(Haraway, 2008, p. xxv). Queer é uma expressão 

em inglês muito utilizada, de forma pejorativa, 

para alcunhar pessoas homossexuais, algo no 

sentido de “bicha, sapatão”, remetendo-se ao 

que é desviante e esquisito. Mas a expressão foi 

apropriada e ressignificada. Segundo Giffney 

e Hird, o conceito de queer também remete à 

oposição e ao desmantelamento de categorias 

convencionais (Giffney; Hird, 2008, p. 5). Neste 

caso, Haraway usa o termo como uma potência de 

subverter e questionar o status quo das relações. 

Queer worlding seria, então, uma alusão não só a 

um mundo em que a prática heterossexual não seja 

dominadora e opressiva, mas um mundo em que as 

práticas convencionais, que são realizadas sempre 

da mesma forma, sejam alteradas, transformadas, 

subvertidas, inventadas. Novos possíveis. 

Simulações. Não apenas a simulação como lógica 

figurativa e como ordem visual, segundo define 

Couchot (2003), mas também como diferentes 

formas de mundear.

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

No âmbito do capitalismo tardio, a criatividade foi 

capturada e mercantilizada para fins capitalísticos, 

materializado no tripé produtividade, eficiência 

e eficácia. Até mesmo o ócio foi capturado e 

recebeu a função de ser criativo: nada pode ficar 

sem função, as atividades de lazer também devem 

servir para alguma coisa. Nesse contexto, nem a 

arte pode servir para nada. Se qualquer coisa que 

inventarmos fazer não for passível de apropriação 

e mercantilização, parece não ter sentido nem 

finalidade. A criatividade, nesse regime, funciona a 

partir de um telos, pois precisa produzir produtos 

e ações mensuráveis e contabilizáveis, assim 

como nas redes sociais, nas quais nossos gostos e 

amores são contabilizados por likes e engajamento. 

Evitam-se arestas, pontas soltas, elementos sem 

telos, obras fora da lógica de sentido dominante. 

A inovação restringe-se à reorganização de 

elementos e operações que já fazem parte do 

repertório, mantendo as pessoas reféns de um 

vórtex autorreferencial de conteúdos similares. 

A tal combinação e recombinação das variáveis 

a esmo, até a exaustão, até o estado de inação 

criativa.

Sem dúvidas que o uso acrítico da tecnologia 

colabora para essa padronização da experiência 

perceptiva, que acaba por afetar a subjetividade. 

Mas, assim como Pelbart (2021, p. 47), vou festejar 

o esgotamento pela possibilidade de aventura. 

Entendo que a tecnologia pode trazer, em seu bojo, 

a capacidade de produzir outras subjetividades, 

viabilizar linguagens e formas de expressão, 

simular mundos outros, dissidentes, singulares. Um 

começo, após o fim, que demande a invenção de 

possibilidades outras de mundo.

Nesse momento do capitalismo tardio não acredito 

mais na efetividade da revolução que nega e se 

opõe frontalmente ao sistema. Penso mais em 

hackeá-lo, nos apropriarmos das suas ferramentas 

para simularmos nossas histórias.

Com a aplicação Ocupar as fissuras, convidei 



183Artigos do dossiê 

a todos a fazerem crescer suas próprias ervas 

daninhas, nas suas próprias fissuras teóricas, 

artísticas, conceituais ou nos jardins orgânicos 

mesmo. Vegetar novos possíveis que rompessem 

as barreiras do improvável. Se nos despirmos do 

olhar colonizador, veremos que ervas daninhas 

podem resultar em plantas bonitas, e que pode 

ser concebível um novo possível sob fundo da 

impossibilidade. Com esse Patuá cheio de objetos 

banais de mundos outros, podemos regenerar nosso 

mundo, simular outros lugares, diferente, ainda não 

imaginados. Mundos estranhos, monstruosos, que 

possam colaborar para o florescimento conjunto 

de criaturas humanas e não humanas. A tecnologia 

não como forma de repetir e sedimentar os dogmas 

que regem o status quo digital dominante na 

internet e nas redes sociais, mas sim como forma 

de criar alternativas a ele, simular novos possíveis 

ainda não imaginados em tempos de esgotamento.

REFERÊNCIAS 

CHIEREGATI, Luciana. Pósfacio. In: LE GUIN, Ursula 

K. A teoria da bolsa de ficção. São Paulo: n-1 

edições, 2021.

CLAIRE, Fontaine. Artistas ready-made e greve 

humana: algumas clarificações. Revista Punkto, 

15 mar. 2016. Disponível em: <https://www.

revistapunkto.com/2016/03/artistas-ready-made-

e-greve-humana_15.html>. Acesso em: 7 nov. 2024.

COUCHOT, Edmond. A tecnologia na arte: da 

fotografia à realidade virtual. Porto Alegre: Editora 

da UFRGS, 2003.

CRAMER, Florian. Post-digital media. Post Digital 

Research (Peer-reviewed newspaper), v. 3, n.1, 

p. 4, 2014a. Disponível em: <https://darc.au.dk/

fileadmin/DARC/newspapers/ny_post-digital_

research-newspaper.pdf>. Acesso em: 16 jul. 2025.

CRAMER, Florian. What is ‘Post-Digital’? A peer-

reviewed Journal about Post-Digital Research, v. 

3, n. 1, p.10-24, 2014b. Disponível em: <https://aprja.

net//article/view/116068>. Acesso em: 16 jul 2025.

DELEUZE, Gilles. Sobre o teatro: Um manifesto de 

menos – O esgotado. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 

2010.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Felix. Mil platôs: 

capitalismo e esquizofrenia 2, v. 1. Tradução de Ana 

Lúcia de Oliveira, Aurélio Guerra Neto e Célia Pinto 

Costa. São Paulo: Editora 34, 2011.

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Diálogos. São 

Paulo: Escuta, 1998.

GANE, Nicholas. When we have never been human, 

what is to be done? Interview with Donna Haraway. 

Theory, Culture & Society, Thousand Oaks, v.23, 

n.7-8, p. 135-158, 2006. Disponível em: <https://doi.

org/10.1177/0263276406069228>. Acesso: 17 jul. 

2025.

GIFFNEY, Noreen; HIRD, Myra J. Introduction: 

Queering the non/human. In: GIFFNEY, Noreen; 

HIRD, Myra J. (ed.). Queering the non/human. 

Hampshire: Ashgate Publishing Limited, 2008.

GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolítica: 

cartografias do desejo. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 

1996.

HAN, Byung-Chul. Sociedade paliativa: a dor hoje. 

Petrópolis: Vozes, 2021.

HARAWAY, Donna. Carrier bags for worlding. 

YouTube, 24 de janeiro de 2020. Disponível em: 

<https://youtu.be/H1qwFhS45_c>. Acesso em: 4 set. 

2023.

HARAWAY, Donna. Foreword: Companion Species, 

Mis-recognition, and Queer Worlding. In: GIFFNEY, 

Noreen; HIRD, Myra J. (ed.). Queering the non/

human. Hampshire: Ashgate Publishing Limited, 

2008.

HARAWAY, Donna. Manifesto ciborgue. In: TADEU, 

Tomaz (org.). Antropologia do ciborgue. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2000.

HARAWAY, Donna. O manifesto das espécies 

companheiras: cachorros, pessoas e alteridade 

significativa. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

HUI, Yuk. Tecnodiversidade. São Paulo: Ubu, 2020, 



184 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

edição Kindle.

JAMESON, Fredric. Pós-modernidade e sociedade 

de consumo. Novos estudos CEBRAP, São 

Paulo, v.12, p. 16-26, 1985. Disponível em: 

<https://novosestudos.com.br/produto/edicao-

12/#58d4c67555e3e>. Acesso em: 17 jul. 2025.

JAMESON, Fredric. Pós-modernismo: a lógica 

cultural do capitalismo tardio. Tradução de Maria 

Elisa Cevasco. São Paulo: Ática, 2002.

LAZZARATO, Maurizio. Signos, máquinas e 

subjetividades. Tradução de Paulo Domenech 

Oneto, Hortência Lencastre. São Paulo: Sesc São 

Paulo/n-1 edições, 2014.

LE GUIN, Ursula K. A teoria da bolsa de ficção. São 

Paulo: n-1 edições, 2021.

OLIVEIRA, Joana Cabral de. Prefácio: Um encontro 

com O cogumelo no fim do mundo. In: TSING, Anna. 

O cogumelo no fim do mundo. Tradução de Jorge 

Menna Barreto, Yudi Rafael. São Paulo: n-1 edições, 

2022.

PELBART, Peter Pál. O avesso do niilismo: 

cartografias do esgotamento. São Paulo: n-1 

edições, 2021.

REZENDE, Paula Davies. Simulação e invenção de 

mundos outros: simulacro como ferramenta de 

dilatação de sentidos. Tese (Doutorado em Artes), 

Escola de Comunicação e Artes, Universidade de 

São Paulo, São Paulo, 2024. Disponível em: <https://

www.teses.usp.br/teses/disponiveis/27/27159/tde-

18072024-150854/pt-br.php>. Acesso em: 5 nov. 

2024.

ROLNIK, Suely. Esferas da insurreição: notas para 

uma vida não cafetinada. São Paulo: n-1 edições, 

2019.

SANTOS, Laymert Garcia dos. Politizar as novas 

tecnologias: o impacto sócio-técnico da informação 

digital e genética. São Paulo: Editora 34, 2003.

STEYERL, Hito. In defense of the poor image. 

e-flux journal, Nova Iorque, v.10, n.11, p. 1-9, 

2009. Disponível em: <https://www.e-flux.com/

journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/>. 

Acesso em: 17 jul. 2025.

WIKIMEDIA. Ficção especulativa (verbete). In: 

Wikipedia, a enciclopédia livre. Flórida: Wikimedia 

Foundation, 2023. Disponível em: <https://

pt.wikipedia.org/wiki/Ficção_especulativa>. Acesso 

em: 8 nov. 2024.

WIKIMEDIA. Geração Z (verbete). In: Wikipedia, a 

enciclopédia livre. Flórida: Wikimedia Foundation, 

2025. Disponível em: <https://pt.wikipedia.org/wiki/

Geração_Z>. Acesso em: 8 nov. 2024.

Notas

1 A pesquisa apresentada neste artigo foi desenvolvida 
de forma mais extensa e detalhada na minha tese de 
doutorado, especificamente nos cadernos azul, amarelo 
e preto (Rezende, 2024).

2  A Geração Z é a definição sociológica da geração de 
pessoas nascidas, em média, entre a segunda metade da 
década de 1990 e o ano de 2010 (1995-2010). É a primeira 
geração nativa digitalmente e nativa tecnologicamente 
(Wikimedia, 2025).

3 O texto de Deleuze aqui citado se intitula L’épuisé, 
publicado em Quad et autres textes, de Samuel Beckett 
(Paris, Minuit, 1992, p. 103), que reproduzimos de Pelbart 
(2021).

4  Tradução da autora. No original: “‘Post-digital’ neither 
recognizes the distinction between ‘old’ and ‘new’ media, 
nor ideological affirmation of the one or the other. It 
merges ‘old’ and ‘new’, often applying network cultural 
experimentation to analog technologies which it re-
investigates and re-uses”. 

5  Tradução da autora. No original:“[…] ‘post-digital’ can be 
used to describe either a contemporary disenchantment 
with digital information systems and media gadgets, or a 
period in which our fascination with these systems and 
gadgets has become historical […]”.

6  A aplicação só funciona em dispositivos móveis 
(smartphones, tablets etc.), não sendo possível o uso em 
computadores e notebooks.

7 Perfil da obra disponível no Instagram em: <https://
www.instagram.com/ocuparasfissuras>. Acesso em: 5 
nov. 2024.

8  Acrônimo para Web Augmented Reality. Em português, 
“Realidade aumentada baseada na Web”.

9  A palavra “estória” é geralmente usada para designar 
uma narrativa ficcional de natureza popular transmitida 
pela tradição oral.



185Artigos do dossiê 

10  A palavra “patuá” foi escolhida pelas tradutoras 
Luciana Chieregati e Vivian Chieregati Costa para 
traduzir o original medicine bundle, utilizado por Ursula 
K. Le Guin em seu texto original (Chieregati, 2021, p. 31).

SOBRE A AUTORA

Paula Davies Rezende é entusiasta das imagens 

tecnológicas. Professora do curso de Cinema e 

Audiovisual da Escola Superior de Propaganda e 

Marketing – ESPM-SP, sua pesquisa se concentra no 

desenvolvimento de proposições poéticas a partir 

de tecnologias digitais de simulação, como realidade 

aumentada e programação em JavaScript. Doutora 

em Artes Visuais pela ECA-USP (2024), mestra em 

Estética e História da Arte pelo MAC-USP (2017) 

e especialista em Preservação de Acervos pelo 

MAST-RJ (2012). Formada em Audiovisual também 

pela ECA-USP (2008). E-mail: paula.davies@gmail.

com

Recebido em: 7/11/2024

Aprovado em: 5/7/2025


