
88 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

ESCREVIVÊNCIA, ORALITURA E PROCESSO CRIATIVO 
ARTÍSTICO: DIÁLOGOS A PARTIR DA GRAFIA-DESENHO  

“ESCREVIVÊNCIA”, “ORALITURA” AND ARTISTIC CREATIVE PROCESS: DIALOGUES BASED 

ON HANDWRITING-DRAWING

Maria Luiza Teixeira Ramos Galacha
PPGA-UFES

Resumo

A escrita, enquanto ferramenta potente no 

processo criativo artístico, tem suscitado 

debates e ganhado cada vez mais espaço na 

Arte Contemporânea. Com o objetivo de explorar 

a relação entre a escrevivência, oralitura e as 

possibilidades de desenho a partir desses enredos, 

interessa também pensar o processo narrativo, de 

pensamento e de reflexão dentro de um contexto 

de racialidade de interseccionalidade. Seguindo 

uma abordagem que vai de encontro às escritas, 

poéticas e processos de criação em artes através 

das obras de Leda Maria Martins, Conceição 

Evaristo e Rubiane Maia, esse artigo promove um 

elo entre produções artísticas visuais e produções 

escritas, que, juntas, demonstram como esse 

processo se torna profundo e poético a partir de 

uma simbiose. 

Palavras-chave:

Escrita em artes; escrevivência; oralitura; processo 

criativo; interseccionalidade. 

Keywords:

Writing in arts; write life; oralization; creative 

process; intersectionality.

Abstract

Writing, a powerful tool in the artistic creative 

process, has sparked debate and gained increasing 

prominence in Contemporary Art. To explore the 

relationship between writing, oral reading, and the 

possibilities of drawing based on these narratives, 

it's also valuable to consider the narrative, 

thought, and reflection process within a context 

of racial intersectionality. Following an approach 

that addresses writing, poetics, and creative 

processes in the arts through the works of Leda 

Maria Martins, Conceição Evaristo, and Rubiane 

Maia, this article links visual and written artistic 

productions. Together, these demonstrate how 

this process becomes profound and poetic through 

symbiosis.



89Artigos do dossiê 

A RELAÇÃO ENTRE A ESCRITA, A VIDA E A 

ARTE

“Tenho a memória do fato protegida pela 

memória da palavra” (Evaristo, 2016, p. 86). 

Inicio o presente texto com essa citação e 

questiono: qual diálogo pode-se pensar entre 

Leda Maria Martins e Conceição Evaristo? Talvez 

a encruzilhada entre elas se dê pelo fato de que 

a escrita está intimamente ligada com a escuta, 

como confidencia Conceição: “Creio que a gênese 

de minha escrita está no acúmulo de tudo que 

ouvi desde a infância” (Evaristo, 2007, p. 20). É 

como se a palavra, antes de ser escrita, habitasse 

um espaço de escuta atenta e acolhedora, um 

espaço onde as vozes da comunidade, da família, 

da história, se entrelaçam e se transformam em 

narrativa. O diálogo entre Leda Maria Martins e 

Conceição Evaristo celebra a potência da palavra 

e a importância de valorizar as diversas formas de 

expressão, especialmente aquelas que emergem 

das comunidades marginalizadas. A escrita e a 

oralitura, termo cunhado por Leda Maria Martins 

em sua obra Afrografias da memória: o Reinado do 

Rosário no Jatobá (2021a), quando se encontram, 

dão origem a uma literatura rica, complexa e 

profundamente engajada com as questões sociais 

e políticas da contemporaneidade.

Em Evento-corpo e evento-palavra, texto presente 

na obra Performances do tempo espiralar, poéticas 

do corpo-tela (Martins, 2021b), Leda discorre a 

respeito da linguagem discursiva escrita, como a 

que desempenha um papel “exclusivo e privilegiado 

de postulação e expansão do conhecimento” 

(Martins, 2021b, p. 32), de uma forma que, inclusive, 

apaga e deslegitima outras linguagens como fonte 

de excelência na transferência de saberes, como a 

oralitura.

O domínio da escrita foi instrumental na tentativa 
de apagamento dos saberes considerados hereges 
e indesejáveis pelos europeus. Tornando exclusiva 
a escrita letrada como fonte de conhecimento, 
seu domínio se superpunha, negligenciava e 
tentava abolir outros sistemas e conteúdos, não 
considerados pelo colonizador saberes qualitativos, 

ou sequer um saber (Martins, 2021b, p. 34).

Com isso, questiono, seria a escrevivência uma 

estratégia de insubmissão? Um mecanismo, uma 

tecnologia que auxilie sujeitos racializados a 

sustentarem e organizarem sua própria trajetória 

pessoal, e ainda compartilharem entre si? Esse 

debate traz à tona a emblemática frase de 

Adrienne Rich, registrada por bell hooks: “esta é a 

língua do opressor, no entanto, eu preciso dela para 

falar com você” (hooks, 2008, p. 858). A partir 

dessa afirmação, Rich aponta para o paradoxo 

de utilizar uma linguagem que foi construída 

para dominar, mas que, ao mesmo tempo, pode 

ser reapropriada e utilizada como ferramenta 

de libertação.A linguagem e a escrita, nesse 

contexto, não são apenas formas de expressão 

individual, mas também um ato político que 

permite a visibilização de experiências e saberes 

que foram historicamente silenciados. A escrita 

funciona como relação de poder. Lélia Gonzalez 

(2020) define como “pretoguês” o que seria a 

“marca de africanização do português falado 

no Brasil (nunca esquecendo que o colonizador 

chamava os escravizados africanos de ‘pretos’ 

e os nascidos no Brasil de ‘crioulos’)” (Gonzalez, 

2020, p. 354). A definição de “pretoguês”, 

proposta por Gonzalez, nos provoca uma profunda 

reflexão sobre a história e a formação da língua 

portuguesa falada no Brasil. Ao vincular o termo 

à “marca de africanização” (Gonzalez, 2020, p. 

354), a intelectual nos apresenta uma perspectiva 

que valoriza a contribuição das pessoas de África 

na construção da nossa identidade linguística. 

Dessa forma, a escrevivência tem potencial para 

atuar como um convite a burlar o pensamento 

elitista, que permeia fortemente inclusive o campo 

acadêmico e o sistema artístico. Ao valorizar a 

experiência vivida, a oralidade e a subjetividade, 

esses escritos desafiam os padrões tradicionais de 

produção textual e abrem espaço para novas vozes 

e novas narrativas.

Isto posto, como envolver tais discussões a respeito 

da narrativa dos sujeitos, seja pela oralitura ou pela 

escrevivência, com a arte e seus desdobramentos? 

Em sua tese de doutorado, a artista e pesquisadora 

Janaína Barros discute o racismo, a invisibilização 

que acontece com os corpos negros e a ausência 

verificada desses sujeitos nos espaços artísticos. 

Segundo a intelectual, “os artistas visuais revisitam 

as referências de origem não ocidentais para a 

construção de novos discursos [...]” (Viana, 2018, 

p. 51), demonstrando que a história da arte ora 

evidencia determinados protagonistas, ora silencia 



90 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

outros, e que urge a necessidade de escrever uma 

história com outras perspectivas, inclusive em 

outros formatos, como o da escrita de si como 

escrita-potência. A linguagem que perpassa a 

arte afro-brasileira tem outra concepção, ela vem 

carregada de resistências e saberes que, muitas 

vezes, são repassados de maneira oral dos mais 

velhos aos mais novos, seguindo uma tradição e 

uma ancestralidade que não cabe em um ensino 

engessado. A arte, por sua vez, possui uma 

sensibilidade e uma poética a partir da qual os 

artistas e as artistas afrodescendentes conseguem 

se manifestar de maneiras múltiplas.

Na série performática Negrociação – Minha língua 

está em sua boca e eu a quero de volta (2022-

2024), o artista Yhuri Cruz realiza várias ações, 

dentre elas, uma interação com o público, onde a 

prática da oralidade funciona como fonte primeira 

e essencial para a construção da obra. Essa 

articulação acontece com a condição de troca, 

na qual o artista convida o público a trocar suas 

vozes por camisetas estampadas com a imagem 

de Anastácia Livre. Essa manifestação do artista 

é uma forma dupla de insubmissão, funcionando 

como uma maneira de burlar a imposição da 

língua do colonizador, é uma ação que valoriza e 

coloca a oralidade do corpo como fator primário 

de habilidade, e não a escrita, como habitualmente 

ocorre. Além dessa performance, a própria obra de 

Anastácia Livre é algo que envolve o silenciamento 

forçado da fala de mulheres pretas, principalmente. 

A obra dialoga com uma postura de desobediência 

e de recriação contranarrativa.

EXPERIMENTAÇÕES VISUAIS ENTORNO DA 

ESCREVIVÊNCIA E DA ORALITURA

A subjetividade negra, trazida por Leda e Conceição 

no início desse artigo, também permeia o campo 

da arte. No escrito Da grafia-desenho de minha 

mãe: um dos lugares de nascimento de minha 

escrita (Evaristo, 2007), Conceição expõe uma 

relação sensível e visual, que faz com que as linhas 

das palavras se desmanchem em um desenho à 

medida que deslizamos o olhar sobre cada uma 

delas. A autora descreve a forma como sua mãe 

fazia do graveto, um lápis, e da terra lamacenta, 

um papel. Do movimento de transpassar o abstrato 

do gesto para o registro visual não se traduzia, 

necessariamente, em palavras, mas sim em 

desenho. São as “grafias performadas pelo corpo 

e pela voz na dinâmica do movimento” (Martins, 

2021b, p. 23). Em diálogo com esse escrito, 

Performances do tempo espiralar (Martins, 2021b) 

habita esse artigo no sentido de compreender 

que, assim como o tempo age no movimento do 

corpo, ele também age no movimento dos gestos 

que formam palavras. Nesse sentido, surgem 

imagens que designam sentimento e sensações. A 

partir do trecho da escrita sensível de Conceição, 

reproduzido abaixo, é possível criar imagens à 

medida que a leitura vai sendo realizada. Logo 

a seguir, incluímos uma ilustração (Figura 1), 

resultado da leitura atenta desse trecho.

Talvez o primeiro sinal gráfico, que me foi 
apresentado como escrita, tenha vindo de um gesto 
antigo de minha mãe. Ancestral, quem sabe? Pois 
de quem ela teria herdado aquele ensinamento, 
a não ser dos seus, os mais antigos ainda? Ainda 
me lembro, o lápis era um graveto, quase sempre 
em forma de uma forquilha, e o papel era a terra 
lamacenta, rente as suas pernas abertas. Mãe se 
abaixava, mas antes cuidadosamente ajuntava e 
enrolava a saia, para prendê-la entre as coxas e 
o ventre. E de cócoras, com parte do corpo quase 
alisando a umidade do chão, ela desenhava um 
grande sol, cheio de infinitas pernas. Era um gesto 
solene, que acontecia sempre acompanhado pelo 
olhar e pela postura cúmplice das filhas, eu e minhas 
irmãs, todas nós ainda meninas. Era um ritual de 
uma escrita composta de múltiplos gestos, em que 
todo corpo dela se movimentava e não só os dedos. 
E os nossos corpos também, que se deslocavam no 
espaço acompanhando os passos de mãe em direção 
à página-chão em que o sol seria escrito. Aquele gesto 
de movimento-grafia era uma simpatia para chamar 
o sol. Fazia-se a estrela no chão. Na composição 
daqueles traços, na arquitetura daqueles símbolos, 
alegoricamente ela imprimia todo o seu desespero. 
Minha mãe não desenhava, não escrevia somente 
um sol, ela chamava por ele, assim como os artistas 
das culturas tradicionais africanas sabem que as 
suas máscaras não representam uma entidade, 
elas são as entidades esculpidas e nomeadas por 
eles. E no círculo-chão, minha mãe colocava o sol, 
para que o astro se engrandecesse no infinito e se 

materializasse em nossos dias (Evaristo, 2007, p. 16).

Deslizar o traço e deixar que o cenário criado na 

imaginação através da leitura guie o desenho 

é uma experiência quase de transe. É um tempo 

de concentração, um instante em que primeiro 

é necessário digerir as palavras, e a partir delas 

formar uma visualidade, para, então, transpassar o 

que se sonhou para o papel. Esse (e muitos outros) 



91Artigos do dossiê 

escritos de Conceição nos faz sonhar acordadas.

Além dessas confabulações, é possível também 

pensar a escrita como performance. As ideias de 

Leda Maria nos levam a ver a escrita como um 

ato que envolve o corpo e o tempo. Desta forma, 

a ilustração das escrevivências poderia, então, 

explorar essa dimensão performática, utilizando 

elementos visuais que sugerissem movimento, 

ritmo e corporeidade. A arte carrega um caráter 

de espelho das emoções, de intensificar e 

proporcionar descobertas nos processos de 

subjetivação. O tempo dentro do corpo. O tempo 

habitando o corpo como casa e “grafando no 

gesto” (Martins, 2021b, p. 22). Essas confabulações 

nos levam a encontrar maneiras de agenciar as 

relações entre a arte, a vida e a escrita. 

Nessa relação de tempo-produção-processo 

criativo, Rubiane Maia é uma artista que bebe 

da fonte de acontecimentos e fazeres cotidianos 

para recolher “as matérias de expressão de seus 

processos criativos” (Alves, 2020, p. 5), dessa 

forma, penso, por que não utilizar a escrevivência 

como manancial para elaborar obras? A artista 

tem apreço por poéticas que operam dentro de 

uma liberdade em ressignificar movimentos e 

elementos presentes no dia a dia, e que geralmente 

passam despercebidos, sendo assim “invisíveis 

ações do cotidiano” (Martins, 2021b, p. 21). É nesse 

instante que acontece a “seleção daquilo que faz 

parte do tempo da criação” (Alves, 2020, p. 5), e a 

artista promove a encruzilhada de temáticas que 

não fazem, necessariamente, parte de um mesmo 

momento e tempo. Um detalhe é que o corpo é o 

cerne, o barulho gerado pelo corpo é o som que 

prevalece, o balançar e a gestualidade do corpo 

protagonizam as cenas. Assim, o processo criativo 

de Rubiane, ao tensionar a arte no seio dos jogos 

de força que atravessam o panorama da vida 

contemporânea, evoca outros agenciamentos, 

outras significações, outros afetos, outros desejos, 

outros territórios, outras identificações, outras 

linguagens – em suma, outras cotidianidades nas 

quais a vida possa se afirmar e se realizar como 

pura potência (Alves, 2020, p. 6). 

É sobre dar outro sentido às experimentalidades 

da vida, um eterno retorno de questões que podem 

ser registradas de maneiras múltiplas no campo da 

arte. Para além de sua consagração com produções 

artísticas, é importante pontuar a forma como 

Rubiane Maia produz sua dissertação intitulada 

DESVIOS, sobre arte e vida na contemporaneidade 

(2011), costurando escritos em formato de diários 

em meio a textos acadêmicos que promovem essa 

estética-visual-conceitual rompendo paradigmas.

A caligrafia é algo único no sentido de traço 

do sujeito, uma verdadeira marca identitária 

que cada pessoa possui, é sua própria letra e 

forma de escrever. A escrita é também desenho. 

No momento em que escrevemos, existe uma 

concentração mental nos traços e física no pulso 

(um apoio para o suporte para que não balance 

e, consequentemente “borre” as palavras), ou 

seja, existe um esforço visual investido. Por isso, 

a escrita é desenho, um desenho que revela uma 

Figura 1 – A dança entre a terra e o sol, de Maria Luíza Galacha. Giz pastel oleoso sobre papel A4.

Fonte: Galacha, 2024.



92 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

subjetividade inclusive.

Retornando às reflexões acerca de temporalidades, 

em Quando o sol aqui não mais brilhar: a falência 

da negritude (2022), Castiel Vitorino Brasileiro 

discorre sobre a divisão limitante do tempo-

pensamento linear, criada pela colonialidade: “a 

categoria espaço-tempo é em si uma delimitação 

cognitiva que nos impossibilita perceber a vida 

da maneira espiralada que ela é” (Brasileiro, 

2022, p. 45). A artista, que também navega 

pela produção escrita-acadêmica, é uma forte 

referência para contribuir com essa discussão, 

pois une a perspectiva de tempo e memória que foi 

violada pelos colonizadores. Sobre esse assunto, 

faz menção à obra de Kilomba: “O que acontece 

na colonialidade é uma disputa pela memória. 

A supremacia branca reposiciona vidas em sua 

ecologia do esquecimento, tornando-nos reféns 

das Memórias de Plantação” (Brasileiro, 2022, p. 

70).

Exaltar referências que são atravessadas 

pela interseccionalidade, decolonialidade, 

escrevivência, oralitura, e insubmissões outras, é 

uma estratégia de subverter o lugar violento que o 

racismo estrutural as coloca. Com isso, é importante 

pontuar Rosana Paulino, uma artista com uma 

produção de obras que transpassam diversas 

linguagens artísticas e tendo essa insubmissão 

como temática. Em especial, ela possui duas 

obras que lidam com a estética de livro de artista, 

¿História natural? (2016) e Búfala e senhora das 

plantas (2020) (Figura 2). Esses cadernos de 

artista evidenciam a relação manual da escrita 

com a prática visual da artista, demonstrando da 

melhor forma que é possível conectar uma prática 

a outra.

Seguindo esse pensamento, questiono, como 

Figura 2 – Búfala e senhora das plantas (23x0,8x29 cm), de Rosana Paulino, 2020. 

Aquarela, grafite e carvão sobre papel.

Fonte: Paulino, 2020.



93Artigos do dossiê 

compor um desenho nessa forma linear caligráfica, 

que represente o sentido de escrevivência? Na série 

Entrelaçadas (2022) (Figuras 3, 4 e 5), utilizo linhas 

contínuas que se desdobram de forma maleável e, às 

vezes incompletas, dançando nessa forma de traço 

caligráfico. Busco um registro poético de corpos 

ilustrados que são protagonizados por mulheres, 

e que fazem alusão a mim e a quem contribui com 

meu desenvolvimento humano e afetivo, aquelas 

que são sempre a base de toda família preta, as 

mães, as tias, as avós. As histórias e lembranças 

se cruzam e se encontram, e há uma proposta para 

que o espectador faça uma reflexão sobre o que 

sente, um momento de introspecção e pausa nas 

memórias. A sensibilidade dos desenhos espelha 

como você se vê e onde amarra seus sentimentos, 

bons ou ruins, angústias ou satisfações.         

Nessas ilustrações estão representadas a avó 

(Figura 3), a neta (Figura 4) e a mãe (Figura 5), 

e há um elemento que se repete entre elas, um 

coração anatômico. Coexistindo em diferentes 

lugares, ele representa o elo afetivo entre essas 

mulheres, seja como fruto de um plantio, amarrado 

Figuras 3, 4 e 5 – Série Entrelaçadas, de Maria Luíza Galacha. Ilustração digital.

Fonte: Galacha, 2020.



94 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

aos pés e servido como base e sustento, ou no seio 

do corpo, como na última figura. Pensando em um 

contexto de mulheres racializadas, essa escolha 

por uma representação coletiva e não individual 

vai de encontro ao que Patricia Hill Collins (2019) 

diz sobre espaço seguro, e ainda Lélia Gonzalez 

(2020) sobre o termo criado amefricanas, que 

caminha no sentido da construção de toda uma 

identidade étnica, pois “identifica, na diáspora, 

uma experiência histórica comum que exige 

ser devidamente conhecida e pesquisada com 

atenção” (Gonzalez, 2020, p. 363). São grandes 

similaridades que nos unem sobre o chamado 

“espaço seguro”, essa relação matriarcal que 

existe em muitas famílias pretas, nas quais são 

mulheres que organizam a estrutura cotidiana da 

família. Dessa forma, 

A relação mãe/filha é fundamental entre as mulheres 
negras. Inúmeras mães negras empoderaram suas 
filhas ao transmitir o conhecimento do dia a dia, 
essencial para a sobrevivência das mulheres afro-
americanas. Filhas negras identificam a profunda 
influência que suas mães tiveram em suas vidas. 
[...] No conforto das conversas cotidianas, por meio 
de conversas sérias e do humor e na condição 
de irmãs e amigas, as mulheres afro-americanas 
afirmam a humanidade umas das outras, afirmam 
sua excepcionalidade e seu direito de existir (Collins, 
2019, p. 287).

Essa rede de relacionamento de mulheres pretas 

umas com as outras, independente de um laço 

familiar ou de amizade, é bastante simbólica, é 

uma ferramenta estratégica de sobrevivência 

inclusive. Novamente, citamos a artista-intelectual-

escritora Grada Kilomba, responsável por uma 

das obras sobre racismo mais emblemáticas já 

produzidas. Sua obra Memórias da plantação 

(2020) utiliza suas experiências, e de outras 

mulheres negras, para narrar como o racismo nos 

afeta, principalmente quando as mulheres ocupam 

espaços privilegiados, como a universidade ou o 

campo artístico. Além disso, existe a poética de se 

trabalhar com a memória em passagens que saíram 

de registros de diários. Esses episódios descritos 

por ela exploram o racismo cotidiano como uma 

realidade psicológica e nos ajudam a compreender 

a dimensão estrutural existente, e como o racismo 

se faz presente nas práticas cotidianas. A seguir, 

um registro (Figura 6) de um trecho-diário que 

demonstra questões sensíveis acerca de uma 

vivência como essa.

03/07/2020, 19h11. Vamos jantar, eu e 

vovó. Minha mãe foi embora hoje depois 

do almoço. Foi muito legal o tempo que 

ela ficou aqui, nós conversamos e a vovó 

contou histórias da vida dela pra gente, 

que ela foi lavadeira e ajudava a mãe 

dela (minha bisavó) a passar e lavar casa 

e roupa de mais de três famílias, e não 

recebia nada por isso... também contou que 

quando trabalhava em casa de branca, a 

Dona Jaci que eu conheci quando criança, 

ela não podia comer enquanto todos não 

saíssem da mesa. Eu achei muito pesado. 

Minha mãe disse que ela é a nossa Griô da 

família.1

Figura 6 – Imagem de manuscrito de diário 

pessoal de Maria Luíza Galacha, 2020. Fotografia. 

Formato A5. 

Fonte: Acervo pessoal da artista.



95Artigos do dossiê 

O diário em si já carrega essa sensação de 

intimidade, desabafo, confidencialidade. Quando 

utilizado no intuito de descarregar violências de 

cunho racial, patriarcal ou afins se tornam ainda 

mais profundos. Assim, é uma prática que tem 

potencial inclusive libertário do sujeito e que pode 

suscitar produções e obras de referência como as 

que foram aqui citadas ao longo deste artigo.

IN(CONCLUSÃO)

Pode-se pensar que essas produções poético-

artísticas funcionam como extensão das raízes 

plantadas por Conceição Evaristo e por Leda Maria 

Martins? Essa frase vem no sentido de perguntar, 

justamente para fomentar o debate, e contrapor 

a essa falsa noção de que precisamos sempre 

chegar em uma conclusão. É uma perspectiva 

ilusória e limitante, pois cai nessa construção de 

tempo linear início-meio-fim. 

Nessa relação de registro de vivências-grafias-

desenhos em um “tempo indistinto” (Martins, 

2021b, p. 24), é interessante lembrar como Exu 

pode ter matado um pássaro ontem com uma pedra 

que só jogou hoje? Vivemos com uma necessidade 

muito forte de sempre demarcar o tempo. O que é 

esse tempo? Como artistas, escritores/as e pessoas 

que possuem suas práticas artísticas cotidianas 

podem transparecer suas subjetividades em suas 

produções? E quando vivenciam uma “terceira 

camada” (Piper, 2020), essa interseccionalidade, 

como isso aparece? Chamo esse tópico de (in)

conclusivo justamente porque nem todas essas 

perguntas darão conta de serem respondidas, ou 

de se contentar com uma resposta única. Tempo 

e vivência são movimentos, e movimentos são 

plurais, diversos. 

A trajetória social e a posição que o indivíduo 

ocupa em determinado campo podem interferir 

na oportunidade mais ou menos favorável de nele 

atuar (Bourdieu, 1996). Logo uma pessoa que é 

atravessada pela interseccionalidade, uma mulher 

preta, terá o acesso mais restrito perante a outros 

sujeitos. Assim, a produção artística-escrita-

intelectual já existente, como as de Conceição 

Evaristo e Leda Maria Martins, por exemplo, passou 

por muitas camadas, e levou certo tempo até 

chegar à consagração alcançada. Importante frisar 

que essa legitimação nem é sobre a qualidade 

da produção, o que ocorre é a transferência 

do olhar da obra para quem a produz, ou seja, 

quando é um sujeito racializado, existem outros 

atravessamentos, pois o racismo é estrutural. Por 

isso, esse artigo vai de encontro à valorização de 

tais produções, reafirmando-as como referências 

acadêmicas inclusive, uma vez que a instituição 

ocupa também um lugar nesse campo de poder 

social.

REFERÊNCIAS 

ALVES, Lindomberto Ferreira. Cotidiano, corpo e 

processos de subjetivação na espiral poética de 

Rubiane Maia. Revista Farol, v.16, n.23, p. 198-

210, 2020. Disponível em: <https://periodicos.ufes.

br/farol/article/view/32850>. Acesso em: 22 out. 

2025.

BOURDIEU, Pierre. As regras da arte. Gênese 

e estrutura do campo literário. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1996.

BRASILEIRO, Castiel Vitorino. Quando o sol aqui 

não mais brilhar: a falência da negritude. São 

Paulo: n-1 edições/Editora Hedra, 2022.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista 

negro: conhecimento, consciência e a política do 

empoderamento. São Paulo: Boitempo editorial, 

2019.

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha 

mãe, um dos lugares de nascimento de minha 

escrita. In: ALEXANDRE, Marcos Antônio (org.). 

Representações performáticas brasileiras: 

teorias, práticas e suas interfaces. Belo Horizonte: 

Mazza Edições, 2007.

EVARISTO, Conceição. Histórias de leves enganos 

e parecenças. Rio de Janeiro: Malê, 2016.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-

americano. São Paulo: Companhia das Letras, 

2020.

HOOKS, bell. Linguagem: ensinar novas paisagens/

novas linguagens. Revista Estudos Feministas, 

Florianópolis, v.16, n.3, p. 857-864, set./dez. 2008. 

Disponível em: <https://www.scielo.br/j/ref/a/GWc



96 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

B7QS3ZNxr3jn6qj6NHHw/?format=html&lang=

pt>.  Acesso em: 22 out. 2025.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: 

episódios de racismo cotidiano. Editora Cobogó, 

2020.

MAIA, Rubiane (Rubiane Vanessa Maia da 

Silva). DESVIOS, sobre arte e vida na 

contemporaneidade. Dissertação (Mestrado 

em Psicologia Institucional), Departamento de 

Psicologia, Universidade Federal do Espírito Santo, 

Vitória, 2012. Disponível em: <https://sappg.ufes.

br/tese_drupal//tese_5274_Rubiane%20Maia.

pdf>. Acesso em: 22 out. 2025.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: o 

Reinado do Rosário no Jatobá. São Paulo: Editora 

Perspectiva, 2021a.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo 

espiralar, poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2021b.

PIPER, Adrian. A tríplice negação de artistas 

mulheres de cor. Coleção Pequena Biblioteca 

de Ensaios/Perspectiva Feminista. Tradução de 

Larissa Bery. Copenhague/Rio de Janeiro: Zazie 

Edições, 2020. 

VIANA, Janaina Barros Silva. A invisível luz que 

projeta a sombra do agora: gênero, artefato e 

epistemologias na arte contemporânea brasileira 

de autoria negra. Tese (Doutorado em Estética 

e História da Arte), Universidade de São Paulo, 

2018. Disponível em: <https://teses.usp.br/teses/

disponiveis/93/93131/tde-05122018-095812/pt-

br.php>. Acesso em: 22 out. 2025.

Obras visuais e performáticas

CRUZ, Yhuri. Negrociação – Minha língua está 

em sua boca e eu a quero de volta. 2022-2024. 

Performance. Centro Cultural Sesc Quitandinha 

(Petrópolis - RJ)/Museu de Arte do Rio – MAR (Rio 

de Janeiro - RJ)/Pinacoteca do Ceará (Fortaleza 

- CE).

GALACHA, Maria Luíza Teixeira Ramos. 

Entrelaçadas (série). Habitar o Contraespaço. 

2022. Ilustração digital. Exposição Habitar o 

Contraespaço, Casa Porto das Artes Plásticas, 

Vitória (ES). Dimensões variadas.

GALACHA, Maria Luíza Teixeira Ramos. A dança 

entre a terra e o sol. 2024. Ilustração (giz pastel 

oleoso sobre papel A4). Acervo particular da 

artista.

GALACHA, Maria Luíza Teixeira Ramos. 

Manuscrito de diário pessoal. 2020. Fotografia. 

Formato A5. Acervo particular da artista.

PAULINO, Rosana. ¿História natural? São Paulo: 

Museu Afro Brasil, 2016.

PAULINO, Rosana. Búfala e senhora das plantas. 

São Paulo: Lovely House, 2020.

Notas

1 Transcrição realizada pela autora.

SOBRE A AUTORA

Maria Luíza Galacha é mestra em Artes na 

linha de Teorias e Processos artístico-culturais 

pelo Programa de Pós-Graduação em Artes da 

Universidade Federal do Espírito Santo (UFES) 

e graduada em Artes Visuais pela mesma 

universidade. Trabalha com escrita, curadoria, 

pesquisa teórica e com produção de educativo 

de exposições. Seu interesse está na Arte 

Contemporânea, sobretudo com um recorte 

contracolonial. Como projeto pessoal, suas 

pesquisas e produções artísticas são atravessadas 

pela interseccionalidade, escrevivências e 

oralituras, referenciando Conceição Evaristo e 

Leda Maria Martins, respectivamente. E-mail: 

marialuizagalacha@gmail.com

Recebido em: 25/11/2024

Aceito em: 30/04/2025


