
186 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

INTERESSE LITERÁRIO E ACADÊMICO: DIFERENÇA, REPETIÇÃO

LITERARY AND ACADEMIC INTEREST: DIFFERENCE, REPETITION

Pedro Miguel Aoki Sugeta
PPGAV-UDESC

Claudio Luiz Garcia
UEL

Resumo

O objetivo deste artigo é pensar o gênero “artigo 
acadêmico” e o ensaio para escrevermos sobre 
o processo de criação poética a partir de uma 
aproximação com a filosofia e a literatura. Foi 
escrito a quatro mãos, na primeira pessoa do plural, 
e na primeira do singular quando descrevemos 
nosso trabalho poético e processo de criação. Por 
fim, nos apoiamos na metodologia autopoética 
e permanecemos sob uma expectativa contínua 
de buscar e encontrar fatos que nos levaram às 
sequências inesperadas.

Palavras-chave:

Autopoiesis; processo de criação em Artes Visuais; 
desenho; gravura.

Keywords:

Autopoiesis; process of creation in Visual Arts; 

drawing; engraving.

Abstract

The objective of this article is to think between 
the genre “academic article” and the essay to 
write about the process of poetic creation from 
an approach with philosophy and literature. It was 
written in four hands, in the first person of the 
plural, and in the first of the singular when we 
describe our poetic work and process of creation. 
Finally, we rely on the autopoetic methodology 
and remain under a continuous expectation of 
seeking and finding facts that led us to unexpected 
sequences.



187Artigos do dossiê 

INTRODUÇÃO

Este artigo foi escrito sob uma expectativa 

contínua de buscar e encontrar fatos que nos 

levaram às sequências inesperadas. Primeiro, 

houve uma ruptura a partir da qual outras 

sequências, em permanentes mudanças e em 

ressonâncias dissipativas, ocorreram. Houve dois 

mundos, o primeiro, a Universidade Estadual de 

Londrina (UEL), e agora a Universidade Estadual 

de Santa Catarina (UDESC), dentre os quais 

detectamos algumas rupturas da ordem da escrita 

transformada em imagem, e vice-versa, inseridos 

no campo de pesquisa em Poéticas Visuais, para 

nos alimentar de literatura e filosofia. De um 

lado, os eixos teóricos visam aos educacionais e, 

de outro, ao poético, com a criação de imagens 

bidimensionais. Formamos, assim, um “eu rachado” 

em um campo minado por três pontos aos quais ora 

tentamos dar uma unicidade, uma representação, 

ou encontrar um sentido pela repetição de fatos 

que possam alterar a nossa consciência de um 

Fulano de tal, de um Sicrano ou Beltrano, pois, 

se pela poética repetimos as propostas estéticas 

dos anos de 1960, pela educação observamos 

apenas oscilações em conceituar tais propostas. 

Como pesquisadores, visualizamos apenas uma 

bibliografia de leituras incompletas, escrevemos 

narrativas autobiográficas e contamos histórias 

de nossas vidas até chegarmos novamente à crise 

de representação daquilo que fazemos. Como sair 

dessa crise de um corpo inominável? As obras 

de arte com veios políticos afundaram-se na 

estética que hoje se transmuta em política pública 

sem projetos de fato, isto é, sem levar essas 

propostas artísticas para o Ensino de Artes como 

acontecimentos de fato. Assim, perguntamos: mas 

o que significa esse “de fato”? É o que tentamos 

esclarecer neste artigo.

As nossas conversas “remotas”, ocorridas também 

entre encontros presenciais intermitentes, 

foram o princípio do que aqui escrevemos, e 

organizamos em partes sequenciais, embora, em 

alguns momentos, o simultâneo imagético esteve 

presente. Perdoem-nos, pois somos coetâneos da 

realidade fragmentada e um tanto esquizofrênica. 

Na verdade, escrevemos como um ensaio que 

se desfaz em artigo científico e acaba sendo 

concluído como um diário de bordo entre Londrina 

e Florianópolis.

O nosso processo de pensamento sofreu rupturas 

permanentes nos equilíbrios estabelecidos. 

Não visamos à dualidade, mas sempre que 

nosso processo de pensamento sofreu rupturas, 

procuramos nos equilibrar em um estado dual, 

embora não permanentemente. Nada, neste texto, 

visa ao estado dual, equilibrado e conservador, 

assim o fomos desconstruindo a tal ponto que 

optamos por organizá-lo em partes enumeradas 

para não nos perdermos. As nossas expectativas 

foram de terminá-lo em um fim imprevisível. 

Quando o processo dissipativo nos impedia de 

formular representações tradicionais, tais como 

subjetividades imutáveis e desejos associados à 

representação formalista, acelerávamos ainda 

mais tal processo. Estivemos, e ainda estamos, em 

posição de produzir nossos objetos e os modos 

de subjetivação que correspondem aos nossos 

desejos, que nem sabemos se são nossos.

Portanto, destruímos tudo que parecia 

organização, métodos, valores formais e resultados 

esperados até sentir que as palavras conduziam 

o nosso pensamento enquanto, em nossa mente, 

pipocavam imagens tradicionais, ou seja, as 

que criamos automaticamente pela memória 

condicionada por estéticas conservadoras. 

Assim, nos detivemos em nossos interesses de 

fato por uma escolha de princípio, e quando os 

fatos interferiam desastrosamente na escrita, 

os interesses conscientes eram analisados como 

desdobramentos de nossa compreensão sobre os 

fatos e inseridos nos interesses, desviando-nos de 

tudo que parecesse astúcia e malícia maligna as 

quais são contra o esclarecimento que visamos, a 

saber, interlocuções com leitores que nos desafiam 

mesmo quando discordam do movimento de nosso 

pensamento.

Delineamos, então, uma sequência “de fatos” 

ou operações, deixando-nos levar pelos nossos 

“interesses” e processos, de fato, criativos, porque 

a imaginação rolou solta. Nas intermitências de 

nossas conversas, enumeramos os problemas que 

foram surgindo ao longo da escrita para cercá-los 

com questões de pesquisadores que investigam o 

próprio pensamento.

ENTRE OS GÊNEROS DE TEXTO E A ÉTICA 

Propomo-nos, primeiramente, a pensar entre o 



188 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

gênero “artigo acadêmico” (científico) e o ensaio 

(não acadêmico) para escrevermos a partir de 

uma aproximação com a literatura, mas o nosso 

problema é encontrar um caminho ou um modo de 

escrever no instante próximo, o máximo possível, 

da criação de imagens (desenho e gravura). 

Neste caminho só encontramos problemas, a 

partir dos quais formulamos questões que não 

traíram os problemas, nem nos afastaram dos 

problemas do dia a dia, a saber, da docência em 

artes visuais, da criação de imagens e da vivência 

dos acontecimentos de fatos. Assim, em nossa 

investigação, escrevemos entre o artigo e o ensaio, 

para nos aproximarmos da ficção literária do 

romance escolhido A palavra que resta, de Stênio 

Gardel.

Transitamos pelo território das artes visuais e da 

literatura, optamos pelo “entre” estas duas para 

introduzir a filosofia. Criamos enquanto escrevemos 

para começarmos a partir das aberturas que as 

artes proporcionam e dos direcionamentos que a 

filosofia aponta.

Entretanto, enquanto escrevíamos, aconteceram 

desvios desse lugar do “entre” que nos levaram a 

outras questões pertinentes, a muitas expectativas 

e propostas, mas sempre próximos de nossos 

problemas, ou seja, relativos ao trânsito entre a 

criação de imagens para as palavras.

Assim, depois de transitar entre as duas balizas 

acima citadas, ética pedagógica cerzida nos 

processos de criação e docência em artes. A 

velocidade desse trânsito, de fato, se deu quando o 

nosso pensamento chegou a um problema da ordem 

da ética pedagógica e nos posicionamos dentro da 

Universidade Estadual de Londrina (UEL), onde 

atuamos nos últimos anos pela estética pedagógica. 

Não nos detivemos em delações profissionais 

de determinados professores ou estudantes, 

mas visamos a uma totalidade de fatos como se 

fossem presenças indetectáveis, mas inalienáveis – 

mesmo quando alienadas – porque estas ocuparam 

deliberadamente lugares físicos, sem serem atuais, 

e lidaram com ideais sem serem abstratas (Deleuze, 

2006, p. 294). Tais presenças apareceram em 

uma situação concreta, lugares físicos, mas não a 

assumiram de vez, o que precisariam ter feito de 

fato. Deixamos este assunto de lado porque nos 

encheu de raiva a tal ponto que nos contaminou 

com palavras de ódio, sede de vingança e sussurros 

infectados por gritos de insanidade. Distanciamo-

nos da vingança porque cremos que esta seja a 

antecâmara da miséria, que só nos conduzirá a uma 

vida de vingador que passa a viver miseravelmente 

a sua vida ou a vida do traidor contra o qual se 

vingou. Credo! Preferimos fingir ser bonzinhos do 

que vingadores autênticos. O que nos restou foi 

o retorno à literatura e ao pensamento de uma 

escrita acadêmica, preocupados com um tema e 

com a criação artística, visando à docência sem 

falsos discursos e sem demagogias pedagógicas, 

porque, caso contrário, a nossa estética atolaria 

no nada. Nonada não,1 foi tiro de canhão com bala 

de sal. Portanto, enquanto escolhíamos um jeito de 

escrever, digamos assim, fomos nos lembrando de 

acontecimentos ao nosso redor e não bloqueávamos 

tais lembranças no fluxo da escrita.

Não nos desviamos da falta de uma política pública, 

nem nos distanciamos da ética de trabalhador 

com a docência porque o que lembrávamos era de 

uma única preocupação: ser artista e atuar como 

professor só para se manter economicamente. Essa 

posição é de endoidecer. 

ENTRE AS ARTES VISUAIS E A LITERATURA 

O interesse pela literatura se deu pelo 

aparecimento de contrários2 ou, de um outro 

modo, pelo afastamento temporário das imagens 

para bebermos em uma fonte instigante, a saber, o 

romance A palavra que resta, de Stênio Gardel. As 

contradições que nossos sentimentos mostravam, 

enquanto escrevíamos e líamos, eram paradoxais 

e cruéis, eram consequências de décadas de 

caminhadas como artistas visuais, que, apoiados 

na inspiração, se entregavam ao solipsismo (essa 

má subjetivação!), afundados em desejos pessoais 

e subjetividades alienantes e, às vezes, delirantes. 

A leitura do romance nos empurrou para o prazer 

da fruição tanto da leitura quanto da escrita, 

afastando-nos das artes visuais, mas retornamos à 

imagem sempre que a palavra nos conduzia para 

bem longe de nossos hábitos visuais.

Tratamos de lidar com a palavra escrita no mesmo 

movimento da nossa imaginação, enquanto esta cria 

imagens em silêncios e segredos de um raciocínio 

em formação, nem sempre racional, misturamos, 

em nossas mentes, as sucessivas palavras diante 

da simultaneidade das imagens.



189Artigos do dossiê 

O pensamento simultâneo e sucessivo, entre a 

adequação de vozes que escutamos enquanto 

lemos e escrevemos e a das imagens (desenhos e 

gravuras), foi se dando entre o falar menos e escrever 

mais, desenhar e gravar mais e mostrar menos. Em 

ambas as atitudes, produzimos conhecimento. Estas 

atitudes em processos sequenciais e simultâneos, 

alimentadas pela imaginação e também pelo 

raciocínio, possibilitaram de fato a formação de 

nossos interesses profissionais, ou de outro modo 

mais revelador, somos criadores de problemas de 

pesquisas de artistas.

Assim, passamos a identificar porque reconhecemos 

o problema central, a saber, interesses de fato, 

problemáticos para formularmos questões por 

diversos cercos e enfrentamentos. Primeiro, 

perguntamos: estamos de fato familiarizados 

com a diferença  dos nossos “interesses” entre os 

escritos acadêmicos e os literários? Esta expressão 

“de fato”, nesta pergunta, mostra um sentido de 

falta de paciência, irritação, esgotamento nervoso 

diante da falta de sentido dos textos acadêmicos 

que abordam a linha de pesquisa em Poéticas 

Visuais e Ensino das Artes Visuais. Estas linhas 

de pesquisa abrem e delimitam um campo de 

trabalho cujo “interesse” implica o uso da palavra 

como imagem que, geralmente, confunde-se com 

“imagens de pensamento” (Deleuze, 2006, p. 189). 

Estas são dogmas ou pensamentos dogmáticos 

carregados de “interesses” que não são nossos. 

Abandonamos, assim, o nosso campo de atuação 

pelas imagens para fazer uso da palavra pelo 

princípio do “pensamento moderno” e não da 

“arte moderna”, para detectarmos algum “eu” 

que escrevesse sem subjetividades formais, 

transacionado por tendências depressivas porque 

ansiosas, e escrevemos sem domínio da sucessão 

de palavras e nos carregamos de sentimentos 

poético visuais que induziram os escritores que não 

somos.

A concentração no exercício poético de criar 

imagens nos conduziu a um nervosismo irritadiço 

que não suporta mais, de fato, escutar a mesmice 

que não gera diferença, mas semelhanças 

mecânicas e aceitações de padrões acadêmicos 

que fazem de nós uns burocratas que completam 

currículos para checar a sua produção e, por esse 

meio, tomar consciência de seu trabalho pelos itens 

estipulados pela lei. Entretanto, na verdade, os 

acontecimentos que as Artes em geral produzem 

não são contabilizados para se justificar um 

trabalho produtivo.

Enquanto as Artes na universidade se justificam 

pelas poéticas que investigam o processo de criação 

artística, nós, às vezes, nos perdemos, sem paciência 

com a mesmice sentimental, em discussões a 

partir de opiniões formuladas intuitivamente. Isso 

tudo nos levou a devaneios de poetas diletantes 

e de artistas inspirados que escapam do papel 

profissional e fogem da docência e da pesquisa 

para falar da sua dor. Então, nos perguntamos: 

será que a universidade carece de discursos 

confessionais e de poetas diletantes? As tarefas 

acadêmicas exigem uma agilidade de pensamentos 

livres de formulações tradicionais que insistem 

em um eterno começo. O nosso problema, neste 

escrito, foi detectar um acontecimento e não um 

gesto mecânico e repetitivo para o preenchimento 

de tabelas curriculares. Assim, foram aparecendo 

desdobramentos da expressa repetição da 

pergunta pelo sentido de ser acadêmico e criador, 

entre escrever, criar imagens e produzir itens 

para relatórios e preenchimentos de formulários 

curriculares.

Estamos de fato confrontando as artes visuais e a 

literatura pela diferença entre elas ou entre nós – 

professores e estudantes, ou ainda entre lugares 

de existência sem pontos espaciais ou temporais? 

Buscamos um confronto mais apropriado ao 

nosso pensamento. Estamos interessados nesse 

embate porque já pressupomos uma diferença 

entre o “habitar um lugar de simultâneas imagens” 

e “trabalhar com palavras que fazem sentido 

sucessivamente” como sendo “mundos” de épocas 

distantes.

A partir desse confronto, que desdobramos neste 

artigo, estamos pensando nos objetos desses 

textos (acadêmicos e literários) como pertencentes 

à história de sujeitos, quando considerados 

acadêmicos e trabalhando para fins educacionais. 

Assim, formulamos questões múltiplas em torno de 

um só problema, a saber, criar imagens e palavras 

que se avizinham pelos sentidos que cada linguagem 

oferece. A necessidade de falar escrevendo a partir 

das imagens pressupõe uma coexistência entre 

essas linguagens, tanto no mundo acadêmico 

quanto no mundo do habitar poeticamente dentro 

de uma casa que não é um espaço, nem um lugar, 

porque são polaridades fugidias habitadas por um 



190 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

“eu rachado”.

Escolher ou conciliar questões formuladas por 

nossos “interesses”3 centrais como quem aborda 

um problema já há muito pressentido é tarefa 

mais do que permanente, é insistência pura, a tal 

ponto que em nós arrebenta um gosto amargo de 

humilhação, incompreensões, difamações diante 

das quais temos permanecidos calados. Embora 

persigamos tanto esse problema (por sabemos que 

aí há um sentido a ser desvelado) um dia encoberto 

por alguém que o encontrou e o esqueceu, não o 

encontramos perdido em algum espaço de tempo, 

mas em um tempo de espaços muito curtos.4

Será que temos que esclarecer os nossos 

“interesses” ou apenas cercar o problema, de 

fato, com questões que não os traiam, mas que o 

esclareçam para o leitor e, também, para os dois 

que aqui escrevem, sobre aquilo que já não serve 

nem dá mais para usar? Será que precisamos 

escolher entre um e outro ou nos mantermos na 

diferença pela diferença? Temos por objetivo tirar 

da obscuridade os nossos interesses e esclarecê-

los de fato, mesmo que nos mantivermos na 

clarificação da dúvida e na diferença. O que 

pretendemos aqui é manter o pensamento, com 

perdão da repetição, ideal sem ser abstrato e real 

e sem ser atual (Proust,  1958, p. 125). Preferimos 

uma conversa escrita legível, dizível e audível, 

embora seja a modalidade do visível o nosso hábito 

visual, ou seja, que é habitual aos olhos de quem vê 

e enxerga aquilo que é de hábito ao olhar.

O ROMANCE A PALAVRA QUE RESTA, DE 

STÊNIO GARDEL

Quanto à pesquisa na linha de poéticas visuais, 

apesar do silêncio das imagens, notamos que 

há nelas “segredos” inseridos sobre os quais 

podemos “conversar” mesmo que seja por meio 

de monólogos escritos. Assim, como o papel das 

artes visuais na universidade tem o compromisso 

em produzir conhecimento, perguntamos: qual 

é o sentido desse conhecimento que não carece 

de sistemas interpretativos, mas de conversas 

em situações extremas, ou seja, de conclusão de 

cursos, quer seja na graduação ou na pós?

Nesse tempo escatológico, resolvemos conversar 

a partir de nossas leituras de A palavra que resta, 

de Stêncio Gardel, porque a história nos encheu 

de imagens, menos para serem apresentadas 

em ilustrações e mais para serem comentadas 

pelas conversas que fizeram-nos assumir o nosso 

papel de produtores de conhecimento, de modo 

que chegamos mais próximos do sentido que 

buscávamos.

Por considerar que o texto literário não se 

compromete com a retidão de um raciocínio e, 

de modo geral, que a escrita literária comanda 

o escritor, mostramos a narrativa de Gardel 

pelo seu lado contrário, chegamos do lado do 

avesso. Encontramos aí o texto acadêmico que 

exige, no entanto, quando investigamos o sentido 

do conhecimento que as artes oferecem na 

universidade, um lugar entre essas duas balizas 

temporais. Neste lugar, sentamos e lemos sem uma 

conversa paralela. Não nos reunimos para discutir 

o romance como críticos, mas como leitores 

envolvidos no ato de ler. Apenas guardamos, 

em cada leitura, uma sensação de desconforto, 

porque a história contada pode ter sido vivida pelo 

autor, mas o que nos resguardou deste equívoco, 

ou seja, do envolvimento com os sentimentos 

autobiográficos ou biográficos, ao invés da 

simples leitura, foi a fluidez da linguagem com 

a qual a história foi narrada que nos concentrou. 

A história foi mostrada por diversos caminhos de 

acontecimentos, reais ou irreais, que se fazem 

atuais pelas dúvidas, porque o conhecimento só 

se produz pelas aporias retiradas das experiências 

de leitura. Repudiamos as nossas ignorâncias 

porque não somos como os ignorantes, do senso 

comum, que não sabem e têm raiva de quem sabe, 

somos pesquisadores ingênuos – acreditamos na 

investigação que nos lança como crianças diante 

de uma “contação” de história lida.

No romance em questão, a raiva, a incompreensão e 

a infância são apresentadas tanto pelo analfabeto, 

com suas errâncias, afetos, desafetos, quanto por 

mentalidades preconceituosas, que, certamente, 

fazem esse romance cair no gênero “de formação” 

e a sua leitura, também como de formação, em 

categorias provisórias. Detectamos, entretanto, as 

potências do devir como nosso propósito, deixando 

de lado os poderes presentes e passados (Deleuze; 

Guattari, 2011, p. 81) de nossas memórias remexidas 

e formadas pela leitura. O personagem que vai 

seguindo a sua vida de errante, “desterritorializado” 

sem jamais ter estado “reterritorializado”, é um 

sujeito, quase um “ninguém” que vai vivendo a 



191Artigos do dossiê 

caminho da alfabetização.

Bem poucas frases são conectadas claramente 

em narrativas lineares, fazendo com que nossas 

atenções ou concentrações contemporâneas frágeis 

nos arrastem para outros acontecimentos mais 

reais e nem sempre atuais, porque os nossos ideais 

não são abstratos. Perdemo-nos entre narrativas 

lidas e lembradas. No mundo acadêmico, isso não é 

aceito nem aprovado, pois mesmo nas artes existem 

cobranças de linearidades e comprovações, assim, 

as elucubrações passageiras não podem ganhar 

vozes. Apesar disso, prosseguimos com a leitura 

para justificarmos os nossos atravessamentos os 

mais diversos, incluindo os oblíquos com os quais 

alimentamos os nossos processos de criação 

artística.

A literatura como uma abertura de doação de 

sentido ofereceu as palavras que restam aos 

nossos escritos que aqui estão e que pelos vossos 

esperam. Esse sentido vai sendo tecido em torno 

de uma carta íntima a um analfabeto, mesmo que 

o autor já tenha compartilhado com este uma 

intimidade sexual, tornando-o um ninguém. Assim, 

esta ideia de enviar uma carta íntima a quem não 

sabe ler é o mesmo que enviar uma carta íntima a 

ninguém. Embora, na história, haja um destinatário 

analfabeto que não se livra da carta e que decide, 

aos 70 anos, ser alfabetizado para enfrentar a 

leitura, continua como um desterritorializado em 

algum lugar preso a alguém. A carta se mantém 

como mistério e não é lida.

Depois de lermos uma história fictícia como esta, 

somos “jogados” como estamos, lançados para 

fora dela e caímos na realidade acadêmica, pois 

escrevemos, na maioria das vezes, para ninguém 

ler, embora sabemos que tal atividade não é 

inútil porque o teor do conhecimento elaborado é 

para ser “jogado” em aulas. Portanto, temos que 

endereçar essas “cartas” a nós mesmos, a saber, 

os professores pesquisadores e investigadores de si 

para essa abertura possível que a literatura oferece 

como campo de “batalha” de uma sala de aula, que, 

felizmente, nunca está vazia. Há auscultadores 

à nossa espera. Nesse ambiente, tudo o que foi 

lido e escrito por nós se transforma em ficção 

estratificada por uma realidade antecedente que 

segue para uma outra que virá e assim por diante. 

Em algumas horas, descemos aos extratos infernais 

e ora ascendemos ao purgatório, mesmo sabendo 

que há a possibilidade de chegarmos, ou não, ao 

último círculo. Vivemos em realidades laicas, entre 

a intimidade com pessoas contraditoriamente 

religiosas que não vão ler o que escrevemos, mas 

escutarão o que falaremos. Portanto, a escrita 

para os professores pesquisadores é um roteiro 

para suas aulas. A palavra que resta excede em 

oralidade com substratos carregados de palavras 

pesadas e concretas com as quais vamos “fundar” 

nossas aulas. Só não podemos fazer da sala de aula 

o nosso patíbulo (Alighieri, 2010, p. 131).

Em aulas, mostramos outras histórias a partir 

desta, por exemplo, a que fica no âmbito da carta, 

que não é narrada, e tal situação, apesar de não 

caber na oralidade acadêmica, passa a ser parte da 

ficção em aulas de gravura e desenho, mesmo que 

não explicitamente. Embora, na universidade, se 

espera uma comprovação, um eixo projetado, em 

cuja trajetória se mostra o que foi enunciado, uma 

demonstração, o valor de um objeto e a validade 

de uma metodologia, tendo, como compromisso, 

evidenciar resultados que não podem ficar fora 

dos esperados, porque tudo já fora projetado com 

justificativas, objetivos e metodologias. Portanto, 

se as artes precisam de pressupostos, o único jeito 

que se tem é elucidar o processo de criação, que 

é sempre anterior, haurido das leituras das obras 

literárias e, também, da vida como ela é. Só não 

podemos cair na descrição do nosso dia a dia de 

leitura. Resta-nos construir instrumentos para 

traçar as linhas de vida. Deleuze escreve: 

[...] todos esses devires reais, que não se 
produzem simplesmente na arte, todas essas 
fugas ativas, que não consistem em fugir na arte, 
em se refugiar na arte, essas desterritorializações 
positivas, que não irão se reterritorializar na arte, 
mas que irão, sobretudo, arrastá-la consigo para 
as regiões do a-significante, do a-subjetivo e do 
sem-rosto” (Deleuze, 2012, p. 64).

Nos movimentos de desterritorialização retiramos 

as croacas e as dejetamos para bem longe de nós, 

porque o processo de criação e seus “restos” são 

mais, muito mais portadores de sentido para o 

conhecimento que pretendemos elucidar. Porém, 

esse conhecimento, adquirido nas pesquisas de 

artistas ou criadores na universidade, não se 

constitui por leis anteriores. Husserl escreve: 



192 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

Todo conhecimento de leis só poderia ser 
conhecimento, a apreender em termos de leis, 
de previsões sobre o decurso de fenômenos 
empíricos efetivos e possíveis, os quais, com a 
ampliação da experiência, se delineiam para ele no 
horizonte desconhecido por meio de observação 
e experiências sistematicamente indagadoras, 
e se conservam à maneira de induções. Assim, 
a indução conforme o método científico surgiu 
naturalmente a partir da indução quotidiana, mas 
isto em nada altera o sentido essencial do mundo 
pré-dado como horizonte de todas as induções 
com sentido. Encontramo-lo como o mundo de 
todas as realidades conhecidas e desconhecidas 
(Husserl, 2012, p. 40).

O conhecimento produzido pelas pesquisas de 

artistas não pode ser compreendido ou formulado 

por etapas gerais, porque há as idiossincrasias de 

cada criador, que são relativas às vicissitudes de 

sua formação. Em cada um a imaginação distancia 

o criador da percepção que ele possa ter do 

mundo e da vida ao seu redor. Assim, promovemos 

experiências sensoriais indutoras pela leitura que 

estimula a imaginação antes da percepção, cuja 

compreensão nos aparece como uma construção 

intelectual a partir das sensações. Portanto, estas, 

neste estudo, nos apareceram pela leitura da obra 

em questão.

O texto do romance A palavra que resta apresenta 

desconexão entre as frases e cortes de sentido, 

conforme segue: 

Raimundo Gaudêncio de Freitas, traço incerto, 
arredio ao toque do papel. Lápis danado, domado, 
e ele escrevia o nome completo pela primeira 
vez. Setenta e um anos e essa invenção, como 
ele diz, de aprender a ler e escrever depois de 
velho. Raimundo não foi difícil. Complicado era 
Gaudêncio, denso de saudade, as cinco vogais e 
acentuado. Freitas era feito de sangue (Gardel, 
2021, p. 11).

Ao ler este trecho, acostumados que estamos de 

ler textos acadêmicos, formados de justificativas e 

linearidades claras e bem costuradas, parece-nos 

que há uma desconexão, uma falta de alinhavo, 

a saber: “Raimundo não foi difícil.” Um artigo 

científico exigiria do escritor algo assim: “O nome 

Raimundo não foi difícil de aprender a escrever.” 

Enquanto a literatura exige do autor cortes na 

escrita e um sentido essencial para prender o leitor 

em uma trama sucinta e sem excessos, o texto 

acadêmico exige um sentido sem cortes.

Assim, está na hora de firmarmos o que é, 

neste texto, buscar sentido e encontrar cortes 

e sentidos. Começamos por Heidegger (2015, 

p. 223): “Chamamos de sentido o que pode ser 

articulado na interpretação e, por conseguinte, 

mais originariamente ainda já na fala”. Desse 

modo, este texto é um trânsito entre uma fala, 

que se desdobra a cada leitura e reescrita, aqui 

apresentada como um monólogo na totalidade 

significativa. Chamamos de totalidade significativa 

aquilo que, como tal, se estrutura na articulação 

da fala que pode se desmembrar em artigos. 

Buscamos, portanto, as significações que têm 

sentido literário e acadêmico. O nosso pensamento 

transitando, na tessitura deste escrito, entre a 

literatura, a universidade (texto acadêmico) e as 

artes visuais (processo de criação artística), das 

quais retiraremos o coextensivo que há entre as 

imagens e as palavras, Gardel escreve:

Uma costela, quebrei uma costela tua com meu 
chute, pensei que tinha era te matado, sei lá, Está 
doendo? Pergunta mais sem fundamento, vou 
perguntar isso não, esses ferros saindo assim da 
barriga dela, só pode é doer, mas pelo menos está 
respirando normal agora, quando te trouxe pra cá 
tu respirava ligeiro, assim pela metade, não podia 
te deixar na calçada, o doutor falou que era por 
causa da costela quebrada, tu não conseguia abrir 
direito o tórax, vai ficar aí? (Gardel, 2021, p. 109).

Esse é um trecho literário cujo modo de escrever 

poderia ser aceito na universidade, não por ser 

bonito, pois não o citamos por beleza, embora 

sintamos muita beleza quando o lemos, mas 

pelo modo fluído e certeiro de analisar um 

acontecimento. Não significa que seja um modo 

certo como contrário de errado, mas certeiro, pois 

evidencia um movimento presente enquanto o 

lemos. Não tratamos de ler para repensar o nosso 

passado, mas para compreender a temporalidade, 

ora contida nesse trecho ou, ainda, nesse livro. A 

representação tradicional de tempo foi violada em 

seus limites, pois estes se retraíram precisamente no 

ponto de sua máxima aproximação. Encontramos um 

passado adiante, um passado como um movimento 

adventício, porque pelo sido foi “presencisado” 

sem metas garantidas5. A leitura repetida produziu 

em nossa consciência algo diferente e sugestivo, 

para o qual a academia deveria se voltar, sobretudo 



193Artigos do dossiê 

no campo das Artes Visuais, para não enrijecer as 

experiências sensoriais de tempo.

Um artigo não pode ser corrigido somente pelo 

computador, mas pela repetição da leitura que 

transforma a nossa consciência, a qual reescreve 

um artigo como se fosse literário e não apenas 

academicamente, o que seria uma repetição 

mecânica. Isso é bom, mas ruim também, pois, se 

um texto verbal não pode ser verbo-visual é porque 

não está transpondo a imagem em palavras, mas 

expondo a imagem por palavras que não são 

originárias dela.

Entre vozes intermitentes e escutas breves, o livro 

A palavra que resta foi tecendo uma trama visual 

que surgiu nos meandros das paisagens compostas, 

por exemplo, por uma cruz à beira de um rio como 

representação do preconceito da homofobia 

cravado não na madeira da cruz, mas, apesar do 

símbolo, na vergonha jogada à beira do rio e não 

na água. Entretanto, a “sujeira” não foi limpa, nem 

esquecida, porque havia ali um sinal, um símbolo 

de morte, não de cristão, mas de crime e castigo 

estruturado pela culpa. No meio dessa paisagem, 

aparecia a carta não lida que comunicava, também, 

algo de menor importância do que esses fatos de 

morte, vida, cruzes e sentimentos interrompidos. 

Nesse romance, enxergamos a impossibilidade de 

se chegar a um sentido apenas, pois sempre há 

vários, diferentes entre si, compreensão esta que, 

na universidade, não se tem conseguido alcançar, 

assim, repetimos as diferenças por meio de disputas 

invisíveis. Carecemos dessas palavras diferentes 

que restam menos para elucidar o processo de 

criação artística e mais para atribuir sentido ao 

ser professor, pesquisador e criador de problemas 

de pesquisas de artistas. Portanto, precisamos ser 

leitores. As artes, na universidade, não carecem 

apenas de escritores, nem de poetas, tampouco de 

artistas, mas de leitores, fazedores e criadores de 

sujeitos impessoais, coletivos, e de acontecimentos 

que nos interessam ao longo da história, do ser e 

tempo que se revela menos pela duração e mais 

pelo acontecimento de fato. Isso porque uma 

obra de um sujeito subjetivado, sofrido, que sente 

uma falta, um preconceito, ou seja, de um sujeito 

que se transforma em representações estanques 

subjetivadas, não nos diz respeito.

Desse modo, as autobiografias são previamente 

elucidadas e logo descartadas porque temos 

trilhado por esse caminho, mas o que temos 

escutado são choros, engasgos, dificuldades de se 

expressar intelectualmente, pois o emocional está 

pifado, carente de uma análise fenomenológica, de 

uma esquizoanálise, daseinanálise e sei lá quantas 

maneiras que temos hoje de pensar os nossos 

acumulados sentimentos. O pior acontece quando 

propomos um relato autobiográfico e o choro 

não deixa os argumentos aparecerem, assim nos 

perdemos no tempo e nos alongamos em conversas 

não analisadas e, por isso, longamente descritas 

e exaustivamente relatadas, e as imagens ficam 

a ver navios sem a produção de conhecimento. 

Ninguém fala com as imagens, as arguições em 

geral não produzem conhecimento, mas relações 

afetivas das quais nada se tira. Mesmo com as 

imagens fixadas nas paredes, apenas as olhamos 

e nos calamos, quando, na verdade, precisaríamos 

conversar a partir delas. Mas como? A forma, a 

composição, os contrastes e as harmonias que 

dirigem o olhar do espectador estão atordoados 

de vozes esgotadas de tradição. Precisamos, 

então, investigar e reduzir fenomenologicamente a 

nossa consciência carregada pelas representações 

tradicionais de conhecimento para não cairmos em 

projeções narcísicas de um eu onisciente? O Narciso 

contemporâneo não é aquele estático a olhar para 

a superfície de um lago, mas um muito pior do que 

o do mito, pois este se vê projetado em tudo o que 

acontece ao seu redor. Só enxerga a si próprio, 

mesmo que diante de si estejam acontecendo, de 

fato, coisas da modalidade do visível, do audível e 

do inteligível. Deleuze escreve: 

Que estes eus sejam imediatamente narcísicos, tal 
coisa se explica facilmente quando se considera 
que o narcisismo não é uma contemplação de si 
mesmo, mas o preenchimento de uma imagem 
de si quando se contempla outra coisa: o olho, 
o eu vidente, se preche com uma imagem de si 
ao contemplar a excitação que ele liga (Deleuze, 
2006, p. 145).  

Assim, não há argumentação que consiga perdurar 

durante as conversas porque o hábito confere 

ao prazer o valor de um princípio de satisfação 

narcísica. Cada qual escuta aquilo que está em sua 

própria consciência e encara a arguição como se 

fosse uma arma pela qual será aniquilado. Enquanto 

o melhor seria que prestassem atenção à arguição 

e escutassem com a consciência livre de couraças, 



194 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

para que pudéssemos começar uma arguição para 

gerar conhecimento a partir das imagens.

Para terminar, destacamos os diálogos que, no 

romance, giram em torno de um só problema, a 

saber, a homossexualidade e os consequentes 

preconceitos, atritos, agressões, enfim, os 

sentimentos do senso comum. Os diálogos 

na literatura são da ordem das vicissitudes e 

idiossincrasias ficcionadas dos personagens. Caso 

fosse em um texto acadêmico, os diálogos seriam 

elaborados por meio de perguntas e respostas para 

destacar as arguições que levam a uma reflexão. 

No romance, na ficção, os diálogos também levam 

ao mesmo fim, mas por simultaneidades e ritmos 

distintos entre si. No âmbito acadêmico, os textos 

desviam-se dos sentimentos, mesmo quando o 

assunto gira em torno das artes – com forte de teor 

subjetividades e emoções – mantendo-nos atentos 

ao problema central e às questões que geram 

reflexões sobre esse problema e assim por diante.

Portanto, como precisamos pôr um fim, afirmamos 

e logo em seguida relevamos o seguinte: a arte é o 

lugar da ficção, de uma mentira esteticizada, assim 

a universidade, pelas artes, passa a ser o lugar da 

mentira, no entanto, aparecem aberturas temporais 

quando a verdade nos mostra, de modo forte e 

concretamente, que nos arrebata de nosso estado 

de vaidade, por exemplo, escondida atrás desse 

suposto lugar da mentira. Enfim, é o conhecimento 

produzido nela, pelas artes, que faz da universidade 

um lugar poderoso, mas também perigoso.

RELATOS DE EXPERIÊNCIAS EM POÉTICAS 

VISUAIS

Como escrever sobre minha produção poética? Por 

diversas vezes me entendi enquanto pesquisador 

e professor de artes, porém, nunca havia me 

afirmado como um criador. Oriundo de um curso 

de licenciatura, acreditava muito que os textos 

acadêmicos eram um norte para eu me formar 

como um pesquisador. Assim, levei meus anos 

de graduação lendo e escrevendo muito, mas 

produzindo poeticamente pouco, o que é bem 

contraditório, porque muitos dos autores citam 

a importância da experiência artística para se 

conseguir pensar e estudar, de fato, a Arte. 

Desenvolvi um trabalho de conclusão de curso 

focado em ser propositor de experiências artísticas, 

aprofundando-me no conceito de Micropolítica, e o 

defendi como maneira de apresentar um modelo de 

arte coletiva e colaborativa que fizesse sentido para 

mim enquanto me colocava no papel de propositor, 

mas não de autor dos resultados artísticos 

finais que imaginava. Chego ao mestrado com 

expectativas de seguir o caminho da Micropolítica, 

mas me deparo com algo muito importante em 

relação a esse conceito, a saber, ele precisaria vir 

de uma demanda coletiva e isso era algo com o qual 

não me identificava, pois sou oriundo de Londrina, 

cidade onde nasci, cresci e morei durante toda a 

graduação, e o mestrado em que fui aprovado se 

localiza em Florianópolis. Por mais que eu mapeasse 

os públicos que poderiam trabalhar com ações 

micropolíticas em Florianópolis, eu levaria muito 

tempo para criar as conexões necessárias. Tempo 

não é a palavra correta para se definir um mestrado, 

levando em conta que ele deve ser realizado em 

até dois anos. É difícil entender os anseios de um 

grupo e realizar as oficinas de maneira proveitosa 

com pouca identificação e tempo. Seria eu, então, 

parte de um público desterritorializado a ser 

cartografado por ações micropolíticas?

Enquanto refletia sobre isso, me debrucei em 

aulas e oficinas nas quais pude produzir mais 

poeticamente. Em dado momento, me conscientizei 

de um desejo de buscar reconhecimento, ser ouvido 

e visto durante essas experiências realizadas. 

Percebo certa semelhança entre o que senti e 

como produzi desejos de encontrar alternativas 

para me fazer presente nos espaços que ocupava e 

desenhava com a materialidade do “Pau Tenente” 

sobre o papel pardo. 

Como personificação da minha saudade de casa, 

comecei a transferir fotos dos meus familiares, 

por transferência química, em meu travesseiro. 

Nesse momento, perdido em relação à pesquisa 

de mestrado, sem entender quais desdobramentos 

deveria seguir, qual rumo deveria tomar, foi quando 

mais produzi artisticamente, motivado para uma 

reflexão sobre a própria realidade. Esse foi um 

momento de fruição em que pude notar que todas 

as pequenas coisas dos meus anseios e as relações 

íntimas de saudade, quando são transferidas 

para uma lógica de produção artística, podem 

me oferecer sentidos e iluminações para uma 

compreensão de meu próprio trabalho e pesquisa. 

O entendimento dessa percepção me aconteceu 

de maneira involuntária, pois, enquanto analisava 



195Artigos do dossiê 

Figura 1 – Sem título (2024). Pau tenente sobre papel pardo, Pedro Sugeta.
Fonte: Acervo pessoal dos autores.

Figura 2 – Saudade (2024). Fototransferência sobre tecido de algodão, Pedro Sugeta.
Fonte: Acervo pessoal dos autores.



196 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

minha produção, percebi que estava também 

me analisando. Percebia que meus desejos me 

guiavam a um lugar de pertencimento pleno, como 

uma andorinha, parte de um grande grupo a voar 

pelos céus do norte do Paraná, em fins de tardes 

calorosas de primavera, que, ao se distanciar um 

pouco do bando que faz acrobacias e rasantes no ar, 

paira. Como um ponto único, uma estrela sozinha, 

ao lado de toda uma constelação em movimento 

de outras andorinhas, que, juntas, formam figuras 

e colorem o céu laranja de negro, aproximando-

se e se distanciando, como os movimentos de ir 

e voltar a Londrina, percebi que, por mais que eu 

seja parte dali, já não pertenço a nenhum lugar 

(poema de Drummond, José). E assim segue meu 

desenho, figuras isoladas de grandes filamentos 

de madeiras queimadas, esfumaçadas, tentando 

dar corpo e materialidade por meio de manchas 

e riscos rápidos como um baile de andorinhas na 

superfície parda do papel.

A figura, a imagem final produzida, pode ser 

analisada pela literatura, em busca de elementos 

que superem as questões formais em direção às 

questões das sensações. Deleuze, quando escreve 

sobre Proust, diz que os signos sensíveis têm seu 

sentido interpretado pelas figuras da imaginação 

e pelo desejo, por uma impressão causada mesmo 

por um movimento ou à vista de uma paisagem. 

Como exemplo, cito este trecho da obra Em busca 

do tempo perdido:

Na curva de um caminho, senti de súbito, aquele 
prazer peculiar que não se assemelhava a nenhum 
outro ao avistar as duas torres de Martinville… 
Sem confessar-me que aquilo que estava oculto 
atrás das torres de Matinville devia ser algo como 
uma bela frase, pois que aparecera sob a forma de 
palavras que me causavam prazer  (Proust, 1981, 
p. 156-157). 

Segundo Deleuze (2010, p. 39), além dos signos 

sensíveis, apenas nos signos da arte a essência 

ganha liberdade e apresenta a “unidade de um 

signo imaterial e de um sentido inteiramente 

espiritual”. Os signos da arte possuem a capacidade 

de fomentar uma repetição da maneira de ser em 

si do passado. Segundo o pesquisador Artur José 

Renda Vitorino: 

Não se trata, então, de ficar tão-somente à mercê 
das reminiscências, no sentido de que estas 
designam uma síntese passiva ou uma memória 
involuntária que difere por natureza de toda 
síntese ativa da memória voluntária. A fórmula 
proustiana redescoberta por Deleuze – “um 
pouco de tempo em estado puro” – designa, em 
primeiro lugar, o passado puro, o ser em si do 
passado, isto é, a síntese erótica do tempo, mas 
designa, mais profundamente, a forma pura e 
vazia do tempo, a última síntese, a do instinto de 
morte que leva à eternidade do retorno no tempo. 
A experimentação de À La Recherche trouxe à 
luz a criação de um novo conceito, expresso em 
definir que esse novo conceito é a coexistência 
de três (e não dois) tempos (Vitorino, 2021).

De modo geral, quero dizer que ter o contato com 

esses autores me fez perceber minha própria 

produção artística e a vida como algo que se inicia 

do fruto do desejo e passa pelos anseios mais 

profundos do meu passado, como um resgate das 

memórias antigas, em busca de sensações novas 

de produção e compreensão.

RELATOS DE EXPERIÊNCIAS – A POÉTICA DA 

GRAVURA

O fazer poético vem de um habitar poeticamente 

um “mundo” dentro do qual muitos “sujeitos” 

coexistem sem se subsumirem, sem nenhum 

desaparecimento de toda essa multiplicidade de 

personas atrás das quais vivemos. Essa vida não 

é de atores representando nenhum texto, mas 

de professor, pesquisador e criador de gravuras 

as quais não servem para molduras. Elas não se 

enquadram nesse molde de quatro ângulos retos 

entre o paspatur e um vidro.

Esse fazer é pensado dentro da linha de pesquisa 

em Poéticas Visuais e levado para o ensino da 

gravura menos como meio para se imprimir “n” 

vezes uma mesma imagem e mais para vivenciar 

coletivamente um mundo, a Sala de Gravura, dentro 

da Universidade Estadual de Londrina (UEL), com 

vínculo no Departamento de Artes Visuais (DAV). 

Esse mundo de “coisas” oferece um modo de ser e 

como ser professor muito próximo dos estudantes 

com os quais há uma troca de conhecimento que 

extrapola a técnica da gravura. Este conhecimento 

é dado pela minha consciência de um pensamento 

que, primeiramente, se dá de maneira invisível a 

partir do qual torno visível, audível e compreensível 



197Artigos do dossiê 

Figura 3 – Autorretrato (2024). Gravura em metal, 
Cláudio Garcia. 
Fonte: Acervo pessoal dos autores.

Figura 4 –  Autorretrato (2024). Gravura em metal, 
Cláudio Garcia. 
Fonte: Acervo pessoal dos autores.

Figura 5 – Autorretrato (2024). Gravura em metal, 
Cláudio Garcia.
Fonte: Acervo pessoal dos autores.

Figura 6 – Autorretrato (2024). Gravura 
em metal, Cláudio Garcia. 
Fonte: Acervo pessoal dos autores.



198 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

por meio de um texto como este trecho que ainda 

não sei se é acadêmico, literário ou, inserido como 

estou na poética visual, um relato de experiência 

que carece de palavras para além do visível.

REFERÊNCIAS

ALIGHIERI, Dante. Divina Comédia. Campinas: 

Editora da Unicamp, 2010.

DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. Rio de 

Janeiro: Graal, 2006. 

DELEUZE, Gilles. Proust e os signos. 2. ed. 

Tradução de Antonio Piquet e Roberto Machado. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: 

capitalismo e esquizofrenia 2. São Paulo: Editora 

34, 2011.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: 

capitalismo e esquizofrenia 2, v. 3. Tradução de 

Aurélio Guerra Neto, Ana Lúcia de Oliveira, Lúcia 

Cláudia Leão e Suely Rolnik. São Paulo: Editora 34, 

2012.

GARDEL, Stênio. A palavra que resta. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2021.

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Tradução de 

Fausto Castilho. São Paulo: Editora da Unicamp/

Vozes, 2012. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Petrópolis/

Bragança Paulista: Vozes/Editora Universitária 

São Francisco, 2015.

HOUAISS, Antônio; VILLAR, Mauro de Salles; 

FRANCO, Francisco Manoel de Mello. Dicionário 

Houaiss da língua portuguesa. Rio de Janeiro: 

Objetiva, 2001.

HUSSERL, Edmund. A crise das ciências 

europeias e a fenomenologia transcendental: 

uma introdução à filosofia fenomenológica. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

JOYCE, James. Ulysses. São Paulo: Penguin 

Classics/Companhia das Letras, 2012.

PROUST, Marcel. O tempo redescoberto. Porto 

Alegre: Editora Globo, 1958.

PROUST, Marcel. No caminho de Swann. 6. ed. 

Tradução de Mário Quintana. Rio de Janeiro: Globo, 

1981.

VITORINO, Artur. Aprender por signos proustianos 

numa filosofia da diferença 1 e 2. Pro-Posições. 

Campinas, v. 32, 2021. Disponível em: <https://

periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/ index.php/

proposic/article/view/8666796>. Acesso em: 23 

out. 2024.

Notas

1 “Nonada” aqui é alusão ao romance Grande Sertão: 
Veredas, de Guimarães Rosa. 

2  Considerar a imagem como algo que expressa o 
simultâneo – está tudo ali no espaço – algo para ser 
visto de um só golpe de vista; a escrita aparece como 
sucessiva, não há outro modo de sentir o texto a não ser 
controlando a ansiedade e se entregando às palavras 
que foram escritas sucessivamente. Portanto, imagem 
e palavra foram encaradas como contrárias, em alguns 
instantes, complementares, em outros, suplementares, 
mas, sobretudo, como modalidades do visível e do audível 
até mesmo quando as palavras são lidas em silêncio. 

3  “[…] 2. Estado de espírito que se tem para aquilo que 
se acha digno da atenção, que desperta curiosidade, que 
se julga importante; 3. Qualidade que se retém a atenção, 
que prende o espírito [...]”. Houaiss, 2001.

4  Esta inversão pode ser compreendida em Ulysses, de 
James Joyce (2012, p. 141).

5  “Desta forma, esse fenômeno é um fenômeno unitário, 
isto é, como futuro sendo-sido presencizante nós o 
denominamos temporalidade” (Heidegger, 2012, p. 889).

SOBRE OS AUTORES

Pedro Miguel Aoki Sugeta é professor, pesquisador 
e artista. Licenciado em Artes Visuais (UEL), 
com período de intercâmbio na Universidad de 
Vigo (UVIGO), na Faculdade de Belas Artes de 
Pontevedra (BBAA), na Espanha. É mestrando em 
Artes Visuais (PPGAV-UDESC) na linha de Ensino 
das Artes Visuais sob a orientação da Profa. Dr.ª 
Elaine Schmidlin. Participou do programa Learn 



199Artigos do dossiê 

and Live como intercambista voluntário pela ONG 
AIESEC em Ica, Peru (2017). Atuou como mediador 
na Divisão de Artes Plásticas da Casa de Cultura 
da UEL (2020-2021) e participou dos projetos 
de extensão Plataformas Digitais e Laboratório 
de Ensino para Formação em Artes Visuais na 
Diferença. Tem experiência como professor 
bolsista CAPES no PIBID/Residência Pedagógica 
em escolas públicas, bem como atuação como 
professor de arte na rede privada. E-mail: pedro.
aoki.sugeta@gmail.com

Claudio Luiz Garcia é graduado em Arquitetura 
pela Universidade de Mogi das Cruzes (UMC), 
e especialista em Planejamento Urbano pela 
Universidade de Brasília (UnB). Trabalhou como 
arquiteto voltado à Preservação do Patrimônio 
Histórico Cultural, em São Luís (MA) e no Rio de 
Janeiro (RJ). Frequentou a Oficina de Gravura 
do Museu do Ingá, em Niterói (RJ), durante 12 
anos. Mestre e doutor em Poéticas Visuais pela 
Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). 
Professor Associado da Universidade Estadual de 
Londrina (UEL). Participou de Salões de Artes, 
e expôs individual e coletivamente em diversas 
cidades. E-mail: claudio.luiz.garcia@gmail.com

Recebido em: 29/11/2024

Aprovado em: 9/7/2025


