EXERCICIO EPISTEMOLOGICO PARA A COMUNICACAO
ESPIRALAR: PRIMEIROS APONTAMENTOS!

EPISTEMOLOGICAL EXERCISE FOR SPIRAL COMMUNICATION: FIRST NOTES

Resumo

Este artigo é uma apresentacdo e uma defesa
inicial do conceito sobre a comunicacao espiralar,
compreendida como a que advém do corpo que
se comunica com e por meio da ancestralidade.
Também apresenta percepcdes subjetivas do
sentir, do corpo como territério da experiéncia e da
roda como tecnologia comunicacional ancestral.
Esses aspectos contribuem para o argumento
inicial do presente texto a partir de uma relacao
direta entre tempo e espaco espiralados com
o corpo. Para esta encruzilhada metodolégica
inspirada nas forcas de Exu, conversamos com
Leda Maria Martins (2003; 2021), Florence Dravet
(2015), Luiz Rufino (2016; 2019) e Muniz Sodré
(2014; 2019); acompanhados de Jarbas Sigueira
Ramos (2019), Eduardo David de Oliveira (2007,
2012) e Eduardo Miranda (2017; 2020).

Palavras-chave:

Corpo; ancestralidade; comunicacdo espiralar;
afeto; encruzilhada.

Maurilio Mendonca de Avellar Gomes
PPGCOM-UFMG

Camila Maciel Campolina Alves Mantovani

PPGCOM-UFMG

Abstract

This article is an initial presentation and
defense of the concept of spiral communication,
understood as that which comes from the body
that communicates with and through ancestry. It
also presents subjective perceptions of feeling, of
the body as a territory of experience, and of the
wheel as an ancestral communication technology.
These aspects contribute to the initial argument
of this text based on a direct relationship between
spiral time and space and the body. For this
methodological crossroads inspired by the forces
of Exu, we spoke with Leda Maria Martins (2003;
2021), Florence Dravet (2015), Luiz Rufino (2016,
2019), and Muniz Sodré (2014, 2019); accompanied
by Jarbas Siqueira Ramos (2019), Eduardo David
de Oliveira (2007; 2012), and Eduardo Miranda
(2017; 2020).

Keywords:

Body; ancestry; spiral communication; affect;
crossroads.

Artigos do dossié

77



78

PARA ABRIR A GIRA?

Estar diante de uma manifestacdo artistico-cultural
efou espiritual afro-diaspérica, entre tantas
qgue (nex(s)istem3 em territério brasileiro é ter a
experiéncia de assistir a corpos que se apresentam
como mensageiros de seus territérios, sendo locais
de ancestralidade enguanto se encontram abertos
ao didlogo e ao sensivel em meio as experiéncias
sensoriais ali vivenciadas. Em um terreiro de
Candomblé, esse corpo é espaco de danca e
movimento, conexado direta com tempo e espaco
espiralados, onde passado e presente ocupam o
mesmo territério. Em uma roda de capoeira esse
corpo entra em jogo, comunicando por meio de
técnicas ancestrais de sobrevivéncia; e em samba
ele se transforma em ritmo, alegria e resisténcia
cultural. Sdo, nesse sentido, corpos-territérios* de
multiplas performatividades.

Esses corpos, assim apresentados, sdo aqueles que
se comunicam em ginga, embaralhados em tempo
e espacos espiralados, em meio a redemoinhos de
expressdes e sentimentos que apontam relacdes
gue vdo para além do visivel e do humano. Sao,
ainda, corpos gue dancam, balangcam, caem e se
levantam enquanto se comunicam em rodopios,
por meio de e rodeados por movimentos circulares
de construcdo coletiva, reagindo ao que acontece
ao seu redor enquanto se apresentam com
corporeidades distintas, com multiplas formas
possiveis de se comunicar. Enfim, corpos que
afetam e sdo afetados.

Para tais consideracdes, onde o corpo se comunica
em possibilidades infinitas e tem a ancestralidade
(Oliveira, 2007; 2012) como seu eixo condutor,
apresentamos neste artigo o termo “comunicacao
espiralar”, gue leva em consideracao as percepcdes
subjetivas do sentir e que tem o corpo como
territério da experiéncia e a roda (o circulo) como
tecnologia comunicacional ancestral.

A reflexdo advém das encruzilhadas académicas
estabelecidas a partir da leitura dos pensamentos
de Leda Maria Martins (2003; 2021), escritora e
pesquisadora gue desenvolve suas reflexdes com
o saber-fazer das manifesta¢des afro-diaspéricas,
e com o conceito trabalhado junto as reflexdes
exusiacas,® presentes nos escritos de Martins e,
também, nos de Luiz Rufino (2016; 2019a; 2019b) e
de Florence Dravet (2015). Por sinal, a encruzilhada
(de Exu) e suas implicacbes ainda aparecem para

Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025

Jarbas Siqueira Ramos (2019), e com reflexdes que
conversam com Eduardo Miranda (2017; 2020),
Muniz Sodré (2014; 2019) e Rogério Haesbaert
(2007; 2020), tanto nas discussdes sobre corpo-
territério, quanto nas questGes que envolvem
tempo e espaco, além das reflexdes sobre o
sensivel, no corpo e na comunicacao.

ANCESTRALIDADE E O TERRITORIO DO
CORPO?

Compreendemos a ancestralidade para além de
um conceito, enxergando-a como uma “categoria
de pensamento”, que contribui “para a producado
de sentidos e para a experiéncia ética” (Oliveira,
2012, p. 30). Essa percepcdo nos permite outra
forma possivel de ver, estar e viver o mundo,
tecendo didlogos que reconhecem ndo sé 0s vivos
e as trocas sociais estabelecidas entre e por eles,
mas também os mortos, a natureza, o invisivel e
a cosmologia. Um reconhecimento de que cada
forma de comunicacdo e percepc¢do sensorial
no mundo é significativa e representativa na
construcdo de conexdes e lacos, enriquecendo a
troca de afetos. Uma experiéncia que dialoga com
conhecimentos reterritorializados’ a partir das
conexbes ancestrais estabelecidas em didspora,
sendo ainda uma categoria de relagdo, “pois nao
ha ancestralidade sem alteridade” (Oliveira, 2007,
p. 257).

Logo, essa ancestralidade aqui pontuada ndo se
limita ao passado nem tdo pouco ao olhar parental
de lacos de sangue. Aqui sentimos a ancestralidade
em meio as trocas e as experiéncias com o outro,
sendo esse outro humano ou ndo, visivel ou nao.
O ancestral é percebido enquanto elemento que
nutre a vida, acreditando que “todos aqueles
gue somos capazes de invocar como devir sdo
nossos companheiros de jornada, mesmo que
imemoraveis, jd que a passagem do tempo acaba
se tornando um ruido em nossa observagdo
sensivel do planeta” (Krenak, 2022, p. 8). Ou seja,
é também perceber a possibilidade de o corpo ser
territorializado pela e com a ancestralidade.

Ao pensar em territério vislumbramos um espaco
geogréfico, uma drea em disputa, muitas vezes
promovida pelos sentimentos de posse ou de
pertencimento a esse determinado local. Ja
imaginamos as fronteiras e as barreiras, os limites



e as negociagdes de um espaco associado ao poder
politico e econémico, um territério de controle
publico ou privado, controlado por um conjunto
de regras ou leis e, muitas vezes, com restricoes
para que haja acesso de outras pessoas ou grupos
(Haesbaert, 2007). Mas também ha um carater
simbdlico presente nas discussdes de territério e
de territorialidade.

O territério pode ser relativo tanto a um espaco
vivido, quanto a um sistema percebido no seio do
qgual um sujeito se sente ‘em casa'. O territério
é sindnimo de apropriacdo, de subjetivacdo
fechada sobre si mesma. Ele é o conjunto dos
projetos e das representacdes nos quais vai
desembocar, pragmaticamente, toda uma série de
comportamentos, de investimentos, nos tempos e
nos espacos sociais, culturais, estéticos, cognitivos
(Guattari; Rolnik, 1996, p. 323).

Ao pensar o territério enquanto espacgo simbdlico,
construido junto as relagBes que sdo estabelecidas
a partir de e com ele, esse territério se torna local
em construcdo, por meio das conexdes culturais,
estéticas, sociais, corporais e comunicacionais que
sdo construidas ou desenvolvidas por meio de e
com esse encontro. Como afirmou Milton Santos
(1996, p. 89), "o espaco ndo é apenas um objeto
de contemplacdo, mas um espaco de acdo, onde
se desenrolam as multiplas formas de vida social".
Um espagco onde a representatividade estd em
disputa, assim como a sensacdo de pertencimento
e de reconhecimento para com esse territério.
Espaco onde a identidade estd em conexdo e,
consequentemente, em transformacao.

Esse entendimento nos ajuda a compreender o
corpo como territério, espagco que habitamos para
estar no mundo e, por meio dele, manifestar-nos
paraomundo; sendo aindaum local de construcdoe
de reproducado de conhecimento e de experiéncias.
Afinal, “nds ndo ‘temos’ simplesmente um corpo,
j@ que ‘somos’ igualmente um corpo” (Sodré,
2014, p. 12). O pensador brasileiro Muniz Sodré
defende que "ndo ha a consciéncia supostamente
sediada no cérebro e o corpo como seu objeto,
pois a consciéncia é uma operacdo que se
realiza em toda parte do corpo. A consciéncia é
corpérea” (Sodré, 2014, p. 12). Dialogando com os
pensamentos exusiacos, lembramos que Bara é a
presenca de Exu em cada corpo vivo, o elemento

primeiro corporificado, e que, junto a Ori, compde
0 ser no mundo. “Bara, o corpo, e Ori, a cabeca,
gue, integrados, marcam as individualidades e
0s caminhos que cada um de nds carregamos”
(Rufino, 2019b, p. 80).

Ao nos reconhecermos igualmente um corpo,
como propde Muniz Sodré, também passamos a
“vislumbrar o corpo como o espaco de sentimentos,
de afetividades, de exposi¢do para se permitir ser
tocado pelo outro, pelas vivéncias que articulam
as territorialidades” (Miranda, 2017, p. 117). E a
partir dessa reflexdo que Eduardo Miranda propde,
em artigo publicado em 2017, a categoria de corpo-
territério, o que contribui para reconhecer o corpo
ndo mais como objeto, mas como elemento que
permite a esse ser conhecer e perceber o mundo,
dando-lhe a condicdo de compreender sua prépria
existéncia a partir da sua corporeidade. Um local
de subjetivagBes,” assim como de vulnerabilidades,
mas também de reconhecimento daimportancia de
estar no mundo e ainda de ter contato direto com
a ancestralidade. Afinal, o corpo também é espaco
de comunicacdo da ancestralidade, o territério
onde serd possivel carregar os companheiros de
jornada, como identificou Krenak em Ideias para
adiar o fim do mundo (2019).

Para compreendermos o corpo como territério - o
corpo-territério - como local de ancestralidade é
importante perceber a experiéncia através dele.
E com e por meio do corpo que se estabelecem
as conexdes com o que estd ao nosso redor, com
o lugar gue ocupamos e, também, com o espaco
a0 nosso redor; e ainda com uma percepcdo de
corpo gque "brota de uma noc¢do de corporeidade
em toda a sua multiplicidade” meio a uma relacao
com os espacos de vivéncia cotidiana, rompendo,
relacionalmente, com a visdo dicotdmica entre
materialidade e espiritualidade, sensibilidade e
consciéncia, natureza e sociedade e, obviamente,
corpo e espirito” (Haesbaert, 2020, p. 87).

Por meio desse corpo-territério sdo narradas
“as histérias e as experiéncias que o atravessa”
(Miranda, 2020, p. 23), como um local de encontro
e desencontro, de inicio e fim, servindo tanto como
ponto de partida quanto como ponto de chegada.
O corpo é um entrelugar, uma encruzilhada,
local de conexdo que estabelece outras formas
de concepcdo, ‘“coabitado pela diversidade e
pluriversalidade dos entrecruzamentos que o

79



80

constitui, suscitando uma nova experiéncia de
lugar que estd sempre em instabilidade” (Ramos,
2019, p. 12).

Mas essa instabilidade ndo condiz com um ponto de
fragilidade, mesmo que nela haja vulnerabilidades
entrelagadas ao corpo. O instdvel aqui favorece
a encruzilhada para ser um espac¢o de constante
movimento, ponto de transformagdo; um entre
lugar que dificulta sua definicdo, assim como o
seu fechamento, o seu fim. E exatamente por ser
esse entre lugar, “provoca, entdo, a constituicao
de estratégias de subjetivacdo e de experiéncias
intersubjetivas (singulares ou coletivas), que
sdo multidimensionadas e multiversalizadas nas
relacBes de atravessamentos que constituem as
encruzilhadas” (Ramos, 2019, p. 12). Reconhecer
o instavel, e o que ha de vulneravel associado ao
corpo, contribui para descobrir esse corpo como
territério e como local de encruzilhadas, além de
espaco da ancestralidade.

ENTRE EXUS E ENCRUZILHADAS

Se 0 corpo é esse espaco de comunicacdo com a
ancestralidade e com experiéncias que promovem
novas constituicbes espaciais, temporais e
comunicacionais, cabe reforcar que "a membéria
do corpo ndo é estdtica, € motora, dinamica,
s6 se atualiza em gestos, em posturas, numa
série de praticas corporais tais como a dancga
ou a musica” (Bona, 2020, p. 29), promovendo
novas territorialidades que reconstroem lacos
e reconstituem a relacdo desse corpo enquanto
territério de muitos lugares.

Ele é ponto de transformacdo e de multiplicidade,
porque a relacdo construida a partir dessa
conexdo com a ancestralidade também estd atrds
de individualidade, de elementos que indiquem
unidade e que, ao mesmo tempo, valorizam as
diferencas em meio a tanta homogeneidade. Por
ser local de muitos encontros, esse corpo também
é local de novas construcdes e de poténcia de
criacdo. Sao encruzilhadas vivas, que apontam
a presenca da instabilidade e da vulnerabilidade
enquanto se tornam locais de geracdo e de (re)
organizacdo dessas experiéncias como “espaco de
ancestralidade”.

Seocorpo éterritério e encruzilhada, sendo espaco
vivo para comunicacdo com a ancestralidade, faz-

Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025

se necessario trazer Exu para este didlogo, “como
um saber praticado na didspora” (Rufino, 2016,
p. 56), servindo de forca motriz para afastar os
carregos coloniais que ainda pesam sobre o corpo
e 0 enxergam como territério a ser controlado,
monitorado e alvejado quando este ndao cumpre
com o que Ihe é imposto. Trazemos Exu “como um
radical que se manifesta e cruza diferentes formas
de discurso, a partir das sabedorias do corpo em
performance” (Rufino, 2016, p. 57).

E Exu, o Orix3, quem d& vida ao corpo, quem
assume a fung¢do de mensageiro e quem comanda
a comunicagdo - assim como as encruzilhadas,
abrindo os caminhos a serem percorridos.
Encruzilhada, por sinal, que também “emerge como
o tempo/espaco das invengdes cruzadas entre um
imagindrio em Africa e as suas reverberacdes
criativas, circunstanciais e inacabadas na
didspora” (Rufino, 2019a, p. 28). Definicdo de
encruzilhada que corresponde diretamente com a
percepcdo de confluéncia de Nego Bispo (Santos,
2018), aproximando os conhecimentos dos povos
africanos com as agdes que vém a ser realizadas
em terras amerindias.

A surpresa para os colonialistas e a felicidade para
nés é que, quando ndés chegamos ao territério dos
indigenas, encontramos modos parecidos com o0s
nossos. Encontramos relagbes com a natureza
parecidas com as nossas. Houve uma grande
confluéncia nos modos e nos pensamentos. E isso
nos fortaleceu. E ai fizemos uma grande alianga
cosmoldgica, mesmo falando linguas diferentes
(Santos, 2018, p. 45).

Independente da distancia estabelecida para que
seja identificada a encruzilhada, esta ndo deixa
de ser o ponto de encontro de cruzamentos, de
caminhos possiveis. Até porque, assim como Exu,
a encruzilhada multiplica, comunica e movimenta.
Ao se deslocar, ou ser deslocada, a encruzilhada
dialoga com todas as possibilidades e permite ser
atualizada sempre que possivel. O improvisar é o
gue mantém esse didlogo vivo, dinamico, constante,
é 0 que ainda permite e promove “centramento e
descentramento, intersecbes e desvios, texto e
traducdes, confluéncias e alteragdes, influéncias
e divergéncias, fusdes e rupturas, multiplicidade
e convergéncia, unidade e pluralidade, origem e
disseminacado” (Martins, 2003, p. 70).



A encruzilhada, afinal, pode ser tanto o ponto
inicial, visto como ponto de partida, para que seja
possivel caminhar a partir dali; assim como ponto
de chegada, o final aonde se chega, mesmo quando
ndo se quer chegar; e ainda pode ser o ponto de
encontro, de proximidade, sendo o né que reforca
o0s lacos de conexdo entre os caminhos que chegam
ou partem dessa encruzilhada. N6 que estd sob
o0 comando de Exu, como citado anteriormente,
e que na condicdo de Enugbarijé6 - uma das
denominacdes que recebe - tem a capacidade de
transformar tudo que engole.

Contam que Enugbarijé, ao nascer, j& estd com
fome. Exige comida de sua mae, e ela lhe entrega
tudo que tem. Ao ponto de Exu, ao terminar
de comer todos os seres vivos, diz @ mde ainda
faminta que tera de comé-la. A mae, certa da fome
do filho, assim permite. Exu a devora e, em sequida,
diz ao pai que também precisa comé-lo. O pai, em
reacdo, 0 persegue com sua espada e consegue
dividi-lo em centenas de pedacos, mas Exu volta
a se erguer de cada pedaco, multiplicando-se. O
pai volta a persequi-lo e novamente o reparte em
centenas de pedacos, repetindo a cena por nove
vezes e espalhando-os por todo o mundo. De cada
pedaco, ergue-se um novo Exu.

Apdés pedir ajuda de Orumild (o detentor do
oraculo de Ifa), o pai retorna ao filho e pede a ele
gue devolva a mae e todos os demais seres que
devorou. Segundo Orumild, Exu serd o responsavel
em realizar sobre a Terra todas as vontades de
seu pai. A partir desse compromisso ele vomita
tudo: devolve a vida, transformando o que havia
engolido. Todos os seres agora “passam a ser
animados com a forca de Exu, uma forca dindmica
e viva: o principio animador da existéncia, oriundo
da unido das forgas fecundas do ar (Oxald, o pai)
e geradoras da dgua (Odudud, a mde)" (Dravet,
2015, p. 18). Dizem assim que Exu estd em tudo e
em todos que estdo vivos. Se ha vida, hd Exu. Para
cada corpo hd um Exu. E o chamam de Exu Bar3,
"ou seja, a forca de Exu individualizada no corpo”
(Dravet, 2015, p. 18).

Sendo Exu o dono do corpo, ele é a forga, como
aponta a tradicdo nagd, que da vida a todo ser
vivo: anima o corpo e |he permite o movimento. E
Exu é mais:

E preciso entender que Exu é o primeiro a ser criado.
Ele é filho do pai e da mde, dos principios universais
masculino e feminino. Mas esses principios universais
- omar e o ar, Olodumare e Odudua, Oxala e lemanja
e assim por diante, de acordo com a concepcdo - ja
estdo no mundo mesmo antes de haver o mundo.
Sdo, por isso mesmo, principios. Ja& Exu, é filho.
E o elemento gerado. O terceiro que possui em si
os dois principios universais do masculino e do
feminino. Por isso ele é andrdgino. Sobretudo, é
aquele que faz o elo entre a vida divina e primordial
do principio e a vida dos seres que passaram a
habitar o mundo. Nesse sentido, quando Exu come
e vomita os seres, infunde neles a centelha divina
de que ele é fruto, os anima com a forca dindmica
dos principios universais, a forca divina primordial.
Dito de outro modo, no ‘presente reminiscente’
estd o ‘passado anacronico’. Com isso, ele transita
facilmente entre passado, presente e futuro; é a
um s6 tempo ancido, adulto e crianca. E mais, Exu
é o canal, o transmissor, a mensagem, o cédigo, o
transito. E o fluxo da comunicacdo entre um e outro,
o sopro da memdria que relne passado e presente,
o sopro do ciclo da vida que reldne ancestralidade e
descendéncia (Dravet, 2015, p. 18-19).

Exu é complexo. E dificil compreender - ainda mais
a partir de um pensamento judaico-cristdo - que o
primeiro a ser criado, o elemento um a ser gerado,
possa ser tantas coisas ao mesmo tempo. Pode
ser, inclusive, o mensageiro dos Orixds. Contam
gue todos os caminhos de Ifa sdo falados pela
boca de Exu, tanto que uma das histérias comuns
do Candomblé relata que, em um determinado
momento, cada um dos Orixds que habitavam
o mundo deram para Exu um peda¢o de sua
boca, permitindo gue ele falasse por todos com
Olodumare (Dravet, 2015). E Exu o comunicador dos
Orixas, o porta-voz dessa conexdo com o invisivel,
a voz que leva a mensagem a ser passada. E Exu
guem alerta, avisa, comunica, prevé e aconselhal!
Em outras palavras: "Exu € o principio dinamico
fundamental a todo e qualquer ato criativo.
Elemento responsavel pelas diferentes formas
de comunicacdo, é ele o tradutor e linguista do
sistema mundo” (Simas; Rufino, 2018, p. 20).

Como comunicador, Exu permite a conexdo entre
o visivel e o invisivel, assim como o didlogo entre
vivos e mortos. Ele carrega as bocas dos Orixas e
guarda as encruzilhadas.? Por meio delas permite
gue os ebds entregues nas esquinas alcancem o
destino correto para que desejos, anseios e pedidos
possam ser comunicados e atendidos por meio dos
multiplos caminhos das encruzilhadas.? O ebd que

Artigos do dossié

81



82

é entregue na encruzilhada, um ato comunicativo
entre vivos e ancestrais, é antes recebido por Exu,
sendo este o que fard a entrega - ou ndo - dessa
informacdo a quem a oferta é direcionada. Por
isso, também é ele quem come primeiro, pois cabe
a Exu receber esse "presente” e, a partir de suas
conexdes, atuar como mensageiro, o “tradutor e
linguista” (Simas; Rufino, 2018).

A partir desses saberes diaspéricos sobre Exu,
compreende-se que parte de um sé ponto o que
é corpo e o que é comunicacdo, entendendo
ainda que esse mesmo ponto também ¢é uma
encruzilhada, local de encontros, de comecos e de
chegadas. E essas reflexdes exusiacas ainda nos
levam a compreender que cabe ao corpo comunicar
essa presenca de vida, partilhando tudo atrelado a
ele que contribui para a presenca de vida ali. Corpo
como sinal de existéncia e que comunica quem ele
é, o que ele sente, o que lhe afeta e 0 que existe
nele - ancestralidade.

Ainda na década de 1990, Leda Maria Martins -
pesquisadora, professora, poeta e dramaturga
brasileira - comecou a conceituar a encruzilhada
como possibilidade epistemoldégica para
compreender os estudos de performance, cultura
e corpo, em especial do corpo negro. Suas
consideracBes apontam para uma construcdo a
partir da concepgdo do pensamento nagd/iorubd
e também por meio dos conhecimentos das
culturas banto, avaliando a encruzilhada como
"lugar sagrado das intermediacdes entre sistemas
e instancias de conhecimentos diversos"” (Martins,
2003, p. 69). Sua percepcado aponta que:

A nocdo de encruzilhada, utilizada como operador
conceitual, oferece-nos a possibilidade de
interpretacdo do transito sistémico e epistémico que
emergem dos processos inter e transculturais, nos
guais se confrontam e se entrecruzam, nem sempre
amistosamente, praticas performaticas, concepcdes
e cosmovisdes, principios filoséficos e metafisicos,
saberes diversos, enfim (Martins, 2003, p. 69).

Ao adotar a encruzilhada como conceito, mas
também como possibilidade metodolégica e
epistemoldgica, potencializa-se a leitura de
manifestacdes nos “espacos de ancestralidade”,
assim como da percepcdao do que vem a ser
comunicado pelos e com 0s corpos presentes

Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025

nesses espacos. Compreendendo que encruzilhada
também é corpo e corpo também é comunicacdo,
j& que encruzilhada, corpo e comunicagdo sdo Exu,
o olhar aqui direcionado para a encruzilhada é para
enxerga-la como um local ""de interseccdo” (Ramos,
2019, p. 3) -um local de didlogo, de disputa, de troca
e de construcdo. A partir desse cruzamento serd
possivel detectar um "‘espaco atravessado’, de
encontros, desencontros, mudancas e alternancias;
um locus de intermediacdo” (Ramos, 2019, p. 4).

Como aponta Martins (2003), a nocdo de centro
é difusa na encruzilhada. Porque esse local de
encontro estd em constante de negociacdo, é um
espacgo onde ha certa disputa entre duas ou mais
opcOes de trajetos a serem percorridos. E o corpo
também se encontra em disputa, principalmente
guando ele ndo aceita as amarras que |lhe sdao
decretadas. Assim como a encruzilhada, o corpo
é, ao mesmo tempo, um local de soma e de
subtracdo. E de subtracdo porque, ao se conseguir
escolher um dos caminhos possiveis para sequir,
abandonam-se as outras opcdes. E de soma porque,
sendo esse corpo um ponto de encontro, local de
aproximacdo, de aprendizado e de conhecimento,
a cada trajeto que se abre a partir dessas novas
experiéncias, outras possibilidades de percurso
sdo apresentadas a ele.

Ao assumir o entre lugar, com o corpo sendo ainda
o ponto central dos encontros, das distancias, das
proximidades e das diferencas, essa encruzilhada
absorve uma rede de afetos e afetacles
gue contribuem para a aproximacdo com a
ancestralidade. Afinal, encruzilhada é possibilidade
e, como defende Makota Valdina, também é “um
lugar de grande concentragdo de poder” (Pinto,
2015, p. 165).

COM AFETO E AFETACOES

A partir das reflexdes compartilhadas pelos
povos Bakongo, Makota Valdina apresenta sete
movimentos que podem ser realizados a partir
do centro da encruzilhada: "ir para frente, ir para
tras, ir para a direita, ir para a esquerda, ir para
cima, ir para baixo e, sobretudo, ir para dentro de si
mesmo” (Pinto, 2015, p. 165). A busca pelo interior,
esse "ir para dentro de simesmo”, ela explicacomo
um movimento de autorreflexdo para encontrar
qgual caminho ha de sequir. Essa interiorizacdo de



si também reflete as percepcdes afetivas do corpo,
apontando para um caminho a sequir que reside na
compreensdo do sensivel, daquilo que transcende
os sentidos. Nesse exercicio, busca-se entender
guem se &, o que se deseja e para onde se deve
sequir.

O tracado espiralar dessa relacdo entre
ancestralidade e encruzilhada, desenvolvido em
redemoinhos, com movimentos que retornam
e avancam entre passado, presente e futuro,
centraliza o sensivel no entre lugar, sendo o corpo
o ponto nodal para o agora, para o que ja foi e para
o que vird. Afinal, esta "vivo no corpo das pessoas,
no corpo mediador da meméria sensorial” (Dravet,
2015, p. 17) um saber ancestral que, para ser
praticado, precisa ser comunicado pelo corpo, esse
suporte fisico que "é, por sua vez, parte do saber,
ndo hd separacao” (Rufino, 2016, p. 74). 0O corpo é a
“"midia" dessa comunicacdo com a ancestralidade
- uma concepg¢dao bem préxima ao que defende
a cosmopercepcdo africana,” com Exu sendo
“ndo apenas meio de expressdo, mas também
receptdculo da fala do mundo” (Dravet, 2015, p. 20).
E o corpo - ponto central da encruzilhada e espaco
da ancestralidade - gquem comunica o sensivel,
sendo o entrelugar dos afetos e das afetacdes.

No fim das contas, o corpo vai comunicar o que
estd nele e também o que ndo esta. O que constroi
o corpo e ajuda a moldar e a formar o que vird a ser
também serd comunicado por ele; e 0 que ndo estd
presente na sua constituicdo, ou deixou de fazer
parte dessa construcdo, serd comunicado como
auséncia. E por isso que esse corpo-encruzilhada
ainda pode ser compreendido como um local onde
tempo e espago constroem novas relacdes, com o
fim tornando-se meio ou comeco de novos trajetos
a serem percorridos. Uma encruzilhada espiralada,
assim como tempo e espaco.

Quando se fala de Exu também se fala em espiralar
o mundo, para que seja possivel quebrar as
regras gue ainda nos cercam e nos limitam para
a compreensdo de todos os mundos. Até porque
encruzilhada e ancestralidade juntas favorecem
a pluralidade de pensamentos, movimentos,
espacos e tempos, a partir de uma diversidade
gue “nos permite sempre achar que o outro é
importante, que a outra é importante"” por “sempre
compreender a necessidade de existirem as outras
pessoas” (Santos, 2018, p. 48) e porque “em tudo

estdo os nossos ancestrais” (Krenak, 2022, p. 8).

7

Trabalhar com afetos e afetacBes é também
dialogar com o saber organico defendido por Nego
Bispo (Santos, 2018), aquele que olha para todas
as direcdes e de forma circular. Um saber que
enfatiza o conhecimento presente nos saberes
ancestrais, nas praticas rituais e nas manifestacdes
culturais das comunidades afro-brasileiras e afro-
diaspdricas. Essa nocdo reconhece que o saber
é construido de maneira coletiva, dindmica e
em constante transformacdo. Assim, em meio a
circulos e espirais, “onde passado e presente se
relacionam de modo espiralar para a producao
de sentidos sobre a experiéncia de vida" (Ramos,
2019, p. 7), e com o passado “definido como o lugar
de um saber e de uma experiéncia acumulativos,
gue habitam o presente e o futuro, sendo também
por eles habitado” (Martins, 2003, p. 79), a
encruzilhada torna-se também ponto de encontro
para o sensivel e o afeto.

Em outras palavras, falamos de um passado
ancestral que, por meio do tempo espiralar,
é resgatado, reterritorializado em corpo,
promovendo o encontro, em mesmo espago e
tempo, de passado e presente, para que por meio
dessa relacdo seja possivel estabelecer um ponto
de encontro no agora e ainda vislumbrar guais
percursos podem ser tracados, a partir dessa
encruzilhada do tempo, para a construcdo do que
estd por vir. E nessa perspectiva espiralada do
tempo, ndo ha um retorno para um ponto inicial,
0 corpo “se relaciona com esse tempo memorial
(mitico e ritual) na medida em que evoca para
o tempo presente a ancestralidade, criando
um ambiente de interlocucdo entre passado e
presente” (Ramos, 2019, p. 9).

Essa relacdo espiralar ndo é construida somente a
partir do tempo, mas também a partir do espaco.
Nas experiéncias dialdgicas com a ancestralidade,
gue se encontram nas manifestacdes artistico-
culturais e espirituais de construcao afro-
diaspérica - como apresenta Leda Maria Martins no
livro Afrografias da memdria: o reinado do rosdrio
no Jatobd (2021) -, misturam-se espaco e tempo
em corpo e identidade. Esse fenémeno aponta os
espacos onde ocorrem as manifestacdes artisticos-
culturais ef/ou espirituais afro-diasporicas -
incluindo o corpo-territério - como locais para
manifestar as experiéncias, para se posicionar

83



84

diante do mundo, para dar sentido a existéncia.

E no e pelo uso desses espacos, e das relacdes
cosmoldgicas que podem ser atribuidas e
construidas a partir deles, em meio aos afetos,
gue também se estabelecem as relagbes com a
ancestralidade. Compreendendo que esses espacos
sao mais do que locais em disputa, sendo ainda
locais de histéria, de meméria, de conhecimento,
de relacdes sociais e de experiéncias afetivas,
a serem construidas e vivenciadas a partir
das relacdes espiralares com a ancestralidade,
comunicadas com e a partir do sensivel.

Dessa forma, é o corpo - territério, encruzilhada,
espaco de ancestralidade e aberto a experiéncias
afetivas - quem promove o encontro entre
tempo e espaco e ainda é o meio comunicador
da ancestralidade. Afinal, a “comunicacdo ndo é
necessariamente apenas a comunicacdo da midia,
a comunicacdo das redes, mas passa também
pelos corpos que se encontram. Corpos e discursos
gue se encontram” (Sodré, 2019, p. 8). Neste caso,
COrpos gue se comunicam em tempo e espacgo
espiralados, construindo outras relagdes do corpo
com o espaco-tempo, a partir do contato direto
com uma ancestralidade que envolve passado e
presente, morte e vida, invisivel e visivel.

COMEGCO, MEIO E COMEGO"

Esse emaranhado de palavras e reflexdes
escritas nessas linhas acima sdao um esfor¢o para
apresentar um caminho que busca olhar para a
comunicacdo a partir de percep¢les subjetivas
e via ancestralidade, com o corpo sendo o ponto
sensivel de afetacdo: a encruzilhada. Para tanto,
o exercicio proposto foi o de considerar o corpo
como espaco de encontros e afetos, por meio de
uma comunicacao espiralar, desenvolvida a partir
de circulos - assim como as rodas que demarcam
0 espaco de experiéncia - e na relacdo direta do
corpo com o tempo, o0 espaco e a ancestralidade.

Por sinal, o movimento circular presente na roda
de capoeira ou na roda de samba, e que segue
presente na Gira de Umbanda, assim como no
Xiré do Candomblé”? é encontrado em grande
parte dessas e de outras manifestacdes artisticos-
culturais e/ou espirituais afro-diaspéricas, e em
diferentes formatos ou usos. A acdo feita em
circulo, como ciranda que canta e danca enquanto

Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025

os olhares se trocam em curvas, é territério para
corpos que comunicam ancestralidade. Esse circulo
(ou a roda) é defendido aqui como uma tecnologia
comunicacional de povos que trocam entre si
seus saberes e segredos de resisténcia. Ainda é
simbolo de fortalecimento do didlogo, do coletivo
e do aprendizado, enriguecido pelo saber-fazer do
corpo em processo de (re)construcdo de outros
territérios, assim como de outras territorialidades.

Esse caminho ainda defende "“a comunicacdo
como um novo modo de organizagcdo”, para que
“ela reorganize novos instrumentos e novas
ferramentas, (..) como um dispositivo para
abranger e reorganizar” (Sodré, 2019, p. 5).
Para isso, defendemos uma epistemologia da
comunicacdo construida a partir da experiéncia
do corpo enquanto espaco de encruzilhada com a
ancestralidade, e tendo Exu como eixo condutor da
centralidade do corpo afetivo. Um corpo que, em
contato com essas manifestacdes afro-diaspdricas,
apresenta conhecimentos e tecnologias de uma
cosmopercepcdo  africana, reterritorializando
significados e saberes que sdo registrados e
apresentados, algo préximo do que defende Diana
Taylor (2013, p.17) ao afirmar que "“as performances
funcionam como atos de transferéncias vitais,
transmitindo o conhecimento, a meméria e um
sentido de identidade social".

A partir dessa “organizacdo ritmica e gestual
origina-se uma matriz corporal, que se
desterritorializa e viaja" (Sodré, 2014, p. 18), com
elementos que apresentam tecnologias capazes de
fomentar novas relacdes humanas, de se comunicar
com o invisivel, de dialogar por meio do sensivel
e, ainda, de construir percep¢les sensoriais de
existéncia e de troca. E o afeto ancestral como
forca "potencial de reterritorializacdo cultural (e
até mesmo politica)” (Sodré, 2014, p. 19).

Os caminhos a serem percorridos a partir do que
propomos aqui buscam uma comunicagdo sensivel
do corpo com a ancestralidade. E o desafio estd
em consequir dar materialidade a questdes
subjetivas, em meio aos multiplos sentidos de uma
comunicacao que perpassa por dimensdes sociais,
culturais, politicas e estéticas. Para isso, exige-se
estratégias de negociacdo e de reelaboracgdo, que
partem do deslocamento de sentidos a partir de
uma construcdo coletiva, estabelecidas numa
relacdo direta e subjetiva, em meio ao processo



de reflexividade. Esse processo enriquece a
concepgdo de corpo-territério ao proporcionar
uma abordagem dinamica e autoconsciente sobre
como o corpo é percebido, habitado e expressado
individual e coletivamente. Ao fortalecer a ideia de
gue o corpo ndo é apenas um espaco fisico, mas
um territério complexo de significados, relacdes e
transformacdes, que se desenvolvem ao longo da
vida de uma pessoa e ao longo das geracdes, abre-
se espagco para a compreensdo das memodrias,
emocdes e conexdes ancestrais que se manifestam
com e através desse corpo.

REFERENCIAS

BONA, Dénétem Touam. Cosmopoéticas do
refdgio. Floriandpolis: Cultura e Barbdarie, 2020.

DRAVET, Florence Marie. Corpo, linguagem e real:
o sopro de Exu Bara e seu lugar na comunicacao.
Ilha do Desterro, Floriandpolis, v.68, n.3, p. 15-
25, 2015. Disponivel em: <https://periodicos.
ufsc.br/index.php/desterro/article/view/2175-
8026.2015v68n3p15>. Acesso em: 1 set. 2023.

GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolitica:
Cartografias do Desejo. Petrépolis: Vozes, 1996.

HAESBAERT, Rogério Costa. O mito da
desterritorializacdo: do "fim dos territérios” a
multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand
Brasil, 2007.

HAESBAERT, Rogério Costa. Do corpo-territério
ao territério-corpo (da terra): contribuicdes
decoloniais. GEOgraphia, Niterdi, v.22, n.48, p. 75-
90, 2020. Disponivel em: <https://periodicos.uff.br/
geographia/article/view/43100>. Acesso em: 1 out.
2023.

KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. S3o Paulo:
Companhia das Letras, 2022.

MARTINS, Leda Maria. Performances da oralitura:
corpo, lugar da memdria. Revista Lingua e
Literatura, Santa Maria, n. 26, p. 63-81, 2003.
Disponivel em: <https://periodicos.ufsm.br/letras/
article/view/11881>. Acesso em: 1 out. 2023.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da meméria:

o reinado do rosdrio no Jatoba. S3o Paulo:
Perspectiva, 2021.

MIRANDA, Eduardo Oliveira. Experiéncias do corpo-
territério: possibilidades afro-brasileiras para a
Geografia Cultural. Elisée - Revista de Geografia
da UEG, Goids, v.6, n.2, p. 116-128, 2017. Disponivel
em: <https://www.revista.ueg.br/index.php/elisee/
pt_BR/article/view/6621>. Acesso em: 1 out. 2023.

MIRANDA, Eduardo Oliveira. Corpo-territério &
Educacao Decolonial: Proposi¢cdes afro-brasileiras
na invencdo da docéncia. Salvador: EDUFBA, 2020.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da
Ancestralidade: Corpo e Mito na Filosofia da

Educacdo Brasileira. Curitiba: Editora Grafica
Popular, 2007.
OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da

Ancestralidade como Filosofia Africana: Educacado
e Cultura Afro-brasileira. Revista Sul-Americana
de Filosofia e Educacdo, Brasilia, n.182, p. 28-47,
2012. Disponivel em: <https://periodicos.unb.br/
index.php/resafe/article/view/4456/4068>. Acesso
em: 1 out. 2023.

OYEWUMI, Oyerénké. A invencdo das mulheres:
construindo um sentido africano para os discursos
ocidentais de género. Rio de Janeiro: Bazar do
Tempo, 2021.

PINTO, Valdina. Meu caminhar,
Salvador: Sepromi, 2015.

meu Vviver.

RAMOS, Jarbas Siqueira. Desvelando o corpo-
encruzilhada: reflexdes sobre a encruzilhada
como espaco de intersecdo. In: Anais X Reunido
Cientifica da Abrace da Abrace: Artes Cénicas
e Direitos Humanos, 1028 edicdo, Campinas, v.20,
n.1, 2019. Disponivel em: <https://www.iar.unicamp.
br/publionline/abrace/hosting.iar.unicamp.br/
publionline/index.php/abrace/article/view/4470.
html>. Acesso em: 1 out. 2023.

RUFINO, Luiz. Performances afro-diaspdricas e
decolonialidade: o saber corporal a partir de Exu e
suas encruzilhadas. Revista Antropolitica, Niteroi,
n.40, p. 54-80, 2016. Disponivel em: <https://
periodicos.uff.br/antropolitica/article/view/41797>.
Acesso em: 1 out. 2023.

85



86

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio
de Janeiro: Mérula Editorial, 2019a.

RUFINO, Luiz. O que pode Elegbara? Filosofias
do corpo e sabedorias de fresta. Voluntas, Santa
Maria, v.10, p. 65-82, 2019b. Disponivel em: <https://
periodicos.ufsm.br/voluntas/article/view/39951>.
Acesso em: 1 out. 2023.

SANTOS, Antdnio Bispo dos (Nego Bispo). Somos
da Terra. Piseagrama, Belo Horizonte, n.12, p. 44-
51, 2018. Disponivel em: <https://piseagrama.org/
somos-da-terra/>. Acesso em: 1set. 2023.

SANTOS, Antonio Bispo dos (Nego Bispo). Comeco,
Meio e Comeco. Revista Revestrés, Piaui, 2024.
Disponivel em: <https://revistarevestres.com.br/
entrevista/comeco-meio-e-comeco/>. Acesso em: 1
jul. 2024.

SANTOS, Milton. Metamorfoses
Habitado. S3o Paulo: Hucitec, 1996.

do Espaco

SIMAS, Luiz A.; RUFINO, Luiz. A ciéncia encantada
das macumbas. Rio de Janeiro: Mérula Editorial,
2018.

SODRE, Muniz. O Terreiro e a Cidade: a forma
social negro-brasileira. Rio de Janeiro: Imago
Editora, 2002.

SODRE, Muniz. Cultura, corpo e afeto. Danga,
Salvador, v.3, n.l, p. 10-20, 2014. Disponivel
em: <https://periodicos.ufba.br/index.php/
revistadanca/article/view/13161>. Acesso em: 1 out.
2023.

SODRE, Muniz. Do lugar de fala ao corpo como lugar
de didlogo: raca e etnicidade numa perspectiva
comunicacional. Reciis, Rio de Janeiro, v.13, n.4,
p. 1-11, 2019. Disponivel em: <https://www.reciis.
icict.fiocruz.br/index.php/reciis/article/view/1944>.
Acesso em: 1nov. 2023.

TAYLOR, Diana. O arquivo e o repertério:

performance e memdria cultural nas Américas.
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.

Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025

Notas

"Uma segunda versao deste texto foi apresentada no GT
Epistemologia da Comunicacdo, durante o 34° Encontro
Anual da Compds (Associa¢do Nacional dos Programas
de Pés-Graduacdo em Comunicacdo).

2 Gira é o nome dado aos eventos realizados em
terreiros de Umbanda, onde ocorre o encontro e,
consequentemente, o didlogo entre o corpo do
umbandista e o corpo do ancestral (entidades, espiritos).
Neste uso da palavra no subtitulo, trata-se de uma “gira
académica”, como diria Luiz Rufino (2019b).

3 Exercicio necessdrio para somar os verbos “resistir” e
“existir”.

4 Corpo como local para se habitar o mundo e, por meio
dele, manifestar-se para o mundo. Local de construcdo
e de reproducdo de conhecimento e de experiéncias. E
reconhecer a importancia do corpo e da forma como
esse corpo é ocupado e, também, como ele ocupa
outros espagos, promovendo as experiéncias que 0s
individuos estabelecem com esses locais e, também, as
experiéncias que sdo provocadas ou construidas a partir
de e com esse corpo.

5 Em referéncia ao que vem de Exu e seus ensinamentos
é importante destacar que Exu (Esd, em iorubd) é Orixa
da comunicacdo e do corpo, dono da encruzilhada e o
mensageiro, no Candomblé. Exu também é entidade
na Umbanda, ancestral (espirito desencarnado) que se
comunica usando o corpo do umbandista para se tornar
"“visivel”. Ha ainda quem enxergue Exu como demonio,
mantendo vivos os olhos colonizadores, mas também ha
guem sinta Exu como forca de existéncia, dono do sopro
da vida.

& Sodré (2002, p. 39) relaciona o territério do corpo
“com 0 espago pessoal, como o préprio corpo e o
espaco adjacente - esta é uma delimitacdo invisivel do
espaco que acompanha o individuo, sendo capaz de
se expandir ou contrair-se de acordo com a situacao e
caracterizando-se, portanto, pela flexibilidade. Para falar
das experiéncias do territério corpo usamos o conceito
de corpo-territorio.

7 Também é Sodré (2002, p. 53) quem nos apresenta que
é possivel reterritorializar “através de um patriménio
simbdlico consubstanciado no saber”, a partir do
conhecimento presente nesses corpos e vinculados
com os cultos "“aos muitos deuses, a institucionalizagdo
das festas, das dramatizacdes dancadas e das formas
musicais”, por exemplo.

8 Entende-se por subjetivacbes os processos pelos quais
as pessoas passam e com 0S quais se constitui um
individuo Unico, compreendendo-o, ainda, como agente
ativo na construcdo de si mesmo e no desenvolvimento
de suas subjetividades (suas perspectivas individuais de
sentir o mundo).

° Ebd, em algumas Casas de Umbanda, é usado para
significar um trabalho ou uma oferta que serd realizada a
pedido de alguma entidade ancestral, buscando alcancar
algo positivo ou retirar algo negativo da vida da pessoa
que fard a entrega do ebd. Ndo necessariamente terd



o mesmo significado em todas as Casas de Umbanda,
assim como também ndo serd o mesmo para terreiros
candomblecistas.

1 A socidloga nigeriana Oyéréonké Oyéwumi (2021), em A
invenc¢do das Mulheres: construindo um sentido africano
para os discursos ocidentais de género, identifica a
cosmopercepcdo como “uma maneira mais inclusiva de
descrever a concepg¢do de mundo por diferentes grupos
culturais” (Oyéwumi, 2021, p. 29); entendendo-a como
“um termo mais holistico que ‘cosmovisdo’, porque
enfatiza a totalidade e a percepcdo dos modos de ser”
(Oyéwumi, 2021, p. 272), sem se prender apenas a um
sentido e ampliando o entendimento de como é possivel
sentir o mundo para além da cosmovisdo ocidental.

" Trecho inspirado na poesia de Nego Bispo, disponivel
no final da entrevista publicada pela Revista Revestrés
em fevereiro de 2024 (Disponivel em: https://
revistarevestres.com.br/entrevista/comeco-meio-e-
comeco/).

2 Palavra "“iorubd"”, que pode significar roda, assim
como para nomear as festas oferecidas para Orixas, em
terreiros de candomblé.

SOBRE OS AUTORES

Maurilio Mendonca de Avellar Gomes é doutorando
em Comunicacdo e Sociabilidade Contemporanea,
no Programa de Pés-Gradua¢do em Comunicacdo
Social (FAFICH/UFMG). E jornalista e mestre
em Comunicacdo e Territorialidades (POSCOM/
UFES), com especializacdo em Linguagens Visuais
e Multimidia (UFES). Seus interesses de pesquisa
envolvem  comunicacdo e  ancestralidades,
corporeidades, género e sexualidade. Também
trabalha com assessoria e producdes para projetos
culturais. E-mail: maulgom@&gmail.com

Camila Maciel Campolina Alves Mantovani é
professora do Departamento de Comunicacado
Social da Universidade Federal de Minas Gerais
(UFMG) e do Programa de Pds-graduacdo em
Comunicacdo Social (FAFICH/UFMG). E jornalista
e doutora em Ciéncia da Informacdo (ECI/UFMG).
Seus interesses de pesquisa envolvem estudos
organizacionais, comunicacdo em museus e
espacos de cultura, comunicac¢do e acessibilidade,
corporeidades e tecnologias. Atualmente, é
diretora adjunta e coordenadora do Nucleo de
Comunicacgdo e Design do Espago do Conhecimento
da UFMG. E-mail: camilamm®&gmail.com

Recebido em: 14/12/2024
Aceito em: 30/04/2025

Artigos do dossié

87



