
77Artigos do dossiê 

EXERCÍCIO EPISTEMOLÓGICO PARA A COMUNICAÇÃO 
ESPIRALAR: PRIMEIROS APONTAMENTOS1

EPISTEMOLOGICAL EXERCISE FOR SPIRAL COMMUNICATION: FIRST NOTES

Maurílio Mendonça de Avellar Gomes
PPGCOM-UFMG

Camila Maciel Campolina Alves Mantovani 
PPGCOM-UFMG

Resumo

Este artigo é uma apresentação e uma defesa 

inicial do conceito sobre a comunicação espiralar, 

compreendida como a que advém do corpo que 

se comunica com e por meio da ancestralidade. 

Também apresenta percepções subjetivas do 

sentir, do corpo como território da experiência e da 

roda como tecnologia comunicacional ancestral. 

Esses aspectos contribuem para o argumento 

inicial do presente texto a partir de uma relação 

direta entre tempo e espaço espiralados com 

o corpo. Para esta encruzilhada metodológica 

inspirada nas forças de Exu, conversamos com 

Leda Maria Martins (2003; 2021), Florence Dravet 

(2015), Luiz Rufino (2016; 2019) e Muniz Sodré 

(2014; 2019); acompanhados de Jarbas Siqueira 

Ramos (2019), Eduardo David de Oliveira (2007; 

2012) e Eduardo Miranda (2017; 2020).

Palavras-chave:

Corpo; ancestralidade; comunicação espiralar; 

afeto; encruzilhada.

Keywords:

Body; ancestry; spiral communication; affect; 

crossroads.

Abstract

This article is an initial presentation and 

defense of the concept of spiral communication, 

understood as that which comes from the body 

that communicates with and through ancestry. It 

also presents subjective perceptions of feeling, of 

the body as a territory of experience, and of the 

wheel as an ancestral communication technology. 

These aspects contribute to the initial argument 

of this text based on a direct relationship between 

spiral time and space and the body. For this 

methodological crossroads inspired by the forces 

of Exu, we spoke with Leda Maria Martins (2003; 

2021), Florence Dravet (2015), Luiz Rufino (2016; 

2019), and Muniz Sodré (2014; 2019); accompanied 

by Jarbas Siqueira Ramos (2019), Eduardo David 

de Oliveira (2007; 2012), and Eduardo Miranda 

(2017; 2020).



78 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

PARA ABRIR A GIRA2

Estar diante de uma manifestação artístico-cultural 

e/ou espiritual afro-diaspórica, entre tantas 

que (r)ex(s)istem3 em território brasileiro é ter a 

experiência de assistir a corpos que se apresentam 

como mensageiros de seus territórios, sendo locais 

de ancestralidade enquanto se encontram abertos 

ao diálogo e ao sensível em meio às experiências 

sensoriais ali vivenciadas. Em um terreiro de 

Candomblé, esse corpo é espaço de dança e 

movimento, conexão direta com tempo e espaço 

espiralados, onde passado e presente ocupam o 

mesmo território. Em uma roda de capoeira esse 

corpo entra em jogo, comunicando por meio de 

técnicas ancestrais de sobrevivência; e em samba 

ele se transforma em ritmo, alegria e resistência 

cultural. São, nesse sentido, corpos-territórios4 de 

múltiplas performatividades.

Esses corpos, assim apresentados, são aqueles que 

se comunicam em ginga, embaralhados em tempo 

e espaços espiralados, em meio a redemoinhos de 

expressões e sentimentos que apontam relações 

que vão para além do visível e do humano. São, 

ainda, corpos que dançam, balançam, caem e se 

levantam enquanto se comunicam em rodopios, 

por meio de e rodeados por movimentos circulares 

de construção coletiva, reagindo ao que acontece 

ao seu redor enquanto se apresentam com 

corporeidades distintas, com múltiplas formas 

possíveis de se comunicar. Enfim, corpos que 

afetam e são afetados.

Para tais considerações, onde o corpo se comunica 

em possibilidades infinitas e tem a ancestralidade 

(Oliveira, 2007; 2012) como seu eixo condutor, 

apresentamos neste artigo o termo “comunicação 

espiralar”, que leva em consideração as percepções 

subjetivas do sentir e que tem o corpo como 

território da experiência e a roda (o círculo) como 

tecnologia comunicacional ancestral.

A reflexão advém das encruzilhadas acadêmicas 

estabelecidas a partir da leitura dos pensamentos 

de Leda Maria Martins (2003; 2021), escritora e 

pesquisadora que desenvolve suas reflexões com 

o saber-fazer das manifestações afro-diaspóricas, 

e com o conceito trabalhado junto às reflexões 

exusíacas,5 presentes nos escritos de Martins e, 

também, nos de Luiz Rufino (2016; 2019a; 2019b) e 

de Florence Dravet (2015). Por sinal, a encruzilhada 

(de Exu) e suas implicações ainda aparecem para 

Jarbas Siqueira Ramos (2019), e com reflexões que 

conversam com Eduardo Miranda (2017; 2020), 

Muniz Sodré (2014; 2019) e Rogério Haesbaert 

(2007; 2020), tanto nas discussões sobre corpo-

território, quanto nas questões que envolvem 

tempo e espaço, além das reflexões sobre o 

sensível, no corpo e na comunicação.

ANCESTRALIDADE E O TERRITÓRIO DO 

CORPO6

Compreendemos a ancestralidade para além de 

um conceito, enxergando-a como uma “categoria 

de pensamento”, que contribui “para a produção 

de sentidos e para a experiência ética” (Oliveira, 

2012, p. 30). Essa percepção nos permite outra 

forma possível de ver, estar e viver o mundo, 

tecendo diálogos que reconhecem não só os vivos 

e as trocas sociais estabelecidas entre e por eles, 

mas também os mortos, a natureza, o invisível e 

a cosmologia. Um reconhecimento de que cada 

forma de comunicação e percepção sensorial 

no mundo é significativa e representativa na 

construção de conexões e laços, enriquecendo a 

troca de afetos. Uma experiência que dialoga com 

conhecimentos reterritorializados7 a partir das 

conexões ancestrais estabelecidas em diáspora, 

sendo ainda uma categoria de relação, “pois não 

há ancestralidade sem alteridade” (Oliveira, 2007, 

p. 257). 

Logo, essa ancestralidade aqui pontuada não se 

limita ao passado nem tão pouco ao olhar parental 

de laços de sangue. Aqui sentimos a ancestralidade 

em meio às trocas e às experiências com o outro, 

sendo esse outro humano ou não, visível ou não. 

O ancestral é percebido enquanto elemento que 

nutre a vida, acreditando que “todos aqueles 

que somos capazes de invocar como devir são 

nossos companheiros de jornada, mesmo que 

imemoráveis, já que a passagem do tempo acaba 

se tornando um ruído em nossa observação 

sensível do planeta” (Krenak, 2022, p. 8). Ou seja, 

é também perceber a possibilidade de o corpo ser 

territorializado pela e com a ancestralidade.

Ao pensar em território vislumbramos um espaço 

geográfico, uma área em disputa, muitas vezes 

promovida pelos sentimentos de posse ou de 

pertencimento a esse determinado local. Já 

imaginamos as fronteiras e as barreiras, os limites 



79Artigos do dossiê 

e as negociações de um espaço associado ao poder 

político e econômico, um território de controle 

público ou privado, controlado por um conjunto 

de regras ou leis e, muitas vezes, com restrições 

para que haja acesso de outras pessoas ou grupos 

(Haesbaert, 2007). Mas também há um caráter 

simbólico presente nas discussões de território e 

de territorialidade.

O território pode ser relativo tanto a um espaço 
vivido, quanto a um sistema percebido no seio do 
qual um sujeito se sente ‘em casa’. O território 
é sinônimo de apropriação, de subjetivação 
fechada sobre si mesma. Ele é o conjunto dos 
projetos e das representações nos quais vai 
desembocar, pragmaticamente, toda uma série de 
comportamentos, de investimentos, nos tempos e 
nos espaços sociais, culturais, estéticos, cognitivos 
(Guattari; Rolnik, 1996, p. 323).

Ao pensar o território enquanto espaço simbólico, 

construído junto às relações que são estabelecidas 

a partir de e com ele, esse território se torna local 

em construção, por meio das conexões culturais, 

estéticas, sociais, corporais e comunicacionais que 

são construídas ou desenvolvidas por meio de e 

com esse encontro. Como afirmou Milton Santos 

(1996, p. 89), “o espaço não é apenas um objeto 

de contemplação, mas um espaço de ação, onde 

se desenrolam as múltiplas formas de vida social”. 

Um espaço onde a representatividade está em 

disputa, assim como a sensação de pertencimento 

e de reconhecimento para com esse território. 

Espaço onde a identidade está em conexão e, 

consequentemente, em transformação.

Esse entendimento nos ajuda a compreender o 

corpo como território, espaço que habitamos para 

estar no mundo e, por meio dele, manifestar-nos 

para o mundo; sendo ainda um local de construção e 

de reprodução de conhecimento e de experiências. 

Afinal, “nós não ‘temos’ simplesmente um corpo, 

já que ‘somos’ igualmente um corpo” (Sodré, 

2014, p. 12). O pensador brasileiro Muniz Sodré 

defende que “não há a consciência supostamente 

sediada no cérebro e o corpo como seu objeto, 

pois a consciência é uma operação que se 

realiza em toda parte do corpo. A consciência é 

corpórea” (Sodré, 2014, p. 12). Dialogando com os 

pensamentos exusíacos, lembramos que Bara é a 

presença de Exu em cada corpo vivo, o elemento 

primeiro corporificado, e que, junto a Ori, compõe 

o ser no mundo. “Bara, o corpo, e Ori, a cabeça, 

que, integrados, marcam as individualidades e 

os caminhos que cada um de nós carregamos” 

(Rufino, 2019b, p. 80).

Ao nos reconhecermos igualmente um corpo, 

como propõe Muniz Sodré, também passamos a 

“vislumbrar o corpo como o espaço de sentimentos, 

de afetividades, de exposição para se permitir ser 

tocado pelo outro, pelas vivências que articulam 

as territorialidades” (Miranda, 2017, p. 117). É a 

partir dessa reflexão que Eduardo Miranda propõe, 

em artigo publicado em 2017, a categoria de corpo-

território, o que contribui para reconhecer o corpo 

não mais como objeto, mas como elemento que 

permite a esse ser conhecer e perceber o mundo, 

dando-lhe a condição de compreender sua própria 

existência a partir da sua corporeidade. Um local 

de subjetivações,7 assim como de vulnerabilidades, 

mas também de reconhecimento da importância de 

estar no mundo e ainda de ter contato direto com 

a ancestralidade. Afinal, o corpo também é espaço 

de comunicação da ancestralidade, o território 

onde será possível carregar os companheiros de 

jornada, como identificou Krenak em  Ideias para 

adiar o fim do mundo (2019).

Para compreendermos o corpo como território – o 

corpo-território – como local de ancestralidade é 

importante perceber a experiência através dele. 

É com e por meio do corpo que se estabelecem 

as conexões com o que está ao nosso redor, com 

o lugar que ocupamos e, também, com o espaço 

ao nosso redor; e ainda com uma percepção de 

corpo que “brota de uma noção de corporeidade 

em toda a sua multiplicidade” meio a uma relação 

“com os espaços de vivência cotidiana, rompendo, 

relacionalmente, com a visão dicotômica entre 

materialidade e espiritualidade, sensibilidade e 

consciência, natureza e sociedade e, obviamente, 

corpo e espírito” (Haesbaert, 2020, p. 87).

Por meio desse corpo-território são narradas 

“as histórias e as experiências que o atravessa” 

(Miranda, 2020, p. 23), como um local de encontro 

e desencontro, de início e fim, servindo tanto como 

ponto de partida quanto como ponto de chegada. 

O corpo é um entrelugar, uma encruzilhada, 

local de conexão que estabelece outras formas 

de concepção, “coabitado pela diversidade e 

pluriversalidade dos entrecruzamentos que o 



80 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

constitui, suscitando uma nova experiência de 

lugar que está sempre em instabilidade” (Ramos, 

2019, p. 12). 

Mas essa instabilidade não condiz com um ponto de 

fragilidade, mesmo que nela haja vulnerabilidades 

entrelaçadas ao corpo. O instável aqui favorece 

a encruzilhada para ser um espaço de constante 

movimento, ponto de transformação; um entre 

lugar que dificulta sua definição, assim como o 

seu fechamento, o seu fim. E exatamente por ser 

esse entre lugar, “provoca, então, a constituição 

de estratégias de subjetivação e de experiências 

intersubjetivas (singulares ou coletivas), que 

são multidimensionadas e multiversalizadas nas 

relações de atravessamentos que constituem as 

encruzilhadas” (Ramos, 2019, p. 12). Reconhecer 

o instável, e o que há de vulnerável associado ao 

corpo, contribui para descobrir esse corpo como 

território e como local de encruzilhadas, além de 

espaço da ancestralidade.

ENTRE EXUS E ENCRUZILHADAS

Se o corpo é esse espaço de comunicação com a 

ancestralidade e com experiências que promovem 

novas constituições espaciais, temporais e 

comunicacionais, cabe reforçar que “a memória 

do corpo não é estática, é motora, dinâmica, 

só se atualiza em gestos, em posturas, numa 

série de práticas corporais tais como a dança 

ou a música” (Bona, 2020, p. 29), promovendo 

novas territorialidades que reconstroem laços 

e reconstituem a relação desse corpo enquanto 

território de muitos lugares.

Ele é ponto de transformação e de multiplicidade, 

porque a relação construída a partir dessa 

conexão com a ancestralidade também está atrás 

de individualidade, de elementos que indiquem 

unidade e que, ao mesmo tempo, valorizam as 

diferenças em meio a tanta homogeneidade. Por 

ser local de muitos encontros, esse corpo também 

é local de novas construções e de potência de 

criação. São encruzilhadas vivas, que apontam 

a presença da instabilidade e da vulnerabilidade 

enquanto se tornam locais de geração e de (re)

organização dessas experiências como “espaço de 

ancestralidade”.

Se o corpo é território e encruzilhada, sendo espaço 

vivo para comunicação com a ancestralidade, faz-

se necessário trazer Exu para este diálogo, “como 

um saber praticado na diáspora” (Rufino, 2016, 

p. 56), servindo de força motriz para afastar os 

carregos coloniais que ainda pesam sobre o corpo 

e o enxergam como território a ser controlado, 

monitorado e alvejado quando este não cumpre 

com o que lhe é imposto. Trazemos Exu “como um 

radical que se manifesta e cruza diferentes formas 

de discurso, a partir das sabedorias do corpo em 

performance” (Rufino, 2016, p. 57).

É Exu, o Orixá, quem dá vida ao corpo, quem 

assume a função de mensageiro e quem comanda 

a comunicação – assim como as encruzilhadas, 

abrindo os caminhos a serem percorridos. 

Encruzilhada, por sinal, que também “emerge como 

o tempo/espaço das invenções cruzadas entre um 

imaginário em África e as suas reverberações 

criativas, circunstanciais e inacabadas na 

diáspora” (Rufino, 2019a, p. 28). Definição de 

encruzilhada que corresponde diretamente com a 

percepção de confluência de Nego Bispo (Santos, 

2018), aproximando os conhecimentos dos povos 

africanos com as ações que vêm a ser realizadas 

em terras ameríndias.

A surpresa para os colonialistas e a felicidade para 
nós é que, quando nós chegamos ao território dos 
indígenas, encontramos modos parecidos com os 
nossos. Encontramos relações com a natureza 
parecidas com as nossas. Houve uma grande 
confluência nos modos e nos pensamentos. E isso 
nos fortaleceu. E aí fizemos uma grande aliança 
cosmológica, mesmo falando línguas diferentes 
(Santos, 2018, p. 45).

Independente da distância estabelecida para que 

seja identificada a encruzilhada, esta não deixa 

de ser o ponto de encontro de cruzamentos, de 

caminhos possíveis. Até porque, assim como Exu, 

a encruzilhada multiplica, comunica e movimenta. 

Ao se deslocar, ou ser deslocada, a encruzilhada 

dialoga com todas as possibilidades e permite ser 

atualizada sempre que possível. O improvisar é o 

que mantém esse diálogo vivo, dinâmico, constante, 

é o que ainda permite e promove “centramento e 

descentramento, interseções e desvios, texto e 

traduções, confluências e alterações, influências 

e divergências, fusões e rupturas, multiplicidade 

e convergência, unidade e pluralidade, origem e 

disseminação” (Martins, 2003, p. 70).



81Artigos do dossiê 

A encruzilhada, afinal, pode ser tanto o ponto 

inicial, visto como ponto de partida, para que seja 

possível caminhar a partir dali; assim como ponto 

de chegada, o final aonde se chega, mesmo quando 

não se quer chegar; e ainda pode ser o ponto de 

encontro, de proximidade, sendo o nó que reforça 

os laços de conexão entre os caminhos que chegam 

ou partem dessa encruzilhada. Nó que está sob 

o comando de Exu, como citado anteriormente, 

e que na condição de Enugbarijó – uma das 

denominações que recebe – tem a capacidade de 

transformar tudo que engole.

Contam que Enugbarijó, ao nascer, já está com 

fome. Exige comida de sua mãe, e ela lhe entrega 

tudo que tem. Ao ponto de Exu, ao terminar 

de comer todos os seres vivos, diz à mãe ainda 

faminta que terá de comê-la. A mãe, certa da fome 

do filho, assim permite. Exu a devora e, em seguida, 

diz ao pai que também precisa comê-lo. O pai, em 

reação, o persegue com sua espada e consegue 

dividi-lo em centenas de pedaços, mas Exu volta 

a se erguer de cada pedaço, multiplicando-se. O 

pai volta a persegui-lo e novamente o reparte em 

centenas de pedaços, repetindo a cena por nove 

vezes e espalhando-os por todo o mundo. De cada 

pedaço, ergue-se  um novo Exu.

Após pedir ajuda de Orumilá (o detentor do 

oráculo de Ifá), o pai retorna ao filho e pede a ele 

que devolva a mãe e todos os demais seres que 

devorou. Segundo Orumilá, Exu será o responsável 

em realizar sobre a Terra todas as vontades de 

seu pai. A partir desse compromisso ele vomita 

tudo: devolve a vida, transformando o que havia 

engolido. Todos os seres agora “passam a ser 

animados com a força de Exu, uma força dinâmica 

e viva: o princípio animador da existência, oriundo 

da união das forças fecundas do ar (Oxalá, o pai) 

e geradoras da água (Oduduá, a mãe)” (Dravet, 

2015, p. 18). Dizem assim que Exu está em tudo e 

em todos que estão vivos. Se há vida, há Exu. Para 

cada corpo há um Exu. E o chamam de Exu Bará, 

“ou seja, a força de Exu individualizada no corpo” 

(Dravet, 2015, p. 18).

Sendo Exu o dono do corpo, ele é a força, como 

aponta a tradição nagô, que dá vida a todo ser 

vivo: anima o corpo e lhe permite o movimento. E 

Exu é mais:

É preciso entender que Exu é o primeiro a ser criado. 
Ele é filho do pai e da mãe, dos princípios universais 
masculino e feminino. Mas esses princípios universais 
– o mar e o ar, Olodumare e Odudua, Oxalá e Iemanjá 
e assim por diante, de acordo com a concepção – já 
estão no mundo mesmo antes de haver o mundo. 
São, por isso mesmo, princípios. Já Exu, é filho. 
É o elemento gerado. O terceiro que possui em si 
os dois princípios universais do masculino e do 
feminino. Por isso ele é andrógino. Sobretudo, é 
aquele que faz o elo entre a vida divina e primordial 
do princípio e a vida dos seres que passaram a 
habitar o mundo. Nesse sentido, quando Exu come 
e vomita os seres, infunde neles a centelha divina 
de que ele é fruto, os anima com a força dinâmica 
dos princípios universais, a força divina primordial. 
Dito de outro modo, no ‘presente reminiscente’ 
está o ‘passado anacrônico’. Com isso, ele transita 
facilmente entre passado, presente e futuro; é a 
um só tempo ancião, adulto e criança. E mais, Exu 
é o canal, o transmissor, a mensagem, o código, o 
trânsito. É o fluxo da comunicação entre um e outro, 
o sopro da memória que reúne passado e presente, 
o sopro do ciclo da vida que reúne ancestralidade e 
descendência (Dravet, 2015, p. 18-19).

Exu é complexo. É difícil compreender – ainda mais 

a partir de um pensamento judaico-cristão – que o 

primeiro a ser criado, o elemento um a ser gerado, 

possa ser tantas coisas ao mesmo tempo. Pode 

ser, inclusive, o mensageiro dos Orixás. Contam 

que todos os caminhos de Ifá são falados pela 

boca de Exu, tanto que uma das histórias comuns 

do Candomblé relata que, em um determinado 

momento, cada um dos Orixás que habitavam 

o mundo deram para Exu um pedaço de sua 

boca, permitindo que ele falasse por todos com 

Olodumare (Dravet, 2015). É Exu o comunicador dos 

Orixás, o porta-voz dessa conexão com o invisível, 

a voz que leva a mensagem a ser passada. É Exu 

quem alerta, avisa, comunica, prevê e aconselha! 

Em outras palavras: “Exu é o princípio dinâmico 

fundamental a todo e qualquer ato criativo. 

Elemento responsável pelas diferentes formas 

de comunicação, é ele o tradutor e linguista do 

sistema mundo” (Simas; Rufino, 2018, p. 20).

Como comunicador, Exu permite a conexão entre 

o visível e o invisível, assim como o diálogo entre 

vivos e mortos. Ele carrega as bocas dos Orixás e 

guarda as encruzilhadas.9 Por meio delas permite 

que os ebós entregues nas esquinas alcancem o 

destino correto para que desejos, anseios e pedidos 

possam ser comunicados e atendidos por meio dos 

múltiplos caminhos das encruzilhadas.8 O ebó que 



82 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

é entregue na encruzilhada, um ato comunicativo 

entre vivos e ancestrais, é antes recebido por Exu, 

sendo este o que fará a entrega – ou não – dessa 

informação a quem a oferta é direcionada. Por 

isso, também é ele quem come primeiro, pois cabe 

a Exu receber esse “presente” e, a partir de suas 

conexões, atuar como mensageiro, o “tradutor e 

linguista” (Simas; Rufino, 2018).

A partir desses saberes diaspóricos sobre Exu, 

compreende-se que parte de um só ponto o que 

é corpo e o que é comunicação, entendendo 

ainda que esse mesmo ponto também é uma 

encruzilhada, local de encontros, de começos e de 

chegadas. E essas reflexões exusíacas ainda nos 

levam a compreender que cabe ao corpo comunicar 

essa presença de vida, partilhando tudo atrelado a 

ele que contribui para a presença de vida ali. Corpo 

como sinal de existência e que comunica quem ele 

é, o que ele sente, o que lhe afeta e o que existe 

nele – ancestralidade.

Ainda na década de 1990, Leda Maria Martins – 

pesquisadora, professora, poeta e dramaturga 

brasileira – começou a conceituar a encruzilhada 

como possibilidade epistemológica para 

compreender os estudos de performance, cultura 

e corpo, em especial do corpo negro. Suas 

considerações apontam para uma construção a 

partir da concepção do pensamento nagô/iorubá 

e também por meio dos conhecimentos das 

culturas banto, avaliando a encruzilhada como 

“lugar sagrado das intermediações entre sistemas 

e instâncias de conhecimentos diversos” (Martins, 

2003, p. 69). Sua percepção aponta que:

A noção de encruzilhada, utilizada como operador 
conceitual, oferece-nos a possibilidade de 
interpretação do trânsito sistêmico e epistêmico que 
emergem dos processos inter e transculturais, nos 
quais se confrontam e se entrecruzam, nem sempre 
amistosamente, práticas performáticas, concepções 
e cosmovisões, princípios filosóficos e metafísicos, 
saberes diversos, enfim (Martins, 2003, p. 69).

Ao adotar a encruzilhada como conceito, mas 

também como possibilidade metodológica e 

epistemológica, potencializa-se a leitura de 

manifestações nos “espaços de ancestralidade”, 

assim como da percepção do que vem a ser 

comunicado pelos e com os corpos presentes 

nesses espaços. Compreendendo que encruzilhada 

também é corpo e corpo também é comunicação, 

já que encruzilhada, corpo e comunicação são Exu, 

o olhar aqui direcionado para a encruzilhada é para 

enxergá-la como um local “de intersecção” (Ramos, 

2019, p. 3) – um local de diálogo, de disputa, de troca 

e de construção. A partir desse cruzamento será 

possível detectar um “‘espaço atravessado’, de 

encontros, desencontros, mudanças e alternâncias; 

um locus de intermediação” (Ramos, 2019, p. 4).

Como aponta Martins (2003), a noção de centro 

é difusa na encruzilhada. Porque esse local de 

encontro está em constante de negociação, é um 

espaço onde há certa disputa entre duas ou mais 

opções de trajetos a serem percorridos. E o corpo 

também se encontra em disputa, principalmente 

quando ele não aceita as amarras que lhe são 

decretadas. Assim como a encruzilhada, o corpo 

é, ao mesmo tempo, um local de soma e de 

subtração. É de subtração porque, ao se conseguir 

escolher um dos caminhos possíveis para seguir, 

abandonam-se as outras opções. É de soma porque, 

sendo esse corpo um ponto de encontro, local de 

aproximação, de aprendizado e de conhecimento, 

a cada trajeto que se abre a partir dessas novas 

experiências,  outras possibilidades de percurso 

são apresentadas a ele.

Ao assumir o entre lugar, com o corpo sendo ainda 

o ponto central dos encontros, das distâncias, das 

proximidades e das diferenças, essa encruzilhada 

absorve uma rede de afetos e afetações 

que contribuem para a aproximação com a 

ancestralidade. Afinal, encruzilhada é possibilidade 

e, como defende Makota Valdina, também é “um 

lugar de grande concentração de poder” (Pinto, 

2015, p. 165).

COM AFETO E AFETAÇÕES

A partir das reflexões compartilhadas pelos 

povos Bakongo, Makota Valdina apresenta sete 

movimentos que podem ser realizados a partir 

do centro da encruzilhada: “ir para frente, ir para 

trás, ir para a direita, ir para a esquerda, ir para 

cima, ir para baixo e, sobretudo, ir para dentro de si 

mesmo” (Pinto, 2015, p. 165). A busca pelo interior, 

esse “ir para dentro de si mesmo”,  ela explica como 

um movimento de autorreflexão para encontrar 

qual caminho há de seguir. Essa interiorização de 



83Artigos do dossiê 

si também reflete as percepções afetivas do corpo, 

apontando para um caminho a seguir que reside na 

compreensão do sensível, daquilo que transcende 

os sentidos. Nesse exercício, busca-se entender 

quem se é, o que se deseja e para onde se deve 

seguir.

O traçado espiralar dessa relação entre 

ancestralidade e encruzilhada, desenvolvido em 

redemoinhos, com movimentos que retornam 

e avançam entre passado, presente e futuro, 

centraliza o sensível no entre lugar, sendo o corpo 

o ponto nodal para o agora, para o que já foi e para 

o que virá. Afinal, está “vivo no corpo das pessoas, 

no corpo mediador da memória sensorial” (Dravet, 

2015, p. 17) um saber ancestral que, para ser 

praticado, precisa ser comunicado pelo corpo, esse 

suporte físico que “é, por sua vez, parte do saber, 

não há separação” (Rufino, 2016, p. 74). O corpo é a 

“mídia” dessa comunicação com a ancestralidade 

– uma concepção bem próxima ao que defende 

a cosmopercepção africana,9 com Exu sendo 

“não apenas meio de expressão, mas também 

receptáculo da fala do mundo” (Dravet, 2015, p. 20). 

É o corpo – ponto central da encruzilhada e espaço 

da ancestralidade – quem comunica o sensível, 

sendo o entrelugar dos afetos e das afetações.

No fim das contas, o corpo vai comunicar o que 

está nele e também o que não está. O que constrói 

o corpo e ajuda a moldar e a formar o que virá a ser 

também será comunicado por ele; e o que não está 

presente na sua constituição, ou deixou de fazer 

parte dessa construção, será comunicado como 

ausência. É por isso que esse corpo-encruzilhada 

ainda pode ser compreendido como um local onde 

tempo e espaço constroem novas relações, com o 

fim tornando-se meio ou começo de novos trajetos 

a serem percorridos. Uma encruzilhada espiralada, 

assim como tempo e espaço.

Quando se fala de Exu também se fala em espiralar 

o mundo, para que seja possível quebrar as 

regras que ainda nos cercam e nos limitam para 

a compreensão de todos os mundos. Até porque 

encruzilhada e ancestralidade juntas favorecem 

a pluralidade de pensamentos, movimentos, 

espaços e tempos, a partir de uma diversidade 

que “nos permite sempre achar que o outro é 

importante, que a outra é importante” por “sempre 

compreender a necessidade de existirem as outras 

pessoas” (Santos, 2018, p. 48) e porque “em tudo 

estão os nossos ancestrais” (Krenak, 2022, p. 8).

Trabalhar com afetos e afetações é também 

dialogar com o saber orgânico defendido por Nego 

Bispo (Santos, 2018), aquele que olha para todas 

as direções e de forma circular. Um saber que 

enfatiza o conhecimento presente nos saberes 

ancestrais, nas práticas rituais e nas manifestações 

culturais das comunidades afro-brasileiras e afro-

diaspóricas. Essa noção reconhece que o saber 

é construído de maneira coletiva, dinâmica e 

em constante transformação. Assim, em meio a 

círculos e espirais, “onde passado e presente se 

relacionam de modo espiralar para a produção 

de sentidos sobre a experiência de vida” (Ramos, 

2019, p. 7), e com o passado “definido como o lugar 

de um saber e de uma experiência acumulativos, 

que habitam o presente e o futuro, sendo também 

por eles habitado” (Martins, 2003, p. 79), a 

encruzilhada torna-se também ponto de encontro 

para o sensível e o afeto.

Em outras palavras, falamos de um passado 

ancestral que, por meio do tempo espiralar, 

é resgatado, reterritorializado em corpo, 

promovendo o encontro, em mesmo espaço e 

tempo, de passado e presente, para que por meio 

dessa relação seja possível estabelecer um ponto 

de encontro no agora e ainda vislumbrar quais 

percursos podem ser traçados, a partir dessa 

encruzilhada do tempo, para a construção do que 

está por vir. E nessa perspectiva espiralada do 

tempo, não há um retorno para um ponto inicial, 

o corpo “se relaciona com esse tempo memorial 

(mítico e ritual) na medida em que evoca para 

o tempo presente a ancestralidade, criando 

um ambiente de interlocução entre passado e 

presente” (Ramos, 2019, p. 9).

Essa relação espiralar não é construída somente a 

partir do tempo, mas também a partir do espaço. 

Nas experiências dialógicas com a ancestralidade, 

que se encontram nas manifestações artístico-

culturais e espirituais de construção afro-

diaspórica – como apresenta Leda Maria Martins no 

livro Afrografias da memória: o reinado do rosário 

no Jatobá (2021) –, misturam-se espaço e tempo 

em corpo e identidade. Esse fenômeno aponta os 

espaços onde ocorrem as manifestações artísticos-

culturais e/ou espirituais afro-diaspóricas – 

incluindo o corpo-território – como locais para 

manifestar as experiências, para se posicionar 



84 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

diante do mundo, para dar sentido à existência.

É no e pelo uso desses espaços, e das relações 

cosmológicas que podem ser atribuídas e 

construídas a partir deles, em meio aos afetos, 

que também se estabelecem as relações com a 

ancestralidade. Compreendendo que esses espaços 

são mais do que locais em disputa, sendo ainda 

locais de história, de memória, de conhecimento, 

de relações sociais e de experiências afetivas, 

a serem construídas e vivenciadas a partir 

das relações espiralares com a ancestralidade, 

comunicadas com e a partir do sensível.

Dessa forma, é o corpo – território, encruzilhada, 

espaço de ancestralidade e aberto a experiências 

afetivas – quem promove o encontro entre 

tempo e espaço e ainda é o meio comunicador 

da ancestralidade. Afinal, a “comunicação não é 

necessariamente apenas a comunicação da mídia, 

a comunicação das redes, mas passa também 

pelos corpos que se encontram. Corpos e discursos 

que se encontram” (Sodré, 2019, p. 8). Neste caso, 

corpos que se comunicam em tempo e espaço 

espiralados, construindo outras relações do corpo 

com o espaço-tempo, a partir do contato direto 

com uma ancestralidade que envolve passado e 

presente, morte e vida, invisível e visível.

COMEÇO, MEIO E COMEÇO11

Esse emaranhado de palavras e reflexões 

escritas nessas linhas acima são um esforço para 

apresentar um caminho que busca olhar para a 

comunicação a partir de percepções subjetivas 

e via ancestralidade, com o corpo sendo o ponto 

sensível de afetação: a encruzilhada. Para tanto, 

o exercício proposto foi o de considerar o corpo 

como espaço de encontros e afetos, por meio de 

uma comunicação espiralar, desenvolvida a partir 

de círculos – assim como as rodas que demarcam 

o espaço de experiência – e na relação direta do 

corpo com o tempo, o espaço e a ancestralidade. 

Por sinal, o movimento circular presente na roda 

de capoeira ou na roda de samba, e que segue 

presente na Gira de Umbanda, assim como no 

Xirê do Candomblé,12  é encontrado em grande 

parte dessas e de outras manifestações artísticos-

culturais e/ou espirituais afro-diaspóricas, e em 

diferentes formatos ou usos. A ação feita em 

círculo, como ciranda que canta e dança enquanto 

os olhares se trocam em curvas, é território para 

corpos que comunicam ancestralidade. Esse círculo 

(ou a roda) é defendido aqui como uma tecnologia 

comunicacional de povos que trocam entre si 

seus saberes e segredos de resistência. Ainda é 

símbolo de fortalecimento do diálogo, do coletivo 

e do aprendizado, enriquecido pelo saber-fazer do 

corpo em processo de (re)construção de outros 

territórios, assim como de outras territorialidades.

Esse caminho ainda defende “a comunicação 

como um novo modo de organização”, para que 

“ela reorganize novos instrumentos e novas 

ferramentas, (...) como um dispositivo para 

abranger e reorganizar” (Sodré, 2019, p. 5). 

Para isso, defendemos uma epistemologia da 

comunicação construída a partir da experiência 

do corpo enquanto espaço de encruzilhada com a 

ancestralidade, e tendo Exu como eixo condutor da 

centralidade do corpo afetivo. Um corpo que, em 

contato com essas manifestações afro-diaspóricas, 

apresenta conhecimentos e tecnologias de uma 

cosmopercepção africana, reterritorializando 

significados e saberes que são registrados e 

apresentados, algo próximo do que defende Diana 

Taylor (2013, p. 17) ao afirmar que “as performances 

funcionam como atos de transferências vitais, 

transmitindo o conhecimento, a memória e um 

sentido de identidade social”.

A partir dessa “organização rítmica e gestual 

origina-se uma matriz corporal, que se 

desterritorializa e viaja” (Sodré, 2014, p. 18), com 

elementos que apresentam tecnologias capazes de 

fomentar novas relações humanas, de se comunicar 

com o invisível, de dialogar por meio do sensível 

e, ainda, de construir percepções sensoriais de 

existência e de troca. É o afeto ancestral como 

força “potencial de reterritorialização cultural (e 

até mesmo política)” (Sodré, 2014, p. 19).

Os caminhos a serem percorridos a partir do que 

propomos aqui buscam uma comunicação sensível 

do corpo com a ancestralidade. E o desafio está 

em conseguir dar materialidade a questões 

subjetivas, em meio aos múltiplos sentidos de uma 

comunicação que perpassa por dimensões sociais, 

culturais, políticas e estéticas. Para isso, exige-se 

estratégias de negociação e de reelaboração, que 

partem do deslocamento de sentidos a partir de 

uma construção coletiva, estabelecidas numa 

relação direta e subjetiva, em meio ao processo 



85Artigos do dossiê 

de reflexividade. Esse processo enriquece a 

concepção de corpo-território ao proporcionar 

uma abordagem dinâmica e autoconsciente sobre 

como o corpo é percebido, habitado e expressado 

individual e coletivamente. Ao fortalecer a ideia de 

que o corpo não é apenas um espaço físico, mas 

um território complexo de significados, relações e 

transformações, que se desenvolvem ao longo da 

vida de uma pessoa e ao longo das gerações, abre-

se espaço para a compreensão das memórias, 

emoções e conexões ancestrais que se manifestam 

com e através desse corpo.

REFERÊNCIAS

BONA, Dénètem Touam. Cosmopoéticas do 

refúgio. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2020.

DRAVET, Florence Marie. Corpo, linguagem e real: 

o sopro de Exu Bará e seu lugar na comunicação. 

Ilha do Desterro, Florianópolis, v.68, n.3, p. 15-

25, 2015. Disponível em: <https://periodicos.

ufsc.br/index.php/desterro/article/view/2175-

8026.2015v68n3p15>. Acesso em: 1 set. 2023.

GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolítica: 

Cartografias do Desejo. Petrópolis: Vozes, 1996.

HAESBAERT, Rogério Costa. O mito da 

desterritorialização: do “fim dos territórios” à 

multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 2007.

HAESBAERT, Rogério Costa. Do corpo-território 

ao território-corpo (da terra): contribuições 

decoloniais. GEOgraphia, Niterói, v.22, n.48, p. 75-

90, 2020. Disponível em: <https://periodicos.uff.br/

geographia/article/view/43100>. Acesso em: 1 out. 

2023.

KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2022.

MARTINS, Leda Maria. Performances da oralitura: 

corpo, lugar da memória. Revista Língua e 

Literatura, Santa Maria, n. 26, p. 63-81, 2003. 

Disponível em: <https://periodicos.ufsm.br/letras/

article/view/11881>. Acesso em: 1 out. 2023.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: 

o reinado do rosário no Jatobá. São Paulo: 

Perspectiva, 2021.

MIRANDA, Eduardo Oliveira. Experiências do corpo-

território: possibilidades afro-brasileiras para a 

Geografia Cultural. Élisée - Revista de Geografia 

da UEG,  Goiás, v.6, n.2, p. 116-128, 2017. Disponível 

em: <https://www.revista.ueg.br/index.php/elisee/

pt_BR/article/view/6621>. Acesso em: 1 out. 2023.

MIRANDA, Eduardo Oliveira. Corpo-território & 

Educação Decolonial: Proposições afro-brasileiras 

na invenção da docência. Salvador: EDUFBA, 2020.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da 

Ancestralidade: Corpo e Mito na Filosofia da 

Educação Brasileira. Curitiba: Editora Gráfica 

Popular, 2007.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da 

Ancestralidade como Filosofia Africana: Educação 

e Cultura Afro-brasileira. Revista Sul-Americana 

de Filosofia e Educação, Brasília, n.182, p. 28-47, 

2012. Disponível em: <https://periodicos.unb.br/

index.php/resafe/article/view/4456/4068>. Acesso 

em: 1 out. 2023.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A invenção das mulheres: 

construindo um sentido africano para os discursos 

ocidentais de gênero. Rio de Janeiro: Bazar do 

Tempo, 2021.

PINTO, Valdina. Meu caminhar, meu viver. 

Salvador: Sepromi, 2015.

RAMOS, Jarbas Siqueira. Desvelando o corpo-

encruzilhada: reflexões sobre a encruzilhada 

como espaço de interseção. In: Anais X Reunião 

Científica da Abrace da Abrace: Artes Cênicas 

e Direitos Humanos, 10ª edição, Campinas, v.20, 

n.1, 2019. Disponível em: <https://www.iar.unicamp.

br/publionline/abrace/hosting.iar.unicamp.br/

publionline/index.php/abrace/article/view/4470.

html>. Acesso em: 1 out. 2023.

RUFINO, Luiz. Performances afro-diaspóricas e 

decolonialidade: o saber corporal a partir de Exu e 

suas encruzilhadas. Revista Antropolítica, Niterói, 

n.40, p. 54-80, 2016. Disponível em: <https://

periodicos.uff.br/antropolitica/article/view/41797>. 

Acesso em: 1 out. 2023.



86 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio 

de Janeiro: Mórula Editorial, 2019a.

RUFINO, Luiz. O que pode Elegbara? Filosofias 

do corpo e sabedorias de fresta. Voluntas, Santa 

Maria, v.10, p. 65-82, 2019b. Disponível em: <https://

periodicos.ufsm.br/voluntas/article/view/39951>. 

Acesso em: 1 out. 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos (Nego Bispo). Somos 

da Terra. Piseagrama, Belo Horizonte, n.12, p. 44-

51, 2018. Disponível em: <https://piseagrama.org/

somos-da-terra/>. Acesso em: 1 set. 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos (Nego Bispo). Começo, 

Meio e Começo. Revista Revestrés, Piauí, 2024. 

Disponível em: <https://revistarevestres.com.br/

entrevista/comeco-meio-e-comeco/>. Acesso em: 1 

jul. 2024. 

SANTOS, Milton. Metamorfoses do Espaço 

Habitado. São Paulo: Hucitec, 1996.

SIMAS, Luiz A.; RUFINO, Luiz. A ciência encantada 

das macumbas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 

2018.

SODRÉ, Muniz. O Terreiro e a Cidade: a forma 

social negro-brasileira. Rio de Janeiro: Imago 

Editora, 2002.

SODRÉ, Muniz. Cultura, corpo e afeto. Dança, 

Salvador, v.3, n.1, p. 10-20, 2014. Disponível 

em: <https://periodicos.ufba.br/index.php/

revistadanca/article/view/13161>. Acesso em: 1 out. 

2023.

SODRÉ, Muniz. Do lugar de fala ao corpo como lugar 

de diálogo: raça e etnicidade numa perspectiva 

comunicacional. Reciis, Rio de Janeiro, v.13, n.4, 

p. 1-11, 2019. Disponível em: <https://www.reciis.

icict.fiocruz.br/index.php/reciis/article/view/1944>. 

Acesso em: 1 nov. 2023.

TAYLOR, Diana. O arquivo e o repertório: 

performance e memória cultural nas Américas. 

Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.

Notas

1 Uma segunda versão deste texto foi apresentada no GT 
Epistemologia da Comunicação, durante o 34º Encontro 
Anual da Compós (Associação Nacional dos Programas 
de Pós-Graduação em Comunicação).

2 Gira é o nome dado aos eventos realizados em 
terreiros de Umbanda, onde ocorre o encontro e, 
consequentemente, o diálogo entre o corpo do 
umbandista e o corpo do ancestral (entidades, espíritos). 
Neste uso da palavra no subtítulo, trata-se de uma “gira 
acadêmica”, como diria Luiz Rufino (2019b).

3 Exercício necessário para somar os verbos “resistir” e 
“existir”.

4 Corpo como local para se habitar o mundo e, por meio 
dele, manifestar-se para o mundo. Local de construção 
e de reprodução de conhecimento e de experiências. É 
reconhecer a importância do corpo e da forma como 
esse corpo é ocupado e, também, como ele ocupa 
outros espaços, promovendo as experiências que os 
indivíduos estabelecem com esses locais e, também, as 
experiências que são provocadas ou construídas a partir 
de e com esse corpo.

5  Em referência ao que vem de Exu e seus ensinamentos 
é importante destacar que Exu (Èsù, em iorubá) é Orixá 
da comunicação e do corpo, dono da encruzilhada e o 
mensageiro, no Candomblé. Exu também é entidade 
na Umbanda, ancestral (espírito desencarnado) que se 
comunica usando o corpo do umbandista para se tornar 
“visível”. Há ainda quem enxergue Exu como demônio, 
mantendo vivos os olhos colonizadores, mas também há 
quem sinta Exu como força de existência, dono do sopro 
da vida.

6 Sodré (2002, p. 39) relaciona o território do corpo 
“com o espaço pessoal, como o próprio corpo e o 
espaço adjacente – esta é uma delimitação invisível do 
espaço que acompanha o indivíduo, sendo capaz de 
se expandir ou contrair-se de acordo com a situação e 
caracterizando-se, portanto, pela flexibilidade. Para falar 
das experiências do território corpo usamos o conceito 
de corpo-território.

7  Também é Sodré (2002, p. 53) quem nos apresenta que 
é possível reterritorializar “através de um patrimônio 
simbólico consubstanciado no saber”, a partir do 
conhecimento presente nesses corpos e vinculados 
com os cultos “aos muitos deuses, à institucionalização 
das festas, das dramatizações dançadas e das formas 
musicais”, por exemplo.

8 Entende-se por subjetivações os processos pelos quais 
as pessoas passam e com os quais se constitui um 
indivíduo único, compreendendo-o, ainda, como agente 
ativo na construção de si mesmo e no desenvolvimento 
de suas subjetividades (suas perspectivas individuais de 
sentir o mundo).

9 Ebó, em algumas Casas de Umbanda, é usado para 
significar um trabalho ou uma oferta que será realizada a 
pedido de alguma entidade ancestral, buscando alcançar 
algo positivo ou retirar algo negativo da vida da pessoa 
que fará a entrega do ebó. Não necessariamente terá 



87Artigos do dossiê 

o mesmo significado em todas as Casas de Umbanda, 
assim como também não será o mesmo para terreiros 
candomblecistas.

10  A socióloga nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2021), em A 
invenção das Mulheres: construindo um sentido africano 
para os discursos ocidentais de gênero, identifica a 
cosmopercepção como “uma maneira mais inclusiva de 
descrever a concepção de mundo por diferentes grupos 
culturais” (Oyěwùmí, 2021, p. 29); entendendo-a como 
“um termo mais holístico que ‘cosmovisão’, porque 
enfatiza a totalidade e a percepção dos modos de ser” 
(Oyěwùmí, 2021, p. 272), sem se prender apenas a um 
sentido e ampliando o entendimento de como é possível 
sentir o mundo para além da cosmovisão ocidental.

11  Trecho inspirado na poesia de Nego Bispo, disponível 
no final da entrevista publicada pela Revista Revestrés 
em fevereiro de 2024 (Disponível em: https://
revistarevestres.com.br/entrevista/comeco-meio-e-
comeco/).

12 Palavra “iorubá”, que pode significar roda, assim 
como para nomear as festas oferecidas para Orixás, em 
terreiros de candomblé.

SOBRE OS AUTORES

Maurílio Mendonça de Avellar Gomes é doutorando 

em Comunicação e Sociabilidade Contemporânea, 

no Programa de Pós-Graduação em Comunicação 

Social (FAFICH/UFMG). É jornalista e mestre 

em Comunicação e Territorialidades (POSCOM/

UFES), com especialização em Linguagens Visuais 

e Multimídia (UFES). Seus interesses de pesquisa 

envolvem comunicação e ancestralidades, 

corporeidades, gênero e sexualidade. Também 

trabalha com assessoria e produções para projetos 

culturais. E-mail: maulgom@gmail.com

Camila Maciel Campolina Alves Mantovani é 

professora do Departamento de Comunicação 

Social da Universidade Federal de Minas Gerais 

(UFMG) e do Programa de Pós-graduação em 

Comunicação Social (FAFICH/UFMG). É jornalista 

e doutora em Ciência da Informação (ECI/UFMG). 

Seus interesses de pesquisa envolvem estudos 

organizacionais, comunicação em museus e 

espaços de cultura, comunicação e acessibilidade, 

corporeidades e tecnologias. Atualmente, é 

diretora adjunta e coordenadora do Núcleo de 

Comunicação e Design do Espaço do Conhecimento 

da UFMG. E-mail: camilamm@gmail.com

Recebido em: 14/12/2024

Aceito em: 30/04/2025


