
22 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

CORPO PARI(N)DO: UM MEMORIAL POÉTICO DECOLONIAL 
SOBRE O CORPO DA MÃE

BODY GIVING BIRTH: A DECOLONIAL POETIC MEMORIAL ABOUT THE MATERNAL BODY

Marluce Cristina Araújo Silva
PPGARTES-UFPA

Resumo

Este texto pretende apresentar os 

atravessamentos e insurgências de uma mulher-

mãe, artista, pesquisadora e Doula da Amazônia 

paraense, que por meio de suas tessituras de 

escritas, pretende rememorar o Ato Performático 

Restaurado do gestar, parir, nascer e maternar, em 

diálogo com os estudos em Teorias e Interfaces 

Epistêmicas em Artes. Com o objetivo de revelar 

uma poética decolonial do corpo através da arte 

como cuidado, interccionalizando a experiência 

nestes Ritos de Passagem Umbigados, utilizamos 

conceitos de Schechner (2003), Gennep (2013) e 

Rolnik (2018). Por meio de relato de experiência, 

pretendemos refletir sobre os estudos decoloniais 

da maternidade, que se revela ativa, plural, 

identitária, territorial. Conclui-se, assim, que 

as artes da cena são capazes de potencializar 

estratégias criativas para políticas de cuidado e 

de bem viver.

Palavras-chave:

Arte; corpo; estudos da maternidade; poética-

decolonial.

Keywords:

Art; body; maternity studies; decolonial-poetics.

Abstract

This text intends to present the crossings 
and insurgencies of a woman-mother, artist, 
researcher and Doula from the Pará Amazon, 
who through her writings, intends to remember 
the restored performative act of gestating, giving 
birth, being born and caring, in dialogue with 
studies in Epistemic Theories and Interfaces in 
Arts. With the aim of revealing a decolonial poetics 
of the body through art as care, interactionizing 
the experience that is lived in these Umbigados 
Rites of Passage. The theorists Schechner (2003), 
Gennep (2013) and Rolnik (2018) are summoned. 
Through an experience report, it is intended to 
reflect on the studies of motherhood, which reveals 
itself to be active, plural, identity, and territorial. 
Therefore, it is concluded that the performing arts 
are capable of enhancing creative strategies to 
strengthen policies of care and good living.



23Artigos do dossiê 

Partindo da máxima de que “só o conhecimento 

liberta”, proponho, ao longo desta tessitura, uma 

escrita em forma de memorial poético que entrelaça 

meus estudos sobre o corpo materno, a dinâmica 

da maternidade e seus múltiplos desdobramentos. 

Na contemporaneidade, tais escritos revelam-se 

oportunos, pois contribuem para a construção de 

processos visionários – inventores de mundos mais 

justos – que reconhecem e valorizam os saberes 

ancestrais oriundos de territórios de resistência e 

criação. Quanto mais nossa memória é estimulada 

por materiais poéticos, que são capazes de 

sensibilizar para humanizar, mais teremos 

condições de absorver as mensagens, os símbolos 

e as informações capazes de subsidiar processos 

criativos e emancipatórios sobre o corpo em sua 

dinâmica sobre o maternar.

A memória e a aprendizagem são processos 

interligados e fundamentais para tornar nosso 

cotidiano mais orgânico. A memória, alicerce 

da aprendizagem, é responsável por processar 

informações essenciais e por sustentar a 

execução de tarefas indispensáveis à construção 

de uma vida em harmonia. Para expressar meus 

atravessamentos como Mãe, Artista e Doula,1  

encontro na sistematização e na criação – 

mediadas pela memória – a forma mais potente 

de manifestação. É nesse saber-fazer que cultivo 

meu maior propósito: refletir sobre o lugar da arte 

como cuidado, na edificação da memória corporal 

e cultural de um fenômeno que, de maneira 

intrínseca, habita e sustenta nossa humanidade – 

o gestar, parir, nascer e maternar, em toda a sua 

pluralidade.

Como Artista do corpo e da voz (pois sou atriz 

e contadora de histórias), percebo por meio do 

ato de narrar, pensar e refletir, a capacidade de 

desenvolver um diálogo com os estudos decoloniais 

da maternidade, estudos estes que suscitam 

processos de aprendizagem  fundamentais para 

a garantia de Direitos Humanos inegociáveis 

como o direito de gestar e parir sem violência, e 

ainda o direito de exercermos um maternar anti-

hegemônico capaz de reconhecer, nas múltiplas 

formas de maternidades, o cuidado como 

ferramenta e prática de bem viver. 

Em proposição fértil trago este texto intitulado 

CORPO PARI(N)DO – Um memorial poético 

decolonial sobre o corpo da mãe, que me coloca 

no desafio de elaborar uma escrita sobre meu 

processo de criação como Artista e Doula. De 

forma simbólica, poética e ancestral, trago a tona 

esta temática que, para mim, se apresenta como 

uma prática insurgente,2 apontando caminhos 

poéticos-decoloniais do corpo em Ato Performático 

Restaurado no gestar-parir-nascer e maternar sob 

a égide e a dimensão da arte como cuidado.

Ser uma artista e pesquisadora fez nascer em 

mim a necessidade de expressar minhas ideias 

com mais segurança e propriedade, e trazer para 

jogo às atribuições desenvolvidas  nestes últimos  

treze anos, que considero como subsídios para as 

minhas insubordinações, e que simbolicamente 

passaram a assinar minha “carta de alforria”, 

pois venho buscando evidenciar uma espécie de 

subversão e resistência do CORPO ao vivenciar 

os Ritos de Passagem Umbigado3 – gestar-parir-

nascer e maternar. 

Esta oportunidade de escrita contribui, certamente, 

com os atravessamentos que compõem meu 

projeto de pesquisa para doutoramento, pois 

busco investigar no corpo e pelo corpo o que 

seria este Ato Performático Restaurado em Ritos 

de Passagem Umbigado3 – gestar-parir-nascer e 

maternar, inspirada no que Richard Shechener 

nomeia como “comportamentos restaurados”: 

Performances afirmam identidades, curvam o 
tempo, remodelam e adornam corpos, contam 
estórias. Performances artísticas, rituais, ou 
cotidianas – são todas feitas de comportamentos 
duplamente exercidos, comportamentos 
restaurados, ações performadas que as pessoas 
treinam para desempenhar, que têm que repetir e 
ensaiam. Está claro que fazer arte exige treino e 
esforço consciente. Mas a vida cotidiana também 
envolve anos de treinamento e aprendizado de 
parcelas específicas de comportamento e requer a 
descoberta de como ajustar e exercer as ações de 
uma vida em relação às circunstâncias pessoais e 
comunitárias (Schechner, 2003, p. 27).

Gestar, parir, nascer e maternar intrinsecamente 

se fazem e se refazem no treino de aprender 

essas determinadas porções de comportamentos 

culturais, e que, segundo o autor, tem a capacidade 

de ajustar e direcionar os sujeitos e seus papéis 

em relação às circunstâncias de âmbito social e 

pessoal. Portanto, o Ato Performático Restaurado 

do gestar-parir-nascer e maternar só se recria onde 



24 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

puderem ser experimentados com autonomia, 

liberdade e dignidade, pois desde que o mundo 

é mundo o corpo “para além do que ensina a 

anatomia, a fisiologia e a química orgânica, o corpo 

é também a primeira manifestação da pessoa 

inteira (Perissé, 2019, p. 7).

Tratar deste escopo leva-me, naturalmente, à 

necessidade de orientar com precisão minhas 

investigações e criações, bem como os caminhos 

que pretendo trilhar com esta pesquisa. Sigo 

os rastros das mulheres-mães – detentoras, por 

direito, dessa dinâmica – minhas ancestrais. Desejo, 

portanto, lançar luz sobre um fenômeno que, 

embora para muitas pareça instintivo e natural, 

revela-se como uma construção social e, em 

muitos casos, como parte de um plano capitalista 

de dominação, pois, segundo Gennep nos ensina 

sobre ritos de passagem: “os ritos de gravidez 

propriamente ditos, a qual é período de margem”, 

e ainda  “os ritos de gravidez, assim como os do 

parto, compreendem, além disso, um grande 

número de ritos simpáticos ou de contágio, diretos 

ou indiretos, dinamistas ou animistas, tendo por 

objetivo facilitar o parto e proteger a mãe e a 

criança” (Gennep, 2013, p. 53).

Correia assim define a “maternidade”: “Maternidade 

não corresponde a um acontecimento biológico, 

mas a uma vivência inscrita numa dinâmica 

sócio-histórica. Envolve prestação de cuidados, 

envolvimento afetivo e em medidas variáveis” 

(Correia, 1998, p. 366). Sendo assim, este fenômeno 

não deveria nunca ser romantizado. Partindo da 

premissa de que a maternidade se desenvolve 

de forma plural, o conceito em relação ao ato de 

gestar e parir uma criança, a maternagem, por sua 

vez, independe disso, pois está totalmente ligada 

ao ato de cuidar e de dar apoio ao desenvolvimento 

da criança que veio ao mundo. Do ponto de vista 

de uma mulher-mãe, independentemente de ser 

biológica ou adotiva, ou de sua cultura, raça e/

ou crença, o maternar traz em sua dinâmica uma 

vivência visceral, transformadora e, na maioria das 

vezes, avassaladora.

Nós, Doulas, na perspectiva de auxiliar esta 

revolução nada fácil, somos profissionais que 

desenvolvemos um trabalho sob uma tétrade – o 

gestar, parir, nascer e cuidar. Para dar conta de 

diversas realidades, hoje podemos também contar 

com as Doulas de Adoção, por exemplo, profissional 

que, assim como a Doula de gestação e parto, 

apoiará de forma informacional, emocional e física 

(por exemplo, no desenvolvimento e estímulo dos 

seios para a efetiva amamentação) a futura mãe.

Já sobre os Ritos de Passagem que acontecem em 

essência umbigados no gestar-parir-nascer-cuidar, 

desempenhamos um trabalho extremamente 

relevante, não só para a área da Saúde, mas para a 

área da Educação, da Assistência, e para a recente 

Política de Cuidado. Para abordarmos a ação que 

a doulagem executa como uma prática insurgente, 

é preciso analisar e refletir sobre a dinâmica da 

maternidade como ato político, que também se 

desenvolve, em essência, na insurreição.4 Nesse 

sentido, os estudos sobre processos Insurgentes e 

Ativismo Micropolíticos de Suely Rolnik contribuem 

com essa perspectiva quando a autora diz que 

“Somos então tomados por uma urgência que 

convoca do desejo de agir”:

Assim são as insurgências que vem irrompendo 
por toda parte e que tem introduzido estratégias 
nas quais o par direita/esquerda deixa de ser um 
operador suficiente para delinear as forças em jogo 
e acertar os alvos do combate. São movimentos 
de insubordinação que têm surgido sobretudo nas 
gerações mais jovens (em especial nas periferias 
dos centros urbanos e, mais especialmente entre 
negros, mulheres e LGBTQI+), assim como nos povos 
indígenas e nas comunidades quilombolas). Ora, 
não será exatamente a presença dessa mudança 
de estratégia o que nos surpreende nesses novos 
movimentos insurrecionais? (Rolnik, 2018, p. 102).

Percebo, portanto, que não basta somente escrever 

sobre a violação que corpos de mulheres mães 

e pessoas com útero passam, se faz necessário 

problematizar como o corpo, principalmente 

o feminino, preto, periférico, trans, vem sendo 

tratado, silenciado, subjugado, quando se escolhe 

(na maioria das vezes não se escolhe) ser mãe 

ou exercer a maternagem, pois, ao engravidar, a 

pessoa se vê numa luta absurda contra o sistema, 

na esperança de não se deixar violar, roubar e 

devastar ao viver esta experiência de gestar-parir-

nascer; ou se escolher adotar. Há também toda 

uma gama de burocracias e violações que a pessoa 

precisará enfrentar, como a estigmatização e o 

preconceito, em processos de adoção complexos, e 

a não aceitação da própria família e da sociedade.



25Artigos do dossiê 

Ao lançar como estratégia de escrita um memorial 

poético, de certa forma, meu intuito é o de lançar 

uma lupa sobre o assunto em questão, que 

por si só nunca se esgota, pois talvez assim eu 

consiga adentrar neste assunto de forma eficaz 

e contundente, pois aqui do meu lugar de fala de 

mulher-mãe Artista e Doula trago a perspectiva 

de Djamila Ribeiro, filósofa, feminista negra, e 

escritora brasileira que sustenta um conceito que 

favorece a participação de grupos que têm menos 

voz ativa nas decisões e rumos da sociedade. 

Segundo a escritora, a hierarquia estrutural da 

sociedade faz com que as produções intelectuais, 

saberes e vozes de grupos minoritários sejam 

tratados de modo inferior, e que “ao promover 

uma multiplicidade de vozes, o que se quer, acima 

de tudo, é quebrar com o discurso autorizado e 

único, que se pretende universal. Busca-se aqui, 

sobretudo, lutar para romper com o regime de 

autorização discursiva” (Ribeiro, 2017, p. 70).

A complexidade desta temática, do ponto de vista 

da pessoa que gesta, nos convoca a pontuar que 

há quase uma década a violência obstétrica5 é 

reconhecida como questão de saúde pública pela 

Organização Mundial de Saúde (OMS), dada as 

evidências de desrespeito e maus-tratos sofrida por 

mulheres, principalmente durante a cena do parto. 

Pontualmente, por este ser um dos momentos 

da vida em que mulheres e pessoas que gestam 

se encontram mais vulneráveis, materializa-se aí 

uma sucessão de negligências, violência verbal, 

violência física, procedimentos desnecessários, 

indesejados e até negados.

Apesar da dureza que permeia esta temática, 

ainda permito-me ver poesia entre uma brecha 

e outra na militância que venho por estes anos 

exercendo, e digo-lhes que, ao me tornar mãe, vi 

meu corpo como morada de três corações, sim, o 

meu coração, responsável por bombear o sangue 

e me manter viva, o coração do meu filho e meu 

útero, órgão reprodutor feminino responsável pela 

menstruação, gravidez e parto, e que me permitiu, 

por duas vezes, viver estes “Ritos de Passagem 

Umbigados”. Em ambas experiências, fui em busca 

de informações seguras, e pude ter autonomia 

sobre meu corpo nas gestações e partos dos meus 

dois filhos, conseguindo, assim, me proteger da tão 

temida “violência obstétrica”;5 inimiga velada (na 

maioria das vezes) de pessoas em estado gravídico 

puerperal, acometendo em sua maioria mulheres 

negras, indígenas, periféricas e pessoas trans.

Em 2011, aos 32 anos, precisei convocar meu corpo 

inteiro a acordar, e para que eu não passasse por 

esta violação, só dependia de mim mesma. E, assim, 

começou a saga para ter meu filho Moisés em paz; 

assim como, aos 36 anos, em 2016, consegui ter 

meu caçula, o Ângelo. Ambos foram gerados e 

paridos através de partos naturais humanizados, 

o do Moisés em um parto domiciliar planejado, 

e o Ângelo em uma Casa de Parto, 100% SUS. 

Em ambas experiências tive a presença de uma 

Doula, figura que em meu processo foi essencial e 

indispensável para que eu não desistisse de parir. 

Posteriormente, estudei e me tornei uma Doula 

também.

Com a chegada da maternidade pude viver 

uma verdadeira revolução, que acabou por me 

estimular a criar e a desenvolver um processo 

de investigação político-poético decolonial, 

através do qual desejo subverter o saber fazer 

eurocentrado, propondo uma desobediência 

epistêmica “capaz de nos colocar num movimento 

de refazer caminhos, desconstruir saberes e 

questionar alguns ‘achados’ em nossas pesquisas” 

(Santos, 2018, p. 7), pois, “sem desobediência não 

há contraposição à colonialidade” (Kilomba, 2016 

apud Santos, 2018, p. 7).

Em meus estudos, sob a perspectiva decolonial, 

chamou-me a atenção que  “coloca-se, como 

indispensável à crítica feminista à ciência, convoca-

nos uma abordagem em nossas pesquisas, capaz 

de, num momento inicial, permitir-nos perceber 

aquilo que nossa formação teórico metodológica 

norte-americano e eurocentrada desconsidera” 

(Santos, 2018, p. 7). Portanto, partindo da premissa 

de “nada sobre nós sem nós” surgiu a necessidade 

de aprofundar a parte que me cabe deste latifúndio, 

para melhor saber adentrar estas esferas 

acadêmicas e, assim, efetivar possíveis estudos e 

poéticas decoloniais, que me possibilitasse,  como 

uma Artista Doula, dialogar com as interfaces 

epistêmicas em arte.

Para este objetivo venho tentando problematizar 

questões como: quais implicações a desobediência 

epistêmica teria em nossos saberes, em nossos 

processos de pensar, criar, e interpretar o real e 

as relações culturais e sociais? Como poderíamos 

pensar e escrever nossos processos criativos, de 

forma a construirmos um discurso que reintegre 



26 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

nosso saber-fazer-criar? Pois, no processo de 

escrita em memorial poético decolonial, tive 

acesso ao texto Corpo: uma mercadoria na pós-

modernidade (Maroun; Vieira, 2008), e consegui 

criar elos com o que venho chamando de Ato 

Performático Restaurado, processo este vivido 

pelo corpo ao gestar-parir e maternar, e dele 

considero que

o corpo é o vetor semântico pelo qual a relação 
do indivíduo com o mundo é construída, o que 
ocorre por meio do contexto cultural e social em 
que o indivíduo se insere. Dentre essas relações, 
encontramos atividades perceptivas, mas também 
expressão de sentimentos, cerimoniais de ritos e de 
interação, conjunto de gestos e mímicas, produção 
da aparência, jogos sutis da sedução, técnicas do 
corpo, exercícios físicos, relação com a dor e com o 
sofrimento. O corpo produz sentidos continuamente 
e, assim, insere-se ativamente no interior de dado 
espaço social e cultural. “Antes de qualquer coisa, 
a existência é corporal” (Le Breton, 2006 apud 
Maroun; Vieira, 2008, p. 172). 

Se a existência é corporal, como pode o sistema 

acreditar que o corpo é uma mercadoria? Como o 

corpo pode ritualizar para resistir? Como mulher-

mãe-artista-pesquisadora, e também Doula, busco 

sensibilizar através da arte da cena, aportes que 

ressignifique o que o Corpo experimenta ao parir 

ou não, mas ao se tornar mãe, insurgência capaz 

de restaurar a performance corporal sobre si, sua 

ancestralidade e seu poder de autonomia. Esse 

fenômeno requer na contemporaneidade um saber 

fazer científico, fisiológico e ancestral, capaz de 

ritualizar para resistir ao sistema que, há milênios, 

nos violenta e nos silencia. 

Buscando ampliar a discussão, compreendi que 

adentrava em uma esfera ligada as trincheiras de 

minha luta e militância, a partir da leitura do texto 

Violências e Instituição Maternidade: uma reflexão 

Feminista Decolonial: “A sociedade brasileira 

possui um histórico marcado por violências e 

autoritarismos. A história colonial que funda 

a ideia de Brasil se consolida com a noção de 

identidade baseada em aspectos racistas, sexistas 

e heteronormativos” (Gonzaga, Mayorga, 2019, p. 

60). Desse lugar de mulher-mãe Artista e Doula, 

me atravessa a garganta as inúmeras violências de 

gênero que os corpos maternos precisam passar, 

resultado de uma herança histórica que nos faz 

também questionar:

Que é ser mãe? O que significa termos um potencial 
biológico como condição mínima de pertencimento 
identitário? Ser mulher é ser mãe? E as mulheres 
que não são mães; o que são? Como é possível 
recusar o papel que produz respeitabilidade no 
sistema patriarcal? Como a obrigatoriedade 
do cuidado com a prole tem sido útil para a 
manutenção das mulheres no ambiente doméstico, 
mesmo quando ocupam funções no mundo público? 
Se a maternidade redimiria as mulheres do pecado 
original, aquelas que a recusam estariam negando 
essa redenção? (Gonzaga; Mayorga, 2019, p. 60).

Portanto, como bem pergunta as autoras, qual 

o preço que precisaremos ainda pagar, quais as 

convenções que o sistema patriarcal nos submeterá, 

principalmente, nós mulheres, para que a lógica 

construída seja ainda hoje reproduzida? Sobre esta 

infeliz ideia equivocada de que a maternidade é um 

destino de toda mulher e que, uma vez vivenciada, 

precisa vir regada de dor e sofrimento ou de amor 

incondicional.

Como artista que sou, e sob a ótica de não ver 

apenas as mazelas desta condição na qual estou 

intrinsecamente imbuída e envolvida sob uma 

perspectiva ancestral, vislumbrei as camadas 

que também precisei considerar, por exemplo, o 

parto como um evento ritualístico de resistência, 

e o maternar sobre sua busca insana por sua 

autonomia e liberdade, como lemos no artigo Do 

corpo-território ao território-corpo (da terra): 

contribuições decoloniais.

As duas primeiras abordagens foram aquelas 
trabalhadas no item anterior, com base nas 
proposições do pensamento feminista e indígena 
latino-americano. Enquanto o “corpo-território” 
vê o corpo (especialmente o corpo da mulher) no 
seu conjunto como nosso primeiro território, o 
“território do/no corpo” admite a territorialidade 
dos próprios órgãos que o compõem, como no 
enfoque de Echeverrí (2002) ao definir o ventre 
materno como “primeiro território” ou Zaragocin 
(2018a) ao conceber a condição territorial do útero 
(Haesbaert, 2020, p. 82).

Algo que nos coloca na condição de igualdade é o 

fato de termos todos, simplesmente todos os seres 

humanos, vindos de um ventre. Na perspectiva 



27Artigos do dossiê 

e dimensão que o corpo exerce, a dinâmica 

de maternidade na vida de nós, mulheres, é 

demarcada pela sociedade, e, na maioria das 

vezes, reproduzidas por uma ideia construída 

historicamente, socialmente e culturalmente 

com base em convenções e padrões ditados pelo 

sistema hegemonicamente capitalista patriarcal. 

Esse contexto nos força a viver nossa experiência 

de maternidade quase como uma sentença de 

sofrimento, abdicações e violações. 

É necessária uma quebra de paradigmas para 

que se tornem determinantes a garantia de 

uma eficaz Justiça Reprodutiva e a de Direitos 

Humanos, que defendem a autonomia do corpo. 

Essa desconstrução social e cultural precisa ser 

capaz de libertar os corpos do condicionamento de 

práticas violadoras que são utilizadas por algumas 

relações sociais e institucionais, que se renovam e 

se mantêm ao longo do tempo, tanto pelo sistema 

como pela relação familiar. 

Estes possíveis caminhos epistêmicos, poéticos, 

políticos e ancestrais, fez-se em mim um terreno 

fértil para adentrar no escopo mais apurado sobre o 

estado do corpo que eu investigo, para aprofundar 

meus estudos, pois “O corpo é um dos objetos 

que assumem valores simbólicos relevantes na 

atualidade” (Maroun; Vieira, 2008, p. 172). Por 

meio destes atravessamentos de campo teórico, 

em meio as linhas e entrelinhas desta jornada, fui 

sendo também imersa em um processo criativo 

de um ato poético decolonial que apresentei em 

julho de 2024, no 4º Congresso RIEC – Corpos, 

Artes e Culturas: entre margens e fronteiras, e em 

novembro de 2024 no 1° Seminário de Visualidade 

da Cena, em comunicação oral e exposição visual. 

Estes têm sido o constructo da escritura de meus 

processos criativos para que, futuramente, sirvam 

de aportes a artistas e pesquisadores. A seguir, 

algumas imagens do ato poético realizado em 

agosto de 2024. 

Figura 1 – Performance Restaurada, trabalho de parto. ATO POÉTICO, Riec (2024).

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 



28 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Figura 2 – Performance Restaurada, 
o público participando e a arte como 
cuidado. ATO POÉTICO, Riec (2024).

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 

Figura 3 – Performance Restaurada gestar e parir. ATO POÉTICO, Riec (2024).

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 



29Artigos do dossiê 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Minhas investigações, como mulher-Mãe, Artista 

e Doula, sobre o corpo na perspectiva político-

poético, sob a ótica da arte como cuidado, e os 

estudos decoloniais da maternidade, buscaram 

contribuir para a humanização do humano e a 

sensibilização de algumas áreas do conhecimento 

pertinentes ao tema. A arte da cena me oportunizou 

criar e encenar um Ato Poético potencialmente 

imbuída pelos atravessamentos que minha 

pesquisa  proporciona, encontrando no processo 

criativo a consolidação de minhas reflexões. 

Honro assim minha ancestralidade feminina, 

pois minha avó materna Ana, mulher ribeirinha 

e rezadeira das boas, detinha um saber empírico 

no cuidado com as pessoas e, principalmente, 

com as crianças. Usando o saber das ervas, ela 

cuidou de todos nós. E ainda minha mãe Maria, 

mulher nascida na beira do rio, que herdou de sua 

mãe a fé inabalável em Nossa Senhora de Nazaré, 

padroeira do povo paraense. Lembro dela sempre 

nos dizendo: “Fé na vida, minha filha. Confia na 

tua guiança!”. Portanto, através delas e para 

elas, oferecendo  uma poesia de minha autoria, 

e ritualizo essa dinâmica da maternidade como 

fonte criativa de RE-existência. Imersa em muitos 

atravessamentos e devaneios, percebo os corpos 

que pesquiso-e o meu próprio corpo- se partindo 

e pari(n)do este memorial, na tentativa de deixar 

desaguar toda essa imensidão.

CORPO PARI(N)DO

Germinar a anima, tramar a vida, 
para que este sistema genocida não me alcance, e 
me deixe viver, 
conseguindo pelas brechas gestar, parir e nascer; 
incorporando a alma de vida, e vida em abundância, 
que insubordinada não se deixa sucumbir,
 e mesmo que tudo desate, meu corpo me cabe,
e eu escolho o que quero para mim.
Corpo útero, ovário, trompa, pelve, vagina, buceta, 
que dá passagem para a vida e volta a viver. 
Corpo em estado de oração que se revela no silêncio 
da respiração; 
coração ação da criação.
Corpo sustento, suspenso no tempo,
Corpo que grita e reivindica a voz, o gozo,
Corpo que sente e restaura o seu saber fazer, 
Saber ancestral de um corpo em sina, que ensina,
Corpo em rima a dança da vida,
Ato restaurado no corpo território, 

Corpo morada, corpo dádiva.
Corpo árvore, que dá a vida e enraíza e recria,
Trabalho de parto, em parto meu ato, 
meu corpo inteiro se parte no meio, 
fenômeno arteiro do bem nascer. 
Meu corpo oferenda potencializa o que cria, 
Alimenta e retroalimenta a ciclicidade da vida.
Por isso não queiram calar-me, 
deixem meu corpo trabalhar!
Agora eu pergunto:
 – Isso tudo vem de onde?
A garganta é a gruta que guarda o som, 
o som é o espírito que guarda a alma.
A força, me ouça!!!
Sopro de vida no tempo um recado da alma, 
Que quando parido indo será guiado,
Árduo estado de fato,
Corpo em ação de nascer e renascer, 
de criar e recriar,
Rios de gente descrentes, sonhando ser gente,
Vida, morte, morte e vida, cíclica.
Corpo Dádiva de receber vida, 
Curar o corpo das feridas das que vieram antes de 
nós,
Humanizando o humano sobre a prática do bem 
viver,
Reverenciando a arte como cuidado,

de ver corpo de gente gestar, parir e renascer.

REFERÊNCIAS

BRASIL. Ministério da Saúde. Cadernos Humaniza 

SUS. Brasília: Universidade Estadual do Ceará, 

2014. 

CORREIA, Maria de Jesus. Sobre a maternidade. 

Aná. Psicológica, Lisboa: v.16, n.3, p. 365-

371, set. 1998. Disponível em: <http://scielo.

pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0870-

82311998000300002&lng=pt&nrm=iso>. Acesso 

em: 14 out. 2025.

GENNEP, Arnold Van. Os Ritos de Passagem. 4. 

ed. Petrópolis: Vozes, 2013.

GONZAGA, Paula; MAYORGA, Claudia. Violências e 

Instituição Maternidade: uma Reflexão Feminista 

Decolonial. Psicologia: Ciência e Profissão. Brasília: 

v.39, n.2, p. 59-73, 2019. Disponível em: <https://www.

scielo.br/j/pcp/a/TBYV3XG9hyGn8NxknjnnyKP/

abstract/?lang=pt>. Acesso em: 14 out. 2025.

HAESBAERT, Rogério. Do corpo-território 



30 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

ao território-corpo (da terra): contribuições 

decoloniais. GEOgraphia, Niterói, v.22, n.48, p. 75-

90, 2020. Disponível em: <https://periodicos.uff.

br/geographia/article/view/43100>. Acesso em: 14 

out. 2025.

MAIA, Mônica Bara. Humanização do Parto – 

Política, comportamento organizacional e ethos 

profissional. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2010.

MAROUN, Kalyla; VIEIRA, Valdo. Corpo: uma 

mercadoria na pós-modernidade. Psicol. rev., 

Belo Horizonte, v.14, n.2, p. 171-186, 2008. 

Disponível em: <https://periodicos.pucminas.br/

psicologiaemrevista/article/view/346>. Acesso em: 

14 out. 2025.

PERISSÉ, Gabriel. Uma pedagogia do corpo. São 

Paulo: Editora Página 3, 2019.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo 

Horizonte: Letramento, 2017.

ROLNIK, Suely. Esferas da Insurreição: Notas para 

uma vida não cafetinada. São Paulo: N-1 Edições, 

2018.

SCHERCHNER, Richard. O que é Performance? O 

Percevejo, Revista de Teatro e Estética, Rio de 

Janeiro, n.12, 2003.

SANTOS, Viviam. Notas desobedientes: 

decolonialidade e a contribuição para a crítica 

feminista à ciência. Psicologia & Sociedade, 

Recife, v.30, 2018. Disponível em: <https://doi.

org/10.1590/1807-0310/2018v30200112>. Acesso 

em: 14 out. 2025.

Notas

1 Profissional que atua no sentido de favorecer uma 
experiência de parto autônoma e respeitosa, dando 
apoio informacional, físico e emocional no período 
gravídico puerperal.

2  Conceito e dimensão no âmbito das micropolíticas 
numa concepção e formulação que desenvolva e exercite 
a autonomia de sujeitos na tentativa de analisar cada 
saber, cada corpo, cada objeto sob uma perspectiva de 
produção de realidade, a partir das relações de poder.

3  Aspecto de estar junto e interligado, conforme percebi 
ao longo de minhas reflexões, e por serem, em essência, 
Ritos de Passagem.

4  Ato ou efeito de insurgir(-se), de sublevar(-se) contra a 
ordem estabelecida.

5  Conjunto de práticas contra a mulher/parturiente ou 
pessoa que gesta; uma violência institucionalizada, e 
que foi declarada pela Organização Mundial de Saúde 
como uma violação aos Direitos Humanos.

SOBRE A AUTORA

Marluce Cristina Araújo Silva é atriz formada 

pela Escola Técnica Estadual Martins Pena (Rio 

de Janeiro). Possui licenciatura em Teatro pela 

Escola de Teatro e Dança da Universidade Federal 

do Pará (UFPA), atuando como professora de 

Artes da educação básica, e como educadora 

popular e arte-educadora, com formação pela 

Escola Socioambiental do Centro Alternativo de 

Cultura. Também é Doula, e foi sócia-fundadora da 

Associação de Doulas do Pará (ADOUPA). Mestra em 

Artes pelo PPGARTES da UFPA com especialização 

na Arte de Contar Histórias pela FCC. Pesquisadora 

do Corpo e da Voz, desenvolve trabalhos artísticos 

e de pesquisa nas áreas das artes cênicas, 

educação, oralidade, direitos humanos e políticas 

de cuidados. E-mail: mardeluz26@gmail.com

Recebido em: 15/12/2024

Aprovado em: 30/04/2025


