
137Ensaio

ENCANTOS SINGULARES1 

 

UNIQUE ENCHANTMENTS 

Adrián Cangi
UBA-UNLP-UNDAVE

Resumo

O texto Encantos singulares explora o estilo em 
Nossa América como expressão corporal entre 
sonho e tragédia, movido pelo humor como arte 
de consequências e subversão. O estilo é visto 
como forma bruta, sem destino, surgindo de surtos 
e não de intenções. A escrita é entendida como 
arte de viver, estilo de vida de um corpo singular 
que encontra prazer e se distancia de si. Supõe 
uma prática confessional das paixões que molda 
a subjetividade em movimento. O estilista se 
produz a si mesmo, fissurado e treinado na fruição 
e no prazer de viver. O estilo é gesto integral do 
corpo, entre linguagem oral e escrita, invenção 
e gasto vital. Seu fundo é um traço anômalo, 
fugaz e misterioso, que constrói a aventura a ser 
desvendada. O estilo é sempre uma tropologia: 
equação entre invenção literária e mitologia 
corporal do estilista.

Palavras-chave:

Estética; política; linguagens; estilo.

Keywords:

Aesthetics; politics; languages; style.

Abstract

The text Encantos Singulares [Unique 
Enchantments] examines style in Our America 
as a bodily rhythm suspended between dream 
and tragedy, driven by humor as a force of 
consequence and subversion. Style is seen as 
raw and destinationless, emerging from impulses 
rather than intention. Writing becomes an art of 
living — a singular body’s lifestyle through which 
pleasure is crafted and distance from the self is 
achieved. It involves a confessional practice of 
passions that shape subjectivity in motion. The 
stylist self-produces, aware of their fissures, 
trained in savoring, enjoyment, and the pleasure 
of living. Style manifests as a gesture or trace — 
an integral bodily movement — reaching its height 
in the drift between oral and written language, 
inventive aberration, and vital energy expenditure. 
Its core is an elusive, anomalous trait that arrives 
unexpectedly, like a cipher or radiant remnant that 
drives the unfolding adventure. Style is ultimately 
a tropology: an equation between literary invention 
and the stylist’s embodied mythology.



138 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Há na vida uma espécie de falta de jeito,

de fragilidade da saúde,

de constituição fraca,

de gagueira vital que é o charme de alguém.

Gilles Deleuze e Claire Parnet

GENEALOGIA POÉTICA

FIGURAS

Nossa América expõe formas de usos inventivos da 

linguagem, da sintaxe e da retórica, da pragmática 

e da estilística. Borderlands/La Frontera: The 

New Mestiza (1987) de Gloria Anzaldúa pertence 

a esse tipo de cenário, comparável apenas a Mar 

Paraguayo (1992) de Wilson Bueno. Tanto Gloria 

Anzaldúa – que viveu na fronteira chicana – quanto 

Wilson Bueno – que viveu na região Cisplatina 

– fabricam um acontecimento da linguagem. 

Ambos sabem que não existe nenhum sistema 

homogêneo de pensamento e muito menos 

próximo do equilíbrio universal das línguas. As 

linguagens de invenção funcionam apenas como 

fronteiras permeáveis, anacrônicas e desiguais. 

Avançam ao mesmo tempo que recuam numa 

política de interpretação, fabricando, ao mesmo 

tempo, efeitos de subjetivação e de afecção. 

São campos de batalha de invenção de figuras 

que operam como sintomas do encoberto. Nas 

histórias das línguas não existe um sistema de 

pensamento homogêneo ou arbóreo, próximo 

do equilíbrio e da homogeneidade universal da 

língua. Não existe tal ficção cognitiva nos modos 

e maneiras de viver. Diversas obras poéticas 

contemporâneas do nosso Sul americano, como 

as de Francisco Madariaga, Néstor Perlongher, 

Roberto Echavarren, Wilson Bueno, Paulo 

Leminski, Haroldo de Campos, levaram ao extremo 

a oscilação entre “experiência do corpo” e “corpo 

de sentido” na era da insubordinação política dos 

signos. As línguas americanas estão marcadas 

pela “ferida colonial” desde a conquista, com o 

estabelecimento de um “sistema mundial” de 

acumulação original sustentado pela escravidão 

e um “outro encoberto” eliminado por processos 

virais e em campos de concentração produtivos. 

Apesar da fissura trágica que nos constitui, visto 

que precede o ser e o separa do saber, entre os 

séculos XVII e XXI, insistem “encantos” singulares 

de invenção expressiva, em nossas terras 

consideradas “anômalas”, “bárbaras” e “obscuras”. 

Estes trazem o “outro encoberto” à presença como 

um sintoma involuntário e inconsciente da época. 

O corpo expressivo do século XVII ainda insiste 

em nós, céticos e experimentais, e não pode se 

expressar sem a fuga da alma que é inseparável 

do corpo encarnado. O corpo heterogêneo e 

bifurcado de significados do século XXI não está 

isento da proliferação do significante cuja sintaxe e 

tropos revelam que em uma língua existem outras 

línguas até o infinito. A primeira é uma faculdade 

imaginativa e excedentária; a segunda, um desvio 

plurimodal dos modos e do sem-sentido inerente 

à invenção das figuras de expressão. Os fatos 

linguísticos tornaram-se guerras de interpretação.

As línguas são conjuntos heterogêneos de sintomas 

e signos, repletas de ritmos e cromatismos 

diversos, longe do equilíbrio e em constante 

bifurcação. Esta lógica sensível não é alcançada, 

como estratos inconscientes de corpos, nem pelo 

bilinguismo nem pelo plurilinguismo. O inglês 

negro ou o espanglês, o chicano ou o portuñol, 

revelam que numa língua há sempre outras línguas 

na sua constituição. Nunca se trata de uma simples 

mistura de línguas, mas sim de uma “heterogênese 

radical”, que funciona como um discurso indireto 

livre, capaz de criar uma sintaxe singular que 

consiste em fazer deslizar em um enunciado outro 

sujeito de enunciação que depende de um sujeito 

de enunciado dado. Num ambiente não pouco 

sufocante, com o riso do palhaço prestativo como 

o nosso, cabe perguntar se a “língua” é um sistema 

homogêneo ou uma disposição heterogênea 

como política interpretativa trágica? Acreditamos 

que a pragmática e a estilística conseguiram 

demonstrar que, apesar do “molde” da língua, 

conforme linguistas como Chomsky procuram, só 

encontramos “modulação” interna nas línguas 

dentro da língua e transformação sintática ao 

longo do tempo dos usos das variações das 

línguas. As variáveis de uma língua nas suas 

dimensões rítmicas e cromáticas, anacrônicas e 

bifurcantes, fazem-nos ver ou ouvir algo que os 

tropos retóricos adquirem, como a dimensão das 

posições ou dos movimentos do pensamento, 

capazes de dinamismo ou de linhas dobradas, 

desdobradas ou turbulentas. Quanto devemos aos 

processos de invenção de Mallarmé ou Artaud nas 

linhas cíclicas ou deambulações da sintaxe que 

inventam? Quanto devemos a Claudel ou Beckett 



139Ensaio

pela modulação excessiva ou subtrativa da sintaxe 

e pela invenção das figuras para compreender 

o que chamamos de “estilo”? Quanto devemos 

a Francisco Madariaga ou a Paulo Leminski por 

terem dado livre curso à invenção e ao delírio 

situado? Quanto devemos a Haroldo de Campos 

ou Roberto Echavarren pela invenção retórica das 

figuras e da “transdução” enquanto devoravam 

as tradições europeias? Como podemos imaginar 

saídas a identidade homogênea e a constância 

dos sistemas lógicos da “linguagem”, em favor de 

um cromatismo generalizado e de um princípio de 

variação contínua? Acaso, o céu não está sempre 

em movimento, não é de alguma forma instável e 

ramificado, como as línguas e o pensamento?

CAMINHO

O barroco nos ensina o caminho de um cromatismo 

generalizado e de um princípio de variação 

contínua, é uma expressão e uma poética sempre 

política. Poética perspectivista e plurimodal que 

convoca por implicação a multiplicidade de modos 

e maneiras de existir face a qualquer domínio 

totalizador. Política mitopoética e de fabulação 

da crise renovada que emerge da “ferida 

colonial” e que não para de inventar retóricas de 

“contraconquista” para um povo que está por vir. 

Neste duplo nó poético e político, o “barroco das 

línguas” encerra na América uma experiência da 

ferida colonial como diagnóstico e sintoma, como 

crítica e invenção de figuras de linguagem para a 

constituição de corpos possíveis. Pensamos que 

o barroco não é a língua apenas do eminente e 

do instituído, não é feito somente pelos ilustrados 

que têm mérito. Ela vem de baixo e fermenta nas 

margens, amalgamada com as dissidências, as 

resistências e as lutas de base que as relações de 

poder fabricam nas nossas localidades. Pode ser 

pensada como o sensível arcaico que interroga as 

sucessivas crises do moderno colonial. Também, 

como deslocamento dos modos e costumes das 

linguagens e dos corpos plebeus trágicos, que 

buscam uma margem de manobra contra o poder 

de dominação totalizante. Nas suas abordagens 

mais sutis, o nome “Barroco” evoca uma filosofia 

cética para pensar o espaço, o tempo e o corpo, 

que corrói os poderes teológicos e dogmáticos 

por dentro.

Esta perspectiva mitopoética da diferença vital 

configura na sua imanência o estabelecimento 

de uma multiplicidade de mundos possíveis, na 

suposta totalização colonial imunda, plena de 

“outros encobertos”. As poéticas barrocas não 

escondem nem expõem de modo direto, elas 

dão indícios e sinais de um fracasso trágico no 

domínio do teatro do mundo, através do qual 

emergem corpos dissidentes e revelados, como 

restos do moderno para corroer ironicamente 

a sua lógica ilustrada. Dir-se-á que estes corpos 

exibem a sua arrogância com traços líricos 

salpicados sobre a matéria histórica. A questão 

é que já nada pode ser compreendido de forma 

totalizante ou original; foi necessário acordar 

do sono dogmático e da ocultação. É assim que 

as poéticas marranas,2 paródicas, alegóricas se 

agenciam e que as linguagens das artes evocam, 

sob o nome de “Barroco”, uma conspiração de 

bibliotecas ilustradas, com a memória e as práticas 

dos corpos tão excessivas quanto emancipadas. 

Poéticas que acabam por configurar nosso legítimo 

pensamento da história, através do ensaio que 

cavalga as ondas da materialidade vital como se 

fosse o dorso de uma corvina. Ensaio impuro e 

inacabado que viaja por épocas imaginárias, como 

a arte das artimanhas dos fracos – tal como pensou 

o escritor Horacio González na sua abordagem a 

Lezama Lima. Ensaio mitopoético que busca sua 

margem com incidência política, ponto de vista 

expressivo e conhecimento aproximativo. O nome 

“Barroco” é melhor compreendido na América, 

porque é um “forno transmutador” de poética e 

política, como desejava José Lezama Lima. Além 

disso, um “milagre material de metamorfoses” 

de corpos para processar feridas coloniais, como 

pensava João Guimarães Rosa.

LIMIAR

Na linha efetiva que o acontecimento das 

linguagens inventivas abre na história, os poetas 

perseguem nas composições expressivas os 

efeitos de subjetivação que modulam seus corpos. 

Efeitos que em última instância servem ao uso 

da vida para a produção de graus de liberdade, 

de limiares de aliança e de diferenças efetivas 

nos procedimentos expressivos. Os escritos 

americanos que nos forçaram a sentir e a pensar 

consideram o poema como um limiar e uma 

passagem, um limiar na corrente da respiração e 



140 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

uma perseverança contra a textura da linguagem. 

A singularidade que o poeta Néstor Perlongher 

encarna pode ver na própria luz como ocultação e 

ouvir um resíduo corpóreo na corrente respiratória 

do mundo. Talvez, o que o move a escrever possa 

ser expresso como uma pergunta: como romper 

o nosso amor para finalmente nos tornarmos 

capazes de amar? Perlongher escreve a relação 

entre força e transformação no texto poético 

inacabado Auto Sacramental do Santo Daime 

(2001), no diálogo entre as figuras da Ayahuasca 

e Luz.  “Ayahuasca”: “Vê-me, ó Luz, sou tua filha:/

das profundezas, tua prole:/vem me ver, vem me 

ver, vê minha vinda/em carros de golfinhos e cipós/

maravilhosa, mucilaginosamente emaranhada,/sou 

força da terra, lá de baixo me alimento/de ti, Luz; 

e no emaranhado denso/cabelos arborizados em 

massa/de paixão retorcida, não sei se tortuosa,/

pegajosa, fiel ao claro-escuro da luta/entre o dia e 

a noite, vê-me, ó Luz./Se você vê, e faz verem, sou 

eu quem,/líquida, faço olharem”. “A Luz”: “Vem, 

néctar do cipó, fruto líquido/dos meus amores 

obscuros com a terra,/estrela da flora, mar espesso/

das Niágaras alucinantes./Vem dizer quem és,/diz-

nos de onde vens,/quem te descobriu/e usando os 

teus magníficos poderes/às minhas altas alturas 

subiram/numa húmida prostração./Venha falar 

conosco, ó sagrado/(já que você/tanto diz quando/

embriagas divinamente os nobres pastores/que 

me adoram e eu adoro iluminar)”.

Perlongher oscila em sua escrita entre o consumo 

da “força da terra” e as “Niágaras alucinantes” que 

o vegetal produz, entre a oscilação da “experiência 

do corpo” e do “corpo dos sentidos”. Para seguir 

o curso dessa ars poetica, convém considerar 

a experimentação de um corpo heterogêneo e 

bifurcado de sentidos. Corpo que não está isento 

da proliferação do significante cuja sintaxe e 

tropos revelam que numa língua existem outras 

línguas até ao infinito. Não devemos esquecer 

o explícito interesse de Perlongher pelas obras 

do século XVII, no El Sueño (1692) de Juana Inés 

de la Cruz e na Magna arte de la luz y la sombra 

(1645) de Kircher. Tanto a evocação dos espelhos 

irregulares que produzem todo o tipo de anomalias 

ópticas como o ponto de vista das anamorfoses 

estão na base de uma linguagem de tradição do 

século XVII, da qual Perlongher não se separa para 

pensar o final do século XX. O texto de Kircher 

que irrompe no mundo de Juana Inés de la Cruz, 

e que Perlongher recupera, gira em torno da ideia 

de que a luz é uma metáfora da sabedoria divina, 

considerando todo conhecimento como luz e 

qualquer experiência intuitiva, pela capacidade de 

ver, como uma indagação da “luz na luz”. Para as 

crenças dogmáticas, Deus é a fonte de luz que se 

revela ao mundo dos anjos, como um espelho de 

luz não mediada e ao homem, nos dispositivos que 

ele inventa, através do claro-escuro das sombras. 

O Auto Sacramental do Santo Daime aproveita essa 

concepção precisa de luz e sombra em sua escrita 

poética corporificada, advinda do conhecimento 

que Juana Inés de la Cruz tem sobre Kircher, 

embora Perlongher exagere no uso da matriz 

perceptiva da cultura andino-amazônica vegetal e 

seus efeitos, como se se tratasse de recuperar uma 

idade atual e nunca perdida da terra, traçando uma 

invenção que só funciona através de fronteiras 

permeáveis entre limiares sensoriais e dispositivos 

de luz. Compreendemos melhor o agenciamento 

poético que o poeta realiza, entre uma faculdade 

imaginativa e excedentária típica do século XVII e 

um desvio plurimodal dos modos de significação 

na invenção de figuras de expressão do século XX.

DISPOSITIVOS

O conhecimento de Kircher sobre os dispositivos 

de luz é a questão mais complexa da ciência 

jesuíta e dos conceitos da época, pois propunha 

um campo experimental para a fabricação artificial 

e mental de imagens. Os estudos anteriores que 

convergem na Magna arte de la luz y de la sombra 

serviram para a descrição e funcionamento dos 

relógios de sol através dos reflexos da luz e dos 

conhecimentos da hermética, da medicina e da 

botânica que compreendiam uma análise das partes 

no funcionamento das criaturas. Kircher revelou 

a gravitação de forças invisíveis expressada pela 

maravilha do magnetismo e seus efeitos nas coisas 

humanas. Através da gestão do editor Ludovico 

Grignani, a obra de Kircher chega à América, 

especialmente aos mosteiros jesuítas, como 

núcleo de uma Summa conceptualista composta 

de retórica e estética. A catóptrica, misturada com 

o hermetismo que Kircher propõe, leva o mundo de 

Juana Inés de la Cruz a lidar com os mistérios da 

luz e da sombra, como experiência finita e material 

de um conhecimento concreto de coisas singulares 

encarnadas. Esse conhecimento é indissociável da 



141Ensaio

variação contínua dos fenômenos e da produção 

infinita de seus efeitos tratados pelas ciências 

naturais da época. Os mistérios das coisas em 

sua aparência são a base da busca poética de 

Perlongher que está ancorada no “teatro do 

mundo” dos autos sacramentais do século XVII.

Kircher conhece a obra mais radical da filosofia que 

o precedeu, Que nada se sabe (1581) de Francisco 

Sánchez, onde o médico judeu procura uma ética 

da vida que não se prolongue na escrita como em 

Sócrates, nem em silogismos ou universais, como 

exige a Escolástica, mas em experimentações 

através dos artefatos entre a natureza viva e a luz 

cintilante. Os prolegômenos desta ética negam a 

substância dos universais em favor da experiência 

sensível e concreta do conhecimento dos 

fenômenos. Sánchez provoca a dúvida e suspeita 

dos “estudos humanos”, porque quer desmantelar 

o tomismo que ainda domina neles, mantendo um 

acesso às coisas da Natureza através de julgamento 

sem demonstração. Este é o epicentro da justa tese 

do poeta uruguaio Roberto Echavarren, em sua 

análise poético-filosófica de El Sueño (2014), sobre 

o ceticismo de Juana Inés de la Cruz que advém 

desse clima crítico de sua época. Perlongher 

acredita que as línguas de tradição herdadas 

do poeta da língua são conjuntos heterogêneos, 

longe do equilíbrio e em constante bifurcação, que 

funcionam como modulação interna nas línguas 

dentro da língua e transformação sintática ao longo 

do tempo dos usos das variações das línguas. As 

variáveis de uma linguagem nas suas dimensões 

rítmicas e cromáticas, anacrônicas e bifurcadas, 

fazem-nos ver ou ouvir algo na sua poética que 

os tropos retóricos adquirem como dimensão de 

posições ou movimentos de pensamento, capazes 

de um dinamismo ou de umas linhas desdobradas, 

dobradas ou turbulentas. O poeta busca um 

cromatismo intensivo generalizado que contamine 

a linguagem para organizá-la em variação contínua.

PLURIMODALIDADE

O que esse problema colocado pelo El Sueño em 

trânsito rumo ao Auto Sacramental do Santo 

Daime indica para o presente? Parece indicar 

uma defesa do julgamento experimental e de 

uma plurimodalidade de indivíduos concretos 

singulares. Perlongher pensa que o modo não é 

uma existência, é a forma de fazer existir um ser 

neste ou naquele plano de expressão. É um gesto 

existencial que assume e sustenta a relação com 

as forças e formas do mundo. Cada existência 

provém de um gesto que estabelece, de um 

arabesco, subtrativo ou excessivo, que a determina 

ser este ou aquele plano de expressão. Este 

gesto não emana de nenhum inventor ou criador, 

mas é imanente à própria existência. “Modo” e 

“Maneira” distinguem-se porque não designam a 

mesma coisa. O modo (modus) pensa ou expressa 

a existência a partir dos limites ou medidas dos 

seres, enquanto a maneira (manus) pensa ou 

expressa a existência a partir do gesto, da forma 

que os seres assumem quando aparecem, dos 

traços que articulam de acordo com as forças que 

os atravessam para expressar mundos possíveis. O 

“modo” delimita uma potência de existir enquanto 

a “maneira” revela a sua forma, a sua linha, o seu 

traçado singular, e assim testemunha uma “arte de 

existir”, como princípio de composição de forças e 

formas que intensificam o formal, e que culminam 

na organização da trajetória da experiência. 

Acreditamos que esta defesa do julgamento 

experimental que Echavarren faz da poetisa 

Juana Inés de la Cruz encontra sua autonomia 

em estudiosos como Kircher que reconhece uma 

tradição hermética disfarçada – uma mistura de 

sabedoria egípcia, assíria e persa com sabedoria 

epicurista, atomística e Filosofias estóicas e 

céticas – para conseguir expressar com a mistura 

de tradições e formas de conhecimento, modos que 

o poder do Santo Ofício não consegue neutralizar. 

Para Sánchez e Kircher trata-se de examinar as 

coisas, tanto os mecanismos orgânicos do corpo 

como os dispositivos de luz. Ambos recuperam a 

tradição de Lucrécio e, através dele, a dos antigos 

céticos como Sexto Empírico, que sabem que 

as coisas são julgadas pela sua aparência pela 

intuição dos simulacros.

Para Juana Inés de la Cruz, a luz não é apenas 

uma centelha divina, mas um complexo dispositivo 

de iluminação que apresenta imagens ao 

entendimento, através de um poder ou faculdade 

de imaginação que capta a impressão dos 

sentidos. Da mesma forma, Perlongher pensa 

e trata o primeiro carro alegórico de seu auto 

sacramental. “Trata-se de uma rampa giratória 

coberta por uma profusão de árvores, vinhas, 

fetos e todo o tipo de flores. Há também animais 

pintados com cores vivas. Uma gigantesca sucuri 



142 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

multicolorida e iridescente, do tipo pintado pelo 

pintor ayahuasquero Pablo Amaringo, atravessa o 

complexo, circulando por toda parte. Um rio fingido 

corre, na verdade um espelho de vidro, e em sua 

superfície há silhuetas de botos (golfinhos de rio) 

suspensos na graça de um salto através de um aro 

de metal brilhante. A cena começa na escuridão. 

Há uma pequena luz que cintila e treme como 

uma vela: é uma estrela recém-nascida que vai se 

iluminando e no centro aparece uma mulher loira 

vestida com lamê brilhante que reflete raios de 

diferentes tonalidades”. 

Tanto Juana Inés de la Cruz como Néstor 

Perlongher fazem desta intuição de conhecer por 

si mesmo uma “ciência poética” ou um “delírio de 

linguagem”, em que as palavras são deslocadas da 

tradição e acomodadas ao prazer da leitura dos 

fenômenos, para voltar o olhar aos dispositivos 

e julgamentos de observação da Natureza. Os 

fenômenos estendidos ao prazer da experiência 

são considerados indivíduos concretos singulares. 

Para a poetisa, são imagens mentais de criaturas 

“sublunares”, que no reverso categórico da 

“espécie” de Aristóteles, apenas permitem uma 

abordagem nominal das coisas. É o caminho de 

Ockham, Sánchez e Kircher em que se torna 

possível conhecer a Natureza das coisas através das 

suas projeções, simulacros, fantasias e fenômenos, 

para tornar o corpo e a alma indissociáveis ​​

na experimentação vital. Acreditamos que o 

dispositivo de projeção liga diretamente o século 

XVII à nossa contemporaneidade e que seria 

indissociável por essas razões do Auto Sacramental 

do Santo Daime, de Perlongher. O poeta evoca os 

carros alegóricos típicos da linguagem da tradição 

– que funcionavam no século XVII de forma cada 

vez mais artificial e complexa, fabricando cenas, 

palcos, cenários e aparências. Destaca também o 

uso de trajes miméticos e alegóricos, como as peles 

que identificam os corpos da selva, recuperando no 

poema aqueles corpos originais que mantêm uma 

relação viva com a semente e a substância vegetal. 

Ao final de sua obra poética, Perlongher recupera 

uma linha forte traçada por Juana Inés de la Cruz, 

que insere a língua náuatle na língua hispânica, como 

figura e prefiguração das forças dos elementos que 

não se deixam conquistar por verdades europeias 

supostamente sagradas. Esta ideia leva Perlongher 

a trabalhar indissociavelmente no espaço poético e 

cênico, entre um espaço visionário e sobrenatural 

de forte caráter onírico – que se projeta para um 

teatro mental – que opera entre o hieróglifo e a 

memória. Pode-se pensar que seus procedimentos 

não dispensam uma história de ações sobrenaturais 

(ticoscopia) e uma paisagem onírica (taumaturgia), 

onde não apenas figuras corporais, mas também 

pensamentos conceituais e mentais são reunidos 

em cena. Mover-se-ia sem dúvida na tradição 

cênica entre o teatro elisabetano e o teatro 

shakespeariano, utilizando todos os dispositivos 

protocinemáticos, como a lanterna mágica ou a 

câmara escura, evocados por Athanasius Kircher, 

que funcionam como instrumentos de percepção 

no El Sueño de Juana Inés de la Cruz.

DEVIR

A abordagem nominal das coisas através de 

um questionamento teológico extremo pelo 

julgamento experimental é muito precisa. Juana 

Inés de la Cruz abre caminho para a abertura 

do saber da semente indígena e para seu teatro 

alquímico incrustado na língua Nahuatl. Cena que 

Perlongher recupera e encena no final de sua 

obra, sob a pergunta: Não somos todos bruxas? 

Ele questiona sobre o “devir bruxa” – que conjuga 

a potência do vegetal reunida com a retórica mais 

precisa da língua americana – por onde o poeta 

transita suas experiências com a ayahuasca e sua 

recursividade na leitura de Juana Inés de la Cruz, 

desde a coleção de poemas Águas Aéreas (1991) ao 

Auto Sacramental do Santo Daime. Pergunta que 

abre uma retórica que une o século XVII ao nosso 

século, e que culmina em compor os simulacros 

de luzes e espelhos com o saber da semente e 

das transformações corpóreas. Esta invocação ao 

devir – como entrar numa relação de vizinhança 

com o limiar das forças, com as suas velocidades 

e lentidão de afecção, que modificam o vínculo 

entre estado de coisas e sensação – é onde o 

corpo é tomado pelas forças do vegetal e expõe 

a plasticidade feminina da semente poética como 

vetor de configuração do mundo por vir. No final 

do auto sacramental inacabado de Perlongher, “Os 

Índios” falam entre os elementos e suas forças: 

“Para espantar/os europeus,/para afugentar os 

ignóbeis,/para assustar/os aventureiros,/e para 

punir/com uma reprimenda da mente/às crianças 

rebeldes ou os jovens/que acreditam poder 

transgredir a/ordem imutável que o yagé nos dá e 



143Ensaio

nos revela./Fomos nós que te descobrimos, santa/

substância vegetal./Experimentando oferecidos 

como maná/poderes da selva./ Misturando, 

mastigando./Adivinhando, divina-/mente intuindo e 

explorando./Balançando, cozinhando, macerando./

Dando o que nos é dado/ divina volta, ao/lado dos 

deuses;/eles são elementos naturais:/é o Deus das 

Sementes (Huichilobo)/e o Deus da Floresta, clara 

criança Dionísio,/a Mãe das Águas e a Deusa do 

Vento”.

A invocação aos eternos poderes impessoais 

das forças da selva coloca em seu lugar tanto 

as pretensões da colonização moderna como os 

chamados rebeldes que jogam na superfície do 

sentido. É esta a forma de pensar que o poeta 

encontra, para abordar o arcaico do moderno, 

evocando simultaneamente a face impessoal das 

forças de atualização corpórea sob os efeitos do 

Deus da Semente, do Deus da Floresta, da Mãe 

da Águas e a Deusa do Vento. Nos louvores que 

precedem El divino Narciso y El Cetro de José – 

dois dos três auto sacramentais que Juana Inés de 

la Cruz compôs e que culminam na inauguração do 

conjunto teatral de sua obra – os personagens que 

representam o mundo indígena estão preparados 

para celebrar o Teocualo (onde o Deus é comido) 

em homenagem a Huitzilopochtli. A cultura 

europeia traz consigo – através da religião do céu 

– a interpretação de cultos antigos e a conversão 

forçada dos efeitos do vegetal. A cena alegórica 

evocada por Juana Inés de la Cruz expressa a 

dupla conquista temporal e espiritual da América, 

onde fica solapada a violência da ferida colonial 

e o esvaziamento alquímico da ingestão da 

semente. O abandono do transe como rito de 

purificação mostra que a ingestão do Grande 

Deus das Sementes se sobrepõe violentamente 

ao sacramento do Batismo. O teatro alquímico 

evocado pelos louvores de El Divino Narciso y El 

Cetro de José abre caminho para os processos 

oníricos – recuperados através do transe do 

vegetal por Perlongher – para escapar de qualquer 

forma de religião de conquista. O veículo do auto 

sacramental permite o uso do teatro sagrado 

para convocar o julgamento experimental e a 

metamorfose plurimodal dos corpos. A marca 

feminina que Perlongher recupera de Juana Inés de 

la Cruz indaga a antropofagia ritual e a poligamia 

relacional. O significado dos auto sacramentais, 

representados durante o Corpus Christi, sempre 

acentua na festa celebratória uma temática pagã 

e uma argumentação de elementos cósmicos. 

Perlongher parte daí, não se trataria do mistério 

da Eucaristia, mas sim do teatro alquímico do 

vegetal, como sustenta o filólogo Enrique Flores.

FORÇAS

De Juana Inés de la Cruz a Néstor Perlongher a 

alegoria e o símbolo se deslocam do problema da 

evangelização resistida pelo sonho no teatro do 

mundo, ao da festa popular do transe. Assim se 

rompe o sonho da liturgia cortês e esclarecida, 

para transitar em direção aos rituais de transe do 

Grande Deus das Sementes. A dança do tocotín é 

a base da grande evocação do vegetal. A língua 

náuatle utilizada por Juana Inés de la Cruz incrusta 

o ritual festivo no caráter litúrgico de Corpus 

Christi. Perlongher continua o curso material 

de experimentação sensorial de forças em sua 

invocação a Huichilobo; o faz durante o “mal de 

si” como um processo de cura da sua doença de 

AIDS. As entranhas bárbaras e as garras ferozes 

da idolatria, manchadas de sangue humano para 

a liturgia, são evocadas por Juana Inés de la Cruz 

e criticadas como interpretação histórica para 

a memória americana por Perlongher. As forças 

dos elementos dos rituais indígenas da América 

são cifra e prefiguração de uma Natureza que não 

se deixa conquistar pelas sagradas verdades da 

religião.

No auto sacramental, o personagem de “A Luz” 

pergunta: “De onde vem a sua força?” e “A Força” 

responde: “E de onde vem a sua luz?” O vegetal se 

revela como “Ayahuasca” e diz: “Oh Força, ó Luz, 

ó mães/da minha cachoeira aquática como um 

estanho/da vidraria que racha e/irrompe no jardim 

desgrenhado uma/enorme vibração,/que concede 

a quem sabe aproveitar/a força e os poderes da 

luz./Encontro não de águas, mas de plantas/

(sequer plantas aquáticas: aéreas)/minha origem 

determina, ela me faz nascer./ Masculino o jagube, 

entrelaçando-se/nos picos/mais escarpados da 

mata,/enrolado no torso dos troncos,/vê um 

arbusto feminino, à primeira vista/insignificante,/

mas traz a mistura e a coesão/a tudo e de tudo 

significa:/chacrona feminina, ó rainha divina,/

que só as mulheres tocam/e limpam e escovam/

com suas gemas nuas/impregnadas de cantos 

no canto./Os homens, entretanto, me procuram/



144 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

na selva; ou melhor, procuram/a videira divina:/

ela não é fácil de arrancar, se agarra/com todas 

(muito) as suas forças/ao coração terrestre da 

alma das coisas/e só permite que seja transportada 

se uma música/impregna de tons delicados de 

agreste néctar/a fantasmagoria da selva:/uma 

canção de camponeses trabalhadores,/pastores da 

floresta.” […]“Uma vez retirada, sobre colchões de 

flores, da selva,/a videira tenaz é levada para um /

palácio:/palácio porque tudo o que a videira toca/

de uma enorme festa enfeita /e brilha/no ‘olhar 

úmido’ dos atletas rurais/a emoção do momento 

sacrossanto”. Somente no coração terrestre da 

alma das coisas, isto é, nos corpos e entre as forças 

dos elementos, é onde ocorre a transformação do 

corpo em corpo pelas forças da “liana divina”. Não 

há nada neste momento mais “sagrado” do que a 

transformação material. É distinta esta maneira de 

captar a luz através da “liana divina” entre a água 

e o ar – metade flor, metade força” – do “animal 

carbúnculo” – metade cabra, metade lanterna – que 

Lezama Lima considera como o grande dispositivo 

engendrador da poética do Góngora. Enquanto 

Perlongher flutua na tela líquida da Flor das Águas, 

Góngora vê através da luz escura de luminosidade 

ofuscada.

ARQUEOLOGIA ESTILÍSTICA

ESTILO

Como abordar os gestos estilísticos nas variadas 

obras poéticas contemporâneas do nosso Sul 

americano? Como interrogar obras poéticas como 

as de Francisco Madariaga, Néstor Perlongher, 

Roberto Echavarren, Wilson Bueno, Paulo Leminski 

e Haroldo de Campos? Acreditamos que só são 

alcançáveis através das figuras estilísticas e 

retóricas que produzem. O estilista expõe a figura 

do pássaro migrante, enquanto o gramático 

expressa a do inseto escavador. As duas figuras, 

que exploram a linguagem com meios políticos 

diferentes, opõem-se estritamente. A gramática 

apenas replica os modos de poder, a retórica 

inventa figuras situadas que engolem o poder. 

O estilo é definido pela alteração das regras e 

por estar vinculado a “talentos singulares”. O 

singular não expressa modos individuais, mas 

sim aqueles modos capazes de captar atmosferas 

e forças comuns. As duas figuras de linguagem 

constituíram vertentes rivais: o gramático avança 

após uma zelosa defesa de uma lógica de poder 

numa retórica dogmática, enquanto o estilista o 

faz em favor da mobilidade dos cromatismos e 

dos ritmos singulares das línguas em variação 

contínua. Inventiva e produtora, a estilística libera 

os poderes virtuais afetivos e as sensações lábeis 

da linguagem. O estilo é sustentado por um fundo 

indizível que constitui uma torção ou mistura 

do separado, onde emergem figuras limiares ou 

devires. Este cenário indizível não corresponde ao 

delírio como doença, aquele que exige uma raça 

pura e dominante, mas antes invoca aquela raça 

bastarda e oprimida, a dos “outros encobertos” do 

nosso americano, que se agitam incessantemente 

sob a dominação, que resistem a tudo o que os 

esmaga ou aprisiona e se delineiam na poética 

da escrita como processo. O poeta belga Henri 

Michaux escreve, em Los que fui (1927), no início 

do poema Glu y Gli: “e glo/e glu/e engoliu a nora/

glio y glo/e engoliu seu pé/que gli que glu/ e se 

englugliglolerá”. Um gesto bárbaro inventa ritmos 

satíricos, como os apontados pelo filósofo russo 

Mikhail Bakhtin em Rabelais y su mundo (1965) 

e pelo dramaturgo italiano Dario Fo em Misterio 

bufo (1969). Gestos atravessados ​​por blocos 

a-gramaticais e a-sintáticos como um delírio 

inventivo, típico do ato estilístico que cria a palavra-

mala “englugliglolerá”. Atmosfera antropofágica 

que preserva todos os nervos em carne viva para 

chicotear a língua, onde o ato de escrever culmina 

nos restos de uma deglutição de si mesmo.

A grosseria do estilista salpica na repetição 

anacrónica e diferenciadora, que busca em 

Rabelais a vida como puro arroto, essa que se opõe 

às formas semelhantes e ao conteúdo equivalente 

da lei do poder gramatical. Essa potência que se 

afirma contra a lei expressa uma singularidade 

contra o geral ou uma violência como diferença e 

aventura em si. Los que fui (1927) é indissociável da 

aventura do jovem Michaux pela América, exposta 

em seu livro Equador. Diário de viagem (1928). 

Obcecado pelo vazio e pelas formas de mitigá-lo, o 

poeta belga escreveu: “Nasci trespassado”, como 

advertência ou confissão, e esclarece: “Escrevo 

para ver através de mim mesmo. Pintar, compor, 

escrever: através de mim. É aí que reside a aventura 

de estar vivo.” Nada é mais claro para definir que 

no estilo a fissura é anterior ao ser.

O significado da trajetória de sua vida e de seu 

trabalho parece fundar-se nessas palavras. Sua 



145Ensaio

existência ganha sentido quando você olha para 

dentro e procura uma forma de preencher esse 

vazio, ou pelo menos reduzi-lo. A escrita, as 

experiências sensoriais com diversas drogas e 

as viagens são os analgésicos que ele encontra 

para reduzir sua inclinação ao nada. Chegou 

mesmo a inventar países imaginários e seres 

fantasmagóricos de uma geografia remota, típico 

dos recantos escondidos de sua mente. A sua obra 

é o diário de bordo de um apaixonado pela fuga e 

pelos exílios voluntários, que escreve: “Paisagens 

pacíficas ou desoladas”, “Paisagens do caminho 

da vida mais que a superfície da terra”, “Paisagens 

do tempo que flui lentamente, quase imóvel e 

às vezes como que recuando” ou “Paisagens de 

farrapos, de nervos dilacerados, de ‘‘saudades’”. 

O estilista reconhece o “mal de época”, o laço 

no pescoço, as feridas, o aço e a explosão que 

exigem “Paisagens para Abolir Gritos”. O jovem 

Michaux embarca numa viagem ao Equador, ao 

centro da terra. Descobertas, doenças, loucuras 

atravessam a experiência e a grafia. O poeta nos 

presenteia a história de uma viagem, onde o limite 

entre a matéria e a espiritualidade desaparece, 

para dar lugar a um universo onde a história 

encontra o fantástico. A repetição anacrônica ou 

o diferenciante nosso-americano desenvolvem-se 

vinculados à experimentação e constituem meios 

experimentais de afecção. 	 O estilo avança 

em nossos meios entre uma força bruta satírica 

e uma infralinguagem do delírio surreal. O que 

implica colocar as línguas em variação contínua 

como um cromatismo generalizado?

Invoco o poeta do litoral correntino Francisco 

Madariaga em Llegada del jaguar a la Tranquera 

(1980), voz sempre fulgurante e “sangrenta”, 

capaz de trazer à presença aos habitantes das 

“planícies”, de antigas guerras civis, sepultados 

entre palmeiras e líquidos amarelos. Invoco 

uma voz épica e demoníaca, edênica e bárbara, 

fantástica e sinistra, que habita regiões de uma 

paisagem anacrônica que fala no “agora”. Invoco 

uma percepção animista e celebratória, de um 

animismo surreal que incorpora a morte, como um 

feitiço e uma bruxaria, para libertar os mortos que 

ficaram encantados vagando por sertões e selvas, 

por prados e aldeias. O ritmo que traz à presença, a 

sacralidade arcaica do corpo e do meio inseparáveis, 

é visionário. É o sonho do índio e do gaúcho 

traídos, integrados no mesmo caldeirão comum 

de testemunhos que chegam através da canção. 

É ritmo de “mestilenguajes”, que singulariza um 

“nativismo cósmico” da região doadora. O ritmo 

de fundo é a materialidade auditiva e cromática 

das aparições “da festa da contra-morte/das almas 

que cavalgam a paisagem/dos corpos adormecidos 

na capital do sono/do desabrochar das melancias 

amarelas no início da morte”. Madariaga sabe 

que o corpo sagrado arcaico integra um ambiente 

cósmico de eras mais vastas que as da história e 

não responde à linguagem personalista de nenhum 

“gênio” da linguagem. Invoco Madariaga que me 

ensinou que a “região é doadora”. “Região” não 

é nem regionalismo nem nacionalismo; região 

é “pátria” feita dos sedimentos sensíveis das 

línguas que por ela atravessam. Isto é contrário 

a qualquer “país” que só se revela pelo Estado 

teológico-político que lhe confere organicidade e 

liderança. Invoco aquele que soube dizer “nego 

terminantemente ter pertencido à poesia gaúcha”, 

para se distinguir daquilo que é um sedimento 

comum e fala viva de todos. Quem disse que o fundo 

comunal de uma região “tinha poetas gaúchos em 

estado natural”, para indicar que o poema é antes 

de tudo o canto de uma comunidade de vozes. 

Esses “gaúchos” aos quais Madariaga se refere, 

improvisavam repentinamente na payada, como se 

falassem preces ou invocassem rezas. Madariaga 

me ensinou que o ritmo cósmico-sagrado do 

corpo integrado ao ambiente é conjuro, prece e 

reza apócrifa; ainda que uma reza rouca que se 

transforma em melodia cacofônica de uma poética 

trágica onde a fissura precede o canto. E ouvimos 

a sua voz dizer: “Reze pela oração das aparições, 

ronque pela rouquidão dos enterros e volte o olhar 

para a paisagem enfiada dentro da carne”. Invoco 

o poeta-estilista dos estuários alucinados, o bardo 

que traz à presença o gaúcho-aindiado, o poeta-

peão, despossuído e insociável, para abrir a região 

mais além de qualquer clausura nos pantanais dos 

Esteros del Iberá. Invoco a voz do seu crioulismo 

alucinado que se abre para um universo fulgurante 

à beira do sem-sentido. Poeta que faz ritmo através 

de vícios sintáticos para alongar a sensação e 

divulgar as imagens do sagrado-cósmico. Como 

quem escreve ao passar pelas margens do Paraná 

“seu trabalho como vendedor de bananas às 

margens do rio diariamente do açúcar da sífilis 

do som”, e no acúmulo desses “de” – de açúcar, 

de sífilis, de som – se produz um embelezamento 

que torna difusa mas diáfana uma imagem, que 



146 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

cria continuidade e deslumbra, que torna infinita a 

imagem aquosa, vaporosa e que força a percepção 

para os corpos e as coisas na sua indistinguível 

coexistência surreal encarnada. Invoco esta poesia 

auditiva, herbácea, vinda do estuário e com ritmo 

“estral”, em que as águas reverberam e têm milhões 

de seres e segredos escondidos, numa superfície 

infinita de delírios. É como convocar à presença 

do sol campestre da palavra crioula, celebratória 

e experimental, com o valor de conjuro, capaz 

de evocar a imagem do cavalo endiabrado da 

planície subtropical. E o seu poema é a insistência 

que concentra o sagrado-cósmico inseparável do 

corpo-voz que o evoca. Lembro-me quase de cor 

da Llegada del jaguar a la Tranquera – cantata em 

homenagem a Corrientes – “resertores,/ladrões,/

ñanduís,/chiavam,/bebendo o seu sangue,/nas 

ilhas douradas/e, revivendo,/contavam eu:/ Yacaré 

das músicas!/afogavam-se no lodo/Nicasios,/

Eleutérios,/jorrando,/Boleadoras engendradas 

pelo/sangue/boleavam/lanceiros do inferno/e 

vigiavam/no céu do sono,/violões,/não acordeões,/

as purificações da/matança”. Pode o ritmo por 

vícios sintáticos prolongar a sensação e disseminar 

as imagens que vêm do “outro encoberto” diante 

das gramáticas do poder?

INFRALINGUAGEM

O ritmo do corpo, entre o céu do sonho e a matança, 

evoca o estilo e o traz à presença como surreal 

e visionário. Nesses meios definimos o estilo, 

como um fenômeno em função de um pequeno 

número de fatores selecionados, cujo combustível 

na tragédia, é o humor. O humor como arte de 

consequências, das quedas, das suspensões, dos 

descensos ou como formas de subverter a lei. A 

tradição experimental aponta que o estilo tem 

sempre algo de bruto, na medida em que é uma 

forma sem destino, é produto de um surto e não 

de uma intenção. Esta ideia implica um não saber 

do devir do corpo nas linguagens que por ele 

atravessam, que é composto por uma vontade 

de pensamento. O estilo surge daquele não saber 

como surto repentino, que nasce de baixo e onde 

o estilista dá forma à força. A escrita é entendida 

como o exercício de uma arte de viver, como um 

estilo de vida particular de um corpo singular, 

graças ao qual o sujeito constitui o seu próprio 

prazer e também se distancia de si mesmo. Supõe 

uma propedêutica ou prática confessional das 

paixões que modela a subjetividade em movimento. 

O estilista se produz a si mesmo, embora saiba 

que é fissurado e treinado na arte de degustar, 

na prática da fruição e no prazer de viver. O estilo 

resultante é um traço ou maneira, uma voluta ou 

gesto integral do corpo, que atinge o seu composto 

na deriva entre a linguagem oral e a escrita, ao lado 

da aberração inventiva e do gasto de energia vital. 

O fundo indizível que o anima é um traço anômalo 

inacessível, em fuga, que chega de surpresa, como 

uma cifra misteriosa, como um resquício brilhante 

que constrói a aventura a ser desvendada.

O estilo nunca passa de uma tropologia, e esta 

é uma equação entre a invenção literária e a 

mitologia corporal do estilista. O poeta cisplatino 

Wilson Bueno se desloca desde a infância para Meu 

tio Roseno, a cavalo (2000), dos campos fechados 

de capim-limão para as topografias paranaenses, 

onde a paisagem é sobretudo a “cintilação” ou 

ritmo poético da língua, que é sonhado sem 

nenhuma lei, dando vida a um mundo submerso. 

O poeta aponta isso claramente em sua aventura 

literária, onde os personagens e as paisagens 

são “entidades produzidas pela linguagem, pelo 

absurdo, pelo inesperado e pelas reviravoltas”. 

Tanto Néstor Perlongher quanto Wilson Bueno 

valorizam a possibilidade inventiva que o erro 

do deslocamento produz entre línguas. O erro 

também é cultivado por meio de velocidades de 

experimentação que geram hesitações, oscilações, 

tensões ou, como deseja Paulo Leminski, por 

metamorfoses, condensações ou superposições 

de linguagens. O que importa é que o erro assim 

entendido se torne expressivo e seja esbanjado 

em procedimentos de composição estilística. A 

poética busca sua diferença frente às formas 

homogêneas e constantes para recriar seu espaço 

e poder existir.

Wilson Bueno produz uma “cinta de 

infralinguagem” para apontar que o estilo está 

ligado ao prazer da fala e do texto, sem desprezar 

uma forte subjetividade corporal que percorre suas 

páginas. Além de o poeta acreditar em entidades 

produzidas pela linguagem, seus textos não tratam 

de máquinas para fazer anjos especializados em 

castração e erradicação de emoções, sensações e 

percepções dos encarnados. O contrário acontece 

em seu livro preliminar Mar Paraguayo (1992). 

Assim como a felicidade “é um cristal frente ao sol”, 



147Ensaio

o inferno é “uma pedra frente ao sol”. A “marafona 

do balneário”, a rainha-senhora do “cabaré”, exibe 

sinais da repetição entre a felicidade e o inferno, 

entre o brilho do cristal e a opacidade da pedra. 

O mundanismo é, a cada instante, alteração e 

mudança. A mudança no Mar Paraguayo é da 

ordem da deserção que passa por vários tipos 

de atritos vitais. Diremos que o “cristal frente ao 

sol”, sinal de tempos felizes, funde-se numa rede 

cristalina turbulenta que expressa uma distribuição 

aleatória e mutável. A entropia máxima, ou o 

estado de morte, apresenta-se à partida com a 

grande mutação figurativa que sela o destino da 

“marafona”. “Mi mar. La mer. Merde la vie, que eu 

levo nas costas como uma senhora digna perto de 

ser executada na guilhotina”. Como se a tendência 

afirmasse que tudo procura aproximar-se do seu 

estado caótico, em Mar Paraguayo a felicidade 

está para o “mar” o que o inferno está para o 

“merde”. O movimento da marafona vibra como 

um cristal do tempo que é brilho e deserção, brilho 

e opacidade. Guaratuba, como localidade fictícia à 

beira-mar, é “mar” e “cabaré”. Se o “mar” alucina 

na imensidão oceânica das ondas e dos azuis, o 

“cabaré” é lembrado pela intensidade das noites 

com sua poeira e brilho.

Tudo é imensidão e distorce a intensidade e o 

abismo. Abismo do corpo forjado na solidão do 

abismo guarani e no destino da ausência de ondas 

e azuis. As solidões são o começo do inferno: “Um 

fica só e já é o baixo añaretã. Um morre e tudo 

se raspa ao inferno. Um vai, criollo vagabundo 

dos caminhos, rufião ou gigolô, e aqui se põe, de 

novo, de novo, de novo o inferno” […] “O inferno, 

añareta, existe e se põe contra o mar, o céu...”. Se 

nas Soledades Góngora apresenta o oceano como 

o criador do peregrino – “Do oceano, pois, antes 

engolido,/e depois vomitado” –, Wilson Bueno faz 

do mar a constituição da percepção e do destino 

– “A primeira vez que me aproximei do mar, o que 

havia era só o olhar no ver” [...] “Meu mar? Meu 

mar sou eu. Ĩyá”. Quando a marafona quer se 

adaptar ao que vê, o que ela vê é um abismo. O 

“mar” é um abismo de azul, o “cabaré” um fundo 

do inferno. A terra guarani é tecida de dor, de 

falta de fundo e de abismos de solidão. Apenas as 

circunlocuções possíveis entre abismos e lacunas 

parecem possíveis. A sorte da marafona joga-

se nas circunlocuções ou na “dança bruxa das 

horas”. “É a dança no abismo dos vocacionados 

ao equilibrismo”. A marafona reina no “cabaré”, 

na superfície dos circunlóquios de uma linguagem 

sutil e entre linguagens feitas de restos. Como no 

conto poético Chola, o el o precio de Perlongher, 

Mar Paraguayo mostra a profundidade das coisas 

no confinamento entre uma festa e um bordel. O 

inferno é concreto, duro e espectral. É tão concreto 

quanto a deformação de cada coisa que coexiste 

como seu fantasma na linguagem. A transformação 

da imaginação poética, da qual depende a sintaxe, 

é suficiente para os linguistas?

VIBRÁTIL

O estilo é uma infralinguagem cética e vibrante. 

Roberto Echavarren, em Verde escarabajo (2023), 

sabe que “ouvir não é ver” e que o poema é a 

“potência do corpo” – que traz à presença figuras 

e ritmos, modos e estilos – no domínio de uma 

imanência positiva. Diz-se que “toda consciência é 

alguma coisa”, toda consciência poética é “alguma 

coisa” – onde “há” matéria e memória – num 

mundo de universal variação, ondulação, vibração 

e intensidade. O poeta transforma os resíduos, 

as digressões e as forças conflitantes em “justas 

figuras” – em tropos e sintaxe – que escapam 

às operações de codificação. A ars poetica de 

Echavarren “vê tocando” e “escuta olhando”, 

ao mesmo tempo que seus órgãos são múltiplos 

e paradoxais. Não se trata de uma metáfora e 

muito menos uma sinestesia; o poeta é o reverso 

dos sentidos do mundo. Abre os olhos para 

experimentar o que não vemos e feche os olhos 

para ver. Abre os ouvidos para ouvir a experiência 

do vazio e feche-os para acompanhar os ritmos da 

mundanidade. Abre e fecha os sentidos de um limiar. 

Doa imagens e sons – depois de partir as coisas – 

para extrair delas seus materiais ígneos, como se 

expelissem líquidos e gases como vetores da terra. 

O poeta emite “corpos reais” – “percepções” como 

velocidades e lentidão e “afetos” como longitudes 

e latitudes – e fabrica uma produção de existência, 

que afirma que “não se sente” e “não se pensa”, 

exceto numa experiência de tato – de matéria e 

memória – corporal. Echavarren pratica a poética, 

narração, dramaturgia, ensaio e tradução com fins 

não apenas estéticos, mas também políticos. A sua 

escrita extrema os riscos radicais da subjetivação 

cética, o desejo e a mutação essencial dos costumes, 

para nos conduzir até a exibição de massacres 



148 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

inexplicáveis ​​em histórias totalitárias, embora 

concebidas com lógica e legalidade. Hoje resta a 

tarefa de fazer aparecer os restos arrasados ​​desse 

sujeito-população exterminado e desaparecido, 

que entra nas figuras, na sintaxe e nos tropos 

da linguagem poética. Echavarren insiste neste 

problema crucial, entrevistando sobreviventes e 

reconstruindo memórias, sem as quais não haveria 

espessura estilística vital e concreta, nem para a 

prosa nem para o poema. Cada fragmento da sua 

obra poética é uma “ponte de prata”, num contexto 

de exclusão e assassinatos deliberados, devido ao 

exercício arbitrário dos poderes das sombras, do 

confinamento e da destruição.

Desde o De rerum natura de Lucrécio, a poesia 

e a história servem a coisas concretas. Eles 

constituem a história e o poema, algo mais do 

que uma presença é tecido, como um olho que 

viu o invisível ou um ouvido que percebeu um 

murmúrio ininteligível – expõe a violência sobre 

um corpo presente. Não poderíamos acompanhar 

os longos poemas Centralasia ou La guerra de 

Ucrania sem a espessura das matérias e memórias 

viventes, ainda que fabuladas e deformadas no 

poema, pelo “vidro vermelho” das potências 

imaginárias. “Testemunha” não é apenas o sujeito 

da experiência individual, mas também aquele que 

traz à cena o comum e o pendente. O significado 

da palavra “atestar” ou “dizer da testemunha” 

vem de um verbo transitivo próximo a uma ferida 

que a ação promete restaurar em certa medida. 

“Porque a imagem é algo diferente de um simples 

corte feito no mundo dos aspectos visíveis”. É um 

afetar-se com o mundo numa maquinação sem 

fim, pelas vidas que insistem e resistem. A poética 

e a narrativa de Echavarren problematizam a 

linguagem da tradição, para investigar o corpo 

do desejo, da melancolia, da variação infinita, da 

obscenidade; permear a experiência do corpo 

em êxtase, desejante, festivo, orgiástico, em 

ruína, consumido e lancinado. O poeta escuta as 

acrobacias da carne sobrevivente, que vibra e 

modula a sensação, entre aquela palavra que se 

fixa e aquele corpo que gesticula, sempre dinâmico 

como um verdadeiro perpetuum mobile. Poetas 

como Echavarren, Perlongher, Bueno buscam 

“fazer um corpo”, contrair ou expandir os músculos 

e tendões, que tentam escapar pelas mãos ou 

pelo ânus. Procuram expressar a força interna ou 

externa que atravessa o contorno do organismo. 

Essas contrações ou distensões são o ritmo 

intenso que constitui o “corpo vibrátil” do poema. 

São esforços que deformam a representação do 

organismo. O corpo entra em conexão com animais 

e vegetais, dobra-se em nuvens ou pedras, para se 

lançar no cosmos para um “esforço espiritual”. 

Corpo e alma, como mostrou Nietzsche, são 

igualmente “corpo vibrante” ou “corpo vibrátil”. 

A sensação é alcançada além do organismo, no 

êxtase em que o organismo é colocado “fora de 

si”. Sabíamos disso por Polegarzinha, o afeto é 

uma forma de nomear a marca e a vibração que 

dá corpo a uma relação. Afirma-se, assim, que o 

desejo funciona como um “afetar-se com outros”, 

como um intérprete dos fluxos vitais e como 

uma força virtual em vias de atualização. Será 

suficiente inventar figuras de linguagem se não 

se atacarem as regras que definem as sequências 

chamadas “corretas” e “estáveis” dos elementos 

de uma linguagem programada?

MEMÓRIAS

O ritmo do corpo, entre o céu do sonho e a matança, 

evoca o estilo e o traz à presença como surreal 

e visionário, como uma infralinguagem cética e 

vibrante, cheia de memórias de tempos remotos que 

retornam. Prosopopeia, dança e inferno misturam-

se incansavelmente numa síntese de tempos 

na obra poética de Echavarren. “Como algumas 

pinturas chinesas, torna a geografia e a anatomia 

equivalentes, traduz uma na outra”. O resultado 

é a elaboração de um “passo ao limite”, onde 

carne e terra, geografia e anatomia se traduzem 

uma na outra para inventar figuras. Exemplo 

de uma tradição onde os afetos transbordam 

a subjetividade e qualquer objetividade, para 

tocar as “coisas” e se desdobrar em “conexões” 

variáveis: minerais, vegetais, cósmicas e 

impessoais. Cada ato promete verdadeiros efeitos 

conectivos, porque “todo ato é resultado de outro 

e origem de novos atos”. Um budismo consumado! 

O que significa tornar a geografia e a anatomia 

equivalentes? Trata-se de “fazer as coisas falarem: 

sopros de ar, oceanos vazios, céus esburacados de 

tempestades”. Uma luz atraente atravessa uma 

encruzilhada, entre a existência e o delírio, onde 

um ser brilhante “amarelo-verde-flúor” encara 

“sinistros intestinos vermelhos”. Como figuras 

sem medida e afetos que transbordam qualquer 



149Ensaio

sentimento conhecido, crueldade e horror abrem 

e fecham El Caballo Amarillo (2024). Que tempos 

remotos são evocados? Que seres brilhantes 

percorrem esses atalhos fabulosos? Um antes 

disso é um agora? Um lá que é um aqui? Figuras 

conhecidas e estranhas impõem velocidade e 

exercem a presença enigmática do segredo, 

enquanto seus rituais povoam sem pausa o espaço 

com uma potência incompreensível próximo da 

loucura. A excentricidade dos nomes evocados 

nada tem de exótico. A atualidade da ação compõe, 

como num cristal facetado vermelho esmeralda, 

sua fase virtual de matéria e memória. Sob pilhas 

de cadáveres há amores, há formas, meios e ritmos, 

que cristalizam o seu esmalte e vibram com pesadas 

volutas. As memórias da vingança russa contra os 

tártaros ganham força e entram num movimento de 

perseguição ofegante até as fronteiras chinesas ou 

até as guerras territoriais dos ancestrais mongóis 

entre a Rússia e a China. À primeira vista, tudo 

parece ter a ver com a posse das estepes áridas, 

ou melhor, com a invasão chinesa para controlar 

o Tibete ou com a invasão russa na Ucrânia. A 

viagem promete o tempo extraordinário de uma 

aventura, uma lógica de descontinuidade que une 

o ritmo da letra à contingência experimental de 

uma vida. A insistência, trabalho após trabalho, 

funciona em variação contínua, em constante 

desequilíbrio, liberando uma potencialidade, 

uma força irrepresentável, que atua quando os 

elementos estáveis ​​de poder e identidade são 

retirados dos corpos e das linguagens. A mistura 

vibra na sua fragilidade vital, improvisação e 

finitude. A voz centra-se num impulso: a obra 

poética de Echavarren pertence à experiência dos 

grandes livros de viajantes, como os de Haroldo de 

Campos, Paulo Leminski e Wilson Bueno.

Trata-se de uma equivalência estilística que se 

revela ativa na invenção de uma linhagem da 

literatura latino-americana. Fazem uso de seu 

poder vibrátil dos “infralinguagens”, tanto Roberto 

Echavarren quanto Néstor Perlongher e Wilson 

Bueno. Anômalos de uma tradição onde os afetos 

transbordam a subjetividade para se desdobrarem 

em conexões variáveis: minerais, vegetais, 

cósmicas e impessoais, enquanto prosopopeia, 

dança e inferno se casam. Embora apenas 

perdendo a mátria e a pátria – desejoso é aquele 

que foge de sua mãe – o som escapa do território 

das marchas e dos rituais de submissão, para 

buscar reviravoltas por linhas de errância ou de 

fuga. Muito antes de Ulisses, mudar a voz implica o 

mesmo percurso funerário, onde iniciação e morte 

são inseparáveis da metamorfose.

Echavarren faz a viagem funerária para se 

transformar a cada vez para poder escrever, 

sendo necessário lavar o sangue e as imagens de 

horror sem fim no tempo passado pela água. Que 

forma de arte e política da instauração podem 

reunir a linguagem corrosiva das práticas poéticas 

singulares, dando lugar a compreender uma ars 

poetica como a variedade infinita de suas maneiras 

de ser ou de seus modos de existir? Na saga que 

vai de Lezama Lima a Guimarães Rosa, afirma-se a 

diferença real e eficiente dos corpos – como plano 

único de imanência e singularidade – questionando 

qualquer identidade corporal, relacional ou nacional 

de natureza ontológica. Os poemas de Echavarren 

conjugam uma matriz poética, crítica e política 

que questiona qualquer salvação individual ou 

imunidade corporativa. Seguem a linha efetiva que 

o acontecimento abre na história, perseguindo em 

composições expressivas os efeitos da subjetivação 

para a produção de graus de liberdade e diferenças 

de conjuntura. Para além das fronteiras morais 

das gramáticas do poder, o desejo abre uma 

força respiratória que busca a livre comunhão 

dos corpos no banquete. Sua inquietação ansiosa 

retorna – de abandono do eu abrigado – para traçar 

um movimento de fuga cósmica, vegetal, mineral, 

animal, que busca a pura exterioridade das relações 

vitais, ampliando as sensibilidades viventes. Para 

que precisamos da força imaginativa de figuras 

justas ou de uma sintaxe renovada? Quem se 

interessa por eles como Echavarren, o faz em uma 

“semiosfera” repleta de “polifonias” e “paradoxos”, 

“anáforas” e “quiasmos”. Montaigne e Pascal, dois 

grandes cultores do estilo, sustentaram igualmente 

que o problema do “estilo” não consiste em falar 

corretamente, mas em traçar figuras corretas. 

Talvez este seja o único propósito dos escritos de 

Echavarren. Entre a literatura e os estilos de vida 

tece-se uma malha fina da qual se extrai uma 

afirmação pragmática convincente.

TRANSPASSADA

O ritmo do corpo, entre o céu do sonho e a 

matança, evoca o estilo e o traz à presença como 

surreal e visionário, como uma infralinguagem 



150 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

cética e vibrátil, cheio de memórias de tempos 

remotos que retornam, como uma malha fina 

da qual se extrai uma afirmação pragmática 

gravitante, típica de forças brutas que surgem 

em “polipalavras bárbaras”, onde o ritmo 

sonoro revela o sentido em opacidades oblíquas. 

“Essa” opacidade inacessível toma conta da 

escrita de Leminski, “O vapor umedece o bolor, 

abafa o mofo, asfixia e fermenta fragmentos de 

fragrâncias…”. Sempre nas línguas minorizadas 

pelas gramáticas do poder há um poema perdido. 

Talvez aquele poema perdido possa dizer algo que 

não ouviremos. Se assim não for, e na ausência 

desse dizer, parece necessária uma bandeira de 

insubordinação, de literatura carnavalizada, mais 

especificamente, de um gênero de sátira poética. 

E chegamos a um Brasil tropicalista, concretista e, 

quem sabe, também neobarroco. Talvez, Catatau 

(1975) do paranaense Paulo Leminski, como obra 

maior das línguas menores, consiga dizer “aqui”, 

num texto experimental com hipótese imaginária 

sobre o “sujeito”, o “cogito” e a “paisagem”, 

como faz Rabelais em Gargantua y Pantagruel, 

Swift em Gulliver, Diderot em Jacques, el fatalista, 

e Defoe em Robinson Crusoé. Talvez se pode 

dizer com acuidade e engenhosidade, que numa 

inusitada viagem o filósofo René Descartes visita 

o Brasil como integrante da comitiva de sábios e 

artistas do conde Maurício de Nassau, e chega ao 

Recife para testar sua fórmula liminar do sujeito 

moderno: “Penso, logo existo”. O faz no tempo 

do Brasil Holandês, e submetido às forças dos 

trópicos e a uma exótica natureza tupiniquim, 

onde ingere e fuma ervas, que o intoxicam de 

fauna e flora, o que acaba por sequestrar sua 

clareza de pensamento, e com isso sua fórmula 

Cogito, ergo sum. Tudo em Cartesius é ex-oticum, 

tudo o que aparece é estranho e estrangeiro, 

porque vem de um fora. Cartesius enfrenta a terra 

e delira enquanto aguarda a chegada do oficial do 

exército da Companhia das Índias Ocidentais, o 

polonês Krzysztof Arciszewski, que promete uma 

explicação filosófica sobre “esse” Brasil inacessível 

como terra excedente. Mas o interlocutor que 

chega, chega na última linha do texto, com excesso 

de álcool no sangue e sem conseguir explicar nada 

de forma lógica. Ele deixou, em um solilóquio ou 

em um circunlóquio, que uma lógica desviada ou 

alternativa macerasse em Cartesius, para explicar 

algo que, devido aos efeitos da terra, já excede suas 

categorias: neologismos, aforismos, filosofemas, 

bobagens, que governam um tesouro de invenção 

para dizer aquilo que não é claro nem distinto e 

que escapa aos limites do sentido. O Mundus 

Novus impossibilita a unificação do “eu” e deixa 

Cartesius sem concordia facultatum. O confronta 

diante de um “Gabinete de Evidências” ou de uma 

“Sala de Realidades” onde a percepção confronta 

o conceito. Prevalece o “pensamento sentido” ou 

a “sensação pensada”, impedindo em Cartesius 

as funções de dividir, excluir, ordenar e selecionar. 

Os universais de Tomás de Aquino, que ainda 

operavam no Discurso del Método, como em todas 

as mentalidades do século XVI, são ultrapassados ​​

quando confrontados com a questão da Terra.

Viajantes franceses como André de Thevet, 

explorador e escritor-geógrafo que percorreu 

as costas do Brasil, em particular Pernambuco 

e a baía do Rio de Janeiro entre 1555-1556, 

não questionam se “essa” terra é habitada por 

diferenças sem semelhanças com as conhecidas, 

só que para explicá-las ele dá lugar à Divina 

Providência. Talvez seja o seu desejo de formular 

uma cosmografia para o rei, ou seja, apenas o 

seu desejo como arquivista aos olhos da fé. Diz-

se que foi ele quem melhor percebeu as ervas 

no uso dos povos originários. A ele é atribuída a 

descrição mais precisa dos usos do fumo, entre 

outras ervas, bem como da flora, da fauna e da 

vida dos Tupinambá. Alfred Métraux considera-o 

o mais documentado do seu tempo, embora mais 

tarde tenha sido acompanhado pela lenda negra 

do descrédito. A Terra se manifesta na percepção 

de André de Thévet na forma de seres fantásticos 

ou monstruosos que ultrapassam a concordia 

facultatum. E Leminski, entre Thévet, Cartesius 

e Métraux, prepara o experimento da vingança 

tropical da Terra. E com inteligência feroz cita o 

filósofo nominalista Nicolas d’Autrécourt que viveu 

em 1300, entre as epígrafes que abrem o seu livro: 

“O universo, reduzido a uma pura multiplicidade 

fenomênica, não tem mais consistência para se 

afirmar em si mesmo, como objeto distinto do 

sujeito que sabe. Isto se evapora, por assim dizer, 

em puras aparências, misteriosamente geradas 

a partir das virtualidades do sujeito”. “Esse” 

opaco que nos questiona se abre na textura das 

linguagens. E vem a música de Leminski: “O vapor 

umedece o bolor, abafa o mofo, asfixia e fermenta 

fragmentos de fragrâncias… Animais anormais 

engendra o equinócio, desleixo no eixo da terra, 



151Ensaio

desvio das linhas de fato…Tatu, esferas rolando de 

outras eras, escarafuncham mundos e fundos…”. 

“Plantas sarcófagas e carnívoras atrapalham-se, 

um lugar ao sol e um tempo na sombra…”. O crítico 

Echavarren nos lembra que os grandes poetas 

equiparam a geografia e a anatomia, traduzem 

uma na outra. Se o mito é anterior à história, 

não é por uma questão de prioridade temporal, 

mas porque incompleta qualquer biografia, 

cronologia ou sucessão. Todas as mitologias 

ctônicas ou pertencentes à terra exercem a função 

de decomposição da ideia. Pensar contra o mito, 

como quis a filosofia grega, e por adoração ao 

grego, como fez boa parte da filosofia europeia 

moderna, é queimar novamente os poemas antes 

de se lançar na reflexão sobre a cidade dos homens 

e das mulheres. A “ideia de terra” implica deixar 

para trás a fabulação e com ela a memória. A 

promessa do conceito lança-nos para o futuro, que 

a memória, como a mãe de todas as musas, atrasa 

com o seu trabalho de recordação de arcanos, 

línguas e ofícios. Se quiséssemos sair do tempo, e 

não trazer nem ser levados por seu fluxo, ficaríamos 

com a experiência da terra como sensação última 

de nosso pertencimento. Mas o ar da cidade nos 

libertou para o “tempo” e para o “conceito”, 

pagando o preço de deixar a vida material, a da 

sintiendum comum da gramática mais antiga que 

inventou figuras de pertencimento mútuo, nas 

mãos dos escravos, servos e camponeses. E sua 

experiência nas tarefas é estigmatizada como pré-

conceitual, devendo ser mediada pela tecnologia e 

pelos saberes, até que a gênese da colheita e do 

cultivo na labuta das mãos, que orientaram o olhar, 

seja esquecida. Essa vida de pertencimento mútuo 

é chamada de “a arte do possível em pequenas 

proporções”, a arte de permanecer pequeno por 

amor à vida animada.

REVERSO

O estilo como potente e inacessível opacidade de 

“polipalavras bárbaras”, que parte do ritmo dos 

corpos, entre o céu do sonho e da matança, traz 

à presença infralinguagens surreais e visionárias, 

céticas e vibráteis, cheias de memórias de tempos 

remotos que retornam. Leminski escreve: “‘Aqui’ 

há um reverso: Catatau…”. Discurso de feras, rios, 

pedras e animais, mesmo aqueles raros que ali 

vivem de pequena estatura. “Terra,/tu que és me 

acolhes.../tu que continuas a prodigalizar.../tu que 

nunca deixas de restaurar a vida.../Ouvir a terra me 

agrada./Na escuta, encontro a bem-aventurança,/a 

admiração da percepção atenta,/a felicidade da 

carne sonora”. Terra de uma estilística que está 

por vir. “Ritmo” será o seu nome enquanto tensão 

entre a multiplicidade de durações. Aí buscamos 

nos mitos umas figuras mutáveis, embora sempre 

de intensidade vigorosa, figuras nem teológicas 

nem antropológicas, nem da ordem de substância 

nem da identidade. O ritmo do corpo, entre o 

céu do sonho e a matança, evoca o estilo e o 

traz à presença como surreal e visionário, como 

uma infralinguagem cética e vibrátil, cheia de 

memórias de tempos remotos que retornam, como 

uma malha fina da qual se extrai uma afirmação 

pragmática gravitante, típica de forças brutas que 

surgem em “polipalavras bárbaras”, onde o ritmo 

sonoro revela o sentido em opacidades oblíquas. A 

Terra não é território, mas também não é espaço, e 

não está situada atrás do horizonte, nem delineada 

na paisagem. Faz uma figura, embora não seja 

extensa. Exige pensamento, mas não é um conceito. 

Não pode ser conhecido por nenhuma ciência. 

Parece que a Terra não está em lugar nenhum. 

Utopia. Não existe tal lugar. Também não há para 

onde ir. “O silêncio eterno desses seres tortos 

e loucos me apavora... Desde verdes anos… Do 

parque do príncipe, a lentes de luneta. Contemplo 

a considerar o quase, o mar, as nuvens, os enigmas 

e os prodígios de Brasília… Plantas sarcófagas e 

carnívoras atrapalham-se, um lugar ao sol e um 

tempo na sombra…”. “Contemplo a considerar o 

quase, o mar, as nuvens, os enigmas e os prodígios 

de Brasília… Nunca vi isso aí e pensou que não era 

nada… Nunca vi isso aí e pensou que não era nada… 

“aí” é o nome indígena do bicho preguiça… Um 

prodígio protege um provérbio, o objeto protege 

um sujeito: despotismo de calamidades…”.

É preciso considerar que para compreender esses 

monstros existe uma tensão entre realidade 

ontológica e nome, que se expõe em meio a 

uma disputa entre percepção e conceito, entre 

a novidade da intuição singular e o impossível 

de dizer. Talvez devêssemos aceitar que as 

realidades ontológicas nada mais são do que 

nomes formulados por palavras. E se o fizéssemos 

compreenderíamos melhor que a ferida de 

Cartesius já foi produzida por Guilherme de Occam 

sobre o impossível de dizer em conceito. O poeta 



152 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Leminski confronta a percepção de Cartesius com 

a Terra, e numa aproximação excessiva como se a 

razão avançasse por tentativa e erro, sustentada 

numa série de indicativos sob o nome de “isso”. 

“Ele nunca viu ‘isso’ ali e pensou que não era nada”. 

“Lá” é um advérbio que comunica uma ideia de 

lugar, uma imaginação transferida para um espaço 

geométrico. “Ali” é um advérbio que comunica 

uma ideia de lugar, uma imaginação transportada 

para um espaço geométrico. 	 Mas “aí” é o nome 

que os Tupinambás originários dão à “preguiça”. 

Assim, “isso” remete ao ato singular de Occam 

(a haecceitas ou entidade), para nomear todos os 

seres individuais e particulares que existem na 

natureza da Terra e que podem ser manipulados 

pelos sentidos, pela experiência livre do homem. 

A vingança de Occam? Aqui Occam, defensor da 

novidade intuitiva singular que compromete o 

sintiendum nos sentidos, entra em choque com 

Cartesius, porque para o francês o pensamento é 

autônomo e não depende dos sentidos. Já “algo” 

dessa notícia singular intuitiva é razoável, embora 

não possa ser despojada do corpo no nome. No 

poema-ensaio-romance de Leminski, Cartesius 

afirma numa locução histórico-filosófica que “está 

aí” que se oferece à experiência dos sentidos, sob 

o nome de Brasil ou dos nascentes estados unidos 

da terra do fogo, não é “nada”. Diante das regiões 

do Catatau, Cartesius tem um projeto estratégico: 

submeter a Terra à ordem dos sentidos para 

minar as regiões sem-sentido do Catatau. Mas a 

Terra impossível de ser dita pelo conceito será, 

no entanto, nomeada pela singularidade intuitiva 

do impessoal. É o retorno do poema perdido? A 

vingança de Occam? “Um prodígio protege um 

provérbio, o objeto protege um sujeito: despotismo 

de calamidades... ‘Aqui’ há um reverso: Catatau...”. 

“Não apenas uma mensagem que me chega, / mas 

uma vibração que me regozija”.

UMBIGODOLIVROMUNDO

O estilo é potente e inacessível opacidade de 

“polipalavras bárbaras”, que parte do ritmo dos 

corpos, entre o sonho e da matança, que traz à 

presença “infralinguagens” surreais e visionárias, 

céticas e vibráteis, cheias de memórias de tempos 

remotos que retornam como “palavras-problemas” 

ou “palavras-mala”. Echavarren reconhece o 

grande movimento de Galáxias (1984) de Haroldo 

de Campos como o registro de um livro que se 

estende pela galáxia, assim como sua própria obra 

poética e narrativa. Para isso, é preciso inventar 

tropos e transformar a sintaxe para ampliar as 

linhas da imaginação. O “umbigodolivromundo” é 

uma palavra composta, que se estende até atingir o 

tamanho do mundo numa intensidade concentrada 

de ideia. O faz a partir de um ponto situado, 

de uma mônada doméstica – de uma poltrona 

almofadada e macia – a partir da qual empreende 

o desprendimento em direção à galáxia sideral. 

Antecipação alucinada de uma cosmopolítica de 

transpassada? Esta palavra extensa, que domina 

a linearidade do significante, funciona através de 

uma intensidade cromática e aspira – a partir do 

interstício microscópico, o “umbigo” – a estender-

se até atingir uma lógica de intensidade sideral. 

Quantidade cumulativa de partes que funcionam 

como “palavras-problema” ou “palavras-mala”, que 

podem reduzir, quando pronunciadas, um conjunto 

de significados a um “hipograma”. O Barroco 

trouxe à sua condição pletórica os hipogramas, 

ou, por vezes, chamados de “palavras envolvidas 

e complicadas numa ‘extensão’ aberta”, que 

dispersam um conjunto textual para atingir o seu 

máximo brilho de intensidade. Haroldo de Campos 

dá forma ao “mundo sideral da galáxia”, ele o molda, 

para empreender dentro dele uma viagem textual, 

cheia de deslizes e sem bloqueios de pontuação. 

Uma volta ao mundo em “mileumanoites”, talvez 

daqui a oitenta dias residirão “mileumanoites”? 

Oitenta longos dias para algumas “mileumanoites” 

de intensidade. Essa é a lógica da viagem!

O poeta constrói uma mônada doméstica do 

tamanho do mundo, onde impera o tempo 

(extra)ordinário. O tempo somente será 

experimentado a partir de um ato de clarividência 

e clarividência para as maravilhas das línguas. O 

“umbigodolivromundo” é um livro que não tem 

começo, que não tem fim. É um labirinto dourado 

onde uma palavra anterior, aquela que imprime 

o impulso, erudita na ordem da escrita, não quer 

começar. Se isso acontecer, é por causa da força 

avassaladora da jornada. Começa com uma força 

que vem da biografia e diz gaguejando “e começo 

aqui e meço aqui este começo e recomeço e 

arremesso/e aqui me meço…”. Galáxias avança 

com a força do balbucio e com a incerteza de 

“acabar de escrever para começar a escrever”. 

A sobreescrita e a retroescrita são modalidades 



153Ensaio

que apresentam as coisas e atmosferas, com 

o propósito de gestar mundo na textura de um 

palimpsesto. O poema traz à presença as coisas, 

os corpos e os climas, os invoca fazendo com que 

a fala e o texto cambaleiem um no outro, jogando 

e aparentando descrever ações. Viagem no tempo 

da escrita como afecção, chamando as coisas à 

palavra – como se fosse o Gênesis – e cercando, 

finalmente, as coisas nomeadas com palavras – 

como se fossem mais uma alucinação oceânica. 

O poema faz o mundo e as coisas surgirem. Um 

murmúrio, uma palavra anterior se encadeia, 

prossegue a frase, faz passar “uma voz sem 

nome”, que, há muito tempo, foi borrada – escritos 

sobre escritos escavando a superfície – até abrir 

um umbigo. Esse ato fortuito, de começar por 

tentar inserir-se despercebido nos interstícios, 

num “arremesso”, põe a funcionar a escrita para 

contornar o início e chegar plenamente à viagem. 

A escrita é apenas alucinação que encarna, para 

Haroldo de Campos compõe estranhos tropos 

típicos de sua “antropofagia”, que – “transduz e 

devora” todo progresso em qualquer biblioteca 

–. Escrever não é apenas uma graça festiva, é 

também uma viagem “forçada” que se inflama pela 

coleção de miniaturas, se desenrola com o lazer da 

infância e se expande na fruição das maravilhas. 

Em Haroldo de Campos o poema funciona como 

narrativa, em Lezama Lima a narrativa torna-se 

porosa devido ao mundo poético que a habita. 

Duas formas de formar a sintaxe desde o advento 

da palavra poética. Sentado em sua cadeira, ele 

me recebeu diversas vezes em sua casa paulista, 

enquanto traduzia grandes textos literários de 

línguas desconhecidas. “Como você faz?” Estou 

ouvindo, ele respondeu. “O ritmo sonoro revela o 

significado”.

TRANSLINGUAGEM

No falar do poema, a viagem é a maravilha de se 

tornar “tornassol”. O estilo é uma viagem da fala 

na grafia textual. A única viagem que muda por 

alucinação ou declinação das línguas, as fronteiras 

do mundo conhecido para fazer aparecer encantos 

singulares. Neste abrir e fechar de olhos, no piscar 

– vive um mundo de figuras em trânsito – que o 

poeta traduz em gestos com ritmo de letania, 

onde irrompe afiada a “polivozbárbara”, a de – 

“iquexiquematemicte, paparangaio e leroreco” 

– como em Paulo Leminski. Hinos bárbaros que 

estremecem a mônada. O livro de viagens, o 

“umbigodolivromundo” absorve tudo a seu passo. 

No seu avançar “o branco é uma linguagem que se 

estrutura como a linguagem dos seus sinais”. Este 

avançar sem exterior, num espaço do tamanho 

do mundo, onde coexistem o minúsculo e o 

quilométrico. É um absurdo perguntar-se sobre o 

limite. O limite só pode ser traçado na linguagem 

e o que está além do limite será absorvido e 

processado. Não há sem-sentido neste avançar. 

Cada partícula faz parte de uma necessidade 

atômica da Galáxia. O movimento poético é fluido 

e contínuo, as “palavras coexistem no mesmo mar 

de memória, ou seja, a linguagem é uma água”. 

Os caudais e fluxos de fragrâncias, de vozes que 

voam pelo vento e o orvalho sob o fundo sonoro do 

mar, configuram um espaço repleto de ondas sem 

interrupção. Entrelaçamento de canais, interseção 

de percursos, onde um tráfego se desenvolve no 

interior da linguagem. A linguagem de Galáxias 

ignora os diques, estende-se num “temps-durée” 

contínuo, evitando sinais de pontuação que abafam 

o som. O fluídico é sonoro, é o fluxo da respiração. 

Ali, Adorno diz a palavra certa: “Uma maneira 

tão cuidadosa de evitar um sinal é, portanto, uma 

reverência que a escrita presta ao som que abafa”.

O “umbigodolivromundo” é um livro de trânsito 

translinguístico, onde irrompe a heterogeneidade. 

Marcas de etnia, classe, gênero, sexualidade 

embarcam numa migração sem fim, num desejo 

que corrige, expande, corre e também corrói, à 

medida que avança, a linguagem oficial. Se Galáxias 

traz as coisas à presença, por mais minúsculas, 

intensas ou extensas que sejam, é porque o poeta 

traça itinerários por um mundo que se baseia na 

sua caprichosa apreensão. Haroldo de Campos, em 

Galáxias, e Lezama Lima, em Paradiso, constroem a 

secreta gravitação do “peregrino imóvel” no espaço 

dos signos fluidos. Haroldo de Campos escreve: 

“pois os signos se dobram através deste / texto que 

subsume os contextos e os produz como figuras da / 

escrita, uma polipalavra contendo todo o murmúrio 

do mar, palavra-caracol que Homero soprou e se 

deixou transpor através de sucessivas brincadeiras 

de traduções encadeadas de vogais remando 

/ contra o enrolamento móvel das consoantes, 

bem como uma microviagem através de um livro 

de viagens”. Assim como Melville, Stevenson, 

Lawrence e Conrad, que produzem trajetórias nos 



154 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

meios que experimentam, Haroldo de Campos 

transforma sua experiência transumante em uma 

“microviagem” – através de um livro de viagens 

– que é o modo de um “viajante imóvel”, ou 

como Lezama Lima chama Oppiano Licário – um 

“peregrino imóvel”– ou aquele que aprendeu com 

o sedentarismo absoluto, a superadaptação para 

superar a dispersão: “tiveram que voltar para 

superar a dispersão, quando em suas viagens 

sentiram que um braço pesava muito sobre eles, 

como se quisessem continuar uma aventura 

individual, sentiam a necessidade de voltar a se 

tornar umbilicais novamente, para reencontrar 

a totalidade da saúde”. “Umbilicar” para atingir 

o máximo de saúde ou o máximo da potência 

de ação. Lezama Lima, amante das viagens 

imaginárias, no “insilio” cubano, consegue viver 

na imagem o que na viagem física pode implicar 

uma catástrofe – uma verdadeira prefiguração 

do fim do mundo – a perturbadora destruição do 

umbilicado. Perlongher, amigo próximo de Haroldo 

de Campos, questiona sobre as Galáxias, e em 

particular sobre o barroco de Lezama Lima, como 

uma proliferação interminável de linguagens: “De 

onde vem esta disposição excêntrica do barroco 

europeu e também hispano-americano? Se trata de 

uma verdadeira desterritorialização fabulosa”.	

Lezama Lima dizia que não precisava sair de 

seu quarto para “reviver a corte de Luís XIV e 

situar-se ao lado do Rei Sol, ouvir a missa de 

domingo na catedral de Zamora junto a Colón, 

ver Catarina, a Grande, passeando pelas margens 

do Volga congelado e assistir ao parto de uma 

esquimó que depois comerá a placenta”. Assim 

como Lezama Lima, Haroldo de Campos realiza a 

mesma jornada textual estilística. A única viagem 

que, por alucinação, altera as fronteiras do mundo 

conhecido para fazer surgir encantos singulares.

REFERÊNCIAS

ÁLVAREZ SOLÍS, Ángel Octavio. La república de la 

melancolía. Política y subjetividad en el Barroco. 

Buenos Aires: La Cebra, 2015.

 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: The 

New Mestiza. San Francisco, CA: Aunt Lute Books, 

1987.

 

ARGUEDAS, José María; IZQUIERDO RÍOS, 

Francisco. Mitos, Leyendas y Cuentos. Madrid: 

Siruela, 2009.

 

ARIDJIS, Homero. La leyenda de los soles. México: 

FCE, 1993.

 

ARRIARÁN, Samuel; BEUCHOT, Mauricio. Filosofía, 

neobarroco y multiculturalismo. México: Ítaca, 

1997.

 

ARRIARÁN, Samuel. Barroco y neobarroco 

en América Latina: Estudios sobre la otra 

modernidad. México: Ítaca, 2004.

 

BENJAMIN, Walter. El origen del Trauerspiel 

alemán. Madrid: Abada, 2014.

 

BORGES, Jorge Luis. Antología poética de 

Francisco de Quevedo. Madrid: Alianza, 1985.

 

BORGES, Jorge Luis. Historia Universal de la 

Infamia. Barcelona: De Bolsillo, 2011.

 

BUCCI-GLUCKSMAN, Christine. La Folie du voir. 

De L’esthétique Baroque. Paris: Galilée, 1986.

 

BUENO, Wilson. Mar Paraguayo. São Paulo: 

Iluminuras, 1992.

 

BUENO, Wilson. Ojos de agua. Buenos Aires: El 

Territorio, 1992.

 

BUENO, Wilson. Cristal. São Paulo: Sisciliano, 1995.

 

BUENO, Wilson. Medusario: Muestra de poesía 

latinoamericana. Antología. Organização de José 

Kozer, Roberto Echavarren e Jacobo Sefamí. 

México: FCE, 1996.

 

BUENO, Wilson. Pequeño Tratado de Brinquedos. 

São Paulo: Iluminuras, 1996.

 

BUENO, Wilson. Jardín Zoológico. São Paulo: 

Iluminuras, 1999.

 

BUENO, Wilson. Meu Tio Roseno, a Cavalo. São 

Paulo: Editora 34, 2000.

 

BUENO, Wilson. Novelas Marafas. Montevideo: La 

Flauta Mágica, 2018.



155Ensaio

 

CAJIGAS-ROTUNDO, Juan Camilo. La 

biocolonialidad del poder: Amazonía, biodiversidad 

y ecocapitalismo. El giro decolonial. Reflexiones 

para una diversidad epistémica más allá del 

capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre 

Editores/Universidad Central/Instituto de Estudios 

Sociales Contemporáneos/Pontificia Universidad 

Javeriana/Instituto Pensar, 2007.

 

CALABRESE, Omar. La era neobarroca. Madrid: 

Cátedra, 1989.

 

CAMBLONG, Ana. Habitar las fronteras… Posadas: 

EDUNAM, 2014.

 

CAMBLONG, Ana. Umbrales semióticos. Córdoba: 

Alción Editora, 2017.

 

CAMBLONG, Ana. Pensar-escribiendo en el taller 

artesanal. Córdoba: Alción Editora, 2021.

 

CAMBLONG, Ana. Aguante templado. Ensayos 

procurantes. Córdoba: Alción Editora, 2023.

 

CANGI, Adrián; GONZÁLEZ, Alejandra. 

Meditaciones sobre el dolor. Buenos Aires: Red 

Editorial-Autonomía, 2018.

 

CANGI, Adrián; GONZÁLEZ, Alejandra. 

Meditaciones sobre la tierra. Buenos Aires: Red 

Editorial-Ediciones del Signo, 2020.

 

CANGI, Adrián; GONZÁLEZ, Alejandra. 

Servidumbre neoliberal. Buenos Aires: Red 

Editorial-Autonomía, 2021.

 

CANGI, Adrián; GONZÁLEZ, Alejandra. 

Meditaciones sobre la lengua. Buenos Aires: Red 

Editorial-Ediciones del Signo, 2022.

 

CANGI, Adrián; PENNISI, A. Linchamientos. La 

policía que llevamos dentro. Buenos Aires: Red 

Editorial, 2014.

 

CANGI, Adrián; PENNISI, Ariel. L’Anarca. Filosofia 

e politica in Max Stirner. Milano: Mimesis, 2023.

 

CANGI, Adrián; SIGANEVICH, Paula. Lúmpenes 

peregrinaciones. Ensayos sobre Néstor Perlongher. 

Rosario: Beatriz Viterbo, 1996.

 

CANGI, Adrián. La máquina del mundo de las 

cosas singulares: Indagación de El sueño de Juana 

Inés de la Cruz. Revista Chilena de Literatura. 

Santiago de Chile, Universidad de Chile, n.89, p. 

93-112, abril 2015.

 

CANGI, Adrián. Imágenes del pueblo. Buenos 

Aires: Red Editorial, 2015.

 

CANGI, Adrián. Geopolítica y memorias de lo 

sensible: Por una ontología crítica de la identidad. 

Revista Hermeneutic, n.18, Dossier Estética 

decolonial, p. 192-215, 2020.

CANGI, Adrián. Antibiografía. Declaraciones 

impropias. Buenos Aires: Red Editorial-Autonomía, 

2022.

 

CANGI, Adrián. Negacionismo. Naufragio de la 

memoria. Buenos Aires: Red Editorial, 2023.

 

CANGI, Adrián. Ser hablado por las fuerzas entre 

el sueño y el trance. Montaje poético entre Juana 

Inés de la Cruz y Néstor Perlongher. In: FERRER, 

Borja García (ed.). Barroco Latinoamericano y 

crisis contemporánea. Berlim/Boston: De Gruyter 

GmbH, 2023.

 

CHIAMPI, Irlemar. Barroco y modernidad. México: 

FCE, 2000.

 

DE CAMPOS, Haroldo. Galáxias. Montevideo: La 

Flauta Mágica, 2010.

 

DE LA CRUZ, Juana Inés. Obras completas. 

México: FCE, 2009.

 

DE LA CRUZ, Juana Inés. El sueño. Montevideo/

Charleston SC: La Flauta Mágica/Amazon Libros. 

[1692], 2014.

 

DELEUZE, Gilles. Le pli. Leibniz et le Baroque. 

París: Minuit, 1988.

 

DELEUZE, Gilles. Exasperación de la filosofía: 

Clases [1980/1986] 1987. Buenos Aires: Cactus, 

2006.

 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Devant le temps. 

Histoire de l’art et anachronisme des images. París: 



156 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Minuit, 2000.

 

DUSSEL, Enrique. 1492. El encubrimiento del 

otro. La Paz: Plural Editores, 1994.

 

DUSSEL, Enrique. Filosofía de la liberación. 

Bogotá: Nueva América, 1996.

 

DUSSEL, Enrique. 20 tesis de política. Madrid: 

Siglo XXI, 2006.

DUSSEL, Enrique. 14 tesis de ética. Buenos Aires: 

Docencia, 2014.

ECHAVARREN, Roberto. Arte andrógino. Estilo vs 

Moda. Buenos Aires: Colihue, 1998.

ECHAVARREN, Roberto. Performance. Género 

y transgénero. Buenos Aires: Eudeba. Seleção, 

compilação e prólogo de Adrián Cangi, 2000.

ECHAVARREN, Roberto. Fuera de género. Criaturas 

de la invención erótica. Buenos Aires: Losada. 

Posfácio de Adrián Cangi, 2007.

 

ECHAVARREN, Roberto. Yo era una brasa. 

Montevideo: Hum, 2009.

 

ECHAVARREN, Roberto. Verde Escarabajo. Buenos 

Aires: Mansalva, 2023.

 

ECHAVARREN, Roberto. Caballo amarillo. Prólogo 

de Adrián Cangi. Valencia: Pre-textos, 2024.

 

ECHEVERRÍA, Bolívar. Las ilusiones de la 

modernidad. México: UNAM/El Equilibrista, 1995.

 

ECHEVERRÍA, Bolívar. La modernidad de lo 

barroco. México: ERA, 1998.

 

ECHEVERRÍA, Bolívar. Modernidad, mestizaje 

cultural, ethos barroco. México: UNAM/El 

Equilibrista, 2004.

 

ELIZONDO, Salvador. Farabeuf o la crónica de un 

instante. Madrid: Cátedra, 2000.

 

FLORES, Enrique. Etnobarroco. Rituales de 

alucinación. México: UNAM, 2015.

 

FLORES, Enrique. Auto Sacramental do Santo 

Daime, seguido de Para una puesta en escena. 

Diálogo entre Enrique Flores y Adrián Cangi.  

Theatrum chemicum. Ayahuasca, conjuro y 

alegoría. México: UNAM, 2021.

 

FOUCAULT, Michel. L’archéologie du savoir. París: 

Gallimard, 1969.

 

FOUCAULT, Michel. Nietzsche, la généalogie et 

l’histoire. París: PUF, 1988.

 

GRACIÁN, Baltasar. Arte de ingenio: tratado de la 

agudeza. Madrid: Cátedra, 2004.

 

GRÜNER, Eduardo. La oscuridad y las luces. 

Capitalismo, cultura y revolución. Buenos Aires: 

EDHASA, 2010.

 

KIRCHER, Athanasius. Ars Magna Lucis et 

Umbrae. Galicia: Universidad de Santiago de 

Compostela, 2000.

 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Monadología. 

Principios de la Naturaleza y de la Gracia. Madrid: 

UCM, 1994.

 

LEMINSKI, Paulo. Catatau. Montevideo: La Flauta 

Mágica, 2014.

 

LEZAMA LIMA, José. Paradiso. La Habana: 

Ediciones de la Flor, 1966.

 

LEZAMA LIMA, José. Oppiano Licario. Barcelona: 

Bruguera, 1985.

 

LEZAMA LIMA, José. La expresión americana. 

México: FCE, 2017.

 

MADARIAGA, Francisco. Llegada de un jaguar a la 

tranquera. Buenos Aires: Ediciones Botella al Mar, 

1980.

 

MADARIAGA, Francisco. La balsa mariposa. Obra 

Reunida. Corrientes: Municipalidad de la ciudad de 

Corrientes, 1982.

 

MADARIAGA, Francisco. Una acuarela móvil. 

Buenos Aires: Ediciones El imaginero, 1985.

 

MADARIAGA, Francisco. Resplandor de mis 

bárbaras. Buenos Aires: Tierra Firme, 1985.



157Ensaio

 

MADARIAGA, Francisco. El tren casi fluvial. Obra 

Reunida. México: FCE, 1988.

 

MADARIAGA, Francisco. País Garza Real. Buenos 

Aires: Argonauta, 1997.

 

MADARIAGA, Francisco. Aroma de apariciones. 

Buenos Aires: Último Reino, 1998.

 

MADARIAGA, Francisco. Criollo del universo. 

Buenos Aires: Argonauta, 1998.

 

MADARIAGA, Francisco. En la tierra de nadie. 

Buenos Aires: Ediciones del Dock, 1998.

 

MADARIAGA, Francisco. Solo contra Dios no hay 

veneno. Buenos Aires: Último Reino, 1998.

 

MADARIAGA, Francisco. Contradegüellos. Obra 

Reunida. Paraná: EDUNER, 2016.

 

MOREIRAS, Alberto. Tercer espacio. Duelo y 

literatura en Latinoamérica. Santiago de Chile: 

LOM, 1999.

 

MOREIRAS, Alberto. Marranismo e inscripción. O 

el abandono de la conciencia desdichada. Madrid: 

Escolar y Mayo, 2016.

 

PERLONGHER, Néstor. La barroquización. Folha de 

São Paulo, São Paulo, 1988.

 

PERLONGHER, Néstor. Neobarroco Transplatino. 

Revista La Caja, Buenos Aires, n. 1, set.-out 1992.

 

PERLONGHER, Néstor. Poemas completos. Buenos 

Aires: Seix Barral, 1997.

 

PERLONGHER, Néstor. Prosa plebeya. Ensayos 

1980-1992. Seleção e prólogo de Christian Ferrer 

e Osvaldo Baigorria. Buenos Aires: Colihue, 1997.

 

PERLONGHER, Néstor. Caribe Transplatino. Prosa 

plebeya. Buenos Aires: Colihue, 1997.

 

PERLONGHER, Néstor. Auto Sacramental do Santo 

Daime. Revista de Poesía Tsé Tsé, Buenos Aires, n.9-

10, [s.a.]. apud CANGI, Adrián; JIMÉNEZ, Reynaldo 

(ed.). Papeles insumisos. Prólogo de Adrián Cangi. 

Buenos Aires: Santiago Arcos, 2004.

 

PERLONGHER, Néstor. El paisaje de los cuerpos 

[1992]. In: CANGI, Adrián; JIMÉNEZ, Reynaldo (ed.). 

Papeles insumisos. Prólogo de Adrián Cangi. 

Buenos Aires: Santiago Arcos, 2004.

 

ROJAS, Sergio. Escritura neobarroca: 

temporalidad y cuerpo significante. Santiago de 

Chile: Palinodia, 2010.

 

ROSA, Nicolás. Tratados sobre Néstor Perlongher. 

Buenos Aires: Ars, 1997.

 

RUIZ DE ALCARCON, Hernando. Tratado de las 

supersticiones y costumbres gentilicias que hoy 

viven entre los indios de esta Nueva España. 

México: Imprenta del Museo Nacional [1629], 1982.

 

SÁNCHEZ, Francisco. Qué nada se sabe. Madrid: 

Tecnos, 2020.

 

SARDUY, Severo. Ensayos generales sobre el 

Barroco. Buenos Aires: FCE, 1987.

 

SARDUY, Severo. El Barroco y el Neobarroco. 

Buenos Aires: Cuenco de Plata, 2011.

Notas

1  Esse texto é uma produção inédita, escrito inicialmente 
em língua portuguesa. Entretanto, foi revisado 
contextualmente, aprimorado e sistematizado por Mirele 
Corrêa, pedagoga, mestra e doutora em Educação 
pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), 
com estágio na Universitat Autònoma de Barcelona, e 
pesquisadora nos grupos GRIITTE (UNIFESP) e Phala 
(UNICAMP), investigando políticas de currículo a partir 
da “Filosofia da diferença”. Essa revisão técnica buscou 
oferecer maior fluidez conceitual e rigor terminológico, 
em diálogo com a tradição consolidada de traduções das 
obras de Gilles Deleuze, publicadas em português por 
especialistas. Esse trabalho, no entanto, não foi apenas 
técnico, mas também investigativo, pois Corrêa revisitou, 
ampliou e aprofundou questões centrais do pensamento 
da diferença, em sintonia com seu percurso de pesquisa 
na área da educação.

2 A expressão “poéticas marranas” faz referência a 
uma poética transgressora e híbrida, que se desvia das 
normas estabelecidas. O termo “marrano” remonta 
aos judeus convertidos ao cristianismo na Idade Média 
que continuaram praticando secretamente sua fé. No 
contexto literário e artístico, “marrano” simboliza uma 
resistência à pureza e à ortodoxia, evocando práticas 
culturais e linguísticas que se misturam, desestabilizam 
e subvertem as normas dominantes.



158 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

SOBRE O AUTOR

Adrián Cangi é filósofo, ensaísta, editor, curador e 

poeta. Pós-doutor pela Universidade de São Paulo, 

é professor na Universidade de Buenos Aires 

(UBA), Universidade Nacional de La Plata (UNLP) 

e Universidade Nacional de Avellaneda (UNDAV), 

onde coordena o Mestrado e o Centro de Pesquisa 

em Estéticas Contemporâneas Latinoamericanas. 

Autor de livros e artigos publicados no Brasil, 

Argentina e Europa. E-mail: adriancangi@hotmail.

com

Recebido em: 15/12/2024

Aceito em: 30/05/2025



159Ensaio Visual

AULA-PERFORMANCE | LABORATÓRIO: O INCONSCIENTE A 
CÉU ABERTO 
 
PERFORMANCE-CLASS | LABORATORY: THE UNCONSCIOUS IN THE OPEN AIR

Maria dos Remédios de Brito 
UFPA

Lindomberto Ferreira Alves 
PPGARTES-UFPA

Resumo

O presente ensaio visual reúne uma seleção de 
registros fotográficos da ação performativa Aula-
performance | Laboratório: o inconsciente a céu 
aberto, realizada na tarde do dia 15 de novembro 
de 2024, na Praça do Carmo, localizada na Cidade 
Velha, em Belém (PA).  Organizada por Maria dos 
Remédios de Brito e Lindomberto Ferreira Alves, a 
ação contou com a participação de 14 performers. 
O objetivo era fabricar em coligação, habitar 
coletivamente o espaço público, ser afetado 
pela paisagem e pelo outro, expandir mundos e 
instaurar uma cena estética construída a partir 
de fragmentos, fissuras, desvios e linhas errantes 
a céu aberto e a serviço da criação de processos 
existenciais, que revelassem outras ecologias 
possíveis e permitissem a invenção de novos 
modos de produção de vida e saúde.

Palavras-chave:

Arte; clínica; experiência; instauração; processos 

de subjetivação.

Keywords:

Art; clinic; experience; instauration; processes of 

subjectivation.

Abstract

The present visual essay gathers a selection of 
photographic records from the performative 
action Performance-class | Laboratory: the 
unconscious in the open air, held on the afternoon 
of November 15, 2024, at Praça do Carmo, located 
in Cidade Velha, Belém (PA). Organized by Maria 
dos Remédios de Brito and Lindomberto Ferreira 
Alves, the action included the participation of 14 
performers. The main goal was to collaboratively 
create, collectively inhabit public space, be affected 
by the landscape and by others, expand worlds, 
and establish an aesthetic scene constructed 
from fragments, fissures, deviations, and errant 
lines in the open air as well as to create existential 
processes that could reveal other possible 
ecologies and enable the invention of new modes 
of life and health production. 



160 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

INTERLÚDIO

	

O presente ensaio visual reúne uma seleção de 

registros fotográficos da ação performativa Aula-

performance | Laboratório: o inconsciente a céu 

aberto, uma das experimentações práticas da 

disciplina Seminários Avançados I – Arte e Clínica,1 

ministrada no segundo semestre letivo de 2024, no 

âmbito do Programa de Pós-Graduação em Artes 

da Universidade Federal do Pará (PPGARTES-

UFPA).

Realizada na tarde do dia 15 de novembro de 

2024, na Praça do Carmo, localizada na Cidade 

Velha, em Belém (PA), a ação teve duração de 

4 horas e contou com a condução de Maria dos 

Remédios de Brito e Lindomberto Ferreira Alves, 

além da participação de Andrey Jandison da Silva, 

Breno Filo Creão de Sousa Garcia, Cleber Silva 

de Oliveira, Darciana de Fátima da Cruz Martins, 

Gesiel Ribeiro de Leão, Joliene Kate Nascimento 

Pinto, Julia Maria Goulart Modesto, Leylla Raissa 

Sampaio Melo, Marluce Cristina Araújo Silva, 

Melquisedeque Matos Miranda, Mileide Gomes 

Barros, Samia Oliveira Moraes de Souza, Sol Sousa 

Estevam e Thaysa Cristina Magalhães dos Santos.

Assim como a disciplina, esta ação se configurou 

como um laboratório de experimentação 

do pensamento e do corpo, fundamentado 

epistemologicamente no pensamento filosófico 

de Gilles Deleuze e em suas interseções com as 

artes. Deleuze desde seus primeiros escritos, a 

exemplo do livro Sacher-Masoch: o frio é o cruel 

(2009), apresenta uma relação crítica com a 

psicanálise freudiana, e sua relação sempre foi 

de aproximações e distanciamentos. Esse aspecto 

também pode ser notado em Lógica do Sentido 

(2006), obra que pode ser lida, segundo o autor, 

como um romance de psicanálise, oferecendo 

uma miríada instigante. Uma lógica do sentido 

atravessada por superfícies, profundidades, 

percorrendo o não sentido, o acontecimental, a 

linguagem e seus paradoxos e ainda assim ser um 

sentido.

Segue suas inferências com a clínica em outros 

livros no qual podemos notar demarcações de 

leituras e modulações. Na obra Sacher-Masoch: 

o frio é o cruel (2009), Deleuze concebe o artista 

como sintomatologista, médico da civilização; e a 

arte como uma topologia das forças e das pulsões. 

Em obras conjuntas com Félix Guattari, não deixa 

de permanecer o diálogo em tensão com a crítica 

e a clínica psicanalista em sua radicalidade. O 

artista, por exemplo, conforme em O anti-Édipo: 

Capitalismo e Esquizofrenia (2010), ainda é visto 

como médico da civilização, não porque promove 

uma sintomatologia ou uma tipologia das pulsões, 

mas porque ele libera a vida, mesmo quando essa 

se encontra encarcerada aos poderes políticas, 

sociais, econômicas e culturais.

Pistas clínicas também podem ser encontradas 

em Francis Bacon: lógica da sensação (2007): 

antes o corpo do que o intelecto. A pintura passa 

também pelo não racional, o acaso. Cores não 

se diferenciam por oposição, mas por graus de 

aproximações e borramentos, há um desarrazoado 

que ronda o diagrama povoado por forças. 

Em diferentes obras, Deleuze traça suas 

intercessões próprias com certos conceitos da 

psicanálise, a partir do que seja interessante para 

o seu próprio pensamento filosófico, assim como 

a seleção dos seus artistas de interesse, passando 

pela escrita, pela literatura, pelo teatro, pela 

pintura. Em Crítica e Clínica (1997), ele retoma 

o artista como o médico de si e do mundo (o 

mundo é um conjunto de sintomas cuja doença se 

confunde com o homem), e a arte é posta não só 

como potência diagnosticadora, mas, sobretudo, 

pelas potências de produzir e criar uma saúde. 

Delírio, conceito caro para Deleuze, é uma forma de 

arrebatar outros territórios, inventar um povo que 

falta – no caso do escritor, aquele que delira pela 

escrita, fabula novos mundos, novas gramáticas, 

como Kafka, que cria uma literatura menor, uma 

língua menor, abrindo linhas individuantes. 

Toda uma ideia de saúde e doença é tratada nessa 

obra. A doença é parada do processo, e saúde 

não tem nenhuma ligação com um corpo perfeito, 

saudável, tal como a ideia medicamentosa. O 

atletismo do artista requer um outro modo de 

posição do corpo. O artista é atravessado por 

uma frágil saúde, porque viu e ouviu alguma 

coisa muito grande. Seu corpo, não se adapta ao 

mundo competitivo, as forças das competências 

mercadológicas, as habilidades do capital, as 

maquinações dos trabalhos exacerbados e da 

cultura; a saúde, assim, se relaciona a novas 

maneiras de pensar e criar mundos outros, vidas 

outras. 



161Ensaio Visual

Em Crítica e Clínica (1997), os artistas são videntes, 

pois instauram outras formas de percepções, 

de sensações, sendo que suas criações instalam 

outros modos de ver, sentir, pensar, oferecendo, 

assim, um papel político para a fabulação e para 

o delírio. Por isso, Antonin Artaud, o artista da 

crueldade, trava um combate contra o julgamento, 

contra as condutas, contra os órgãos e busca uma 

vigorosa vitalidade não orgânica, liberando as 

forças dos órgãos para possibilitar vida ao corpo-

sem-órgão. 

De todo modo, é interessante sublinhar que a ideia 

de clínica assumida tanto na disciplina Seminários 

Avançados I – Arte e Clínica quanto na ação Aula-

performance | Laboratório: o inconsciente a céu 

aberto não diz respeito a protocolos de cura a 

partir da perspectiva médica e psicológica. Mas, 

sim, pensada de forma ampla, tendo ligação com 

possibilidades de viver, o que não exclui a morte, a 

dor, o horror, a angústia, o desespero; a vida insiste 

tragicamente (clínica trágica). Deleuze nota que 

essa perspectiva emula com grande vigor e rigor 

em determinados artistas, daí seu interesse por 

àqueles que enfrentam o caos, pois, ainda assim, a 

vida se impõe em modos de existências, se impõe 

em processos de singularizações, subvertendo 

as fronteiras dos poderes, das governabilidades 

estruturantes, dos padrões fixos, dos padrões 

normativos. O acaso atravessa a vida, há um 

jogo nebuloso, desconhecido, há manifestação do 

indomável, do indizível, do não destinável. Ora, 

como nos ligar com o que nos acontece?

A ideia de saúde, que perpassa pelo pensamento 

de Deleuze referente sua ligação com a clínica, diz 

respeito aquela que seja possível inventar modos de 

vidas, incluindo a morte quando a vida insiste. Daí, 

novamente, seu interesse por certos artistas que 

tinham uma saúde frágil. A exemplo de Artaud, o 

“esquizofrênico”, que fazia a gramática gaguejar e 

se tinha expressão com fala, ela se faz de múltiplos 

ruídos, de múltiplas forças, em que suas expressões 

incluíam elementos díspares, convidando o ver e 

ouvir, experimentar em vez de interpretar. Pensar 

por processos cartográficos, sem ligação com o 

método, mas com os procedimentos, e para além 

de uma suposta arqueologia.

Deleuze se interessa pela fratura que compõe 

a vida. O desligamento vem primeiro do que as 

ligações, pois o que se repete é o que não se é. 

Portanto, ele inclui morte e vida. A vida não se 

opõe à morte, a morte é coextensiva à vida. Morre-

se parcialmente todos os dias. Somos fragmentos 

de vida. A morte nos ronda o tempo todo para 

persistir a vida, o que não se confunde com o todo 

que quer morrer. E tudo isso, não é “eu”, pois este 

é sempre um efeito dos apontamentos caóticos, 

fragmentários, confusos, incertos, alheios. Toda 

a experiência que se tem por meio da memória 

não tem intenção de unificar o “eu”, pois ele é um 

efeito, não tem ligação com o pessoal. A memória 

não independe do inconsciente, ela vem sem avisar 

e se expressa por superfície. Deleuze insiste que 

o artista não escreve autobiografias, mas delira 

mundos, fabula mundos. Portanto, não se trata de 

nenhum delírio da pura imaginação, tampouco da 

pura realidade. Mas, sim, de alguma coisa que salta 

desse entre lugar.

Os artistas que interessam Deleuze passaram por 

enfrentamentos caóticos em sua vida, e são esses, 

com uma saúde frágil, que inventam uma grande 

saúde. Assim a clínica perpassa pelas forças 

intensivas, por modos de ativar insurgências. 

Não é uma questão de arteterapia. Deleuze se 

interessa por criações, processos de subjetivações 

maquínicos, mais que processos estruturantes 

personológicos, pois não se trata de uma questão 

de representação, de um “eu” individual, fincado 

em si mesmo, alheio ao mundo e instituído por uma 

razão referente a si mesmo. Por isso, o pensador se 

desvia da ideia de sujeito identitário, se desvia de 

termos hegemônicos, do sujeito do conhecimento, 

esse que se diz ter posse de si mesmo ou de uma 

saúde hegemônica, uma normalidade hegemônica. 

Importa para ele, quebrar liames entre uma coisa 

e outra.

É exatamente isso que está em foco no contexto 

da ação Aula-performance | Laboratório: o 

inconsciente a céu aberto: tensionar e, talvez, 

romper esses limites. Esse gesto busca possibilitar 

o alargamento do campo do sensível, com o 

objetivo de acionar e ativar a experiência estética 

como um trabalho ético sobre si mesmo. Um 

trabalho engajado, permeado e atravessado pela 

diversidade do vivido e por experimentações de 

diferenças não identitárias. Trata-se de instaurar 

experiências que não apenas acompanham a 

vida em seus movimentos de transformação e 

autocriação, mas que, sobretudo, operam por 

meio das multiplicidades, promovendo a liberdade 



162 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

de criação de novos mundos e outras políticas 

de subjetivação.Deste modo, os objetivos da 

ação foram articulados por meio das seguintes 

instruções práticas:

Todas as pessoas participantes vestiriam 
roupas vermelhas, criando uma interferência 
visual na paisagem da Praça do Carmo 
durante a ação.

Cada participante traria para a ação uma 
pequena relíquia de valor afetivo, como um 
objeto, carta, peça de roupa, lembrança, 
brinco, anel, pingente, entre outros.

Cada participante levaria os materiais que 
utilizaria, como tintas (preferencialmente 
para tecido), pincéis, canetas (nanquim, 
posca etc.) ou outros materiais, como linhas, 
agulhas, barbantes etc.

	

Sob a perspectiva de sua partitura, a ação foi 

conduzida com base na seguinte dinâmica: 

iremos nos reunir ao redor de uma grande mesa, 

sobre a qual estará disposta uma panada. Cada 

pessoa ocupará uma posição ao redor da mesa e 

colocará sobre a panada seu objeto afetivo e seus 

materiais de trabalho. No início da ação, todos, em 

silêncio, começarão a intervir na panada, guiados 

pelos processos vivenciados e experimentados 

ao longo da disciplina Seminários Avançados I – 

Arte e Clínica, pelo objeto afetivo e pela pergunta 

disparadora: “Como instaurar em nós um desejo de 

vida para um mundo possível?”. Após um período, 

realizaremos um giro de posições no sentido anti-

horário, permitindo que cada participante dê 

continuidade à intervenção na panada, agora a 

partir da posição da pessoa imediatamente à sua 

direita. Esse movimento possibilitará que todos 

possam intervir nos registros uns dos outros. 

O protocolo de giro será repetido até que cada 

pessoa passe por todas as posições dos demais. 

A ação será concluída quando cada participante 

retornar à sua posição inicial.

A execução dessa partitura visou, portanto, o 

desenvolvimento de uma experiência coletiva no 

espaço urbano, convocando memórias, sonhos e 

desejos diversos para que cada corpo se tornasse 

uma máquina inventiva de si mesmo em diálogo 

com a paisagem. O objetivo era fabricar em 

coligação, habitar coletivamente o espaço público, 

ser afetado pela paisagem e pelo outro, expandir 

mundos e instaurar uma cena estética construída 

a partir de fragmentos, fissuras, desvios e linhas 

errantes a céu aberto. Tudo isso a serviço da criação 

de processos existenciais que revelassem outras 

ecologias possíveis e permitissem a invenção de 

novos modos de produção de vida e saúde.

Antes de seguirmos para a apresentação de alguns 

registros dos desdobramentos da experiência de 

realização da partitura, é imprescindível destacar 

uma, entre tantas, importantes referências que 

nos inspiraram e impulsionaram a proposição e 

execução da ação Aula-performance | Laboratório: 

o inconsciente a céu aberto. Trata-se do programa 

de pesquisa e extensão Clínica Urbana,2 realizado 

em Vitória (ES), sob a coordenação da psicóloga, 

pesquisadora e artista multimeios Leila Domingues 

Machado. Também merece menção a residência 

artística Klínicateliê: ser obra da obra de arte 

(2022),3 realizada em Vitória (ES), na Galeria 

de Arte e Pesquisa da Universidade Federal do 

Espírito Santo (GAP-UFES); e alguns coletivos de 

desenho atuantes na cidade de Belém (PA), como 

A Riscadeira, Brutus Desenhadores4 e Coisas 

de Aranhas, que promovem (ou promoveram) o 

desenho coletivo como um modo de produção de 

cuidado; dispositivo clínico capaz de nos lançar 

para além de nós mesmos.

Vida longa às iniciativas que colocam em cena 

processos de desnaturalização, ruptura com o 

habitual e com o cristalizado, ampliando o olhar 

para o mundo e para si mesmo.



163Ensaio Visual

Figura 1 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.5

Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.
Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].

Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



164 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 2 – Aula-performance 
| Laboratório: o inconsciente 
a céu aberto.
Performance [4 horas]. 
Praça do Carmo, Belém 
(PA), Brasil, 2024.
Sem título, objeto [Desenho, 
pintura, escrita, costura 
sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando 
Barata, Julia Maria Goulart 
Modesto e Maria dos 

Remédios de Brito.

Figura 3 – Aula-performance 
| Laboratório: o 
inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. 
Praça do Carmo, Belém 
(PA), Brasil, 2024.
Sem título, objeto [Desenho, 
pintura, escrita, costura 
sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando 
Barata, Julia Maria Goulart 
Modesto e Maria dos 
Remédios de Brito.



165Ensaio Visual

Figura 4 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



166 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 5 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



167Ensaio Visual

           Figura 6 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



168 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 7 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



169Ensaio Visual

Figura 8 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



170 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 9 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



171Ensaio Visual

        
Figura 10 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.

Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.
Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].

Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



172 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 11 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



173Ensaio Visual

Figura 12 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



174 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 13 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



175Ensaio Visual

Figura 14 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



176 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

REFERÊNCIAS

DELEUZE, Gilles. Sacher-Masoch: o frio e o cruel. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2009.

DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. 5. ed. São 

Paulo: Perspectiva, 2006. 

DELEUZE, Gilles. Francis Bacon: lógica da 

sensação. 2. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007. 

DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. São Paulo: 

Editora 34, 1997.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O anti-Édipo: 

capitalismo e esquizofrenia. 2. ed. São Paulo: 

Editora 34, 2010. 

Notas

1 Ministrada pela professora doutora Maria dos Remédios 
de Brito, em colaboração com Lindomberto Ferreira 
Alves, docente voluntário e doutorando do PPGARTES 
– UFPA.

2  O projeto teve início em 2011, sob o nome Coisas que 
se passam sobre a pele da cidade. Em 2014, tornou-se 
permanente com o título Clínica Urbana, permanecendo 
ativo até seu encerramento em 2017. Ele surgiu do 
compromisso de inventar uma clínica verdadeiramente 
ampliada, concebida como uma “clínica a céu aberto”, 
destinada a promover intervenções na cidade e 
desconstruir os limites rígidos dos espaços fechados. 
Por meio dessa abordagem urbana, buscou-se criar 
“dispositivos de encontro” no ambiente urbano, 
voltados à escuta e à narrativa de vidas anônimas, 
frequentemente capturadas ou em ruptura com macro e 
micropolíticas de subjetivação. Essas políticas, marcadas 
por cronopolíticas de velocidade e pelo anestesiamento 
do campo das sensações-afetos, foram tensionadas pela 
proposta, que visava reativar sensibilidades e encontros 
transformadores.

3 Sob coordenação de Lindomberto Ferreira Alves, 
a residência reuniu as artistas e psicólogas Isabella 
Azevedo, Luana Miranda, Maria Ramos e Marina 
Fortunato para investigar as relações entre poéticas 
e políticas de subjetivação. O objetivo foi sondar as 
confluências entre a dimensão poética do fazer clínico 
e a dimensão clínica do fazer artístico, transformando a 
Galeria de Arte e Pesquisa (GAP-UFES), em Vitória (ES), 
em uma clínica-ateliê. Durante quinze dias, a galeria 
se tornou um espaço de práticas experimentais, onde 
as artistas alinharam processos de cuidado e criação, 
promovendo experiências inovadoras e transformadoras 
no encontro entre arte e clínica.

4  Para mais informações sobre A Riscadeira, acesse 
<https://www.instagram.com/gordawlad/>. E sobre 
Brutus Desenhadores, acesse <https://www.instagram.
com/brutusdesenhadores/>.

5  Nesta imagem, e em todas as demais deste ensaio, 
temos a presença de Maria dos Remédios de Brito, 
Lindomberto Ferreira Alves, Andrey Jandison da Silva, 
Breno Filo Creão de Sousa Garcia, Cleber Silva de 
Oliveira, Darciana de Fátima da Cruz Martins, Gesiel 
Ribeiro de Leão, Joliene Kate Nascimento Pinto, Julia 
Maria Goulart Modesto, Leylla Raissa Sampaio Melo, 
Marluce Cristina Araújo Silva, Melquisedeque Matos 
Miranda, Mileide Gomes Barros, Samia Oliveira Moraes de 
Souza, Sol Sousa Estevam e Thaysa Cristina Magalhães 
dos Santos.

SOBRE OS AUTORES

Maria dos Remédios de Brito é professora-

associada atuando nos programas de pós-

graduação em Filosofia e em Artes (UFPA), 

mestra e doutora em Filosofia da Educação 

(UNIMEP-Piracicaba - SP), com pós-doutorado 

em Filosofia da Educação (UNICAMP). Graduada 

em Filosofia (UFPA) e em Pedagogia (UFPA), é 

também especialista em Filosofia Contemporânea 

(PUC-Rio) e em Educação e Problemas Regionais 

(UFPA), com aperfeiçoamento em Psicanálise 

(Corpo Freudiano de Belém). Coordena grupos de 

pesquisa e desenvolve pesquisas nas interfaces 

entre filosofia, arte e educação, com especial 

interesse pela psicanálise, esquizoanálise e pelas 

questões femininas. E-mail: mrb@ufpa.br

Lindomberto Ferreira Alves é curador e pesquisador. 

Doutorando em Artes (PPGARTES - UFPA), mestre 

em Artes (PPGA/UFES), licenciado em Artes 

Visuais (UNAR - SP) e bacharel em Arquitetura e 

Urbanismo (UFBA). Cofundador e editor-chefe da 

editora independente Rizoma-Escrita (2022-) e 

co-idealizador e coordenador do projeto editorial-

cultural AECE (2023-). Autor do livro Rubiane Maia: 

corpo em estado de performance (SECULT - ES, 

2021). Atualmente pesquisa sobre perspectivas não 

hegemônicas de escrita da crítica de arte e atua 

como pesquisador bolsista da FAPES no projeto 

Análise Executiva da Lei de Incentivo à Cultura 

Capixaba (Instituto Jones dos Santos Neves/ES). 

E-mail: lindombertofa@gmail.com

Recebido em: 15/12/2024

Aprovado em: 30/5/2025


