
1Artigos do dossiê 



2 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 



3Artigos do dossiê 

v. 11, n. 20, 2025

Dossiê Temático A escrita nos memoriais 

poéticos das artes - parte I
Revista    publicada    com    apoio    da    Coordenação    
de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – 
Brasil (CAPES) - Processo: 88881707349/2022-01. 
PDPG Emergencial de Consolidação Estratégica dos 
Programas de Pós-Graduação (PPGs) stricto sensu 
acadêmicos com notas 3 e 4.



4 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Todos os esforços foram feitos para contactar com os detentores dos direitos das imagens. Em caso de 

omissão, faremos todos os ajustes possíveis na primeira oportunidade. Esta é uma publicação sem fins 

lucrativos, e encontra-se livre de pagamentos de direito de autor no Brasil, protegida pela Lei No 9.610, 

Título III, Cap. IV, Art. 46, Inciso VIII.

 

©Todos os direitos e responsabilidades sobre as imagens e textos pertencem aos seus autores

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

 Arteriais – Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes / Programa de Pós-
Graduação em Artes, Instituto de Ciências da Arte, Universidade Federal do 
Pará. Editor: José Denis de Oliveira Bezerra. – v.11, n.20 (2025). – Belém (PA): 
Universidade Federal do Pará, 2025.

Semestral
Início: v.1, n.1 (2015)
DOI 10.18542 
ISSN 2446-5356

       1. Arte - Periódicos. 2. Artes Cênicas - Periódicos. 3. Artes Visuais – Periódi-
cos. 4. Cinema-audiovisual - Periódicos. 5. Música - Periódicos. 6. Amazônia. 7. 
Abordagem interdisciplinar do conhecimento - Periódicos. I. Universidade Federal 
do Pará. Instituto de Ciências da Arte. Programa de Pós-Graduação em Artes. II. 
Bezerra, José Denis de Oliveira (ed.).

CDD 700.5      



5Artigos do dossiê 



6 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

ARTERIAIS >>>
Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes | ICA | UFPA  
Pró-Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação | Periódicos - Portal de Revistas Científicas da UFPA 
Ano 11 | n. 20 | 2025

Reitor

Prof. Dr. Gilmar Pereira da Silva

Vice-Reitora

Prof.ª Dr.ª Loiane Prado Verbicaro

Pró-Reitora de Pós-Graduação e Pesquisa

Prof.ª Dr.ª Maria Iracilda da Cunha Sampaio

Diretor de Pesquisa

Prof. Dr. Antônio Jorge Gomes Abelém

Diretora Geral do Instituto de Ciências da Arte

Prof.ª Dr.ª Isis de Melo Molinari Antunes

Diretora Adjunta do Instituto de Ciências da Arte

Prof.ª Dr.ª Adriana Valente Azulay

Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Artes

Prof. Dr. José Denis de Oliveira Bezerra

Vice Coordenadora do Programa de Pós-Graduação em Artes

Prof.ª Dr.ª Mayrla Andrade Ferreira dos Santos

Coordenador do Prof-Artes UFPA - Mestrado Profissional em Arte em Rede

Prof. Dr. Áureo Deo DeFreitas Júnior

Editor-chefe

José Denis de Oliveira Bezerra



7Artigos do dossiê 

Conselho Científico e Editorial

Diógenes André Vieira Maciel – Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), Campina Grande, PB, Brasil

Jorge Louraço Figueira – Universidade de Coimbra (UC), Coimbra, Portugal

José Afonso Medeiros – Universidade Federal do Pará (UFPA), Belém, PA, Brasil

José Maximiano Arruda Ximenes de Lima – Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do 

Ceará (IFCE), Fortaleza, CE, Brasil

Leonel Martins Carvalho – Universidade Federal do Acre (UFAC), Rio Branco, AC, Brasil

Líliam Cristina Barros Cohen – Universidade Federal do Pará (UFPA), Belém, PA, Brasil

Lúcia Gouvêa  Pimentel – Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Belo Horizonte, MG, Brasil

Luis Ricardo Queiroz, Universidade Federal da Paraíba (UFPB), João Pessoa, PB, Brasil

Maria Beatriz Braga Mendonça – Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Belo Horizonte, MG, 

Brasil

Márcia Mariana Bittencourt Brito – Universidade Federal do Pará (UFPA), Belém, PA, Brasil

Marisa Mokarzel – Universidade da Amazônia (UNAMA), Belém, PA, Brasil

Orlando Franco Maneschy– Universidade Federal do Pará (UFPA), Belém, PA, Brasil

Paulo Marcos Cardoso Maciel – Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP), Ouro Preto, MG, Brasil

Paulo Murilo Guerreiro do Amaral, Universidade do Estado do Pará, Belém, PA, Brasil

Rita Luciana Berti Bredariolli – Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho (UNESP), São 

Paulo, SP, Brasil

Sonia Maria Moraes Chada – Universidade Federal do Pará (UFPA), Belém, PA, Brasil

Vera Beatriz Sequeira – Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Rio de Janeiro, RJ, Brasil

Avaliadores Arteriais v. 11, n. 20, abr./jun. 2025

Alex Ferreira Damasceno – Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil

Alexandre Romariz Sequeira – Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil

Aparecido José Cirillo – Universidade Federal do Espírito Santo (UFES), Brasil

Diógenes André Vieira Maciel – Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), Brasil

Graziela Ribeiro Baena – Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil

Ivone Maria Xavier de Amorim Almeira – Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil

José Afonso Medeiros – Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil

Leila Aparecida Domingues Machado – Universidade Federal do Espírito Santo (UFES), Brasil

Líliam Cristina Barros Cohen – Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil

Lucian José de Souza Costa e Costa – Universidade do Estado do Pará (UEPA), Brasil

Maria Ana Azevedo de Oliveira – Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil

Rita Luciana Berti Bredariolli – Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho (UNESP), Brasil

Rosane Preciosa Sequeira – Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF), Brasil

Revisão

Andrea Carvalho Stark | José Denis de Oliveira Bezerra

Diagramação

Ana Carolina Araújo Abreu

Apoio Técnico 

Antonio de Oliveira Junior

Nyara Cardoso Silva 

Ester de Souza Castro

Capa
Isabella Azevedo. Sem título 1 (2020), Série O avesso da palavra. Bordado em algodão cru. Dimensões 

21 cm x 15 cm. Pertence à coleção de Maria Ramos Gazel.



8 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Agradecimentos

Adrián Cangi

Adriel Figuerêdo

Anderson Carmo de Carvalho

Camila Maciel Campolina Alves Mantovani

Felipe Araújo de Melo

Gisela Reis Biancalana

Iasmim Dala Bernardina Rodrigues

Inara Novaes Macedo

Lindomberto Ferreira Alves

Luana Furtado Ramos Cairrão

Lucas Soares

Luciana Mourão Arslan

Marcos Gervânio de Azevedo Melo

Maria dos Remédios de Brito

Maria Luiza Teixeira Ramos Galacha

Marluce Cristina Araújo Silva

Maurílio Mendonça de Avellar Gomes

Mayrla Andrade Ferreira dos Santos

Rosane Preciosa Sequeira

Sóstenes Dias Siqueira

Victor Finkler Lachowski

Wellingson Valente dos Reis



9Artigos do dossiê 

Realização

Apoio

Indexadores 

Universidade Federal do Pará – UFPA

Pró-Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação

Portal de Revistas Ciêntificas - UFPA

Instituto de Ciências da Arte – ICA

Programa de Pós-Graduação em Artes – PPGARTES

Arteriais – Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes

revista.arteriais@gmail.com



10 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

SUMÁRIO

Editorial

Dossiê Temático: A escrita nos memoriais poéticos das artes - Parte I

Apresentação

CORPOS, ESCRITAS E MEMÓRIAS COMO TERRITÓRIOS DE CRIAÇÃO

Maria dos Remédios de Brito

Rosane Preciosa Sequeira

Lindomberto Ferreira Alves 

ARTIGOS

CORPO PARI(N)DO: UM MEMORIAL POÉTICO DECOLONIAL SOBRE O CORPO DA MÃE

Marluce Cristina Araújo Silva

PORTA(DOR)A: ECOS DO FEMININO NAS RUAS DA CIDADE

Inara Novaes Macedo

ABESTANÇAS, CALDO DE PEDRAS E APEDREJADAS: UMA ESCRITA DA PRÁTICA 

PERFORMATIVA

Luana Furtado Ramos Cairrão

Gisela Reis Biancalana

FLUTUAÇÕES, ANTROPOFAGIA E MAPA: RIZOMA AUTOETNOBIOGRÁFICO DE UM 

HISTORIADOR-ARTISTA

Felipe Araújo de Melo

Wellingson Valente dos Reis

POÉTICA DO HABITANTE-CRIADOR: REFLEXÕES DE EXPERIÊNCIAS PROCESSUAIS 

NA CRIAÇÃO EM DANÇA

Mayrla Andrade Ferreira dos Santos

EXERCÍCIO EPISTEMOLÓGICO PARA A COMUNICAÇÃO ESPIRALAR: PRIMEIROS 

APONTAMENTOS

Maurílio Mendonça de Avellar Gomes

Camila Maciel Campolina Alves Mantovani 

ESCREVIVÊNCIA, ORALITURA E PROCESSO CRIATIVO ARTÍSTICO: DIÁLOGOS A 

PARTIR DA GRAFIA-DESENHO

Maria Luiza Teixeira Ramos Galacha

ENTRE O GOSTO E A MEMÓRIA: O PALADAR COMO PONTO DE CRIAÇÃO

Iasmim Dala Bernardina Rodrigues

O MELHOR DO CAMINHO É A DEMORA

Lucas Soares

13

15

22

31

39

54

65

77

88

97

104



11Artigos do dossiê 

A INTERSEÇÃO DAS ARTES GRÁFICAS E OS MATERIAIS DA EXPRESSIVIDADE 

NORDESTINA PARA REIMAGINAR O NORDESTE

Adriel Figuerêdo

ENSAIO

ENCANTOS SINGULARES

Adrián Cangi 

ENSAIOS VISUAIS

AULA-PERFORMANCE | LABORATÓRIO: O INCONSCIENTE A CÉU ABERTO

Maria dos Remédios de Brito

Lindomberto Ferreira Alves

ACADEMIA & LATTES MOTIV: EM CORPOESCRITAS

Luciana Mourão Arslan

SEÇÃO FLUXO CONTÍNUO

ARTIGOS

O JARDIM DAS DELÍCIAS TERRENAS E A RELAÇÃO ARTE-CIÊNCIA: O CÉU NÃO É 

MELHOR QUE O INFERNO NA VISÃO DE CIÊNCIA DE PAUL FEYERABEND

Marcos Gervânio de Azevedo Melo

NEONAZISMO ESTADUNIDENSE NO CINEMA: CONSTELAÇÃO FÍLMICA E CONTEÚDO 

FACTUAL

Victor Finkler Lachowski

RESENHA

YOUNG CHORISTERS, 650–1700: ENTRE VOZES E SILENCIAMENTOS

Anderson Carmo de Carvalho

PARTITURA

SUÍTE PARAENSE: I. LIGETANDO WALDEMAR

Sóstenes Dias Siqueira

 

INSTRUÇÕES AOS AUTORES DE TEXTOS 

Instructions for the authors

158

177

190

200

217

229

244

120

137



12 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 



13Artigos do dossiê 

REVISTA ARTERIAIS >>>  EDITORIAL

A presente edição da Arteriais (volume 11, número 

20) organiza-se em duas partes: a primeira é 

composta por artigos, ensaios visuais e ensaio 

referentes à primeira parte do dossiê temático 

A escrita nos memoriais poéticos das artes; na 

segunda parte temos artigos, resenha e uma 

partitura na seção Fluxo Contínuo.

O dossiê temático A escrita nos memoriais 

poéticos das artes é organizado pelas professoras 

e pesquisadoras Maria dos Remédios de Brito 

(Universidade Federal do Pará – UFPA), Rosane 

Preciosa Sequeira (Universidade Federal de Juiz 

de Fora – UFJF) e pelo pesquisador Lindomberto 

Ferreira Alves (doutorando do Programa de Pós-

Graduação em Artes da Universidade Federal do 

Pará – PPGARTES-UFPA). A primeira parte do 

dossiê é  composta por dez artigos, um ensaio 

e dois ensaios visuais, produções de artistas-

pesquisadores dedicados a pensar modos de fazer e 

de refletir suas pesquisas a partir dos processos de 

escrita. Segundo as organizadoras e o organizador 

do dossiê, “trata-se de uma proposição que 

busca pensar a escrita não como simples registro 

posterior à obra, mas como gesto coextensivo à 

criação – ato vivo que participa da constituição 

da experiência artística e, mais amplamente, da 

experiência criadora”.

Na seção Fluxo Contínuo, temos dois artigos, 

uma resenha e uma partitura. Marcos Gervânio 

de Azevedo Melo abre a seção de artigos, com 

o texto JARDIM DAS DELÍCIAS TERRENAS E A 

RELAÇÃO ARTE-CIÊNCIA: O CÉU NÃO É MELHOR 

QUE O INFERNO NA VISÃO DE CIÊNCIA DE PAUL 

FEYERABEND, que objetiva analisar a obra O 

Jardim das Delícias Terrenas de Hieronymus 

Bosch, com um estudo interdisciplinar dedicado à 

leitura de imagem, “fundamentada na intersecção 

entre Arte e Ciência”. Em seguida, temos o 

artigo de Victor Finkler Lachowski, NEONAZISMO 

ESTADUNIDENSE NO CINEMA: CONSTELAÇÃO 

FÍLMICA E CONTEÚDO FACTUAL, que utiliza a 

teoria crítica frankfurtiana para analisar filmes 

do cinema estadunidense das décadas 1990 e 

2000 no contexto de protagonistas neonazistas, 

usando “das Constelações Fílmicas [...] enquanto 

procedimento metodológico, por possibilitar a 

análise de um conjunto de filmes de maneira a 

expor suas conexões por configurações dialéticas”.

Depois, temos Anderson Carmo de Carvalho, 

em YOUNG CHORISTERS, 650-1700: ENTRE 

VOZES E SILENCIAMENTOS, com uma resenha 

do livro de Susan Boynton e Eric Rice, intitulado 

Young Choristers, 650-1700, no qual os autores 

exploram “a vida de jovens cantores de corais 

eclesiásticos na Europa, entre os anos de 650 e 

1700”. Segundo Anderson, “a obra apresenta um 

panorama inédito sobre a administração, o ensino, 

a educação musical, a rotina, a performance e as 

concepções de infância associadas a uma prática 

que atravessou séculos em diversos países do 

continente”. O número finaliza com a partitura 

SUÍTE PARAENSE: I. LIGETANDO WALDEMAR, 

de Sóstenes Dias Siqueira. A obra, segundo o 

compositor, “propõe um encontro imaginário 

entre o universo vanguardista do compositor 

romeno György Ligeti e a escrita idiomática de 

Waldemar Henrique”. Siqueira combina “técnicas 

da música contemporânea – como micropolifonia –, 

apresentando elementos temáticos e timbrísticos 

da cultura regional paraense”.

A equipe da Arteriais deseja uma boa leitura!

Denis Bezerra

Editor-chefe



14 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 



15Artigos do dossiê 

CORPOS, ESCRITAS E MEMÓRIAS COMO TERRITÓRIOS DE 
CRIAÇÃO

APRESENTAÇÃO – A ESCRITA NOS MEMORIAIS POÉTICOS DAS 
ARTES  | PARTE I

Maria dos Remédios de Brito 

UFPA 

Rosane Preciosa Sequeira 

UFJF 

Lindomberto Ferreira Alves 

PPGARTES-UFPA 

(Organizadores)

O presente número da Revista Arteriais inaugura o 

dossiê temático A escrita nos memoriais poéticos 

das artes. Trata-se de uma proposição que busca 

pensar a escrita não como simples registro posterior 

à obra, mas como gesto coextensivo à criação – ato 

vivo que participa da constituição da experiência 

artística e, mais amplamente, da experiência 

criadora. Buscamos abrir caminhos próprios para 

o desenvolvimento de escritas distintas daquelas 

produzidas em outros campos do conhecimento – 

escritas de feitura situada, encarnada e inventiva, 

insubordinadas aos “cientificismos” que pouco 

contribuem para a compreensão do trabalho de 

arte e das práticas sensíveis (Paulino, 2020).

Aqui, escrever envolve o vigor, o sentir e o rigor 

constitutivos de um saber-fazer próprio das Artes e 

de campos afins, fundado em um modo singular de 

inscrever o corpo, instaurar a presença e agenciar 

a memória como matéria de invenção poética 

profunda. Uma escrita que se aproxima da noção de 

“ato performativo” (Austin, 1962; Butler, 2018), isto 

é, uma ação que não pode – e tampouco deseja – ser 

traduzida pelos moldes científicos ou filosóficos, 

nem confinada aos códigos formais da linguística; 

uma ação que ultrapassa qualquer vã vontade de 

representação, significação estruturalista ou de 

comunicação de uma pretensa verdade sobre a 

experiência criadora. Por meio dela, a escrita em 

Artes – e para além delas – assume sua própria 

estética e sua singular contribuição na criação de 

mundos possíveis, produzindo efeitos de realidade, 

de subjetividade e de existência sensíveis.

A decisão de dividir o dossiê em dois volumes 

nasce, inicialmente, do volume expressivo e 

da qualidade dos trabalhos submetidos, cujas 

contribuições revelam a amplitude e a diversidade 

de abordagens sobre a escrita em memoriais de 

Artes e em campos interdisciplinares que com 

elas dialogam, justificando uma organização 

que permita acolher, com maior profundidade, 

as múltiplas perspectivas que atravessam esse 

campo de criação e pensamento. Nasce, também, 

da própria complexidade que envolve a escrita nas 

artes: de um lado, a escrita encarnada, gestual, 

performativa e autobiográfica; de outro, a escrita 

como método, arquivo e materialidade.

Este primeiro volume, portanto, dedica-se à 

dimensão corporal e memorial, reunindo textos 

que tratam o corpo como território de inscrição 

e a escrita como extensão sensível e crítica da 

experiência estética. Trata-se de compreender, de 

um lado, como propõe Suely Rolnik (2011), que o 

corpo é um campo vibrátil, um “sensorium” que 

capta e traduz as forças do mundo, e, de outro, 

como nos convida a pensar Sylvia Wynter (1992), 

que o sensível não apenas reflete o mundo, mas 

o fabrica, de modo que escrever – sob essas 

perspectivas – constitui uma operação micropolítica 

de deciframento e restituição da sensibilidade 



16 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

diante das violências da colonialidade e dos modos 

de ver, sentir e existir que o capitalismo neoliberal 

insiste em reproduzir, mesmo quando se revelam 

profundamente intoleráveis. Essas operações 

atravessam tanto o fazer artístico quanto o pensar 

pedagógico, comunicacional e filosófico, compondo 

uma rede de insurgências sensíveis que estendem 

a outros modos de criar e intervir no mundo.

Essas premissas encontram, neste volume, 

materialidade em escritas que se fazem corpo, 

gesto e memória – textos que não descrevem 

o vivido, mas o refazem em ato, compondo um 

território de criação compartilhado. Mais do que 

simplesmente relatar processos, os trabalhos 

aqui reunidos assumem o risco de escrever com o 

corpo, de pensar a partir das vísceras da criação, 

convocando memórias historicamente ocluídas, 

corpo-sintomatológico, aberto ao mundo com 

suas feridas, suas com seus fantasmas, portanto, 

uma escrita povoada. O gesto de escrita, nesse 

contexto, é “prática de reexistência” (Mignolo; 

Walsh, 2018), uma forma de “fazer viver” que 

confronta diretamente o “quem pode viver 

e quem deve morrer” necropolítico cotejado 

por Achille Mbembe (2018). Cada artista-

pesquisador(a) mobiliza e agencia sua trajetória 

como campo epistemológico, sintomatológico, 

consubstanciando, de um lado, a premissa de Leda 

Maria Martins (2003), para quem “o que no corpo e 

na voz se repete é uma episteme”, e, de outro e em 

consonância, a reivindicação de Patrícia Hill Collins 

(2022) a respeito da “autoridade testemunhal”.

Ao serem inscritas, essas práticas de escrita não 

apenas produzem realidades, mas afirmam as 

próprias experiências como produtoras legítimas 

de conhecimento e de signos de transformação. 

Como nos lembra Gloria Anzaldúa (1987), escrever 

a partir da ferida é também transformar o trauma 

em território de potência: a escrita se torna 

“una herida abierta”, espaço de travessia entre 

mundos e línguas, onde a experiência pessoal (não 

pessoalista ou personológica) assume valor político 

e cosmológico. Audre Lorde (2019), por sua vez, 

recorda que a escrita e a fala são instrumentos 

de sobrevivência e transgressão: “a poesia não é 

um luxo”, mas uma necessidade vital, um modo de 

reorganizar o mundo a partir de uma experiência 

encarnada que se produz em jogos de afirmação 

política de existir.

Não por acaso, a palavra torna-se então gesto ético 

de presença – como em Conceição Evaristo (2005), 

cuja noção de escrevivência dá a ver uma escrita 

que nasce da vida e, ao mesmo tempo, a reinventa, 

justamente porque não narra o vivido de fora, 

mas reinscreve no texto as marcas da existência, 

fundindo autobiografia, fabulação e crítica social. 

Nessa direção, ainda, não podemos nos esquecer 

de Saidiya Hartman (2021) e sua reivindicação da 

escrita como fabulação crítica, convidando-nos a 

pensá-la como gesto ético e estético – que inventa 

modos de narrar o inenarrável, que devolve voz e 

presença às vidas que o arquivo colonial tentou 

suprimir.

A escrita, portanto, é também performance, no 

sentido ampliado que Leda Maria Martins (2003) 

denomina “performances da oralitura”, em que a 

oralidade e sua potência são elevadas à medida que 

corpo e voz são reconhecidos como fontes vivas de 

saber, dado que o corpo é o primeiro arquivo da 

memória, e a palavra é gesto, canto, reencenação do 

vivido. De modo convergente, Diana Taylor (2013) 

distingue o “arquivo” do “repertório”. Se o arquivo 

é o conjunto de registros materiais, o repertório 

diz respeito ao “conhecimento incorporado” – 

aquilo que se transmite pelo corpo, pela voz, pela 

presença – e é tão vital quanto o arquivo. Assim, 

ela chama nossa atenção para os modos pelos 

quais práticas performáticas – danças, vozes, 

rituais, encenações – transmitem conhecimento e 

memória fora das lógicas do documento escrito.

É nesse sentido que as experiências de escritas 

performativas, híbridas e poéticas reunidas neste 

volume não se separam do vivido. Porque é 

precisamente “a partir, com, junto a” ele que elas 

instauram territórios de presença, nos quais o ato 

de escrever é, ele próprio, um ato político e ritual 

– uma “prática de si” (Foucault, 2004a; 2004b; 

2004c) que desloca a grafia da modernidade ao 

inscrever outras formas de existência e pensamento. 

Em diálogo com Richard Schechner (2013) e sua 

perspectiva ampliada sobre a performance como 

“comportamento restaurado”, compreendemos o 

performativo não como mera representação, mas 

como transformação – um espaço em que o gesto 

é capaz de reconfigurar realidades, ao reinscrever 

o corpo no tempo, ritualizar a experiência e abrir 

espaço para a diferença.

Ao escrever, as autoras e autores deste volume 



17Artigos do dossiê 

compartilham experiências em que a escrita é 

o próprio lugar da performance, um modo de 

atravessar corpo, voz e território. A performance 

torna-se escritura e escritura performance; o 

diário de campo se confunde com o poema; 

o relato autobiográfico se mistura à teoria, à 

fabulação. Essas/es artistas e pesquisadoras/

es atualizam repertórios vivos de memória e 

invenção, fazendo da escrita um ato performático 

de transmissão e reconfiguração do sensível. Em 

outras palavras, elas/es nos convidam a pensar 

a escrita como performance – antes de qualquer 

coisa, uma ode à afirmação do corpo como 

arquivo vivo, texto em trânsito onde as marcas da 

história se reinscrevem a cada gesto, dissolvendo 

as fronteiras entre lembrança e invenção, entre 

ritual e criação, entre autobiografia e fabulação. 

Uma ode ao reconhecimento do gesto como 

forma de pensamento e do corpo como espaço 

de elaboração e inscrição crítica de escrituras 

que não buscam representar o real, mas instaurar 

presenças, instaurar mundos possíveis; que não 

procuram fixar a memória, mas ativá-la como 

campo de criação em constante movimento, uma 

memória em virtualidades.

Pensar corpo, escrita e memória como territórios 

de criação implica reconhecer que a escrita em 

Artes, em seu fazer mais radical, não separa 

o pensamento da matéria, nem o discurso da 

vida. Em diálogo com Denise Ferreira da Silva 

(2019), podemos dizer que o gesto inventivo que 

emerge desses “corpos-escritas” não é apenas 

epistemológico, mas ontológico – um gesto que 

propõe modos de existência fora da gramática 

colonial do sujeito e do objeto, do eu e do outro, 

do artista e da obra, do pesquisador e do objeto. 

Escrever, nesse sentido, é um modo de imagear 

mundos outramente, de afirmar ontologias 

relacionais e insurgentes, de traçar linhas de fuga 

que recusam o confinamento disciplinar da arte e 

da teoria.

Nesse atravessamento entre corpo, palavra e 

política, este volume propõe não apenas uma 

reflexão sobre a escrita nas artes, mas uma 

abertura de sentidos: a escrita como território em 

disputa, como espaço de invenção e partilha, onde 

corpo e memória se tornam matéria viva de criação. 

Por isso mesmo, afirma uma curadoria atenta 

àquilo que Paulo Freire (1997) e bell hooks (2021) 

denominam “pedagogias da esperança”: modos de 

fazer arte, pensamento e escrita que insistem no 

comum, na partilha e no desejo de reexistir. Práticas 

que evocam uma maneira de falar e de se apropriar 

da linguagem que ainda nos é negada, rompendo o 

silêncio imposto pela opressão e criando espaços 

de escuta e transformação. Práticas que fazem 

da escrita um campo de passagem que olha para 

o presente, reflete sobre o passado e enfrenta o 

por vir, simultaneamente. Assim, a escrita aqui é, 

ao mesmo tempo, testemunho e prospecção de 

modos de performar liberdade.

Nesse sentido, a performatividade da escrita 

torna-se campo de resistência e invenção, um 

modo de pensar que atravessa também a própria 

arquitetura do volume. Assim, a fim de acolher a 

amplitude e a complexidade das escritas reunidas, 

optou-se por organizá-las em eixos curatoriais – 

Escritas Encarnadas e Performativas; Memória, 

Ancestralidade e Rito; e Escritas Sensoriais e 

Afetivas – aos quais se somam as seções Ensaio 

e Ensaio Visual, concebidas como travessia entre 

linguagens. Esses eixos propostos, entretanto, 

não apenas organizam os textos, mas espelham 

esse gesto performativo de pensar e escrever 

com o corpo. Não buscam impor categorias fixas, 

mas evidenciar aproximações e ressonâncias 

conceituais entre práticas distintas que, de modos 

próprios, tratam a escrita como gesto ético, estético 

e político. Os agrupamentos emergem, assim, 

menos de uma classificação temática do que de 

uma escuta das intensidades que atravessam cada 

trabalho – forças que oscilam entre o corpo e a 

linguagem, entre o arquivo e o rito, entre o sensível 

e o político. Cada eixo, portanto, opera como 

constelação provisória de experiências que, ao se 

tocarem, ampliam a escrita em Artes e em campos 

afins, e nos convidam a habitá-la como território 

de demarcação de presença e de invenção.

ESCRITAS ENCARNADAS E PERFORMATIVAS

Abrindo o conjunto, os textos reunidos sob o eixo 

Escritas Encarnadas e Performativas acionam 

a palavra como corpo em ato, articulando 

experiência, memória e política. Em CORPO PARI(N)

DO: UM MEMORIAL POÉTICO DECOLONIAL SOBRE 

O CORPO DA MÃE, Marluce Cristina Araújo Silva 

elabora um memorial poético-decolonial no qual o 

corpo-mãe – atravessado por gestar, parir, nascer 

e maternar – surge como território de insurgência 



18 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

e cuidado. A autora mobiliza referências dos 

ritos de passagem e das teorias decoloniais para 

afirmar a maternidade como prática ativa, plural 

e situada, propondo as artes da cena como campo 

de elaboração de políticas do bem viver. Na 

sequência, Inara Novaes Macedo, em PORTA(DOR)

A: ECOS DO FEMININO NAS RUAS DA CIDADE, 

converte a experiência de dor e diagnóstico em 

motor de criação. Ao inscrever no próprio corpo os 

nomes de mulheres durante o ato #MariELASsim, 

transforma-se em suporte e condutora de uma 

memória coletiva que resiste, desloca e reconfigura 

o espaço urbano. Já em ABESTANÇAS, CALDO 

DE PEDRAS E APEDREJADAS: UMA ESCRITA DA 

PRÁTICA PERFORMATIVA, Luana Furtado Ramos 

Cairrão e Gisela Reis Biancalana tomam a pesquisa 

performativa como paradigma epistemológico: a 

escrita deixa de descrever para tornar-se gesto, 

método e arquivo vivo. Ao articular autoetnografia, 

prática como pesquisa e performances 

atravessadas por narrativas de violência contra 

mulheres, o texto reivindica a escrita de artista 

como exercício político de fabricação de mundo – 

uma escrita que não explica, mas performa.

MEMÓRIA, ANCESTRALIDADE E RITO

Sob o eixo Memória, Ancestralidade e Rito, os 

textos reunidos deslocam a escrita memorialística 

para o território da ancestralidade e do corpo como 

arquivo em movimento, fazendo da palavra um 

espaço de escuta, transmissão e reinvenção. Em 

FLUTUAÇÕES, ANTROPOFAGIA E MAPA: RIZOMA 

AUTOETNOBIOGRÁFICO DE UM HISTORIADOR-

ARTISTA, Felipe Araújo de Melo e Wellingson 

Valente dos Reis constroem um memorial que 

entrelaça autoetnografia, autobiografia e micro-

história, reinscrevendo a trajetória do artista como 

parte de um rizoma coletivo. Ao narrar a vida de 

um historiador-dançarino na Amazônia, o texto 

amplia o campo da escrita de si para o da escrita 

de um corpo-mundo, onde experiências, mestres e 

redes de saber tornam-se matéria de pensamento 

e criação. Na sequência, Mayrla Andrade Ferreira 

dos Santos, em POÉTICA DO HABITANTE-CRIADOR: 

REFLEXÕES DE EXPERIÊNCIAS PROCESSUAIS NA 

CRIAÇÃO EM DANÇA, propõe uma reflexão sobre o 

habitar como gesto poético e político: o corpo que 

dança emerge como morada e criadora de espaços, 

instaurando coreo-habitações nas quais pesquisa 

e cidade se coimplicam. A autora articula os 

dispositivos do habitar, coabitar e coreografar como 

modos de pensar a dança a partir da experiência 

situada, em diálogo sensível entre corpo, espaço e 

memória. Encerrando o arranjo, Maurílio Mendonça 

de Avellar Gomes e Camila Maciel Campolina Alves 

Mantovani, em EXERCÍCIO EPISTEMOLÓGICO 

PARA A COMUNICAÇÃO ESPIRALAR: PRIMEIROS 

APONTAMENTOS, propõem a comunicação 

espiralar como campo epistemológico insurgente. 

A partir de uma escuta sensível às manifestações 

afro-diaspóricas, articulam corpo e ancestralidade 

como potências comunicacionais, delineando uma 

epistemologia em roda — gesto, palavra e rito em 

fluxo contínuo. O corpo, aqui, torna-se encruzilhada 

e meio de expressão do sensível, performando a 

ancestralidade em tempo e espaço espiralados.

ESCRITAS SENSORIAIS E AFETIVAS

Sob o eixo Escritas Sensoriais e Afetivas, os textos 

reunidos acionam o sensível como linguagem e 

o afeto como campo epistemológico, propondo 

modos de escrita que escutam o corpo, a memória 

e o território em sua dimensão íntima e coletiva. 

Em ESCREVIVÊNCIA, ORALITURA E PROCESSO 

CRIATIVO ARTÍSTICO: DIÁLOGOS A PARTIR DA 

GRAFIA-DESENHO, Maria Luiza Teixeira Ramos 

Galacha articula o desenho como gesto de escrita 

e de escuta, explorando os cruzamentos entre 

oralidade, escrevivência e processo criativo. A partir 

do diálogo com Leda Maria Martins, Conceição 

Evaristo e Rubiane Maia, a autora reinscreve a 

escrita como território interseccional em que 

corpo, traço e palavra se fundem em uma poética 

da presença. Na sequência, Iasmim Dala Bernardina 

Rodrigues, em ENTRE O GOSTO E A MEMÓRIA: O 

PALADAR COMO PONTO DE CRIAÇÃO, convoca 

o sabor como via de rememoração e invenção – 

o gosto como afeto e arquivo, capaz de articular 

memórias pessoais e coletivas em narrativas que 

se doam ao gesto criador. Já em O MELHOR DO 

CAMINHO É A DEMORA, Lucas Soares transforma 

o ato de escrever em travessia e escuta: reparar 

o mundo é também re-parar, interromper o passo, 

permanecer. Em diálogo com Édouard Glissant, o 

autor propõe uma escrita que fabula e hesita, em 

que pensamento e vida se confundem no intervalo 

entre a caminhada e o silêncio. Fechando o eixo, 

Adriel Figuerêdo, em A INTERSEÇÃO DAS ARTES 



19Artigos do dossiê 

GRÁFICAS E OS MATERIAIS DA EXPRESSIVIDADE 

NORDESTINA PARA REIMAGINAR O NORDESTE, 

desloca a questão da memória para o campo da 

materialidade cultural, reinscrevendo o imaginário 

regional por meio das artes gráficas, dos materiais 

tradicionais e das visualidades locais. Nesse gesto, 

a escrita se faz imagem, e a imagem devolve à 

escrita o peso e o tato da matéria, questionando 

estereótipos e celebrando a diversidade sensível 

que compõe o território.

ENSAIO

Fechando este primeiro volume, a seção Ensaio 

propõe um deslocamento entre modos de pensar 

e temporalidades, na qual escrever também é 

reinscrever o mundo – fazer vibrar sentidos, 

corpos e imagens em movimento. Em ENCANTOS 

SINGULARES, texto de Adrián Cangi, com revisão 

técnica de Mirele Corrêa, a escrita se apresenta 

como experiência de descentramento: o estilo deixa 

de funcionar como mero acabamento formal para 

afirmar-se como prática vital, gesto que fabrica 

uma subjetividade em contínua metamorfose. 

Entre sonho e tragédia, humor e desvio, Cangi 

concebe o estilo como corpo em fricção com o 

mundo – uma arte de viver que conjuga prazer, 

risco e invenção. A revisão de Corrêa não busca 

domesticar essas tensões, mas acompanhar o 

pulso do texto, suas dobras e desbordamentos, 

operando como escuta crítica que potencializa 

a força conceitual e sensível da escrita. Nesse 

diálogo entre autor e revisora, o ensaio se refaz 

como matéria viva, instaurando uma poética do 

entre – entre vozes, corpos e modos de pensar –, 

em que escrever é também experimentar modos 

de relação que recusam capturar o outro, afinando-

se à ética glissantiana segundo a qual “eu te falo 

na tua língua, e é na minha linguagem que eu te 

escuto” (Glissant, 2024, p. 104).

ENSAIOS VISUAIS

A seção Ensaios Visuais abre um campo de 

passagem entre gesto e imagem, corpo e arquivo, 

instaurando visualidades que não ilustram, mas 

pensam – ampliando a perspectiva encarnada da 

escrita, ou melhor, do ensaio visual como território 

de pensamento encarnado, que reinscreve o 

visível no campo expandido da experiência. 

Em AULA-PERFORMANCE | LABORATÓRIO: 

O INCONSCIENTE A CÉU ABERTO, Maria dos 

Remédios de Brito e Lindomberto Ferreira Alves 

convocam o espaço público como território de 

experimentação coletiva: a praça torna-se ateliê 

expandido, clínica a céu aberto e cena de escuta 

entre corpos. O ensaio fotográfico-escrito – 

resultado da ação realizada na Cidade Velha, em 

Belém (PA) – registra a força de uma pedagogia do 

encontro, de uma clínica em conexões com arte, 

como modo de invenção, criação de si, em que arte 

e vida se confundem na invenção de modos de 

existir, cuidar e criar em comum. Já em ACADEMIA 

& LATTES MOTIV: EM CORPOESCRITAS, Luciana 

Mourão Arslan tensiona e ironiza a rigidez do 

arquivo institucional e os modos hegemônicos 

de validação do conhecimento, transformando-

os em matéria de criação indisciplinada. Suas 

escritas-desenhos performam uma crítica sensível 

à rigidez acadêmica, convertendo o currículo em 

coreografia e a plataforma em corpo, onde o gesto 

de escrever se torna movimento e fabulação. Esses 

ensaios funcionam, assim, como dobradiça entre 

os dois volumes do dossiê: o que afirma a escrita 

como território de travessia, onde corpo, memória 

e matéria se refazem continuamente; e o que virá 

a explorar a escrita como arquivo e materialidade, 

completando a passagem entre gesto e documento, 

corpo e inscrição.

Em conjunto, os trabalhos reunidos neste volume 

afirmam que escrever é gesto que reinscreve o 

corpo no mundo e o mundo no corpo – linguagem 

que pulsa, respira e transforma – restituindo-os 

em outros tons, que pensam com as coisas, com 

as feridas e com as forças invisíveis da criação. A 

escrita nos memoriais poéticos das artes – e além 

–, longe de ser apêndice burocrático ou exercício 

secundário, revela-se como espaço de invenção, 

pensamento e vida – uma escrita que se faz corpo 

e que, ao mesmo tempo, dá corpo ao pensamento. 

Ao atravessar linguagens, tempos e territórios, 

as autoras e autores deste volume nos mostram 

que escrever é gesto que desestabiliza fronteiras 

entre arte e teoria, obra e processo, pesquisa 

e existência. Trata-se de escritas que assumem 

o risco de existir no entre, de habitar zonas de 

indiscernibilidade, de convocar memórias que não 

cabem nos arquivos, de dançar com aquilo que 

insiste em escapar. 	 Escrever, com elas e eles, 

é também relembrar, elaborar-se e recomeçar – 



20 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

criar presença onde antes havia silêncio, inventar 

caminhos onde só havia ruína. É afirmar que a 

palavra, quando encarnada, ainda pode e sempre 

poderá irromper modos de perceber, relacionar-se 

e reinventar a nós mesmas/os e o mundo à altura 

das urgências impostas pelo tempo presente.

REFERÊNCIAS

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: the 

new mestiza. San Francisco: Aunt Lute Books, 1987.

AUSTIN, John L. How to do things with words. 

London: Oxford University Press, 1962.

BUTLER, Judith. Os atos performativos e 

a constituição do gênero: um ensaio sobre 

fenomenologia e teoria feminista. Cadernos de 

leitura, nº 78. Belo Horizonte: Edições Chão da 

Feira, 2018.

COLLINS, Patricia Hill. Bem mais que ideias. A 

interseccionalidade como teoria social crítica. 

São Paulo: Boitempo, 2022.

EVARISTO, Conceição. Gênero e etnia: uma 

escre(vivência) da dupla face. In: SCHNEIDER, Liane; 

MOREIRA, Nadilza Martins de (org.). Mulheres no 

mundo, etnia, marginalidade e diáspora. João 

Pessoa: Ideia, 2005. 

FERREIRA DA SILVA, Denise. A dívida impagável. 

São Paulo: Oficina de Imaginação Política & A Casa 

do Povo, 2019.

FOUCAULT, Michel. A ética do cuidado de si como 

prática da liberdade. Ética, sexualidade, política. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2004a.

FOUCAULT, Michel. A escrita de si. Ética, 

sexualidade, política. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2004b. 

FOUCAULT, Michel. Uma estética da existência. 

Ética, sexualidade, política. Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 2004c. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um 

reencontro com a pedagogia do oprimido. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1997.

GLISSANT, Édouard. Tratado do todo-mundo. São 

Paulo: N-1 Edições, 2024.

HARTMAN, Saidiya. Vênus em dois atos. In: 

BARZAGHI, Clara; PATERNIANI, Stella Z.; ARIAS, 

André (org.). Pensamento negro radical: antologia 

de ensaios. São Paulo: Crocodilo & N-1 Edições, 

2021.

HOOKS, bell. Ensinando Comunidade: uma 

pedagogia da esperança. São Paulo: Elefante, 2021.

LORDE, André. Irmã outsider: ensaios e palestras. 

São Paulo: Autêntica, 2019.

MARTINS, Leda Maria. Performances da oralitura: 

corpo, lugar da memória. Revista do Programa 

de Pós-Graduação em Letras da UFSM, Santa 

Maria/Rio Grande do Sul, n. 26, p. 63-81, nov. 2003. 

Disponível em: <https://periodicos.ufsm.br/letras/

article/view/11881>. Acesso em: 15 nov. 2025.

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: N-1 

Edições, 2018.

MIGNOLO, Walter D.; WALSH, Catherine E. On 

Decoloniality: Concepts, Analytics, Praxis. 

Durham: Duke University Press, 2018.

PAULINO, Rosana. Afinal, qual é o lugar do 

texto nesta pesquisa? ou da necessidade de se 

pensar critérios diferenciados para o texto em 

poéticas visuais. In: LEÃO, Cláudia; BRITO, Maria 

dos Remédios de. (org.) Estalos, incidentes e 

acontecimentos como procedimento e método 

da pesquisa em artes. Belém: Programa de Pós-

graduação em Artes/UFPA, 2020. 

ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: 

transformações contemporâneas do desejo. Porto 

Alegre: Sulina, 2011.

SCHECHNER, Richard. Performance studies: an 

introduction. London & New York: Routledge, 2013.

TAYLOR, Diana. O arquivo e o repertório: 

performance e memória cultural nas Américas. 

Belo Horizonte: UFMG, 2013.

WYNTER, Sylvia. Rethinking “Aesthetics”: notes 



21Artigos do dossiê 

towards a deciphering practice. In: CHAM, Mbye B. 

(org.) Ex-Iles: Essays on Caribbean Cinema. New 

Jersey: Africa World Press, 1992.

SOBRE OS ORGANIZADORES

Maria dos Remédios de Brito é professora-

associada atuando nos programas de pós-

graduação em Filosofia e em Artes (UFPA), 

mestra e doutora em Filosofia da Educação 

(Unimep-Piracicaba/SP), com pós-doutorado 

em Filosofia da Educação (Unicamp). Graduada 

em Filosofia (UFPA) e em Pedagogia (UFPA), é 

também especialista em Filosofia Contemporânea 

(PUC-Rio) e em Educação e Problemas Regionais 

(UFPA), com aperfeiçoamento em Psicanálise 

(Corpo Freudiano de Belém). Coordena grupos de 

pesquisa e desenvolve pesquisas nas interfaces 

entre filosofia, arte e educação, com especial 

interesse pela psicanálise, esquizoanálise e pelas 

questões femininas. E-mail: mrb@ufpa.br

Rosane Preciosa Sequeira é professora associada 

aposentada e colaboradora do Programa de Pós-

Graduação em Artes, Cultura e Linguagens (UFJF). 

Mestra em Teoria da Literatura (UFRJ), doutora em 

Psicologia Clínica (PUC-SP) e graduada em Ciências 

Sociais (UFRJ). Autora de Incertas Noites de Paris 

(E-book pela Editora da UFJF, 2021); de Rumores 

Discretos da Subjetividade: sujeito e escritura em 

processo (Editora Sulina/UFRGS, 2010); e do livro 

de poemas Joias Vadias (Editora independente 

Fada Inflada, 2025). Investiga o campo das práticas 

artísticas nos cruzamentos possíveis entre arte, 

literatura, educação e clínica, e nas narrativas 

contra modos assujeitados de existir. E-mail: 

rosane_preciosa@yahoo.com.br

Lindomberto Ferreira Alves é curador, pesquisador 

e produtor cultural. Doutorando em Artes 

(PPGArtes/UFPA), mestre em Artes (PPGA/UFES), 

licenciado em Artes Visuais (UNAR/SP) e bacharel 

em Arquitetura e Urbanismo (UFBA). Cofundador 

e editor-chefe da editora independente Rizoma-

Escrita (2022-), co-idealizador e coordenador do 

projeto editorial-cultural AECE (Secult/ES, 2023-) 

e co-idealizador e produtor executivo do festival 

literário FLII (Secult/ES, 2025-). Autor do livro 

Rubiane Maia: corpo em estado de performance 

(SECULT/ES, 2021). Atualmente pesquisa sobre 

perspectivas não hegemônicas de escrita da crítica 

de arte e atua como pesquisador bolsista da FAPES 

no Instituto Jones dos Santos Neves (IJSN/ES). 

E-mail: lindombertofa@gmail.com



22 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

CORPO PARI(N)DO: UM MEMORIAL POÉTICO DECOLONIAL 
SOBRE O CORPO DA MÃE

BODY GIVING BIRTH: A DECOLONIAL POETIC MEMORIAL ABOUT THE MATERNAL BODY

Marluce Cristina Araújo Silva
PPGARTES-UFPA

Resumo

Este texto pretende apresentar os 

atravessamentos e insurgências de uma mulher-

mãe, artista, pesquisadora e Doula da Amazônia 

paraense, que por meio de suas tessituras de 

escritas, pretende rememorar o Ato Performático 

Restaurado do gestar, parir, nascer e maternar, em 

diálogo com os estudos em Teorias e Interfaces 

Epistêmicas em Artes. Com o objetivo de revelar 

uma poética decolonial do corpo através da arte 

como cuidado, interccionalizando a experiência 

nestes Ritos de Passagem Umbigados, utilizamos 

conceitos de Schechner (2003), Gennep (2013) e 

Rolnik (2018). Por meio de relato de experiência, 

pretendemos refletir sobre os estudos decoloniais 

da maternidade, que se revela ativa, plural, 

identitária, territorial. Conclui-se, assim, que 

as artes da cena são capazes de potencializar 

estratégias criativas para políticas de cuidado e 

de bem viver.

Palavras-chave:

Arte; corpo; estudos da maternidade; poética-

decolonial.

Keywords:

Art; body; maternity studies; decolonial-poetics.

Abstract

This text intends to present the crossings 
and insurgencies of a woman-mother, artist, 
researcher and Doula from the Pará Amazon, 
who through her writings, intends to remember 
the restored performative act of gestating, giving 
birth, being born and caring, in dialogue with 
studies in Epistemic Theories and Interfaces in 
Arts. With the aim of revealing a decolonial poetics 
of the body through art as care, interactionizing 
the experience that is lived in these Umbigados 
Rites of Passage. The theorists Schechner (2003), 
Gennep (2013) and Rolnik (2018) are summoned. 
Through an experience report, it is intended to 
reflect on the studies of motherhood, which reveals 
itself to be active, plural, identity, and territorial. 
Therefore, it is concluded that the performing arts 
are capable of enhancing creative strategies to 
strengthen policies of care and good living.



23Artigos do dossiê 

Partindo da máxima de que “só o conhecimento 

liberta”, proponho, ao longo desta tessitura, uma 

escrita em forma de memorial poético que entrelaça 

meus estudos sobre o corpo materno, a dinâmica 

da maternidade e seus múltiplos desdobramentos. 

Na contemporaneidade, tais escritos revelam-se 

oportunos, pois contribuem para a construção de 

processos visionários – inventores de mundos mais 

justos – que reconhecem e valorizam os saberes 

ancestrais oriundos de territórios de resistência e 

criação. Quanto mais nossa memória é estimulada 

por materiais poéticos, que são capazes de 

sensibilizar para humanizar, mais teremos 

condições de absorver as mensagens, os símbolos 

e as informações capazes de subsidiar processos 

criativos e emancipatórios sobre o corpo em sua 

dinâmica sobre o maternar.

A memória e a aprendizagem são processos 

interligados e fundamentais para tornar nosso 

cotidiano mais orgânico. A memória, alicerce 

da aprendizagem, é responsável por processar 

informações essenciais e por sustentar a 

execução de tarefas indispensáveis à construção 

de uma vida em harmonia. Para expressar meus 

atravessamentos como Mãe, Artista e Doula,1  

encontro na sistematização e na criação – 

mediadas pela memória – a forma mais potente 

de manifestação. É nesse saber-fazer que cultivo 

meu maior propósito: refletir sobre o lugar da arte 

como cuidado, na edificação da memória corporal 

e cultural de um fenômeno que, de maneira 

intrínseca, habita e sustenta nossa humanidade – 

o gestar, parir, nascer e maternar, em toda a sua 

pluralidade.

Como Artista do corpo e da voz (pois sou atriz 

e contadora de histórias), percebo por meio do 

ato de narrar, pensar e refletir, a capacidade de 

desenvolver um diálogo com os estudos decoloniais 

da maternidade, estudos estes que suscitam 

processos de aprendizagem  fundamentais para 

a garantia de Direitos Humanos inegociáveis 

como o direito de gestar e parir sem violência, e 

ainda o direito de exercermos um maternar anti-

hegemônico capaz de reconhecer, nas múltiplas 

formas de maternidades, o cuidado como 

ferramenta e prática de bem viver. 

Em proposição fértil trago este texto intitulado 

CORPO PARI(N)DO – Um memorial poético 

decolonial sobre o corpo da mãe, que me coloca 

no desafio de elaborar uma escrita sobre meu 

processo de criação como Artista e Doula. De 

forma simbólica, poética e ancestral, trago a tona 

esta temática que, para mim, se apresenta como 

uma prática insurgente,2 apontando caminhos 

poéticos-decoloniais do corpo em Ato Performático 

Restaurado no gestar-parir-nascer e maternar sob 

a égide e a dimensão da arte como cuidado.

Ser uma artista e pesquisadora fez nascer em 

mim a necessidade de expressar minhas ideias 

com mais segurança e propriedade, e trazer para 

jogo às atribuições desenvolvidas  nestes últimos  

treze anos, que considero como subsídios para as 

minhas insubordinações, e que simbolicamente 

passaram a assinar minha “carta de alforria”, 

pois venho buscando evidenciar uma espécie de 

subversão e resistência do CORPO ao vivenciar 

os Ritos de Passagem Umbigado3 – gestar-parir-

nascer e maternar. 

Esta oportunidade de escrita contribui, certamente, 

com os atravessamentos que compõem meu 

projeto de pesquisa para doutoramento, pois 

busco investigar no corpo e pelo corpo o que 

seria este Ato Performático Restaurado em Ritos 

de Passagem Umbigado3 – gestar-parir-nascer e 

maternar, inspirada no que Richard Shechener 

nomeia como “comportamentos restaurados”: 

Performances afirmam identidades, curvam o 
tempo, remodelam e adornam corpos, contam 
estórias. Performances artísticas, rituais, ou 
cotidianas – são todas feitas de comportamentos 
duplamente exercidos, comportamentos 
restaurados, ações performadas que as pessoas 
treinam para desempenhar, que têm que repetir e 
ensaiam. Está claro que fazer arte exige treino e 
esforço consciente. Mas a vida cotidiana também 
envolve anos de treinamento e aprendizado de 
parcelas específicas de comportamento e requer a 
descoberta de como ajustar e exercer as ações de 
uma vida em relação às circunstâncias pessoais e 
comunitárias (Schechner, 2003, p. 27).

Gestar, parir, nascer e maternar intrinsecamente 

se fazem e se refazem no treino de aprender 

essas determinadas porções de comportamentos 

culturais, e que, segundo o autor, tem a capacidade 

de ajustar e direcionar os sujeitos e seus papéis 

em relação às circunstâncias de âmbito social e 

pessoal. Portanto, o Ato Performático Restaurado 

do gestar-parir-nascer e maternar só se recria onde 



24 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

puderem ser experimentados com autonomia, 

liberdade e dignidade, pois desde que o mundo 

é mundo o corpo “para além do que ensina a 

anatomia, a fisiologia e a química orgânica, o corpo 

é também a primeira manifestação da pessoa 

inteira (Perissé, 2019, p. 7).

Tratar deste escopo leva-me, naturalmente, à 

necessidade de orientar com precisão minhas 

investigações e criações, bem como os caminhos 

que pretendo trilhar com esta pesquisa. Sigo 

os rastros das mulheres-mães – detentoras, por 

direito, dessa dinâmica – minhas ancestrais. Desejo, 

portanto, lançar luz sobre um fenômeno que, 

embora para muitas pareça instintivo e natural, 

revela-se como uma construção social e, em 

muitos casos, como parte de um plano capitalista 

de dominação, pois, segundo Gennep nos ensina 

sobre ritos de passagem: “os ritos de gravidez 

propriamente ditos, a qual é período de margem”, 

e ainda  “os ritos de gravidez, assim como os do 

parto, compreendem, além disso, um grande 

número de ritos simpáticos ou de contágio, diretos 

ou indiretos, dinamistas ou animistas, tendo por 

objetivo facilitar o parto e proteger a mãe e a 

criança” (Gennep, 2013, p. 53).

Correia assim define a “maternidade”: “Maternidade 

não corresponde a um acontecimento biológico, 

mas a uma vivência inscrita numa dinâmica 

sócio-histórica. Envolve prestação de cuidados, 

envolvimento afetivo e em medidas variáveis” 

(Correia, 1998, p. 366). Sendo assim, este fenômeno 

não deveria nunca ser romantizado. Partindo da 

premissa de que a maternidade se desenvolve 

de forma plural, o conceito em relação ao ato de 

gestar e parir uma criança, a maternagem, por sua 

vez, independe disso, pois está totalmente ligada 

ao ato de cuidar e de dar apoio ao desenvolvimento 

da criança que veio ao mundo. Do ponto de vista 

de uma mulher-mãe, independentemente de ser 

biológica ou adotiva, ou de sua cultura, raça e/

ou crença, o maternar traz em sua dinâmica uma 

vivência visceral, transformadora e, na maioria das 

vezes, avassaladora.

Nós, Doulas, na perspectiva de auxiliar esta 

revolução nada fácil, somos profissionais que 

desenvolvemos um trabalho sob uma tétrade – o 

gestar, parir, nascer e cuidar. Para dar conta de 

diversas realidades, hoje podemos também contar 

com as Doulas de Adoção, por exemplo, profissional 

que, assim como a Doula de gestação e parto, 

apoiará de forma informacional, emocional e física 

(por exemplo, no desenvolvimento e estímulo dos 

seios para a efetiva amamentação) a futura mãe.

Já sobre os Ritos de Passagem que acontecem em 

essência umbigados no gestar-parir-nascer-cuidar, 

desempenhamos um trabalho extremamente 

relevante, não só para a área da Saúde, mas para a 

área da Educação, da Assistência, e para a recente 

Política de Cuidado. Para abordarmos a ação que 

a doulagem executa como uma prática insurgente, 

é preciso analisar e refletir sobre a dinâmica da 

maternidade como ato político, que também se 

desenvolve, em essência, na insurreição.4 Nesse 

sentido, os estudos sobre processos Insurgentes e 

Ativismo Micropolíticos de Suely Rolnik contribuem 

com essa perspectiva quando a autora diz que 

“Somos então tomados por uma urgência que 

convoca do desejo de agir”:

Assim são as insurgências que vem irrompendo 
por toda parte e que tem introduzido estratégias 
nas quais o par direita/esquerda deixa de ser um 
operador suficiente para delinear as forças em jogo 
e acertar os alvos do combate. São movimentos 
de insubordinação que têm surgido sobretudo nas 
gerações mais jovens (em especial nas periferias 
dos centros urbanos e, mais especialmente entre 
negros, mulheres e LGBTQI+), assim como nos povos 
indígenas e nas comunidades quilombolas). Ora, 
não será exatamente a presença dessa mudança 
de estratégia o que nos surpreende nesses novos 
movimentos insurrecionais? (Rolnik, 2018, p. 102).

Percebo, portanto, que não basta somente escrever 

sobre a violação que corpos de mulheres mães 

e pessoas com útero passam, se faz necessário 

problematizar como o corpo, principalmente 

o feminino, preto, periférico, trans, vem sendo 

tratado, silenciado, subjugado, quando se escolhe 

(na maioria das vezes não se escolhe) ser mãe 

ou exercer a maternagem, pois, ao engravidar, a 

pessoa se vê numa luta absurda contra o sistema, 

na esperança de não se deixar violar, roubar e 

devastar ao viver esta experiência de gestar-parir-

nascer; ou se escolher adotar. Há também toda 

uma gama de burocracias e violações que a pessoa 

precisará enfrentar, como a estigmatização e o 

preconceito, em processos de adoção complexos, e 

a não aceitação da própria família e da sociedade.



25Artigos do dossiê 

Ao lançar como estratégia de escrita um memorial 

poético, de certa forma, meu intuito é o de lançar 

uma lupa sobre o assunto em questão, que 

por si só nunca se esgota, pois talvez assim eu 

consiga adentrar neste assunto de forma eficaz 

e contundente, pois aqui do meu lugar de fala de 

mulher-mãe Artista e Doula trago a perspectiva 

de Djamila Ribeiro, filósofa, feminista negra, e 

escritora brasileira que sustenta um conceito que 

favorece a participação de grupos que têm menos 

voz ativa nas decisões e rumos da sociedade. 

Segundo a escritora, a hierarquia estrutural da 

sociedade faz com que as produções intelectuais, 

saberes e vozes de grupos minoritários sejam 

tratados de modo inferior, e que “ao promover 

uma multiplicidade de vozes, o que se quer, acima 

de tudo, é quebrar com o discurso autorizado e 

único, que se pretende universal. Busca-se aqui, 

sobretudo, lutar para romper com o regime de 

autorização discursiva” (Ribeiro, 2017, p. 70).

A complexidade desta temática, do ponto de vista 

da pessoa que gesta, nos convoca a pontuar que 

há quase uma década a violência obstétrica5 é 

reconhecida como questão de saúde pública pela 

Organização Mundial de Saúde (OMS), dada as 

evidências de desrespeito e maus-tratos sofrida por 

mulheres, principalmente durante a cena do parto. 

Pontualmente, por este ser um dos momentos 

da vida em que mulheres e pessoas que gestam 

se encontram mais vulneráveis, materializa-se aí 

uma sucessão de negligências, violência verbal, 

violência física, procedimentos desnecessários, 

indesejados e até negados.

Apesar da dureza que permeia esta temática, 

ainda permito-me ver poesia entre uma brecha 

e outra na militância que venho por estes anos 

exercendo, e digo-lhes que, ao me tornar mãe, vi 

meu corpo como morada de três corações, sim, o 

meu coração, responsável por bombear o sangue 

e me manter viva, o coração do meu filho e meu 

útero, órgão reprodutor feminino responsável pela 

menstruação, gravidez e parto, e que me permitiu, 

por duas vezes, viver estes “Ritos de Passagem 

Umbigados”. Em ambas experiências, fui em busca 

de informações seguras, e pude ter autonomia 

sobre meu corpo nas gestações e partos dos meus 

dois filhos, conseguindo, assim, me proteger da tão 

temida “violência obstétrica”;5 inimiga velada (na 

maioria das vezes) de pessoas em estado gravídico 

puerperal, acometendo em sua maioria mulheres 

negras, indígenas, periféricas e pessoas trans.

Em 2011, aos 32 anos, precisei convocar meu corpo 

inteiro a acordar, e para que eu não passasse por 

esta violação, só dependia de mim mesma. E, assim, 

começou a saga para ter meu filho Moisés em paz; 

assim como, aos 36 anos, em 2016, consegui ter 

meu caçula, o Ângelo. Ambos foram gerados e 

paridos através de partos naturais humanizados, 

o do Moisés em um parto domiciliar planejado, 

e o Ângelo em uma Casa de Parto, 100% SUS. 

Em ambas experiências tive a presença de uma 

Doula, figura que em meu processo foi essencial e 

indispensável para que eu não desistisse de parir. 

Posteriormente, estudei e me tornei uma Doula 

também.

Com a chegada da maternidade pude viver 

uma verdadeira revolução, que acabou por me 

estimular a criar e a desenvolver um processo 

de investigação político-poético decolonial, 

através do qual desejo subverter o saber fazer 

eurocentrado, propondo uma desobediência 

epistêmica “capaz de nos colocar num movimento 

de refazer caminhos, desconstruir saberes e 

questionar alguns ‘achados’ em nossas pesquisas” 

(Santos, 2018, p. 7), pois, “sem desobediência não 

há contraposição à colonialidade” (Kilomba, 2016 

apud Santos, 2018, p. 7).

Em meus estudos, sob a perspectiva decolonial, 

chamou-me a atenção que  “coloca-se, como 

indispensável à crítica feminista à ciência, convoca-

nos uma abordagem em nossas pesquisas, capaz 

de, num momento inicial, permitir-nos perceber 

aquilo que nossa formação teórico metodológica 

norte-americano e eurocentrada desconsidera” 

(Santos, 2018, p. 7). Portanto, partindo da premissa 

de “nada sobre nós sem nós” surgiu a necessidade 

de aprofundar a parte que me cabe deste latifúndio, 

para melhor saber adentrar estas esferas 

acadêmicas e, assim, efetivar possíveis estudos e 

poéticas decoloniais, que me possibilitasse,  como 

uma Artista Doula, dialogar com as interfaces 

epistêmicas em arte.

Para este objetivo venho tentando problematizar 

questões como: quais implicações a desobediência 

epistêmica teria em nossos saberes, em nossos 

processos de pensar, criar, e interpretar o real e 

as relações culturais e sociais? Como poderíamos 

pensar e escrever nossos processos criativos, de 

forma a construirmos um discurso que reintegre 



26 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

nosso saber-fazer-criar? Pois, no processo de 

escrita em memorial poético decolonial, tive 

acesso ao texto Corpo: uma mercadoria na pós-

modernidade (Maroun; Vieira, 2008), e consegui 

criar elos com o que venho chamando de Ato 

Performático Restaurado, processo este vivido 

pelo corpo ao gestar-parir e maternar, e dele 

considero que

o corpo é o vetor semântico pelo qual a relação 
do indivíduo com o mundo é construída, o que 
ocorre por meio do contexto cultural e social em 
que o indivíduo se insere. Dentre essas relações, 
encontramos atividades perceptivas, mas também 
expressão de sentimentos, cerimoniais de ritos e de 
interação, conjunto de gestos e mímicas, produção 
da aparência, jogos sutis da sedução, técnicas do 
corpo, exercícios físicos, relação com a dor e com o 
sofrimento. O corpo produz sentidos continuamente 
e, assim, insere-se ativamente no interior de dado 
espaço social e cultural. “Antes de qualquer coisa, 
a existência é corporal” (Le Breton, 2006 apud 
Maroun; Vieira, 2008, p. 172). 

Se a existência é corporal, como pode o sistema 

acreditar que o corpo é uma mercadoria? Como o 

corpo pode ritualizar para resistir? Como mulher-

mãe-artista-pesquisadora, e também Doula, busco 

sensibilizar através da arte da cena, aportes que 

ressignifique o que o Corpo experimenta ao parir 

ou não, mas ao se tornar mãe, insurgência capaz 

de restaurar a performance corporal sobre si, sua 

ancestralidade e seu poder de autonomia. Esse 

fenômeno requer na contemporaneidade um saber 

fazer científico, fisiológico e ancestral, capaz de 

ritualizar para resistir ao sistema que, há milênios, 

nos violenta e nos silencia. 

Buscando ampliar a discussão, compreendi que 

adentrava em uma esfera ligada as trincheiras de 

minha luta e militância, a partir da leitura do texto 

Violências e Instituição Maternidade: uma reflexão 

Feminista Decolonial: “A sociedade brasileira 

possui um histórico marcado por violências e 

autoritarismos. A história colonial que funda 

a ideia de Brasil se consolida com a noção de 

identidade baseada em aspectos racistas, sexistas 

e heteronormativos” (Gonzaga, Mayorga, 2019, p. 

60). Desse lugar de mulher-mãe Artista e Doula, 

me atravessa a garganta as inúmeras violências de 

gênero que os corpos maternos precisam passar, 

resultado de uma herança histórica que nos faz 

também questionar:

Que é ser mãe? O que significa termos um potencial 
biológico como condição mínima de pertencimento 
identitário? Ser mulher é ser mãe? E as mulheres 
que não são mães; o que são? Como é possível 
recusar o papel que produz respeitabilidade no 
sistema patriarcal? Como a obrigatoriedade 
do cuidado com a prole tem sido útil para a 
manutenção das mulheres no ambiente doméstico, 
mesmo quando ocupam funções no mundo público? 
Se a maternidade redimiria as mulheres do pecado 
original, aquelas que a recusam estariam negando 
essa redenção? (Gonzaga; Mayorga, 2019, p. 60).

Portanto, como bem pergunta as autoras, qual 

o preço que precisaremos ainda pagar, quais as 

convenções que o sistema patriarcal nos submeterá, 

principalmente, nós mulheres, para que a lógica 

construída seja ainda hoje reproduzida? Sobre esta 

infeliz ideia equivocada de que a maternidade é um 

destino de toda mulher e que, uma vez vivenciada, 

precisa vir regada de dor e sofrimento ou de amor 

incondicional.

Como artista que sou, e sob a ótica de não ver 

apenas as mazelas desta condição na qual estou 

intrinsecamente imbuída e envolvida sob uma 

perspectiva ancestral, vislumbrei as camadas 

que também precisei considerar, por exemplo, o 

parto como um evento ritualístico de resistência, 

e o maternar sobre sua busca insana por sua 

autonomia e liberdade, como lemos no artigo Do 

corpo-território ao território-corpo (da terra): 

contribuições decoloniais.

As duas primeiras abordagens foram aquelas 
trabalhadas no item anterior, com base nas 
proposições do pensamento feminista e indígena 
latino-americano. Enquanto o “corpo-território” 
vê o corpo (especialmente o corpo da mulher) no 
seu conjunto como nosso primeiro território, o 
“território do/no corpo” admite a territorialidade 
dos próprios órgãos que o compõem, como no 
enfoque de Echeverrí (2002) ao definir o ventre 
materno como “primeiro território” ou Zaragocin 
(2018a) ao conceber a condição territorial do útero 
(Haesbaert, 2020, p. 82).

Algo que nos coloca na condição de igualdade é o 

fato de termos todos, simplesmente todos os seres 

humanos, vindos de um ventre. Na perspectiva 



27Artigos do dossiê 

e dimensão que o corpo exerce, a dinâmica 

de maternidade na vida de nós, mulheres, é 

demarcada pela sociedade, e, na maioria das 

vezes, reproduzidas por uma ideia construída 

historicamente, socialmente e culturalmente 

com base em convenções e padrões ditados pelo 

sistema hegemonicamente capitalista patriarcal. 

Esse contexto nos força a viver nossa experiência 

de maternidade quase como uma sentença de 

sofrimento, abdicações e violações. 

É necessária uma quebra de paradigmas para 

que se tornem determinantes a garantia de 

uma eficaz Justiça Reprodutiva e a de Direitos 

Humanos, que defendem a autonomia do corpo. 

Essa desconstrução social e cultural precisa ser 

capaz de libertar os corpos do condicionamento de 

práticas violadoras que são utilizadas por algumas 

relações sociais e institucionais, que se renovam e 

se mantêm ao longo do tempo, tanto pelo sistema 

como pela relação familiar. 

Estes possíveis caminhos epistêmicos, poéticos, 

políticos e ancestrais, fez-se em mim um terreno 

fértil para adentrar no escopo mais apurado sobre o 

estado do corpo que eu investigo, para aprofundar 

meus estudos, pois “O corpo é um dos objetos 

que assumem valores simbólicos relevantes na 

atualidade” (Maroun; Vieira, 2008, p. 172). Por 

meio destes atravessamentos de campo teórico, 

em meio as linhas e entrelinhas desta jornada, fui 

sendo também imersa em um processo criativo 

de um ato poético decolonial que apresentei em 

julho de 2024, no 4º Congresso RIEC – Corpos, 

Artes e Culturas: entre margens e fronteiras, e em 

novembro de 2024 no 1° Seminário de Visualidade 

da Cena, em comunicação oral e exposição visual. 

Estes têm sido o constructo da escritura de meus 

processos criativos para que, futuramente, sirvam 

de aportes a artistas e pesquisadores. A seguir, 

algumas imagens do ato poético realizado em 

agosto de 2024. 

Figura 1 – Performance Restaurada, trabalho de parto. ATO POÉTICO, Riec (2024).

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 



28 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Figura 2 – Performance Restaurada, 
o público participando e a arte como 
cuidado. ATO POÉTICO, Riec (2024).

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 

Figura 3 – Performance Restaurada gestar e parir. ATO POÉTICO, Riec (2024).

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 



29Artigos do dossiê 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Minhas investigações, como mulher-Mãe, Artista 

e Doula, sobre o corpo na perspectiva político-

poético, sob a ótica da arte como cuidado, e os 

estudos decoloniais da maternidade, buscaram 

contribuir para a humanização do humano e a 

sensibilização de algumas áreas do conhecimento 

pertinentes ao tema. A arte da cena me oportunizou 

criar e encenar um Ato Poético potencialmente 

imbuída pelos atravessamentos que minha 

pesquisa  proporciona, encontrando no processo 

criativo a consolidação de minhas reflexões. 

Honro assim minha ancestralidade feminina, 

pois minha avó materna Ana, mulher ribeirinha 

e rezadeira das boas, detinha um saber empírico 

no cuidado com as pessoas e, principalmente, 

com as crianças. Usando o saber das ervas, ela 

cuidou de todos nós. E ainda minha mãe Maria, 

mulher nascida na beira do rio, que herdou de sua 

mãe a fé inabalável em Nossa Senhora de Nazaré, 

padroeira do povo paraense. Lembro dela sempre 

nos dizendo: “Fé na vida, minha filha. Confia na 

tua guiança!”. Portanto, através delas e para 

elas, oferecendo  uma poesia de minha autoria, 

e ritualizo essa dinâmica da maternidade como 

fonte criativa de RE-existência. Imersa em muitos 

atravessamentos e devaneios, percebo os corpos 

que pesquiso-e o meu próprio corpo- se partindo 

e pari(n)do este memorial, na tentativa de deixar 

desaguar toda essa imensidão.

CORPO PARI(N)DO

Germinar a anima, tramar a vida, 
para que este sistema genocida não me alcance, e 
me deixe viver, 
conseguindo pelas brechas gestar, parir e nascer; 
incorporando a alma de vida, e vida em abundância, 
que insubordinada não se deixa sucumbir,
 e mesmo que tudo desate, meu corpo me cabe,
e eu escolho o que quero para mim.
Corpo útero, ovário, trompa, pelve, vagina, buceta, 
que dá passagem para a vida e volta a viver. 
Corpo em estado de oração que se revela no silêncio 
da respiração; 
coração ação da criação.
Corpo sustento, suspenso no tempo,
Corpo que grita e reivindica a voz, o gozo,
Corpo que sente e restaura o seu saber fazer, 
Saber ancestral de um corpo em sina, que ensina,
Corpo em rima a dança da vida,
Ato restaurado no corpo território, 

Corpo morada, corpo dádiva.
Corpo árvore, que dá a vida e enraíza e recria,
Trabalho de parto, em parto meu ato, 
meu corpo inteiro se parte no meio, 
fenômeno arteiro do bem nascer. 
Meu corpo oferenda potencializa o que cria, 
Alimenta e retroalimenta a ciclicidade da vida.
Por isso não queiram calar-me, 
deixem meu corpo trabalhar!
Agora eu pergunto:
 – Isso tudo vem de onde?
A garganta é a gruta que guarda o som, 
o som é o espírito que guarda a alma.
A força, me ouça!!!
Sopro de vida no tempo um recado da alma, 
Que quando parido indo será guiado,
Árduo estado de fato,
Corpo em ação de nascer e renascer, 
de criar e recriar,
Rios de gente descrentes, sonhando ser gente,
Vida, morte, morte e vida, cíclica.
Corpo Dádiva de receber vida, 
Curar o corpo das feridas das que vieram antes de 
nós,
Humanizando o humano sobre a prática do bem 
viver,
Reverenciando a arte como cuidado,

de ver corpo de gente gestar, parir e renascer.

REFERÊNCIAS

BRASIL. Ministério da Saúde. Cadernos Humaniza 

SUS. Brasília: Universidade Estadual do Ceará, 

2014. 

CORREIA, Maria de Jesus. Sobre a maternidade. 

Aná. Psicológica, Lisboa: v.16, n.3, p. 365-

371, set. 1998. Disponível em: <http://scielo.

pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0870-

82311998000300002&lng=pt&nrm=iso>. Acesso 

em: 14 out. 2025.

GENNEP, Arnold Van. Os Ritos de Passagem. 4. 

ed. Petrópolis: Vozes, 2013.

GONZAGA, Paula; MAYORGA, Claudia. Violências e 

Instituição Maternidade: uma Reflexão Feminista 

Decolonial. Psicologia: Ciência e Profissão. Brasília: 

v.39, n.2, p. 59-73, 2019. Disponível em: <https://www.

scielo.br/j/pcp/a/TBYV3XG9hyGn8NxknjnnyKP/

abstract/?lang=pt>. Acesso em: 14 out. 2025.

HAESBAERT, Rogério. Do corpo-território 



30 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

ao território-corpo (da terra): contribuições 

decoloniais. GEOgraphia, Niterói, v.22, n.48, p. 75-

90, 2020. Disponível em: <https://periodicos.uff.

br/geographia/article/view/43100>. Acesso em: 14 

out. 2025.

MAIA, Mônica Bara. Humanização do Parto – 

Política, comportamento organizacional e ethos 

profissional. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2010.

MAROUN, Kalyla; VIEIRA, Valdo. Corpo: uma 

mercadoria na pós-modernidade. Psicol. rev., 

Belo Horizonte, v.14, n.2, p. 171-186, 2008. 

Disponível em: <https://periodicos.pucminas.br/

psicologiaemrevista/article/view/346>. Acesso em: 

14 out. 2025.

PERISSÉ, Gabriel. Uma pedagogia do corpo. São 

Paulo: Editora Página 3, 2019.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo 

Horizonte: Letramento, 2017.

ROLNIK, Suely. Esferas da Insurreição: Notas para 

uma vida não cafetinada. São Paulo: N-1 Edições, 

2018.

SCHERCHNER, Richard. O que é Performance? O 

Percevejo, Revista de Teatro e Estética, Rio de 

Janeiro, n.12, 2003.

SANTOS, Viviam. Notas desobedientes: 

decolonialidade e a contribuição para a crítica 

feminista à ciência. Psicologia & Sociedade, 

Recife, v.30, 2018. Disponível em: <https://doi.

org/10.1590/1807-0310/2018v30200112>. Acesso 

em: 14 out. 2025.

Notas

1 Profissional que atua no sentido de favorecer uma 
experiência de parto autônoma e respeitosa, dando 
apoio informacional, físico e emocional no período 
gravídico puerperal.

2  Conceito e dimensão no âmbito das micropolíticas 
numa concepção e formulação que desenvolva e exercite 
a autonomia de sujeitos na tentativa de analisar cada 
saber, cada corpo, cada objeto sob uma perspectiva de 
produção de realidade, a partir das relações de poder.

3  Aspecto de estar junto e interligado, conforme percebi 
ao longo de minhas reflexões, e por serem, em essência, 
Ritos de Passagem.

4  Ato ou efeito de insurgir(-se), de sublevar(-se) contra a 
ordem estabelecida.

5  Conjunto de práticas contra a mulher/parturiente ou 
pessoa que gesta; uma violência institucionalizada, e 
que foi declarada pela Organização Mundial de Saúde 
como uma violação aos Direitos Humanos.

SOBRE A AUTORA

Marluce Cristina Araújo Silva é atriz formada 

pela Escola Técnica Estadual Martins Pena (Rio 

de Janeiro). Possui licenciatura em Teatro pela 

Escola de Teatro e Dança da Universidade Federal 

do Pará (UFPA), atuando como professora de 

Artes da educação básica, e como educadora 

popular e arte-educadora, com formação pela 

Escola Socioambiental do Centro Alternativo de 

Cultura. Também é Doula, e foi sócia-fundadora da 

Associação de Doulas do Pará (ADOUPA). Mestra em 

Artes pelo PPGARTES da UFPA com especialização 

na Arte de Contar Histórias pela FCC. Pesquisadora 

do Corpo e da Voz, desenvolve trabalhos artísticos 

e de pesquisa nas áreas das artes cênicas, 

educação, oralidade, direitos humanos e políticas 

de cuidados. E-mail: mardeluz26@gmail.com

Recebido em: 15/12/2024

Aprovado em: 30/04/2025



31Artigos do dossiê 

PORTA(DOR)A:  ECOS DO FEMININO NAS RUAS DA CIDADE

PORTA(DOR)A: ECHOES OF THE FEMININE IN THE CITY STREETS

Inara Novaes Macedo
UFES

Resumo

O artigo explora a relação entre corpo, memória e 

feminino em um contexto de resistência. A autora 

compartilha sua experiência de ressignificação 

do próprio corpo após um diagnóstico de 

endometriose, que intensificou sua escuta intuitiva 

e a potencialização dos processos criativos. A 

partir de uma série de trabalhos e rituais que têm 

como temas centrais o útero e a materialização de 

sonhos, a artista cria Porta(dor)a. A performance 

ocorreu durante o Ato #MariELASsim em tributo a 

Marielle Franco, onde participantes homenagearam 

mulheres em forma de escrita na pele da artista. 

A ação performativa simbolizou a interseção 

entre memória coletiva e individual, celebrando a 

resistência feminina em um contexto de opressão. 

Ao caminhar pelas ruas da cidade, a artista buscou 

experenciar e reconfigurar os espaços urbanos, 

utilizando o próprio corpo como um porta(dor) e 

transporta(dor) dessas vozes femininas.

Palavras-chave:

Performance; ritual; corpo; feminino; cidade.

Keywords:

Performance; ritual; body; femininity; city.

Abstract

This article examines the interplay of body, 
memory, and femininity within a context of 
resistance. The author reflects on a personal 
journey of reclaiming her body following an 
endometriosis diagnosis, which deepened her 
intuitive listening and enhanced her creative 
processes. Through a series of works and rituals 
centered on the themes of the uterus and the 
embodiment of dreams, the artist created 
Porta(dor)a. This performance, part of the 
#MariELASsim event honoring Marielle Franco, 
involved participants writing names of women 
on the artist's skin, symbolizing a convergence 
of collective and individual memory. Walking 
through city streets, the artist redefined urban 
spaces, using her body as both a carrier and 
transmitter of feminine voices, celebrating 
female resilience amidst oppression.



32 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

ESCUTA INTUITIVA COMO GATILHO 

PERFORMATIVO – CONTEXTUALIZANDO O 

CORPO-SUPORTE

Desde a infância, os sonhos sempre 

desempenharam um papel significativo em minha 

vida, frequentemente manifestando-se de forma 

premonitória ou simbólica. A água, elemento 

recorrente nesses sonhos, deixava sensações 

físicas que reverberavam por dias. Ao longo do meu 

percurso como artista, essa conexão com o corpo 

foi se intensificando, e desenvolvi uma escuta 

cuidadosa das suas sutilezas, especialmente ao 

integrar a intuição e a materialidade dos sonhos 

aos meus processos criativos.

Essa trajetória ganhou uma nova dimensão após 

o diagnóstico de endometriose. A doença, ao 

exigir uma reconexão profunda com o corpo 

durante a recuperação pós-cirúrgica, me levou 

a uma nova escuta – agora ainda mais aguçada – 

e a uma reconexão com o feminino. Abandonar 

o anticoncepcional e optar por um tratamento 

alternativo natural me permitiu conhecer as 

fases do meu ciclo, redescobrindo aspectos da 

minha corporeidade que estavam adormecidos. 

Esse processo de reconexão corporal ressoou 

diretamente com minha relação íntima com os 

sonhos e a água, trazendo novas camadas de 

significado e inspiração para meu trabalho artístico. 

Assim, tanto os sonhos quanto as experiências 

físicas tornaram-se fontes essenciais de criação, 

convocando-me a redescobrir a potência de ser 

artista e mulher, de forma integrada e fluida.

Essa reconexão com o corpo, intensificada após 

o diagnóstico de endometriose e a descoberta 

das fases do meu ciclo, trouxe à tona questões 

mais profundas sobre a fertilidade e o feminino. 

Em um dos sonhos que marcaram esse processo, 

visualizei pequenos ovinhos grudados em minha 

testa. A sensação perturbadora que se seguiu 

reverberou em meu corpo por dias, refletindo uma 

tensão latente. A partir dessa experiência, senti 

a necessidade de transformar o desconforto em 

ação criativa e ritualística.

Decidi, então, realizar um ritual que simbolizasse 

essa vivência onírica em forma de performance. 

Colei pérolas em minha testa, representando os 

ovinhos do sonho, e iniciei um processo de remoção 

ritualística, transferindo cada pérola da testa para 

a barriga, como se buscasse, simbolicamente, 

uma cura ou transmutação da energia retida 

em meu corpo. Após algum tempo, retirei todas 

as pérolas e as coloquei em um recipiente com 

água, o elemento que sempre permeou meus 

sonhos e experiências. Mais tarde, plantei essas 

pérolas, um gesto que representava não apenas a 

fertilidade, mas também o ciclo de transformação 

e renascimento.

Esse ritual foi documentado fotograficamente, 

resultando em uma série de foto-performances que 

capturam a intersecção entre corpo, fertilidade, 

cura e o poder transformador do gesto simbólico. 

A performance emergiu como um diálogo entre 

corpo, doença e intuição, onde a ação artística se 

configurou como um espaço de ressignificação da 

experiência pessoal. Assim, o processo criativo que 

nasceu das redescobertas corporais e dos sonhos 

integrou a endometriose e sua carga simbólica 

como parte essencial do meu percurso artístico, 

estabelecendo uma ponte entre a dor, a cura e a 

criação.

Figura 1 –  Ritual de expurgação – sonho 5 (2016). 

Fonte: Acervo pessoal da autora.



33Artigos do dossiê 

Além desse trabalho, desenvolvi outras obras que 

exploram as interseções entre o corpo, o feminino 

e a memória, entre outros temas. Dentro desse 

processo, realizei uma série de experimentos 

com pintura, desenho, colagem e outras técnicas, 

centrando-me na relação simbólica entre o útero e 

o universo.

Figura 2 – Eu tenho o universo dentro de mim (2018). 

Fonte: Acervo pessoal da autora.

MARIELLE

No dia 14 de março de 2018, após cumprir uma 

agenda na Casa das Pretas, no Centro do Rio de 

Janeiro, a socióloga e vereadora Marielle Franco 

foi brutalmente assassinada com três tiros na 

cabeça e um no pescoço (Relembre…, 2024). O 

caso teve repercussão nacional e internacional, 

impactando profundamente diferentes grupos 

sociais e representantes femininas na política. 

De acordo com Jackeline Romio (2017, p. 53), o 

Brasil se encontra no quadro transnacional do 

fenômeno dos feminicídios e a liderança política 

de Marielle não a impediu de ser mais uma vítima 

desse quadro. Pelo contrário, por ser uma defensora 

incansável das populações marginalizadas, 

especialmente as mulheres negras, comunidades 

LGBTQIA+ e moradores de favelas, o assassinato 

de Marielle nos revela uma crescente ainda mais 

específica, que Renata Souza (2020) denomina 

como Feminicídio Político: 

O patriarcado deixou o legado de invisibilização das 
mulheres em vida e em morte. E não seria diferente 
com aquelas que ousaram e ousam estar na linha de 
frente da política, seja esta institucional ou não. O 
feminicídio político traz consigo uma das faces mais 
cruéis da vulnerabilidade da mulher na vida política 
(Souza, 2020, p. 127).

Segundo Angela Davis (2016, p. 102), em 

Mulheres, Raça e Classe , o racismo e o sexismo 

estão entrelaçados, afetando a forma como 

mulheres negras como Marielle são tratadas nas 

esferas pública e privada. Davis argumenta que 

a marginalização dessas mulheres é reforçada 

por uma estrutura de poder que perpetua 

desigualdades tanto raciais quanto de gênero.

Marielle Franco era mulher, preta, lésbica, de 

esquerda e de origem periférica, representava 

assim diferentes grupos e lutas de classe. 

Nesse bojo de identidades minoritárias, há uma 

interseccionalidade (Relembre…, 2024) que explora 

diferentes formas de opressão – como racismo, 

sexismo, homofobia – que se sobrepõem e criam 

experiências de discriminação mais complexas 

para mulheres negras e LGBTQIA+. Marielle 

Franco, como uma mulher negra, lésbica e política, 

estava na interseção dessas diferentes identidades 

e foi vítima de uma violência direcionada não 

apenas por seu papel como ativista, mas também 

por sua identidade. Ao colocar em pauta as vozes 

historicamente silenciadas, Marielle representava 

um feminismo que não se limita apenas à igualdade 

de gênero, mas que luta contra todas as formas de 

injustiça social.

O assassinato de Marielle gerou debates profundos 

sobre a violência política, o racismo estrutural 

e a misoginia no Brasil, funcionando como um 

lembrete doloroso da vulnerabilidade das mulheres 

negras na luta por justiça social. Esse crime 

evidencia a necessidade urgente de repensar as 

estruturas de poder que continuam a silenciá-las. 

A morte de Marielle e de tantas outras mulheres 

revela o quanto o corpo feminino ainda é alvo do 

patriarcado, que o vê como posse ou uma ameaça 

ao seu poder. No entanto, diante desse crime 

brutal, encontramos um certo alívio ao perceber 

que aqueles que desejavam silenciar Marielle agora 

terão que conviver com um dos maiores símbolos 

da luta pelos direitos humanos.



34 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

URBANIDADES DISSOLVIDAS E A VOZ DO 

INVISÍVEL: A PERFORMANCE PORTA(DOR)A 

NO ATO #MariELASsim

Após um ano da morte de Marielle, no coração de 

Vitória (ES), o Ato #MariELASsim e a Marcha do 

Dia Internacional das Mulheres transformaram as 

ruas da cidade em um espaço de reivindicação 

e memória. Este evento, que reuniu milhares de 

vozes femininas, ecoou em defesa dos direitos das 

mulheres e em homenagem à memória daquelas 

que, de alguma forma, moldaram a resistência 

feminina, como Marielle Franco, a socióloga e 

vereadora do Rio de Janeiro. A concentração das 

manifestantes teve início na Sede Administrativa 

da Defensoria Pública, na Avenida Jerônimo 

Monteiro, seguiu pelo Centro da capital e finalizou 

no Museu Capixaba do Negro Verônica da Pas 

(MUCANE).

Como mulher, eu percebo cada vez mais o tipo de 
violência que passa despercebida. Eu sou estudante 
de psicologia e a maior parte da sala é de meninas e 
quando vejo os professores a maioria é de homens. 
A gente naturalizou demais o machismo e a gente 
só concorda com essas coisas que acontecem com 
a gente. Assédio, diferença salarial (Grupo..., 2019).

Entre gritos, faixas e corpos em movimento, 

o espaço urbano se diluiu em um território 

simbólico, onde histórias e vivências de mulheres 

se entrelaçavam com a geografia da cidade.

A marcha não apenas ocupou fisicamente as ruas, 

mas também ativou um campo simbólico de disputa 

pela memória e presença feminina na esfera pública. 

Mulheres de diferentes trajetórias de vida, muitas 

das quais com feridas ainda abertas pela perda de 

entes queridos, caminharam juntas, reafirmando 

a importância de manter vivas as lembranças de 

suas antecessoras. Nesse contexto, a cidade de 

Vitória foi palco de um encontro entre urbanidade 

e memória, onde o espaço se converteu em uma 

arena para a expressão de lutas que transcendem 

o tempo e a materialidade urbana.

Foi nesse cenário que ocorreu minha performance 

intitulada Porta(dor)a, integrando-se aos meus 

processos criativos que exploram a relação 

entre corpo, feminino e memória. Inspirada pela 

potência coletiva do ato e pela necessidade de 

dar visibilidade a essas mulheres que já se foram, 

ofereci meu corpo como um suporte para que as 

participantes pudessem escrever os nomes de 

mulheres que admiravam e que já não estavam 

mais presentes. Esse gesto simbólico não apenas 

Figura 3 –  Manifestantes do Ato #MariELASsim no Centro de Vitória (2018). Foto de Luiza Marcondes. 

Fonte: Grupo..., 2019.



35Artigos do dossiê 

ressignificou a dor da perda, mas também 

estabeleceu uma conexão profunda com o que 

significa ser mulher em um contexto de opressão, 

revelando a força e a resistência que permeiam 

nossos corpos e histórias.

PORTA(DOR)A: PERFORMANCE E MEMÓRIA 

COLETIVA NO ESPAÇO URBANO

A performance Porta(dor)a nasceu de uma 

necessidade visceral de expurgar e compartilhar a 

dor. Não se tratava de um luto solitário, mas de um 

desejo profundo de recolher, acolher e compartilhar 

as dores de outras mulheres. Naquele dia, saí de 

casa para o Ato #MariELASsim com o coração 

carregado, mas sem contar a ninguém sobre o que 

pretendia fazer. A performance emergiu como uma 

resposta ao chamado coletivo daquele momento, 

mas também como um grito silencioso de conexão 

com o feminino, que se entrelaçava com meus 

processos criativos anteriores de ressignificação 

do corpo. Dessa forma, Porta(dor)a revelava a 

intersecção entre memória coletiva e individual, 

transformando o corpo em um lugar de resistência 

e celebração.

Ao chegar ao ato, ofereci meu corpo às mulheres 

presentes. Orientei que escrevessem sobre minha 

pele os nomes de outras mulheres que admiram 

mulheres que haviam partido, que haviam sofrido 

ou deixado marcas em suas vidas. A princípio, era 

uma ação simples, mas carregada de significado. 

E não demorou muito para que as mulheres 

começassem a se aproximar. Uma a uma, elas 

escreviam, algumas emocionadas, outras em 

silêncio. Não só nomes foram inscritos, algumas 

deixaram suas próprias dores impressas em 

minha pele, como se a escrita fosse uma forma 

de liberar o sofrimento. Essa participação foi 

fundamental para que a performance se realizasse, 

pois, corroborando com Regina Melin (2008), 

entendemos “o ato (do artista) como ativador de 

outros atos (dos participadores), endereçando de 

imediato a noção de obra como proposição ou 

como instrução” (Melin, 2008, p. 57). 

Figura 4 – Performance Porta(dor)a (2018). 

Fonte: Acervo pessoal da autora.

Figura 5 –  Performance Porta(dor)a (2018). 

Fonte: Acervo pessoal da autora.

Meu corpo logo se transformou em um espaço 

de memória, tomado por nomes de mulheres 

extraordinárias. Carregava a história de cada 

uma delas, inscrita em letras que, ao toque da 

pele, transmitiam algo muito além de palavras. 

Caminhei, então, por entre as participantes, 

carregando essas mulheres em meu corpo, como 

se as estivesse segurando no colo, levando comigo 

suas dores, suas lutas, suas existências. A sensação 

era avassaladora. Senti cada nome gravado na 

carne, como se eles me contassem suas histórias 



36 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

silenciosas. Doía, mas era uma dor transformadora, 

como se a presença dessas mulheres, mesmo em 

ausência, tivesse se materializado em mim.

Esse espaço de performação possibilitou o 

encontro entre artista, obra e espectador,1 

[...] ampliando, portanto, a noção de performance 
como um procedimento que se prolonga também 
no espectador. Além disso, uma tentativa constante 
de vislumbrar uma obra como deflagradora de um 
movimento participativo e que existe não como obra 
pronta, fechada em si como materialidade silenciosa, 

mas como superfície aberta e distributiva (Melin, 

2008, p. 61).

Figura 6 –  Performance Porta(dor)a. Caminhando pela 
cidade (2018). 

Fonte: Acervo pessoal da autora.

Durante a performance, caminhei pelas ruas 

da cidade de Vitória, experenciando formas do 

corpo e o próprio corpo, em lugares carregados 

de significados. Cada parada parecia amplificar a 

potência daquela ação, como se o espaço urbano 

se abrisse para acolher as histórias que meu corpo 

carregava. 

A errância urbana pode ser pensada como um estado 
de corpo ou um estado de espírito que experimenta 
a cidade a partir de vários sentidos através de 
caminhadas, deslocamentos e percursos. Esse “tipo 
urbano” é definido por três características: perder-
se, a lentidão e a corporeidade. A ideia da perda tem 
a ver com uma certa desorientação provocada que 
se desconecta dos mapas projetados. A lentidão 
significa a negação da velocidade no mundo 
contemporâneo, mas não necessariamente é o 
oposto da rapidez, é uma outra forma de movimento 
que inclui o estar parado. A corporeidade reflete a 
contaminação corporal entre o corpo físico e do 

corpo da cidade (Nascimento, 2016, p. 5).

Essas etapas foram essenciais para decantar as 

sensações causadas pelos manuscritos afetivos 

integrados ao corpo como um conjunto de vozes 

que tanto tinham a dizer. As vozes, de mulheres 

“portadoras” de memórias e das mulheres 

celebradas, por sua relevância social e afetiva, 

puderam ecoar por meio do corpo nos percursos 

da cidade.

Ao final, quando a performance parecia já ter 

encerrado seu ciclo, a chuva chegou. Uma chuva 

intensa, inesperada, quase divina. Aproveitei 

aquele momento como uma purificação. As gotas 

de água lavaram meu corpo, levando consigo as 

dores, as memórias, as histórias que carreguei. 

A dor foi embora com a água, mas as histórias 

permanecem em mim, não mais como fardos, mas 

como sementes.

Ao permitir que as participantes escrevessem 

os nomes de mulheres que admiravam em meu 

corpo, amplifiquei a narrativa da dor e da luta, 

criando um elo entre o passado e o presente. Essa 

experiência, que começou como um gesto pessoal, 

se expandiu para um espaço de urbanidade 

dissolvida e reconstruída, onde o corpo, o espaço 

e as memórias se entrelaçaram em uma nova 

cartografia do feminino. Esse gesto ressoou com 

as experiências de luta e resistência que permeiam 

nossas vidas, conectando a memória de Marielle e 

de tantas outras mulheres que, embora ausentes 

fisicamente, continuam a influenciar e inspirar a 

luta por justiça social. Ao ocupar o espaço urbano 

com a memória coletiva, a performance destaca 

a importância de reconhecer as contribuições 

e as lutas de todas as mulheres, mesmo aquelas 

que não estão mais presentes fisicamente. 

Assim, trazer à tona as histórias de mulheres que 

frequentemente são invisibilizadas nesse espaço 

urbano e simbólico.



37Artigos do dossiê 

REFERÊNCIAS

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução 

de Heci Regina Candiani. São Paulo: Boitempo, 

2016.

GRUPO faz ato pelo Dia Internacional da Mulher no 

Centro de Vitória. G1, Espírito Santo, 8 mar. 2019. 

Disponível em: <https://g1.globo.com/es/espirito-

santo/noticia/2019/03/08/grupo-faz-ato-pelo-

dia-internacional-da-mulher-no-centro-de-vitoria.

ghtml>. Acesso em: 1 out. 2019. 

MELIN, Regina. Performance nas Artes Visuais. 

Rio de Janeiro: Zahar, 2008.

NASCIMENTO, Silvana de Souza. A cidade no corpo: 

diálogos entre corpografia e etnografia. Ponto 

Urbe, n.19, p. 10, 2016. Disponível em: <https://

journals.openedition.org/pontourbe/3316>. Acesso 

em: 1 out. 2024.

RELEMBRE o assassinato de Marielle Franco 

e entenda por que investigação demorou seis 

anos. Estadão, São Paulo, 24 de março de 2024. 

Disponível em: <https://www.estadao.com.br/

Figura 7 –  Performance Porta(dor)a (2018). Montagem feita pela autora.

Fonte: Acervo pessoal da autora.

politica/relembre-assassinato-vereadora-marielle-

franco-entenda-investigacao-demorou-seis-anos-

nprp>. Acesso em: 1 out. 2024.

ROMIO, Jackeline Aparecida Ferreira. Feminicídios 

no Brasil, uma proposta de análise com 

dados do setor de saúde. Tese (Doutorado em 

Demografia), Instituto de Filosofia e Ciências 

Humanas, Universidade de Campinas, Campinas, 

2017. Disponível em: <https://repositorio.unicamp.

br/acervo/detalhe/988584>. Acesso em: 20 out. 

2024.

SOUZA, Renata. Feminicídio político: um estudo 

sobre a vida e a morte de Marielles. Cadernos de 

Gênero e Diversidade, v.6, n.2, p. 119-133, 2020. 

Disponível em: <​​https://periodicos.ufba.br/index.

php/cadgendiv/article/view/42037>. Acesso em: 15 

out. 2024.



38 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Notas

1 Segundo Regina Melin (2008, p. 61), a performação 

surge do encontro do espectador com a obra-proposição.

SOBRE A AUTORA

Inara Novaes Macedo é artista-multilinguagem, 

com experiência nas áreas de artes visuais, música, 

cultura e educação. Doutoranda e mestra em Artes 

pela Universidade Federal do Espírito Santo (UFES), 

com graduação em Artes Plásticas e Visuais pela 

mesma instituição. Possui pós-graduação em Arte, 

Educação e Tecnologias Contemporâneas (UnB) e 

qualificação profissional em Dança Contemporânea 

(FAFI). E-mail: inaranovaes@gmail.com

Recebido em: 25/10/2024

Aprovado em: 30/03/2025



39Artigos do dossiê 

ABESTANÇAS, CALDO DE PEDRAS E APEDREJADAS: UMA 
ESCRITA DA PRÁTICA PERFORMATIVA

ABESTANÇAS, CALDO DE PEDRAS AND APEDREJADAS: A WRITING OF PERFORMATIVE 
PRACTICE

Luana Furtado Ramos Cairrão 
UFSM

Gisela Reis Biancalana 
UFSM

Resumo

O presente artigo discute a proposta da pesquisa 

performativa como paradigma epistemológico 

da escrita de memoriais poéticos no campo 

das artes. O objetivo central é referendar o 

procedimento metodológico autoetnográfico, 

próprio da pesquisa antropológica 

contemporânea, em investigações artísticas. 

Para tanto, discutimos o percurso criador de três 

performances coletivas intituladas Abestanças, 

Caldo de Pedras e Apedrejadas. O resultado 

obtido são as performances que incluem ações 

individuais da primeira autora desse texto, 

com foco em histórias de mulheres vítimas de 

casamentos abusivos, aliadas às memórias 

da própria performer. Portanto, esse texto 

considera a efetiva importância da Prática como 

Pesquisa (PaR) enquanto estratégia alternativa 

aos paradigmas ortodoxos de estudos para a 

área das poéticas artísticas, contribuindo com 

o desafiante debate sobre a escrita de artistas.

Palavras-chave:

Pesquisa performativa; autoetnografia; 

performances; mulher; política.

Keywords:
Performative research; autoethnography; 
performances; woman; politics.

Abstract

This article discusses the proposal of a 
performative research as an epistemological 
paradigm of poetic memorial writing in the field 
of the arts. The central objective is to endorse the 
autoethnographic methodological procedure, 
typical of contemporary anthropological 
research, in artistic investigations. To this 
purpose, we discuss the creative path of three 
collective performances entitled Abestanças, 
Caldo de Pedras and Apedrejadas. The result 
obtained are the performances that include 
individual actions by the first author of this 
text, focusing on stories of women victims 
of abusive marriages, combined with the 
memories of the performer herself. Therefore, 
this text considers the effective importance of 
Practice as Research (PaR) as an alternative 
strategy to orthodox paradigms studies for 
the area of artistic poetics, contributing to the 
challenging debate on artists' writing.



40 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

A prática artística, quando inserida no campo da 

pesquisa acadêmica, pretende estar amalgamada 

às referências em arte e em história e teoria da 

arte enquanto pulsos e impulsos do saber-fazer. 

O desejo de estarem juntas, em parte como uma 

única produção, enfrenta a paradoxal e conflituosa 

questão de se perceberem como duas produções, 

criação artística e documento acadêmico, seja tese, 

artigo ou qualquer outra forma de escrita. Nesse 

movimento de aproximação, é inquestionável que 

a criação artística esteja em primeiro plano. Sendo 

assim, a escrita de memoriais poéticos, mesmo 

que sendo própria do campo acadêmico, não se 

situa apenas nesse espaço, estendendo-se para 

além da pesquisa sistematizada dos programas de 

pós-graduação em artes.

A arte conceitual, por exemplo, escola que surgiu e 

se consolidou na História da Arte entre as décadas 

de 1960 e 1970, foi um dos estilos pioneiros das 

reflexões a respeito da relação da arte com a 

linguagem pelas concepções de textos escritos. 

Nesse sentido, as escritas de artistas se oxigenaram 

por meio de uma diversidade de pensamentos que 

entrelaçam a criação textual e a prática artística. 

Essa aproximação não apenas reforça o vínculo 

entre ambas as expressões como também propõe 

a ideia do texto enquanto obra de arte em si.

No entanto, esse artigo busca discorrer sobre os 

desafios das escritas de artistas pesquisadores que 

ainda urgem por debates. Inseridos num contexto 

de pós-graduação em artes, nos debruçamos sobre 

a árdua e necessária tarefa de discutir os anseios 

de artistas sobre suas possibilidades de escrita nas 

últimas décadas a partir da concepção coletiva da 

performance Abestanças e seu desdobramento 

em outras duas, intituladas Caldo de Pedras e 

Apedrejadas.

Vale destacarmos que as investigações prático-

teóricas conclamam uma escrita da prática como 

um grande desafio que, embora mais bem resolvido 

no campo teórico do discurso SOBRE a pesquisa 

EM arte, na prática não são muitos estudos que 

alcançam esse objetivo. Na instigante tarefa 

de tentar dar conta, ao menos de parte destas 

questões, muitas proposições foram desenvolvidas 

a fim de atender o dilema em curso. Nas artes 

visuais, desde a poética aristotélica, há ainda a 

poiética de Passeron (1997), as escritas de artistas 

debatidas por Ferreira e Cotrim (2006), bem como 

diversos debates levantados por Zamboni (2001) 

e outros, como também a publicação intitulada 

o Meio como ponto zero, organizada por Brites 

e Tessler (2002), já bastante suscitados para 

sustentar tais discursos. Esses debates são apenas 

uma amostra entre tantos outros que colocam o 

lugar específico, mas múltiplo e plural, do campo 

da criação em artes como espaço-tempo não 

previsível, tal como acontece nas ciências, e não 

necessariamente tão demarcado e sistematizado 

de antemão.

O salto dado das pesquisas quantitativas para 

as qualitativas já demarca uma necessidade de 

atender a olhares não apenas quantificáveis. A 

possibilidade de valorizar aspectos humanos nas 

metodologias científicas forneceu uma grande 

contribuição para chegarmos aos atuais. As 

pesquisas em artes acontecem pelos incessantes 

cruzamentos entre saber-fazer-acasos-

atravessamentos, enfim, nos imprevisíveis estados 

que os artistas são trespassados em sua prática a 

caminho da construção de sua poética. 

Nas artes performativas, por sua vez, nós temos 

o que vem sendo chamado de prática como 

pesquisa, a pesquisa-guiada-pela-prática e a 

pesquisa performativa debatidos por Fernandes 

(2013), Haseman (2015), Vieira (2016), entre 

outros. Nas artes da presença, a fluidez criativa do-

no-pelo corpo guia os processos criativos de obras 

artísticas que emergem da carne, das memórias, 

das experiências de vida do performer, e das suas 

relações com os meios socioculturais.

Nos casos dos trabalhos abordados aqui, esses 

processos também são oriundos de anotações 

em diários de bordo ao caráter de escritas 

autoetnográficas que trataremos ao longo do 

texto. Segundo Fernandes (2013, p. 80), “a pesquisa 

em arte é legitimada pela prática imersiva, intensa 

e viva na obra de arte e suas particularidades 

constitutivas, ao qual se associam teorias conforme 

a coerência e necessidade da obra estudada.” 

Em conformidade, Passeron (1997) estabelece 

preceitos da poética nas artes, sobretudo nas 

artes visuais, teorizando que ela corresponde 

a uma integridade reflexiva e de pensamento 

profundo a respeito da obra de arte durante todos 

os momentos de sua instauração. Podemos citar 

também a pesquisa baseada em arte do campo da 

arte e educação, assim como a A/r/tografia (Dias; 



41Artigos do dossiê 

Irwin, 2013, p. 28), a qual defende a ideia de uma 

semelhança com a “pesquisa-ação como prática 

viva”, afastando-se das perspectivas científicas 

mais tradicionais e traçando um emaranhado de 

redes de diálogos e possibilidades de percursos 

investigativos. 

Estes percursos rizomáticos permitem que se 

faça escolhas a partir do próprio fazer artístico. 

Haseman (2015, p. 41), por sua vez, apresenta o que 

chamou de pesquisa performativa como alternativa 

aos paradigmas ortodoxos e propõe algumas 

abordagens para projetar, conduzir e relatar 

investigações em arte. Para o autor, a pesquisa-

guiada-pela-prática seria uma “estratégia de 

investigação dentro de um paradigma de pesquisa 

inteiramente novo-Pesquisa Performativa”. 

Biancalana, Plá e Gravina (2019), ao remeterem-

se às artes performativas, também se perguntam 

como realizar 

pela palavra a rede de afetações, interferências, 
ressonâncias e interdependências. Esse conjunto 
de intensidades, tensões, percepções, silêncios, 
sentimentos e afetos que se atravessam e são 
atravessados e que vibram no jogo performativo, 
são agrupamentos de inomináveis corpos que 
se mostram a outros, em presença com outros 

(Biancalana; Plá; Gravina, 2019, p. 28).

Destacamos que todos os integrantes das 

performances em questão, ao atuarem como 

pesquisadores, têm adotado a prática da escrita de 

diários de bordo e experimentado diversos modelos 

de anotações que dialogam ininterruptamente 

com o corpo em estado de arte. Nesse caso, os 

trabalhos dos performers criadores transitam 

entre o coletivo e o individual. De modo amplo, a 

coletividade é um ponto integrante fundamental 

das investigações individuais dos integrantes do 

nosso Laboratório de pesquisas, e considerada de 

grande importância nos trabalhos supracitados. 

Especialmente, nos interessa aqui o que concerne 

à escrita que é, muitas vezes, também coletiva 

desse processo criador. Embora o recorte do 

artigo assenta sobre o trabalho de uma das 

artistas-performer, a escrita foi realizada a duas 

mãos, entre pesquisadora e orientadora. Supomos 

assim, primeiramente, que a atuação coletiva se 

apresenta constantemente como transversal.

As principais conexões coletivas estabelecidas 

foram entre integrantes do mesmo grupo de 

pesquisa vinculado ao CNPq e a um PPG formado 

por performers de um Laboratório em uma 

Universidade Federal brasileira; bem como, insere-

se em uma Rede Internacional de pesquisas em 

processos de criação. O Laboratório é composto 

pela coordenadora docente, professores e 

estudantes de doutorado, mestrado e graduação. 

As Performances realizadas pelo grupo, muitas 

vezes, estabelecem conexões próximas com o 

público, inclusive, algumas vezes envolvem sua 

participação. Assim, as produções artísticas do 

grupo acima mencionado são escritas de artistas 

individuais e coletivas que almejam transcender 

a mera descrição de processo e concepção como 

memoriais poéticos. Para tanto, em

consonância com o paradigma da performance, tal 
escrita se apoia no pressuposto de que o mundo 
não é dado, mas construído continuamente por 
meio das ações dos sujeitos em relação, sendo a 
escrita compreendida como uma dessas ações. A 
escrita performativa busca, então, mecanismos para 
explicitar o caráter de construto do texto como forma 
de produção de conhecimento. Nesse processo, as 
incompletudes, as exitações, as interrupções não 
são negadas. Antes, funcionam como recursos de 
desnaturalização da linguagem escrita, um efeito de 
distanciamento que dilui sua ilusão de linearidade 

e coerência (Biancalana; Plá; Gravina, 2019, p. 30).

Essas coletividades instituídas são da ordem 

da pesquisa acadêmica e artística no âmbito 

da Performance e seguem em constante (re)

organização. Os vínculos formados entre o 

Laboratório e a Rede Internacional de pesquisas 

em processos de criação geram aproximações 

performativas estéticas, políticas e temáticas. A 

primeira delas foi uma proposta advinda da Rede, 

em 2019, para realização de uma Intervenção 

Performativa Urbana com a utilização do elemento 

pedra como metáfora de uma dor, problema ou 

dificuldade, presentes na vida dos participantes 

da intervenção. A ação coletiva levou-nos a 

pensar sobre as próprias pedras na vida da 

autora-pesquisadora, sobretudo correlacionadas  

a sua vivência como mulher em um casamento 

heteronormativo e abusivo.

Nesse sentido, as pedras perpassam por diversos 

trabalhos coletivos e individuais dos componentes 



42 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

do grupo entre 2019 e 2024, mas que nessa 

pesquisa recaíram sobre os desafios das mulheres 

em relação à égide do feminismo em sua luta 

contra a opressão do patriarcado. Para abordarmos 

os desafios da escrita de artista, buscamos não 

separar o processo das vozes das autoras que foi 

se construindo também com base nas memórias 

do vivido. Experiência-vida, memória e atualização 

formam um ciclo fluido na confecção das escritas 

de processos criadores no campo das artes.

Os caminhos percorridos pelos pesquisadores 

do grupo apresentam, de modo geral, sobretudo, 

aspectos políticos da arte no panorama 

contemporâneo, enfatizando o potencial 

reivindicador e transversal das performances 

coletivas e políticas. A colaboração entre as duas 

artistas-pesquisadoras, autoras do presente artigo, 

e a autoetnografia marcada por encontros de-entre 

mulheres são os principais pontos experenciados 

ao longo dos percursos performativos, além 

da discussão sobre o papel dos cadernos 

autoetnográficos de bordo e laboratórios na 

criação da Performance Apedrejadas.

Os resultados obtidos aqui emergem das obras 

artísticas Abestanças em sua migração para 

Caldo de Pedras e Apedrejadas. Elas contrapõem, 

em ação, discussões a respeito de abordagens 

políticas inerentes aos direitos humanos, como 

as reivindicações feministas, o acesso à comida, à 

saúde e as críticas ao capitalismo exacerbado, ao 

machismo e à misoginia. Além de aprazar críticas, 

essa arte clama pela revolução da possibilidade 

de outros modos de vida. A primeira performance 

Abestanças, a segunda Caldo de Pedras e a terceira 

Apedrejadas, foram concebidas pela coordenadora 

do Laboratório, uma das autoras deste texto. No 

entanto, elas trazem a performance individual 

da doutoranda sob orientação, também autora 

do presente artigo, que será o foco central das 

considerações aqui expostas. 

As pedras foram elementos constituintes e 

presentes em todas as performances. Elas 

emergiram enquanto metáfora e materialidade e 

carregam consigo tons de frases, textos, incômodos 

e diálogos escritos pelos performers como 

registros em diário após uma ação gatilho de todo 

o processo, que foi uma Intervenção Performativa 

Urbana (IPU). A utilização do elemento pedra como 

metáfora de uma dor, problema ou dificuldade 

presente na vida dos participantes da intervenção 

nasceu de uma proposta da Rede internacional. 

Nessa ação, os integrantes do grupo andaram pela 

cidade com uma sacola reciclável conversando 

com transeuntes que aceitarem contar-lhes uma 

dor pessoal. A cada dor contada, uma pedra era 

recolhida da rua. A IPU terminou quando a sacola 

já estava muito pesada. A ação coletiva levou-nos 

a pensar sobre as próprias pedras. No caso de uma 

das autoras-performer-pesquisadora, sobretudo, 

ao entrevistar exclusivamente mulheres, as dores 

foram correlacionadas com a vivência como 

mulher em casamento heteronormativo e abusivo.

Nesse sentido, as pedras perpassaram por diversos 

trabalhos coletivos e individuais dos componentes 

do grupo entre 2019 e 2024. Isso ocorreu, sobretudo, 

na ação individual da doutoranda autora, a partir 

de depoimentos autoetnográficos recolhidos 

nesta pesquisa de campo inicial e escritos em 

memoriais da artista. Os outros performers 

criadores exercitaram, especialmente, escritas de 

diários de bordo e anotações autorreferenciais. 

As escritas específicas da pesquisadora-

performer são reflexos dos pensamentos que 

perpassam, ainda, pelas experiências do seu 

corpo feminino imbricadas nos estudos da 

prática como pesquisa e do conceito de pesquisa 

performativa. Desenvolvemos primeiramente, 

na sequência desse texto, considerações 

importantes a respeito dos conceitos de gênero 

e coletividades, e da abordagem e do paradigma 

da Pesquisa performativa. Posteriormente, 

apontamos aspectos basilares da autoetnografia 

em trânsitos entre o coletivo e o individual na ação 

da autora doutoranda em Apedrejadas, Caldo de 

Pedras e Apedrejadas, especialmente pelo viés 

autoetnográfico adotado. Finalizamos a reflexão 

com considerações acerca da importância das 

escritas de memoriais poéticos de artistas e das 

novas perspectivas e paradigmas emergentes que 

ampliam possibilidades de autonomia reflexiva no 

campo das artes.

As perspectivas feministas acompanham a artista-

pesquisadora-performer e doutoranda desde 2019, 

no mesmo momento em que se questionou acerca 

de quais eram as suas próprias pedras, herança 

do casamento abusivo vivido. No entanto, essas 

pedras que necessitam de luta e resistência podem 

ser tanto coletivas quanto individuais, uma vez que 

fazem parte da vida de muitas mulheres no Brasil e 



43Artigos do dossiê 

no mundo. Esses apontamentos ponderam as lutas 

feministas e a diligência contra os pressupostos 

do patriarcado como elementos substanciais de 

participação feminina no estabelecimento e na 

consolidação do Estado Democrático de Direito no 

país. Nesse sentido, casamento, divórcio, relações 

interpessoais e relacionamentos heteronormativos 

são assuntos culturais e políticos. A postulação 

feminista de que “o pessoal é político”, estabelecida 

inicialmente por Hanisch (1970 p. 1), pode sugerir 

que as resistências individuais, na arte e na vida, 

supõem inúmeras vezes, que as coletividades 

também se formam quando um compreende as 

necessidades do outro. Nesse contexto, a arte 

de inclinação política torna-se mais uma voz que 

se soma nas escritas de artistas, contribuindo 

duplamente como expressão artística insurgente e 

debate em memoriais poéticos.

Nesses contextos de escrita, ressaltamos que essa 

forma de expressão também tem uma história de 

restrições às mulheres. Portanto, consideramos 

destacar que durante muitos séculos, o acesso 

à educação e alfabetização pelas mulheres foi 

demasiadamente restrito. Segundo Perrot (1989, 

p. 12), no século XIX, a prática da leitura era 

considerada imprópria para uma mulher, uma vez 

que essa poderia afastá-la das atividades ligadas 

ao lar, ao casamento e aos cuidados com os filhos. 

Semelhantemente, a escrita era praticamente 

proibida. Segundo Maria Tereza Cunha (2007, 

p. 49), quando as mulheres eram alfabetizadas, 

a prática da escrita de diários necessariamente 

deveria integrar o sistema educacional ligado à 

sociedade patriarcal. 

Assim, pretendia funcionar como uma espécie 

de autovigia da mulher a respeito dos seus 

próprios desejos. Esses deveriam, então, estarem 

associados à vida da mulher como esposa, mãe 

e cristã. Devido às imposições do sistema, as 

próprias mulheres, dentre as poucas que eram 

alfabetizadas, por vezes, planejavam descartar 

suas próprias escritas. Assim, “apagam delas 

mesmas as marcas que adquiriram dos passos que 

deram no mundo, como se deixá-las transparecer 

fosse uma ofensa à ordem” (Perrot, 1989, p. 12).

O próprio conceito de gênero, por exemplo, é 

engendrado após a década de 1970, quando 

os estudos feministas buscam por espaços de 

consolidação dentro das universidades e das 

pesquisas de mulheres. Por isso, o panorama da 

escrita nas artes e nas metodologias de pesquisa 

em artes torna-se ainda mais oportuno para 

apontamentos quando adicionados aos paradigmas 

da escrita feminina e acadêmica ao longo da 

História. A escrita elaborada por mulheres e seu 

respectivo direito de expressão e comunicação 

pelas artes, pela performance e pelas palavras são, 

consequentemente, lutas feministas e coletivas.

Sublinhamos, assim, que a relevância no trânsito 

entre a individualidade e a coletividade nessa 

trajetória poética ocupa cada vez mais espaços 

consistentes de construção. Os temas abordados 

performativamente desde Abestanças apresentam 

problemáticas político-sociais que suplantam a 

pessoalidade dos sujeitos, alcançando níveis de 

experiências coletivas que seguem suscitando 

por debates e reivindicações. Temos criado, desde 

2019, vivências entre mulheres que perpassam 

pelas experiências de vida na busca por diálogos e 

momentos de desabafo. 

A colaboratividade, assim como os coletivos de arte 

assentam sua força no grupo, no compartilhamento 

de vozes e lutas capazes de conferir potência às 

lutas sociais ao mesmo tempo em que preservam 

as singularidades de cada envolvido. Essas práticas 

nos remetem à frase da artista boliviana María 

Gallindo, citada por Ruhsam (2016, p. 75) que 

pode ser compreendida como um dos preceitos 

dos trabalhos colaborativos: “Eu quero trabalhar 

com você porque eu posso falar por mim mesma”. 

Nesse sentido, adotamos práticas de escritas 

processuais nos moldes de diários de bordo, 

iniciadas nos registros desses encontros na IPU. 

Vale destacar aqui, o apreço pelos documentos 

escritos de artistas na arte contemporânea, 

e o quanto eles podem denominar questões 

importantes a respeito das produções e ideias dos 

artistas. Evocamos ainda, as aproximações entre 

as nebulosas fronteiras arte e vida injetando a ação 

política como estandarte da luta social feminista.

As práticas metodológicas nos caminhos poéticos 

percorridos pela pesquisa desembocaram, então, 

na escolha pela autoetnografia enquanto um dos 

procedimentos adotados como pulso e impulso 

para criação. Aqui, a autoetnografia tem se 

apresentado como um dos elementos indutores 

da pesquisa sobre o qual escolhemos aprofundar 

nessa escrita como parte significativa do memorial 



44 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

poético deste processo criador.

 Oriunda do pensamento antropológico 

contemporâneo, em coerência com outros estudos 

e formas de escrita que vem se consolidando 

na atualidade, a autoetnografia atribui valor 

às experiências pessoais e as considera como 

pertencentes a um determinado nicho sociocultural. 

Outrossim, a nosso ver, a autoetnografia 

pode apresentar, conclusivamente, uma forte 

conexão com a autobiografia guardando suas 

especificidades. De certo modo, ambas são modos 

de escrita e registro de vivências pessoais aflorando 

no âmbito das historiografias contemporâneas. 

Elas partem dos movimentos recentes nas últimas 

décadas que buscam por formas de registro, 

prioritariamente escritas das memórias. Enquanto 

a autobiografia tem uma inclinação para memórias 

individuais, a autoetnografia, por sua vez, absorve 

questões que vão para além do pessoal e se 

expandem abrangendo implicações acionadoras de 

grupos sociais, culturais, muitas vezes levantando 

agenciamentos da ordem política que os envolvem. 

No intuito de levantarmos algumas considerações a 

respeito da autoetnografia e de suas aplicações no 

percurso poético enquanto parte do procedimento 

metodológico para pesquisa em arte, buscamos 

autores que pudessem elucidar o conceito. Em 

seguida, nos apropriamos desse diálogo no qual a 

arte possa aflorar como investigação prática. 

A autoetnografia surgiu como método de pesquisa 

ainda em 1970, nos Estados Unidos, a partir de 

estudos do cientista social e antropólogo David 

Hayano (1979, p. 99). Conforme seus apontamentos, 

no campo das ciências sociais, a autoetnografia 

pode ser entendida como uma prática realizada 

por pesquisadores que “conduzem e escrevem 

etnografias sobre seu próprio povo” (Hayano, 1979, 

p. 100), ou seja, trata-se de uma escrita pessoal 

baseada em um universo sociocultural e político do 

qual o pesquisador que realiza a escrita também 

faz parte e compartilha as experiências vividas 

(Versiani, 2005, p. 22).

Apesar do surgimento do método no final da 

década de 1970, acabou se consolidando apenas na 

década de 2000, com os estudos e propostas de 

Carolyn Ellis e Arthur Bochner. Os estudos desses 

autores atualizam a perspectiva autoetnográfica 

pelo ponto de vista político das lutas das mulheres. 

Colocam que textos autoetnográficos podem de 

fato se alinhar “intimamente com os princípios 

feministas, revelando formas como histórias são 

produzidas; discutindo motivações e emoções na 

escrita e legitimando as experiências narrativas” 

(Adams; Ellis; Jones, 2017, p. 3).

Enquanto artistas, nós evidentemente não 

exercemos o papel de antropólogas, portanto, a 

autoetnografia é compreendida nesta trajetória 

poético-metodológica como parte do procedimento 

para criação em performance, utilizando da 

experiência do próprio corpo em diálogo e 

contato com outras mulheres. Dessa maneira, 

a autoetnografia colocou-se como componente 

importante da transversalidade presente na 

pesquisa. Ao evocar a autoetnografia enquanto 

procedimento metodológico para criação artística, 

nós ressaltamos que

situar a arte no campo de uma cultura, é compreender 
que o sentido e o valor que atribuímos às práticas 
artísticas e aos objetos de arte, assim como os atos 
que lhe dão nascença, se concebem e se determinam 
em função de múltiplos fatores e circunstâncias que 
dependem do meio ambiente não artístico, no qual 
outras escolhas, outras crenças e outros desejos 
são investidos (Cometti, 2008, p. 166).

Nesse contexto, a poética propôs a elaboração 

de diários que possibilitaram a percepção 

das sobrecargas de trabalho de mulher-mãe-

trabalhadora como pertencentes também, a 

diversos sujeitos femininos. Os referidos diários 

atuam como interatores nos processos de 

concepção performática. Ademais, as práticas 

autoetnográficas propõem uma autorreflexão que 

permite visualizar as coletividades de lutas de um 

ponto de vista pessoal e social, simultaneamente. 

Com isso, a adoção dessa prática na poética 

investigativa considera as emoções do pesquisador, 

todavia, também conserva a possibilidade de manter 

certo rigor metodológico. Ainda, através da auto-

observação e da autoanálise, a autoetonografia 

favorece estudos sobre os processos criativos de 

artistas que buscam compreender a inserção de 

suas práticas dentro de um determinado contexto 

cultural. 

Nesse sentido, observamos que as escolhas 

metodológicas adotadas têm enfatizado 

características presentes nessa pesquisa em 



45Artigos do dossiê 

poéticas artísticas, pois precipitam um manancial 

de possibilidades assentadas nos acervos pessoais 

partilhados com outras mulheres. Com isso, 

a escolha pela autoetnografia no andamento 

desta poética artística destaca as experiências 

com o campo buscando compartilhar, ler relatos 

e ouvir vozes de mulheres que já passaram 

por relacionamentos abusivos e/ou sentiram 

dificuldades em se divorciar.

No que tange à concepção e criação da 

performance coletiva Abestanças que deu origem 

a Caldo de Pedras e Apedrejadas, destacamos 

uma nova proposta oriunda da Rede internacional 

de pesquisa que influenciou profundamente os 

trabalhos coletivos do grupo de pesquisa a partir 

de 2022. Nesse momento, após a ação realizada 

com as pedras, a propositura sugeria a questão 

da pobreza no Brasil e no mundo como discussão 

central. Concebida e apresentada por integrantes 

do grupo, a ação de Abestanças contou com a 

participação performática e a atividade curatorial 

da orientadora e coordenadora do Laboratório. 

O título da obra procurou amalgamar as palavras 

“Abastança” e “Besta”, distorcendo o sentido 

isolado de cada uma e intentando refletir acerca 

das futilidades dos excessos gananciosos próprios 

do mundo capitalista gerador de desigualdades e 

pobreza, muitas vezes extrema. 

A partir dessa perspectiva de trabalho focada 

também na pobreza, interseccionada com o 

feminismo, vários questionamentos surgiram. 

Qual o conceito de pobreza estamos trabalhando 

e quais são as dificuldades alinhadas à essa 

ideia? Como pensamos a questão da pobreza 

interseccionando-a às questões de gênero já em 

curso investigativo pelo grupo? Entre as principais 

delas, elencamos a fome, a miséria, os sistemas 

de governo que favorecem desigualdades sociais 

e, sobretudo, a falta de recursos e condições de 

deixar a linha da pobreza. Às mulheres chefes de 

família, mães solo, recaem muitas dessas questões. 

Isso porque a concepção de pobreza, neste estudo, 

está conectada à ideia de privação e à ausência de 

condições de liberdade para acessar possibilidades 

de vida mais dignas (Sen, 2010, p. 122). As reflexões 

do grupo, apoiadas aos pressupostos teóricos 

do filósofo indiano Amartya Sen, nos revelam 

panoramas que indicam as impotências nos 

desejos de transcendências de locus social. Essa 

possibilidade de transcendência, por outro lado, 

está associada inerentemente ao fortalecimento 

de práticas democráticas e ao direito à voz, tanto 

individual como coletivamente.

Concomitante ao andamento dessa proposta 

coletiva de trabalho, o nosso laboratório recebeu 

e aceitou um convite para apresentação de uma 

Performance em um colóquio internacional que 

ocorreu na Universidade. O evento tematizou o 

centenário do nascimento do escritor português 

José Saramago, organizado por um Programa de 

Pós-graduação em Letras que ocorreu em junho 

de 2022. No momento em que o convite foi aceito, 

pensamos que só poderíamos conceber uma 

Performance que atentasse para as pesquisas 

em curso sobre gênero e pobreza. Desse modo, 

solicitamos à organizadora do evento que nos 

confiasse trechos de textos do autor para criação 

performática. Para aproximar a performance 

dos trabalhos que desenvolvemos no grupo, 

solicitamos a ela que, a partir da literatura crítica 

de Saramago, nos enviasse pedaços de textos que 

contivessem seus recorrentes discursos sobre 

desigualdades socioeconômicas. Com a seleção 

de textos realizada foram utilizados trechos de 

Ensaios sobre a cegueira, Memorial do Convento, 

Jangada de Pedra e Levantado do Chão.

Com esse material em mãos, cada um dos cinco 

performers propositores da obra buscou uma 

identificação crítica para ler e trabalhar a partir 

dos textos escolhidos e alinhados às concepções 

de pobreza. A partir de então, os performers 

selecionaram ainda, materiais que pudessem 

remeter às discrepâncias sociais, à ganância e à 

miséria. Entre esses materiais, surgiram papelões, 

pratos e talheres, pastas de trabalho, dinheiro 

falso, jornal, entre outros. Ainda, o elemento pedra, 

pensado metaforicamente desde a IPU citada no 

início do artigo, integrou alguns sentidos para 

essa obra. Assim, o grupo iniciou a preparação das 

ações via improvisação utilizando esses materiais 

e os textos críticos selecionados durante o período 

de uma semana, até o dia da performance, que 

ocorreu na abertura do evento.

A obra foi levada a público em uma sala expositiva 

de uma universidade federal, com duração de cerca 

de trinta minutos. A ficha técnica contou com cinco 

performers e um colaborador que produziu um 

desenho de som específico para a obra. Ainda, a 

curadoria foi realizada pela orientadora líder do 



46 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

grupo e uma das autoras do presente texto. Todas 

as performers vestiam uma roupa branca que se 

confundia com as paredes da sala a fim de reforçar 

a invisibilização da pobreza e auxiliar a projeção 

dos textos falados sobre os corpos das performers. 

As cabeças estavam encobertas por uma meia 

que nos padronizava como pessoas sem rosto, ao 

mesmo tempo em que criticava a associação do 

pobre à marginalidade.

A obra (Figura 1) teve seu início com a entrada 

do público na sala expositiva, quase que 

simultaneamente com a entrada da performer-

curadora, que ocupou o espaço empurrando um 

carrinho de supermercado cheio de pedras, e 

declamando um trecho crítico adaptado do livro 

de José Saramago. Enquanto isso, as outras 

performers já aguardavam na sala, deitadas no 

chão sobre pedaços de papelão que remetiam 

aos moradores de rua. Um som contendo ruídos 

perturbadores diversos ouvidos pelas ruas de 

uma grande cidade e suas indústrias funcionando 

também ocupava o ambiente.

Posteriormente, as performers passaram a realizar 

ações individuais, uma em sequência da outra. As 

ações de incômodo com o dormir em papelões 

escancaravam o incômodo com a situação 

de pobreza. Nesse momento, primeiramente, 

uma das performers, autora do presente texto, 

levanta-se e inicia ações em que comia pedras, 

ou melhor, acumulava-as na boca de modo a 

sufocar suas palavras oriundas de um dos textos 

de Saramago. Subsequentemente, cada uma 

das performers realizava sua ação que não será 

abordada neste texto, o qual visa debater apenas 

a ação de uma delas e sua releitura transmutada 

em Caldo de Pedras e Apedrejadas. Portanto, o 

trecho supracitado da performance não resume 

a totalidade dessa ação realizada, mas ocupa-nos 

em parte apenas no intuito de conduzir o debate a 

respeito do trecho individual performado por uma 

Figura 1 –  Registro da performance Abestanças.

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 



47Artigos do dossiê 

das autoras e que desembocou em Apedrejadas.

A ação definida consistia em comer pedras 

enquanto declamava um trecho específico de 

Ensaio sobre a Cegueira. Esse pedaço do texto 

correspondia a uma escrita sobre fome e falta de 

recursos básicos de saúde. Uma fome que suga 

energia daquele que a sente ao ponto de calar. 

A relação do calar, aqui, se aproximava ainda da 

falta de voz causada por um abuso matrimonial 

vivenciado na própria carne da artista. No entanto, 

embora o texto aclamasse a pobreza pela via 

da fome, a sensação do calar ocupava o corpo 

da artista. Essa sensação ocupou seu diário de 

bordo e ressurgirá adiante. Constituímos assim, a 

compreensão de que toda forma de silenciamento, 

ou seja, privação da voz, é uma violência que 

muitas vezes se caracteriza como invisível.

A performer autora iniciou essa ação sentada à 

mesa, com um prato cheio de pedras e uma colher 

postos à sua frente. A performer iniciou a declamar 

o texto selecionado, efetuando expressões e pausas 

para fazer a refeição. Por diversas vezes, foram 

colocadas inúmeras pedras na boca, tornando-se 

necessário cuspi-las ao prato novamente quando 

elas causavam enjôo, ou não cabiam mais dentro 

da boca (Figura 2). Ao finalizar a leitura do trecho, 

a cena individual também foi encerrada.

Destacamos, ainda, que o lugar abordado nessa 

ação coletiva performativa prerroga a importância 

da arte e da cultura na democracia e nas lutas dos 

diversos movimentos sociais contemporâneos, 

na medida em que o poder e as possibilidades de 

escolhas dos sujeitos cidadãos estão associados à 

capacidade de conhecimento e informação. Isso 

porque os “atores que determinam a linguagem 

usada para nomear a realidade escolhem os códigos 

que a organizam; este é o aspecto característico 

do poder e do conflito em uma sociedade na qual 

a informação está se tornando o recurso básico da 

vida social” (Melucci, 1999, p. 17).6 O apontamento 

acima pode elucidar que o artista contemporâneo, 

ao captar acontecimentos do mundo, navegar por 

bancos de dados, procurar por informações em 

sistemas computacionais, tratar da globalização 

econômica e das problemáticas inseridas no 

capitalismo, ao mesmo tempo, trazer consigo 

suas próprias dores e experiências pessoais 

manifestadas em arte, atua num regime de 

coletivismo artístico (Bourriaud, 2011, p. 164).

Ressaltamos que toda a construção performativa 

de falas e ações dos performers, aliadas aos 

textos de Saramago apresentavam e seguem 

apresentando conexões com severas críticas 

sociais. Toda essa mistura de fontes conceituais, 

metodológicas, percursos da Rede, argumentos 

investigativos do grupo, convite do PPG das Letras, 

são pulsos de diferentes ordens que amalgamados 

formaram o caldo fértil para a criação. Cada 

elemento que chegava era apontado nos diários de 

bordo injetando um frescor rizomático no processo. 

Com isso, os pesquisadores que realizaram 

as seleções dos textos de Saramago para os 

performers também colaboraram para a obra. 

A rede de colaboratividade em Abestanças é, 

portanto, agregadora e complexa, incluindo desde 

a proposição inicial das pedras e a proposta de 

constituição de trabalhos com a temática da 

pobreza, ambas advindas da Rede Internacional 

de pesquisas e processos de criação, até a 

coletividade entre os próprios integrantes 

performers do grupo de pesquisa e a relação com 

outros docentes e discentes pesquisadores da 

Universidade. Entretanto, evidentemente, essas 

concepções artísticas foram reflexionadas em 

âmbito institucional.

Além disso, entendemos que a performance 

é, todavia, uma manifestação artística que 

tem ocupado espaços múltiplos e diversos na 

contemporaneidade, com a possibilidade de 

Figura 2 –  Registro da performance Abestanças.

Fonte: Arquivo pessoal da autora.



48 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

ocorrer em galerias, teatros, museus e salas 

expositivas, tanto quanto na rua em meio ao 

ambiente urbano. Nessa perspectiva, colocamos 

que ocupar a cidade com uma ação performativa 

pode alcançar o intento de constituir-se enquanto 

estética relacional (Bourriaud, 2009, p. 19), 

ampliando o contato dos artistas com o público 

presente. Ademais, revolvemos a politicidade da 

performance imbricada na própria manifestação 

e na concepção desse saber-fazer arte. Por isso, 

vale relatar apenas que este trabalho se expandiu 

significativamente para além de Abestanças.

Entre esta primeira performance e Apedrejadas, 

que abordaremos a seguir, foi realizada uma outra 

denominada À La Minutos, realizada no centro 

da cidade em interação com transeuntes que 

desejassem participar. Nesta versão, cada ação 

individual foi realizada isoladamente e não em 

sequência como ocorreu em Abestanças. Esta 

segunda ação performativa é mencionada apenas 

porque o texto da ação da pesquisadora autora 

parecia estar a caminho de uma alteração nesse 

momento. Aqui, a fala da artista comendo pedras 

tornou-se uma ação individual, independente, 

mesmo que estivesse em percurso com os 

colegas do grupo, ela acontecia como uma ação 

solo assim como as outras. O fato de realizar a 

ação solo aproximou a artista ainda mais de sua 

própria pesquisa. Assim, a sensação do calar-se 

já presente na primeira versão volta agora com 

força total e será registrada no diário de bordo 

da artista. A partir de então, emerge o desejo de 

modificar a fala que ainda se referia ao texto de 

Saramago. O desejo de referir-se às histórias de 

vida de mulheres que sofreram abuso, coletadas 

via experiência com as pedras e registradas no 

exercício autoetnográfico ganhou potência de 

transformação. O título dessa ação individual foi 

Caldo de Pedras (Figura 3).

Desse modo, em seguida, o trabalho sofreu 

outra mutação e chegou em Apedrejadas. Nesse 

momento, retomamos o formato em que as ações 

ocorriam uma em sequência da outra. A ação 

que trouxemos para debater deriva de Caldo de 

Pedras. No entanto, aqui o discurso proferido 

pela performer autora se transmutou instalando 

as histórias das mulheres. Já não era Saramago 

o autor das palavras, mas a própria pesquisa de 

campo da autora e as histórias por ela coletadas 

em consonância com suas vivências pessoais em 

Figura 3 –  Registro da performance Caldo de Pedras.

Fonte: Arquivo pessoal da autora.



49Artigos do dossiê 

um relacionamento abusivo. 

A autoetnografia com pitadas autobiográficas 

emergiram como potência criadora. O discurso 

do corpo performativo evocou, principalmente, 

questões feministas e de resistência feminina 

nas memórias da autora e de outras mulheres 

que buscavam se libertar de relações abusivas 

heteronormativas. Após a experiência das pedras, 

durante o processo de coleta de dados, a autora 

permaneceu, pelo período de um ano, procurando 

dialogar com mulheres sobre divórcio, matrimônio, 

machismo e relações abusivas no casamento. Com 

isso, foram recolhidos depoimentos os quais foram 

alinhados a outras histórias pessoais oriundas de 

memórias em escritas autoetnográficas.

Tratar desse assunto é delicado, necessário, e na 

maioria das vezes, muito incômodo. É comum que 

nós, mulheres que já passamos por isso com mais 

ou menos intensidade, tenhamos dificuldades em 

relatar qualquer depoimento sobre essa temática 

experenciada por nós mesmas. Durante a primeira 

etapa da pesquisa na pós-graduação, a performer-

autora procurou exercitar o contato com esse 

campo de duas maneiras distintas: primeiramente, 

através da divulgação nas redes sociais, para que 

outras mulheres pudessem manifestar-se sobre o 

assunto, caso assim o quisessem; em um segundo 

momento, como ação que introduziu outra 

performance presencial individual já realizada, 

mas que não será abordada aqui no sentido de não 

desviar o foco desta reflexão escrita.

Na primeira etapa, a própria ação de procura pelo 

campo pela via dos ambientes online configura 

uma prática ligada ao cyberfeminismo. No dia 23 de 

fevereiro de 2022 foi realizada a prática de postar 

os chamados stories no aplicativo Instagram (o 

substantivo escrito no singular é story). O story é 

uma modalidade de compartilhamento de imagens 

que ficam disponíveis na rede social por um 

período de 24 horas. Então, durante esse tempo, 

pessoas que acessaram o perfil no Instagram 

puderam visualizar esses compartilhamentos. 

Ali naquele ambiente virtual se encontravam 

imagens desses stories, os quais tinham, portanto, 

o objetivo de atingir outras mulheres que 

gostariam de conversar sobre esse assunto. Os 

compartilhamentos trocados também fazem parte 

do percurso e dos diários que vão ganhando vida 

em forma de memorial pulsante do processo.

O segundo momento de busca por diálogo com 

outras mulheres foi realizado durante essa 

primeira performance presencial supracitada. 

Antes da performance começar, foi entregue, para 

todas as mulheres presentes no local do evento, 

um papel com uma orientação e algumas linhas 

em branco para que elas pudessem escrever o 

que desejassem. A orientação era uma pergunta 

pedindo para que mulheres que já se sentiram 

violentadas em relacionamentos abusivos ou 

tivessem passado por dificuldades para buscar uma 

separação ou divórcio desses relacionamentos, 

pudessem escrever sobre o assunto. 

Com base nessas percepções, foi exercitada 

mais uma parte da escrita autoetnográfica, 

ressaltando as experiências vividas em relação ao 

campo. Os processos criativos em performance 

se relacionam à prática da escrita desses diários 

de bordo autoetnográficos. O objetivo aqui não é 

antropológico no qual o intento seria a produção 

da autoetnografia como documento resultante 

da pesquisa em determinados grupos sociais. O 

diário de bordo autoetnográfico, nessa pesquisa, 

traz à tona as experiências, sentimentos e 

sensações das mulheres interseccionadas às da 

pesquisadora, impulsionando-a como performer. 

São diários que não obedecem ao rigor científico 

das ciências humanas, mas deixam-se permear 

por impressões e pelas experiências vividas 

pela autora-performer. Essas experiências, 

associadas às outras compartilhadas, incitaram 

ao ato criador das performances que fazem 

parte desta pesquisa aqui relatada. Retomamos 

também Haseman quando o autor desloca a ideia 

de pesquisa guiada por um problema e propõe a 

pesquisa guiada pela prática. Segundo ele, 

pesquisadores guiados-pela-prática não iniciam 
o projeto de pesquisa com a consciência de “um 
problema”. Na verdade, eles podem ser levados por 
aquilo que é melhor descrito como “um entusiasmo 
da prática”: algo que é emocionante, algo que pode 
ser desregrado, ou, de fato, algo que somente pode 
tornar-se possível conforme novas tecnologias ou 
redes permitam (mas das quais eles não podem 
estar certos). Pesquisadores guiados-pela-prática 
constroem pontos de partida empíricos a partir dos 
quais a prática segue. Eles tendem a “mergulhar”, 
começar a praticar para ver o que emerge (Haseman, 

2015, p. 44).



50 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Assim, em Apedrejadas, a parte performativa 

individual foi uma derivação de Abestanças, 

quando se desenvolveu a ação de comer pedras; 

deriva de Caldo de Pedras, na qual se percebeu 

a independência da ação enquanto performance 

autônoma, e recai finalmente em Apedrejadas, 

onde os textos autoetnográficos agora já recolhidos 

e registrados nos diários de bordo, substituem os 

textos de Saramago das primeiras duas versões. Foi 

o trânsito estabelecido pela prática performativa 

que provocou o fazer.

A perspectiva das redes de mulheres formadas 

nos diversos ambientes de coleta de dados incita 

a necessidade de falar sobre relações abusivas 

heteronormativas e dificuldades de se divorciar 

alinhadas às experiências da performer. As palavras 

ecoam quando se somaram ao prato com refeição 

de pedras que cala, utilizado desde Abestanças 

e Caldo de Pedras até chegar em Apedrejadas. A 

experiência da sensação de silenciamento diante 

da violência e da misoginia, relatada por várias 

mulheres, além de perpassadas por experiências 

pessoais, foi ainda filtrada pelo tom poético da arte 

engajada e tomou a forma de diário autobiográfico 

para tornar-se ação performativa.

A performance, portanto, assumiu o lugar de 

um trabalho de contação de histórias. Assim, 

diversas memórias vivenciadas, outras recolhidas 

e captadas em diálogo com outras mulheres, foram 

contadas ao público de diversas maneiras, todas 

como se fossem vividas pela performer, figura que 

aqui era como uma alegoria de todas as mulheres 

abusadas em um só corpo. Algumas das pequenas 

histórias a seguir são aquelas pronunciadas 

durante a performance:

Durante a minha gravidez, não pude fazer o pré-natal 
porque o médico do posto de saúde era homem, e 
meu marido disse que nenhum outro homem poderia 
olhar ou examinar a minha vagina.- Eu passei meu 
casamento inteiro entre a vida e a morte. Apanhei 
muito, em alguns dias, muitas vezes ao dia. Achei 
mesmo que eu poderia morrer. Os motivos? Porque 
a louça não estava lavada. Porque a comida não era 
do agrado dele. Porque o bebê estava chorando e 
a culpa era minha. Quando eu usava roupa colada 
ele dizia que era para chamar atenção de macho. 
Meu marido dizia que eu precisava fazer academia 
para emagrecer e ficar mais bonita para ele.- Meu 
casamento acabou porque meu marido me pegou 
pelo pescoço, me tirou do chão e me deixou sem 
voz. Essa foi a gota d’água! (Cairrão, 2023).

As histórias eram contadas pausadamente, 

entremeadas pela ação de comer pedras servidas 

em um prato assentado em uma mesa de refeições. 

As pedras se somando na boca também tinham o 

poder de calar. Já com as pedras enchendo a boca 

quase completamente, a voz passa a ficar mais 

abafada, até que a sensação de sufocamento e 

de ânsia provocam o vômito e as pedras voltam 

para o prato finalizando a performance. Quando 

as pedras começam a ocupar muito espaço no 

interior da boca, inicia-se um esforço enorme 

para falar. Enquanto isso, a performance seguia 

colocando mais pedras do prato na boca, até que 

não coubessem mais (Figura 4). A construção 

dessa performance como resultado de um processo 

atesta que

[…] estamos testemunhando um amadurecimento 
da arquitetura conceitual da pesquisa performativa 
e uma nítida clareza sobre as práticas de pesquisa 
reais da pesquisa conduzida-pela-prática. No 
entanto, aplicações documentadas serão a 
dobradiça sobre a qual nosso entendimento desse 
paradigma de pesquisa em evolução irá girar, e 
neste girar (Haseman, 2006, p. 51).

Consideramos que as pedras, enquanto metáforas 

de dor e violência, permaneceram e seguiram no 

percurso, perpassadas pelas relações coletivas e 

performances citadas anteriormente nessa escrita. 

A partir dos diários de bordo e da experiência 

autoetnográfica, decidimos experimentar 

possibilidades de falar sobre relações abusivas 

heteronormativas, permanecendo com a ação de 

comer pedras concebida desde Abestanças, mas 

inserindo cada vez mais as histórias coletadas, 

registradas em diários, mas também permeadas 

por percepções advindas do pensamento poético 

da performer aliado aos debates com orientação 

e grupo de pesquisa. Essas histórias, quando 

chegam a artistas, atravessam estados diferentes 

do que talvez seria se chegassem aos ouvidos 

de um antropólogo. A escrita autoetnográfica 

de artista tem suas peculiaridades intimamente 

atravessadas pelo desejo de criar poeticamente.

Os trabalhos desenvolvidos no campo das artes 

têm fomentado inclinações acadêmicas que se 

multiplicam nos programas de pós-graduação em 

artes cada vez mais numerosos. Estes espaços em 

expansão demandam habilidades de escrita em 



51Artigos do dossiê 

seu saber-fazer que procuram seu próprio modo 

de operar. A busca pela autonomia das escritas de 

artista e de seus memoriais poéticos impulsiona as 

práticas entendidas como pesquisa. O debate sobre 

os modos de fazer essas escritas são, portanto, 

fundamentais para fortalecer o campo das artes 

em suas especificidades. Ancoradas, ainda, entre 

outras questões, nas intencionalidades de um 

pensar-agir democrático nos meios acadêmicos, 

as artes requisitam a liberdade de sua escrita no 

projetar, produzir e relatar investigações no campo 

das artes, como conclama Haseman (2006 p. 41).

As humanidades, de modo geral, estão atentas a 

movimentos reivindicatórios evocando políticas 

que acolham vozes daqueles que as requisitam no 

mundo contemporâneo. Nesta pesquisa, a busca 

pela liberdade do encontro com a elaboração de 

memoriais poéticos no campo das artes se depara 

ainda com questões que absorvem gênero na 

violência contra a mulher e a pobreza. Quando 

falamos em mulher, consideramos as cis, lésbicas, 

trans, negras, indígenas, entre tantas outras que 

atravessam as mesmas dificuldades relacionadas 

ao poderio do patriarcado estrutural. Elas ocupam o 

espaço-tempo investigativo de grupos de pesquisa, 

ativistas e outros movimentos organizados.

Desse modo, a presente reflexão tratou de um 

percurso de pesquisa em arte engajada que prioriza 

os encaminhamentos coletivos, autobiográficos, 

autoetnográficos e políticos artisticamente, 

no âmbito da criação em performance. Essa 

perspectiva almeja um ser-estar-pensar-sentir-

fazer expandido e democrático no campo das 

artes considerando, inclusive e prioritariamente, 

a liberdade de desenvolver modos de escrita que 

atendam a produção em arte. Desse modo, evocar a 

pesquisa performativa como paradigma emergente 

se mostra como caminho desafiador que busca 

perscrutar epistemologias mais compatíveis com o 

campo das artes.

Figura 4 –  Registro da performance Apedrejadas.

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 



52 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

REFERÊNCIAS

ADAMS, Tony; ELLIS, Carolyn; JONES, Stacy. 

Autoethnography. The International Encyclopedia 

of Communication Research Methods. Hoboken: 

John Wiley & Sons, 2017.

DIAS, Belidson; IRWIN, Rita L. Pesquisa 

educacional baseada em Arte: A/r/tografia. Santa 

Maria: Editora UFSM, 2013.

BIANCALANA, Gisela; PLÁ, Daniel; GRAVINA, 

Heloisa. O indizível que salta aos olhos: 

Improvisação e descrição como produção de 

conhecimento em Dança e Teatro. In: ICLE, Gilberto. 

Descrever o inapreensível: performance, pesquisa 

e pedagogia. São Paulo: Perspectiva, 2019.

BOURRIAUD, Nicolas. Estética relacional. 

Tradução de Denise Bottman. São Paulo: Martins 

Fontes, 2009.

BOURRIAUD, Nicolas. O coletivismo artístico e 

a produção de percurso. Radicante: por uma 

estética da globalização. Tradução de Dorothée de 

Bruchard. São Paulo: Martins Fontes, 2011.

BRITES, Blanca; TESSLER, Elida. O meio como 

ponto zero: metodologia da pesquisa em artes 

plásticas. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2002.

COMETTI, Jean-Pierre. Arte e experiência estética 

na tradição pragmatista. Tradução de Luciano 

Vinhosa. Revista Poiésis, Niterói, n.12, p. 163-

178, 2008. Disponível em: <https://periodicos.uff.

br/poiesis/article/view/26969>. Acesso em: 1 ago. 

2024.

CAIRRÃO, Luana. Diários autoetnográficos. Santa 

Maria (RS), julho de 2023. Manuscrito.

CUNHA, Maria Tereza. Do baú ao arquivo: escritas 

de si, escritas do outro. Revista Patrimônio 

e Memória, São Paulo, v.3, n.1, p. 45-62, 2007. 

Disponível em: <http://200.145.164.4/index.php/

pem/article/view/8/455>. Acesso em: 1 ago. 2024.

FABIÃO, Eleonora.  Programa performativo:  o 

corpo em experiência.  Revista Lume, Campinas, 

v.4, p. 1-11, 2013. Disponível em: <https://orion.nics.

unicamp.br/index.php/lume/article/view/276>. 

Acesso em: 1 ago. 2024.

FERNANDES, Ciane. Princípios somático-

performativos no ensino e pesquisa em criação. In: 

MARCEAU, Carole; SOARES, Luiz Cláudio Cajaíba 

(org.). Teatro na Escola, reflexões sobre as 

Práticas Atuais: Brasil-Québec. Salvador: PPGAC/

UFBA, 2013. 

FERREIRA, Glória; COTRIM, Cecília. Escritos de 

artistas anos 60/70. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 

2006.

HAYANO. David. Auto-Etnography: Paradigms, 

Problems and Prospects.  Society Apllied 

Anthropology, Lexington, v. 38, n.1, p. 99-104, 1979. 

Disponível em: <https://www.tandfonline.com/

doi/abs/10.17730/humo.38.1.u761n5601t4g318v>. 

Acesso em: 19  set. 2024.

HANISCH, Carol. The personal is Political. Notes 

from the Second Year: Women’s Liberation. New 

York: Shulamith Firestone and Anne Koedt, 1970.

HASEMAN, Brad.  Manifesto pela Pesquisa 

Performativa. Resumos do 5º Seminário de 

Pesquisas em Andamento PPGAC/USP, São 

Paulo, PPGAC-ECA/USP, v.3, n.1, p. 41-53, 2015. 

Disponível em: <https://files.cercomp.ufg.br/

weby/up/378/o/Manifesto_pela_pesquisa_

performativa_%28Brad_Haseman%29.pdf>. 

Acesso em: 20 jun. 2024.

MELUCCI, Alberto.  Acción colectiva, vida 

cotidiana e democracia.  México: El Colégio de 

México, A.C., 1999.

PASSERON, René. Da estética à poiética. Revista 

Porto Arte, Porto Alegre, v.8, n.15, p. 103-116, 1997. 

Disponível em: <https://seer.ufrgs.br/PortoArte/

article/view/27744>. Acesso em: 17 ago. 2024.

PERROT, Michelle. Práticas da memória feminina. 

Rev. Bras. de Hist., São Paulo, v.9, n.18, p. 9-18, ago.-

set. 1989. Disponível em: <https://www.snh2013.

anpuh.org/resources/download/1246015089_

ARQUIVO_michelleperrot.pdf>. Acesso em: 25 jul. 

2024.

RUHSAM, Martina. I want to work with you 

because I can speak for myself. The Potential 



53Artigos do dossiê 

of postconsensual. Collaboration in performance 

practice. London: Palgrave Macmillan, 2016.

SEN,  Amartya.  Desenvolvimento como 

liberdade. Tradução de Laura Teixeira Motta. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2010.

VERSIANI, Daniela 

Becaccia. Autoetnografias: conceitos alternativos 

em construção. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2005.

VIEIRA, Marcílio de Souza. Das artes corpóreas 

na prática como pesquisa nas artes da 

presença.  Revista Concinnitas, Rio de Janeiro, 

v.28, n.1, p. 172-188, 2016. Disponível em: <https://

www.e-publicacoes.uerj.br/concinnitas/article/

view/25876>. Acesso em: 30 set. 2024.

ZAMBONI, Silvio. A pesquisa em arte: um paralelo 

entre arte e ciência. Campinas: Editora Autores 

Associados, 2001.

Notas

1   Tradução das autoras. No original: “[...] los actores 
que determinan el lenguaje utilizado para nombrar la 
realidad eligen los códigos que la organizan; éste es el 
aspecto característico del poder y el conflicto en una 
sociedad en la que la información está convirtiéndose en 
el recurso básico de la vida social”.

SOBRE AS AUTORAS

Luana Furtado Ramos Cairrão Correio é mestra 

(2023) e doutoranda em Artes Visuais pelo 

Programa de Pós-graduação em Artes Visuais da 

Universidade Federal de Santa Maria. Bacharela 

em Dança (2021), pela mesma instituição. E-mail: 

luana-furtado.ramos@acad.ufsm.br

Gisela Reis Biancalana Correio é doutora (2010) 

e mestra (2001) em Artes pelo Programa de Pós 

Graduação em Artes do Instituto de Artes da 

Universidade Estadual de Campinas UNICAMP. 

Bacharel (1991) e licenciada (1993) em Dança, pela 

mesma instituição. Realizou estágio pós-doutoral 

na De Montford University, Inglaterra. Atualmente, 

é docente do Programa de Pós-graduação em Artes 

Visuais da Universidade Federal de Santa Maria 

(UFSM) e da graduação em Dança Bacharelado, 

também na UFSM. E-mail: giselabiancalana@gmail.

com

Recebido em: 30/11/2024

Aceito em: 30/03/2025



54 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

FLUTUAÇÕES, ANTROPOFAGIA E MAPA: RIZOMA 
AUTOETNOBIOGRÁFICO DE UM HISTORIADOR-ARTISTA

FLUCTUATIONS, ANTHROPOPHAGY AND MAP: AUTOETHNOBIOGRAPHICAL RHIZOME 
OF A HISTORIAN-ARTIST

Felipe Araújo de Melo 
PPHIST-UFPA

Wellingson Valente dos Reis 
IFPA

Resumo

Qual a potencialidade de um memorial escrito 

por um Historiador-artista? Esta é a indagação 

que norteia a escrita desse texto. Para além 

de memórias e marcas desenvolvidas ao longo 

da vida e de uma carreira artística, o objetivo 

é pensarmos para além do sujeito que escreve, 

é preciso considerar o artista e suas redes de 

formadores, de experiências, de saberes que 

vêm da prática, e das trocas. Este texto é um 

exercício de um olhar micro que se expande 

para o macro, tomando como objeto de estudo 

a vida de um artista. Como metodologia, 

escolhemos a autoetnografia e a autobiografia. 

Também se utiliza a micro-história, que ajuda 

a entender o sujeito em sua coletividade com 

outros fazedores de dança. Como conclusão, 

compreende-se, através do sujeito investigado, 

enquanto um componente de uma geração 

artística, a construção do mundo da arte da 

dança na Amazônia.

Palavras-chave:

Memorial de artista; autoetnografia; autobiografia; 

mundos da arte; micro-história. 

Keywords:

Artist’s memorial; autoethnography; 
autobiography; art worlds; microhistory.

Abstract

What is the potential inherent in a memoir 
authored by a historian-artist? This inquiry 
serves as the foundation for the composition 
of this text. Beyond the personal memories and 
experiences accumulated throughout one´s life 
and artistic journey, the aim is to think beyond 
the subject who writes; it is essential to examine 
the artist along with his network of mentors, 
experiences, and knowledge acquired from 
practice and exchange. This text is an exercise 
in looking from the micro to the macro, taking 
the life of an artist as the object of study. As 
a methodology, we chose autoethnography 
and autobiography. Additionally, we have 
incorporated microhistory, which helps us to 
understand the subject in the collectivity with 
other dance creators. In conclusion, through 
the investigation of the subject, we gain insight 
into a facet of an artistic generation and the 
development of the dance art scene in the 
Amazon.



55Artigos do dossiê 

INTRODUÇÃO: FLUTUAÇÕES 

ANTROPOFÁGICAS MAPEANTES DO 

HISTORIADOR-ARTISTA 

“A dança é o sonho compartilhado, sonhando o 

sonho do autor povoado pelos/as dançantes que 

se torna, em cena, o sonho do autor ressonhado 

pelos/as dançantes” (Loureiro, 2022, p. 38). A partir 

desta citação, indagamos: quais são os dançantes 

que povoam o autor da obra sonhada? De certo, 

esta é uma pergunta que faz problematizar as 

relações que os sujeitos tecem na coletividade. 

Estar povoado é um sinônimo de interligações com 

outros ao seu redor. No mundo globalizado, imerso 

na era digital, as distâncias geográficas não são 

mais um obstáculo para trocas e aprendizagens 

artísticas, amplia-se, assim, as cadeias de ligações 

entre artistas. 

Neste contexto, o artista que observa a si, que 

indaga sua formação, suas experiências, seu 

saber-fazer, possivelmente irá se deparar com uma 

grande teia de outros sujeitos que lhe ensinaram 

no percurso. No caminho formativo artístico, 

identificam-se as escolhas, as exclusões, as 

imposições feitas pelo/sobre o sujeito artista. Ao 

tomarmos esse objeto como estudo, possibilita-

se que o indivíduo olhe criticamente para si e que 

desenvolva uma consciência crítica e projete ideais 

futuros do que pretende se tornar. Entendemos 

que este é um processo constante de antropofagia 

de si e do outro, em busca de ser outra coisa.

Desta forma, a escrita de um memorial, 

embasado em uma metodologia autoetnográfica 

e autobiográfica, que gera o termo 

autoetnobiográfico, apresentado no título deste 

trabalho, seja um caminho privilegiado para 

compreender as relações citadas anteriormente. 

Para Rolnik (2018, p. 241), o memorial é “um 

comentário acerca de nossa trajetória acadêmica” 

mediante o qual se evidencia aquilo que a autora 

conceitua de “marcas”. Segundo Rolnik (2018, 

p. 242), “marcas são exatamente estes estados 

inéditos que se produzem em nosso corpo, a 

partir das composições que vamos vivendo”. 

Nesta compreensão, Severino (2007, p. 245) 

estabelece que “o memorial constitui, pois, 

uma autobiografia, configurando-se como uma 

narrativa simultaneamente histórica e reflexiva”. 

Logo, se conclui que o memorial é um texto que 

evidencia as marcas constituidoras da prática de 

um sujeito.

A essas marcas, daremos a compreensão de 

Bondía (2002, p. 21), ou seja, as marcas expostas 

e analisadas são a experiência, “o que nos passa, 

o que nos acontece, o que nos toca”, e o ato de 

refletir sobre esta experiência é originador de um 

saber, o saber da experiência. Ao indivíduo, cabe 

a conceituação de sujeito da experiência, que 

de acordo com Bondía (2002, p. 24) é colocado 

como “um território de passagem, algo como 

uma superfície sensível que aquilo que acontece 

afeta de algum modo, produz alguns afetos, 

inscreve algumas marcas, deixa alguns vestígios, 

alguns efeitos”. Esclarecemos agora a escolha da 

perspectiva interdisciplinar deste memorial.

Englobar a perspectiva da autoetnografia em um 

memorial possibilita o registro das experiências 

do corpo, ou seja, ele ganha espaço na escrita, 

ancorado em um processo metodológico de 

análise. Para Acselrad (2018, p. 61), “experimentar 

princípios de movimento através do corpo dos 

dançarinos-pesquisadores pode proporcionar 

ampliação do entendimento das danças 

pesquisadas, potencializando suas experiências”. 

Assim, englobar o engajamento corporal do 

pesquisador-dançarino, primeiramente, coloca o 

corpo como teorizador de um saber, quebra-se a 

submissão do mesmo à mente, também colabora 

para o surgimento de pesquisas interdisciplinares, 

e por fim, fomenta uma Antropologia que se faz 

sendo dançada. 

Para Meyer (2018, p. 70), a autoetnografia e a 

autobiografia colocam a experiência do sujeito 

como um dado a ser analisado, propiciando “uma 

chave para problematização da circularidade entre 

fazer e conhecer, entre observar e descrever a 

experiência própria do dançar”. Desta forma, tal 

aparato metodológico coloca em destaque o corpo 

e seu saber, trazendo novos dados e registros para 

a análise, compreendendo o artista enquanto um 

ser corporalizado. 

No que tange à autobiografia, Finger e Nóvoa 

(2014, p. 22) estabelecem que “o método biográfico 

permite que cada pessoa identifique na sua 

própria história de vida aquilo que foi realmente 

formador”. Para Josso (2002, p. 34), “falar de 

suas experiências formadoras é, pois, uma certa 

maneira de contar a si a sua própria história, as 

suas qualidades pessoais e socioculturais, o valor 



56 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

que se atribui ao que é ‘vivido’ na continuidade 

temporal [...]”. Assim, novamente põem-se em 

destaque, não toda a vida do sujeito, mas aquilo 

que realmente o constitui enquanto seu saber-

fazer, e, para este elementos selecionados da 

memória, adotaremos a denominação de Josso 

(2002, p. 29), as “recordações-referências”, 

definidas como “experiência formadora, porque 

o que foi aprendido (saber-fazer é conhecimento) 

serve, daí para a frente, quer de referência a 

numerosíssimas situações do gênero, quer de 

acontecimento existencial único e decisivo na 

simbólica orientadora de uma vida”. 

Retornando a indagação inicial acerca do que é, ou 

melhor, por quem é constituído o autor da obra, e 

com o propósito de respondê-la no percurso deste 

texto, este memorial se ancora numa perspectiva 

histórica, especificamente da micro-história, que, 

por sua vez, segundo Levi (1992, p. 139) possibilita “a 

crença em que a observação microscópica revelará 

fatores previamente não observados”. Como um 

campo historiográfico, a micro-história traz em 

seu cerne a redução de escalas de análise, focando 

em um único sujeito ou grupo para a compreensão 

de um contexto maior. A necessidade do uso deste 

campo da história parte do entendimento de que o 

indivíduo é fonte histórica de seu tempo. O sujeito 

e o que dele se desenvolve são matéria-prima para 

a análise da história. 

A história de vida que os memoriais abrangem são 

rastros para historiadores e historiadoras na escrita 

da história, por isso não devemos subestimar 

as narrativas mobilizadas em memoriais. Desta 

maneira, coloca-se como singularidade desta 

escrita a busca por compreender através do sujeito 

a construção de uma realidade artística. 

Sendo este memorial escrito por um Historiador-

artista, acreditamos que a complexidade e o 

olhar rizomático interdisciplinar, baseado nas 

contribuições de Deleuze e Guatarri (1995), fique, 

portanto, ainda mais justificado. O texto que se 

segue, escrito em primeira pessoa, dado o caráter 

memorial dele, está dividido em duas partes. A 

primeira concentra-se na trajetória artística do 

sujeito, perpassando três categorias de marcas/

experiências formativas. A segunda parte destina-

se a uma reflexão histórica das experiências 

colocadas, ancorada numa perspectiva micro-

histórica, onde o sujeito olha para si como 

integrante do mundo da arte amazônica, na 

construção de uma consciência histórico-artística.

QUERO ME ENGLOBAR, ME DIGERIR E 

ME NUTRIR DE MIM MESMO: TESSITURA 

RIZOMÁTICA DE SI

Quais os caminhos rizomáticos que percorri? 

Quais foram minhas rupturas e ligações? Quanto 

heterogênea é a minha trajetória? Tomando a 

liberdade que me é permitida na escrita deste 

texto, um memorial artístico e histórico, parto da 

primeira pessoa, o autor, o artista, o historiador, 

que são no mesmo sujeito corporificado o objeto 

de estudo. Não pretendo devanear por inúmeras 

memórias, feito um narciso ao olhar o reflexo 

n’água, em busca de revitalizar um passado. 

Pelo contrário, acredito que a formação histórica, 

que tracei junto a artística, não me permite 

este erro, devido a isso, amparo esta escrita em 

caminhos metodológicos, citados anteriormente, 

que creio serem suficientes para buscar um 

objetivo central: analisar além do sujeito, ou seja, 

encontrar através dele outros sujeitos, e em se 

tratando do memorial de um artista, a fonte se 

torna ainda mais rica, pois posso ingressar naquilo 

que Becker (2010, p. 54) denomina de “Mundos da 

Arte”, um complexo sistema onde se interligam 

todos os sujeitos responsáveis pela construção 

das obras artísticas e onde operam as convenções 

artísticas e redes de cooperação. O sujeito artista 

nunca está só, ele não é isolado, individual, pelo 

contrário, cada artista pertence a uma classe, um 

grupo, que, por sua vez, instaura modos de fazer 

determinada arte. 

Desta forma, compreendo que minha formação 

não é solitária, ela é marcada por instituições, 

por outros artistas regionais, nacionais e 

internacionais, é marcada pela experiência das 

“recordações-referências”. Na tessitura do rizoma 

de si, adoto o conceito de “rebalão antropofágico” 

de Melo (2022, p. 14) que o define como sendo 

“uma compreensão de si perante a vida e suas 

experiências, caracterizado pelo alimentar-se 

de si possibilitando a transformação do sujeito”. 

Segundo Melo (2022, p. 17), esse conceito é uma 

metáfora que opera como o rizoma de Deleuze 

e Guatarri (1995), tendo como característica os 

mesmos princípios de multiplicidade, conexão, 



57Artigos do dossiê 

heterogeneidade, rupturas a-significantes, 

cartografia e decalcomania. O conceito citado, 

portanto, é como Melo (2022) observa sua 

formação, sempre no Intermezzo, em um constante 

flutuar entre a história e as artes em busca de 

construir sua prática docente. 

Para Melo (2022, p. 18), Rebalão Antropofágico 

é “mapeamento de um sujeito nômade, ele se 

desloca, se alimenta e parte para outro espaço, não 

há nada definido. Decerto, não existe raiz, apenas 

uma horizontalidade que não para de crescer”, 

ou seja, é o local metafórico onde se constrói o 

professor-artista-pesquisador. É também onde se 

desenvolve o Historiador-artista. Deste lugar no 

entre investigo minha formação, em um constante 

espraiar onde se devora a si e ao outro. Segundo 

Rolnik (2018),

 

O que o sujeito pode é deixar-se estranhar pelas 
marcas que se fazem em seu corpo, é tentar criar 
sentido que permita sua existencialização   - e, 
quanto mais consegue fazê-lo, provavelmente maior 
é o grau de potência com que a vida se afirma em 
sua existência (Rolnik, 2018, p. 242).

Assim, escolhi algumas marcas, experiências 

e recordações-referências que constituem de 

forma imprescindível a minha formação como 

um Historiador-artista. Ao todo, estabeleci três 

categorias de marcas: Instituições, Artistas e 

Obras artísticas. Cada qual se destina a abordar 

diferentes pontos da trajetória de formação, 

contudo, se mantém interligados.

PRIMEIRA MARCA: INSTITUIÇÕES

É estranho pensar que minha primeira experiência 

artística tenha sido ainda na educação básica. Digo 

isto porque a escola ainda é um ambiente marcado 

pela repressão do corpo, emprega a docilidade dos 

mesmos, como aponta Foucault (1987) em Vigiar 

e Punir, assim como se mantém uma educação 

bancária neste espaço, algo já denunciado e 

problematizado por Freire (1987) na sua obra 

Pedagogia do Oprimido. Contudo, observo que 

mesmo com esses impeditivos, o ambiente escolar 

também é palco de processos subversivos que 

possibilitam reformular a lógica dos corpos e 

propagam novas formas de aprendizagem. É sobre 

um desses processos que venho comentar. 

Em 2016, por meio de um projeto chamado Expoart, 

realizado no Colégio Sistema, localizado no bairro 

Guajará, em Ananindeua (PA), tive a oportunidade 

de me apresentar pela primeira vez no Teatro da 

Paz, em Belém (PA). O projeto funcionava como 

uma espécie de feira cultural e ocorria na própria 

escola, cada turma era responsável por um tema 

e o desenvolvia de formas distintas em diversas 

linguagens (dança, teatro, exposições). Contudo, 

naquele ano houve a mudança de local das 

apresentações para o teatro e cada turma acabou 

sendo responsável por uma cena que constituiu 

um espetáculo.1 

Outra instituição em que minha trajetória 

artística se constitui é a Escola de Dança Ribalta, 

em Ananindeua (PA), sob direção artística da 

professora doutora Mayrla Andrade. Adentrei 

na escola no ano de 2017 e nela permaneci até 

2018. Apesar do curto tempo, esta instituição foi 

fundamental, pois foi nela que tive o primeiro 

contato com as técnicas de balé clássico (método 

cubano), jazz e dança contemporânea. Com 

esse contato, me compreendi enquanto artista, 

múltiplo, cujo corpo era habitado por diferentes 

técnicas e estilos de dança. Neste mesmo período, 

entrei na Universidade Federal do Pará (Campus 

Ananindeua), para cursar Licenciatura em História, 

começando assim, em paralelo, minha formação 

enquanto historiador e docente. 

Em seguida, no ano de 2019, ingressei no curso 

técnico de Intérprete-criador na Escola de 

Teatro e Dança da Universidade Federal do Pará 

(ETDUFPA). De fato, este foi o momento ímpar 

na minha trajetória artística, pois a instituição 

tinha como função formar artistas da dança, 

cenógrafos, figurinistas, como um grande polo de 

formação artística na Amazônia paraense. Desde 

então, prossegui meus estudos artísticos e me 

consolidei como artista residente no município de 

Ananindeua (PA).

Com encerramento de ciclos, em 2022, defendi o 

trabalho de conclusão de curso em História e, em 

2023, me formei no curso de Intérprete-criador. 

Mais recentemente, em 2024, ingressei novamente 

na Universidade Federal do Pará para cursar 

Licenciatura em Dança, uma escolha devido à 

necessidade de desenvolver minha carreira. 



58 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

SEGUNDA MARCA: ARTISTAS 

Para Becker (2010, p. 30), quando compreendemos 

um mundo da arte específico, devemos considerar 

alguns componentes fundamentais como a 

necessidade da existência de pessoas que formem 

ou qualifiquem outras pessoas para que estas 

possam exercer um ofício nas redes de cooperação 

do mundo de determinada arte. Logo, é preciso 

indagar quem forma ou formou aquele artista. 

Quais foram seus professores? De que forma tais 

sujeitos lhe encaminharam no mundo artístico? 

Como o sujeito artista mobiliza saberes dentro de 

sua prática? Como os professores influenciaram o 

artista no que tange a valores e ideais artísticos? 

Estas são questões norteadoras no meu processo 

investigativo memorialista. Olhar para si é uma 

possibilidade de encontrar/identificar quem habita 

silenciosamente o meu corpo.

Dentre meus formadores regionais estão a 

professora Martha Batista, com quem tive aulas 

de balé clássico e, em específico, de balé de 

repertório; professor Ronilson Cruz, com quem 

também tive aulas de balé clássico; professor JC 

Júnior, meu formador em jazz, especificamente no 

jazz musical; professor Lindemberg Monteiro, cujas 

interferências foram importantes na construção 

de minha dança contemporânea; professor Allan 

Lima também agregou conhecimentos em dança 

contemporânea; professora doutora Mayrla 

Andrade, cuja formação em minha carreira foi 

fundamental, atuando tanto na formação em balé, 

particularmente com o método cubano, quanto 

em dança contemporânea. Esta primeira geração 

de formadores esteve interligada principalmente 

na minha passagem pela Escola de Dança Ribalta. 

Contudo, no decorrer do tempo, me encontrei 

novamente com alguns deles, que acabaram 

auxiliando na reciclagem de meus saberes de uma 

forma mais recente.

No período em que estive na Escola de Teatro e 

Dança da UFPA, tive aulas com professora doutora 

Eleonora Leal, que me contagiou, principalmente, 

com a educação somática; professora mestra 

Gaby Albuquerque, cujas interferências foram 

responsáveis pelo meu apreço pela dança 

moderna; professora doutora Rosana Rosário, 

cujas contribuições se deram no campo do balé 

clássico; professor doutor Éder Jastes, com quem 

fundamentei meus saberes nas danças populares 

da Amazônia; professora doutora Mariana 

Marques, incentivadora de meu fazer artístico, me 

influenciando com o trabalho de corpo e máscara, 

assim como foi a pessoa que me revelou o Butô de 

Kazuo Ohno, cuja linguagem reside viva em mim 

atualmente. 

Dos encontros nacionais, em sua maioria derivados 

das minhas participações em festivais de dança 

na cidade de Belém (PA), tive contato com a 

professora Adriana Villela, cuja contribuição se 

refletiu em minha trajetória docente no campo da 

dança. A bailarina Jéssica Fadul me influenciou 

esteticamente em sua breve passagem por Belém, 

no Festival Dança Pará, em 2017. Em sua passagem 

presencial por Belém em 2024, a professora 

Fátima Suárez, fundamentalmente, me instigou 

na técnica da moderna Isadora Duncan. Devo 

também reconhecer as marcas que a professora 

Ana Bottosso, diretora da companhia de danças da 

cidade de Diadema, me deixou em sua apresentação 

e oficina também no Festival Dança Pará, em 2019.

No âmbito da dança mundial, destaco os 

coreógrafos Damien Jalet, Ohad Naharin, Regina 

Advento e Paul Aran, estes dois últimos foram 

integrantes da companhia de Pina Bausch. Também 

destaco o contato com Gustavo Collini, estudioso 

do Butô, cuja formação se fez diretamente com 

Yoshito Ohno e Kazuo Ohno no Japão, e com quem 

tive aulas sobre a poética de Kazuo Ohno de forma 

virtual, no período da pandemia de Covid-19, e que 

me influenciou profundamente nos estudos do 

Butô.

De interferências que não mais estão vivas, 

contudo, participam de minha formação artística 

e constituem minhas convenções artísticas que 

se encontram em Martha Graham, Mary Wigman, 

Rudolf Von Laban, Trisha Brown, Steven Paxton, 

Lester Horton e Pina Bausch. Artistas que conheci 

ao longo da formação em Intérprete-criador na 

Escola de Teatro e Dança da UFPA. 

TERCEIRA MARCA: OBRAS ARTÍSTICAS

Segundo Becker (2010), “se a nossa opinião 

acerca do artista se baseia na sua obra, temos 

necessariamente de saber quem a realizou, e a 

obra merece, consequentemente, a avaliação que 

fazemos dela e do seu criador” (Becker, 2010, p. 

44). Ou seja, artista e obra são profundamente 



59Artigos do dossiê 

relacionados. Existe um processo de espelhamento 

entre ambos, mediante o qual o artista se revela na 

obra e a obra se revela no artista. A obra concretiza 

o pensamento, o torna palpável, visualizável. 

Assim, surgiu a necessidade de comentar sobre 

algumas obras que marcam a minha trajetória e 

condensam em si mesmas as marcas anteriores de 

Instituições e Artistas, dentre elas: Flor para Kazuo 

(2020), Pássaro (2020), Qual a Amazônia que te 

habita? (2021), Deixe-me ser flor (2021), Onde as 

flores de papel florescem? (2024).

Flor para Kazuo (2020) é uma obra curta de apenas 

1 minuto, foi composta como uma tríade de obras 

produzidas no início da pandemia de Covid-19, 

marcadas pelo decreto de lockdown no estado do 

Pará. Na obra, foram utilizados como elementos 

cênicos uma gaveta e uma flor de papel. O primeiro 

elemento retrata metaforicamente o espaço de 

isolamento, e a flor, uma representação da vida. A 

flor, por sua vez, também era um elemento base 

na poética de Kazuo Ohno, um dos fundadores do 

Butô junto a Tatsumi Hijikata. Segundo Peretta:

O “transforma-se em uma flor” convocado por 
Kazuo Õno buscava enfatizar a necessidade de 
desprendimento total de todos os hábitos, técnicas 
e vaidades. A dança para ele, portanto, não 
deveria nunca ser reduzida à replicação rotineira 
dos movimentos e posturas cotidianas, e sim 
criar a possibilidade para cada um experimentar 
intimamente o desabrochar de uma flor (Peretta, 
2015, p. 129-130).

Pássaro (2020) é uma videodança de 1 minuto e 30 

segundos de duração. Primeira obra na qual assisti 

a utilização da máscara como elemento de criação 

e figurino. A obra surgiu como conclusão do curso, 

ministrado online pela professora doutora Mariana 

Marques, intitulado Máscara e Improvisação: a 

interpretação do movimento, realizado de julho a 

outubro de 2020.

Qual a Amazônia que te habita? (2021) foi o 

primeiro espetáculo que dirigi coreograficamente, 

permeado de referências da cultura amazônica, 

compreendida a partir de Loureiro (2015, p. 52) 

como sendo “aquela que tem sua origem ou 

está influenciada, em primeira instância, pela 

cultura do caboclo”. Foi selecionado pelo edital 

Juventude Ativa – Lei Aldir Blanc, Pará, em 2020, 

com duração de 38 minutos. Foi uma produção 

que se desenvolveu a partir de diversas danças, 

do balé à dança contemporânea, ganhando assim 

um caráter múltiplo e heterogêneo de convenções 

artísticas.

Deixe-me ser flor (2021) foi um espetáculo com 

duração de 38 minutos, selecionado pelo edital 

de dança da Lei Aldir Blanc no Pará, produzido a 

partir de histórias de vida dos sujeitos intérpretes 

da cena como pessoas LGBTQIAPN+, a partir de 

memórias traumáticas e suas ressignificações. 

Em termos de criação, a composição foi baseada 

numa perspectiva de dança contemporânea, tendo 

como pilar do processo de criação o trabalho da 

coreógrafa alemã Pina Bausch, cujas obras “não 

parecem buscar uma quebra da barreira entre a 

representação cênica e a vida. Ao contrário, seus 

trabalhos incorporaram movimentos e elementos 

da vida diária”, segundo Fernandes (2000, p. 

20), que ainda compreende sobre a coreógrafa: 

“por meio da repetição, as histórias pessoais e 

os sentimentos que elas evocam são mais e mais 

transformados e dissociados da personalidade dos 

dançarinos, e re-moldada em uma forma estética” 

(Fernandes, 2000, p. 45). Essas características, 

conforme entende Fernandes, sobre demonstrar 

a artificialidade da realidade e a repetição de 

frases e movimentos durante a obra embasaram 

o processo de repetição em certos trechos do 

espetáculo Deixe-me ser flor, contudo, o que de 

fato une essa proposta à linha de pensamento de 

Bausch são as histórias de vida como elemento de 

criação em dança.

Onde as flores de papel florescem? (2024) é uma 

obra audiovisual de 7 minutos e 10 segundos de 

duração, produzida para o II Festival de Videodanças 

da Amazônia, recebendo a premiação de “Melhor 

Direção de Arte”. O tema envolveu o processo de 

recuperação pós-cirúrgica do artista intérprete, ao 

passar por uma experiência grave de saúde. Como 

poética, foram retomadas as influências de Kazuo 

Ohno com Tatsumi Hijikata, outro pilar fundador do 

Butô. A escolha pelo Butô se deu pelo pensamento 

do artista sobre seu próprio corpo, indagando 

sobre o futuro e a possibilidade de não poder mais 

dançar. O artista chegou a pensar em seu possível 

corpo morto em termos artísticos. Esse processo 

se interligou ao pensamento de Hijikata e Ohno, 

como pode ser afirmado por Uno (2018) “Hijikata 

definiu sua dança Butô com a seguinte fórmula 



60 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

muito conhecida: ‘um cadáver que se coloca de 

pé, arriscando a própria vida’” (Uno, 2018, p. 73). 

A obra também trouxe novamente referências dos 

diálogos de corpo e máscara.

RIZOMA AUTOETNOBIOGRÁFICO: UMA 

ANÁLISE MICRO-HISTÓRICA DE SI

Conforme Ferranotti (2014, p. 42), “o indivíduo não 

é epifenômeno do social. Em relação às estruturas 

e à história de uma sociedade, coloca-se como um 

polo ativo, impõe-se como uma práxis sintética”. 

Assim, o sujeito é como um espelho do social, daí 

sua potencialidade de revelar elementos deste 

meio que habita. As marcas se encontram em 

sua subjetividade, que, no espaço memorialista, 

tomam forma. Para Ferranotti (2014, p. 43-44), 

“Toda narrativa de um acontecimento ou de uma 

vida é, por sua vez, um ato, a totalização sintética 

de experiências vividas e de uma interação social”, 

é em busca das interações do sujeito investigado 

que desdobro esta parte do texto. Busco, assim, 

compreender o social através dos rastros de 

sociabilidade deixados no percurso de minha 

própria vida e formação enquanto um indivíduo 

Historiador-artista.

Dado o processo formativo através das “recordações-

referências” mencionadas anteriormente, é 

possível observar a heterogeneidade de lugares 

e pessoas que compõem a minha rede enquanto 

artista amazônico. Retomando o pensamento 

Deleuze-Guatarriano do rizoma, formulei, de 

maneira a me debruçar sobre o mapa de memórias, 

o desenho abaixo.

Neste desenho mapeei as personalidades 

que constituem a segunda marca, Artistas. A 

necessidade de tal visualidade se dá pelo fato 

de que, através dele, é possível reafirmar a 

complexidade de Becker (2010) nos estudos dos 

Mundos da Arte, em específico, da dança. A partir 

da minha perspectiva, enquanto sujeito histórico 

de uma região, compreendo toda uma cadeia de 

Figura 1 – Rizoma autoetnobiográfico.

Fonte: Acervo pessoal dos autores.



61Artigos do dossiê 

artistas interligados. Desta forma, compreendo a 

potencialidade da micro-história nos estudos de 

memoriais e seu caráter histórico, ou seja, como 

fonte histórica sobre seu espaço-tempo, pois, na 

redução de escalas, me observo, mas não perco 

de vista o fato que estou imerso em um contexto 

sociocultural. Levi aponta que

A micro-história tenta não sacrificar o conhecimento 
dos elementos individuais a uma generalização 
mais ampla, e de fato acentua as vidas e os 
acontecimentos individuais. Mas, ao mesmo tempo, 
tenta não rejeitar todas as formas de abstração, 
pois fatos insignificantes e casos individuais podem 
servir para revelar um fenômeno mais geral (Levi, 
1992, p. 158).

Por isso, problematizo alguns pontos sobre o 

próprio Historiador-artista e suas conexões. É 

possível identificar gerações da dança a partir 

deste sujeito que fala? Que tipos de convenções 

artísticas me relaciono? E, por fim, como eu, 

enquanto sujeito histórico, me relaciono com a 

propagação de diferentes formas de dança na 

Amazônia?

Sobre gerações da dança, entendo que sejam as 

linhagens que criadores de determinadas práticas 

artísticas fomentam em uma região. Para Moreira 

(2014, p. 111), na história da dança em Belém, 

podemos destacar dois grupos de precursores 

em dança, os Classicistas, que fomentaram a 

propagação do balé clássico, e os Transgressores, 

cujo próprio nome diz, transgrediram a técnica 

e estilo de dança clássico, arriscaram novas 

propostas, caracterizadas pelo uso de “textos 

e do silêncio; o uso do corpo no espaço aéreo 

concomitantemente ao uso do solo; uso de 

diferentes espaços para apresentação [...]; o uso de 

linguagens artísticas, como o teatro e o canto coral, 

junto com a dança”, segundo Moreira (2014, p. 141-

142). Ao observar o rizoma construído sobre minha 

própria trajetória, é possível identificar a presença 

desta primeira geração de artistas, como Clara 

Pinto, Augusto Rodrigues, Êni Corrêa e Teka Sallé, 

classicistas e transgressoras, respectivamente. 

Nota-se que nasce, a partir do Historiador-artista, 

“um rizoma, um mapa que se junta e se cola a 

outros mapas, rizomas de outros. Ao me distanciar, 

percebo sua dimensão gigantesca, pois qualquer 

uma das partes individuais se torna conectável, 

ligada de alguma forma a outras” (Moreira, 2014, 

p. 113). Essas ligações são estabelecidas por linhas 

que interligam os sujeitos formadores em minha 

trajetória enquanto um Historiador-artista, que por 

sua vez são múltiplos, muitos deles se interligam e 

partilham de um mesmo sujeito como antecessor 

e, por isso, observo o que podemos denominar de 

gerações. 

Vale destacar que em alguns casos como o de 

Martha Batista e de Lindemberg Monteiro, parte de 

minha rede como artista, os seus traços rizomáticos 

não chegam a outros nomes, permanecem abertos 

à conexão. Isso se deve pela necessidade de 

aprofundarmos os estudos acerca destes sujeitos, 

que também compõem gerações de artistas da 

dança na Amazônia paraense. 

A micro-história deixa em evidência estes nomes, 

pois ela, como um mapa, também norteia e projeta 

pesquisas futuras. Os estudos espraiam-se para 

além de mim enquanto sujeito estudado a priori, 

levando-me a outros sujeitos tão significativos 

quanto. Por sua vez, isso mostra, em um contexto 

artístico, o trânsito de artistas e suas influências 

presentes, mesmo que passem pela região de 

maneira breve. É o caso de Ana Bottosso, Jéssica 

Fadul, Thatiana Orite e Adriana Villela. Cada 

qual me marcou enquanto Historiador-artista, e 

possuem sua própria rede de formadores, o que 

por sua vez se estende ao campo internacional. 

Contudo, para abranger uma totalidade, precisaria 

de mais espaço de escrita, além de novos suportes 

metodológicos como, por exemplo, a história oral. 

Então, posso deduzir, da magnitude destas redes de 

formação rizomáticas, que esse trânsito de artistas 

e suas influências colaboram para evidenciar as 

gerações artísticas no mundo artístico amazônico.

Consigo me inserir como pertencente a uma 

quarta geração de artistas da dança na Amazônia, 

partilhando, ao mesmo tempo, influências 

classicistas e transgressoras, o que tornou 

minhas obras múltiplas em convenções artísticas 

que, segundo Becker (2010, p. 49-50), são 

compreendidas como “a escolha de materiais [...], 

indicam os procedimentos a adotar para traduzir 

ideias ou as sensações [...], prescrevem a forma 

que deve tomar a combinação entre as disciplinas 

artísticas e os gêneros [...], indicam as dimensões 

apropriadas para uma obra”. No caso da dança, 



62 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

essas questões estão relacionadas aos códigos de 

movimento, à forma de criação do espetáculo, às 

relações entre coreógrafo-intérpretes, e ao uso de 

determinadas linguagens para além da dança. 

Esses elementos sofrem alterações ao longo do 

tempo, e podem ser questionados ou reforçados a 

partir do que o próprio artista pensa e toma para 

si como verdade. No tópico anterior, pode-se ver 

que minha formação artística foi altamente plural, 

o que se refletiu no conteúdo das obras que escolhi 

para a análise em minhas recordações. 

Chegando à resposta da pergunta sobre as 

convenções artísticas com que me relaciono, 

observo, a partir das marcas Instituições e Artistas, 

que como Historiador-artista mobilizei muitas 

convenções artísticas em minhas obras, fruto de 

minha formação também plural. Característico do 

Rebalão Antropofágico, de Melo (2022), flutuei 

entre o balé clássico, a dança contemporânea, o 

Butô, os diálogos de corpo e máscara, a educação 

somática, a dança moderna, incluindo em minha 

prática também o referencial coreográfico e 

criativo de outros artistas internacionais, alargando 

minha rede de convenções. Vale esclarecer 

que não abrangi outras marcas no rizoma 

autoetnobiográfico devido à sua possível larga 

extensão, contudo, é importante compreender 

que as outras marcas também são rizomáticas e 

ainda mais complexas e plurais. As convenções 

que emprego e mobilizo, enquanto um Historiador-

artista, assim, são as mais diversas possíveis e isso 

é um ponto que me leva a compreender-me como 

um artista plural. 

A respeito da propagação de diferentes formas 

de dança no contexto amazônico, colaboro para 

a construção de um cenário múltiplo. O fato de 

compreender a minha existência e a de outros que 

atuam da mesma forma, ou seja, que mobilizam 

mais de uma convenção artística, insere a 

Amazônia em um locus atravessado de diferentes 

formas de dança, que se estabelece assim desde 

a presença dos primeiros artistas. Trata-se de 

uma permanência da história da dança na região. 

Essa multiplicidade de danças que vão sendo 

reafirmadas na prática de novas gerações de 

artistas, atualiza a Amazônia e a coloca sempre no 

mundo. Em um processo antropofágico, os artistas 

amazônicos alimentam-se de outros artistas 

mundiais e nacionais, trazendo suas influências 

para a região, contudo, de uma forma a exaltar e 

reforçar a marca amazônica. Sobre este processo, 

Loureiro esclarece:

O artista da Amazônia, na consciência de uma 
poética do imaginário, deve adotar as dimensões 
do universal, quando o universal fortalecer a 
originalidade da dimensão local. E deve adotar as 
dimensões do local, quando o local fortalecer sua 
originalidade como expressão universalizada. Ou 
seja, fazer do local a diferença na padronização 
globalizadora. E fazer da universalidade a diferença 
na localidade não globalizada. O universal nos 
deve distinguir no local e o local nos distinguir no 
universal (Loureiro, 2019, p. 35).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Como finalização deste memorial, acredito que o 

olhar histórico empregado sobre o percurso deste 

Historiador-artista que escreve este texto, traz 

a potencialidade de desenvolver no sujeito que 

olha para si uma consciência histórico-artística 

de seu próprio fazer. Através da compreensão de 

meus formadores, das experiências que deixaram 

marcas em meus poros, das obras que refletiram 

meus ideais, observo-me enquanto sujeito político 

e transformador em meu próprio tempo. 

O ato de olhar para si evidencia não apenas o 

artista amazônico que sou, mas todos aqueles que 

me precedem ou que são meus contemporâneos. 

Escrevendo este artigo-memorial, posso ser um 

condutor, ou melhor, um mapa, para a compreensão 

de contextos mais amplos, para além da vida de 

um simples sujeito que escreve sobre si. Foi preciso 

uma sensibilidade para compreender as trocas, as 

escolhas, as entrelinhas traçadas pelo meu próprio 

corpo, às vezes aleatórias e sem a necessidade de 

perpetuação no tempo para novas gerações, que 

postas sob a luz da história ganham um sentido 

coletivo. 

A potencialidade deste memorial está naquilo 

que me afeta enquanto um sujeito que encontra 

em sua arte uma rota de transformação, mesmo 

que pequena; ajuda-me a projetar aquilo que 

desejo para os futuros que virão, dá sentido para 

as escolhas que serão tomadas daqui a alguns 

anos, me ancora no presente e no papel que 

possuo enquanto artista e enquanto historiador, 

de ser responsável por aquilo que propago 



63Artigos do dossiê 

ao outro através de minha arte. Desta forma, 

incentivo que cada sujeito a constituir seu próprio 

rizoma de formação e cabe a nós, pesquisadores, 

mergulharmos nessas memórias, buscando 

abranger a complexidade da construção de nossos 

mundos da arte da dança, para compreendermos 

que nossa existência também é importante e que 

somos responsáveis por aquilo que será. 

REFERÊNCIAS

ACSELRAD, Maria. Em busca do corpo perdido: o 

movimento como ponto de partida para a pesquisa 

antropológica em Dança. In: CAMARGO, Giselle 

Guilhon Antunes (org.). Antropologia da Dança IV. 

Florianópolis: Insular, 2018.

BECKER, Howard S. Mundos da Arte. Lisboa: 

Livros Horizontes, 2010.

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a 

Experiência e o Saber de Experiência. Revista 

Brasileira de Educação, [s.l.], jun./abr. 2002. 

Disponível em: <https://www.scielo.br/j/rbedu/a/

Ycc5QDzZKcYVspCNspZVDxC>. Acesso em: 27 nov. 

2024.

DELEUZE, Gilles; GUATARRI, Félix. Mil Platôs: 

capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: Ed. 34, 

1995.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da 

prisão. Petrópolis: Vozes, 1987.

FINGER, Mathias; NÓVOA, Antônio (org.). O 

método (auto) biográfico e a formação. 2. ed. 

Natal: EDUFRN, 2014.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

FERNANDES, Ciane. Pina Bausch e Wuppertal 

Dança-Teatro: Repetições e transformações. São 

Paulo: Hucitec, 2000.

FERRANOTTI, Franco. Sobre a autonomia do 

método biográfico. In: FINGER, Mathias; NÓVOA, 

Antônio (org.). O método (auto) biográfico e a 

formação. 2. ed. Natal: EDUFRN, 2014.

JOSSO, Marie-Christine. Experiências de vida e 

formação. Coimbra: Educa-Formação, 2002.

LEVI, Giovanni. Sobre a Micro-História. In: 

BURKE, Peter (org.). A escrita da história: Novas 

Perspectivas. São Paulo: Editora da Universidade 

Estadual Paulista, 1992.

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Cultura 

amazônica: Uma poética do imaginário. 4. ed. 

Belém: Cultural Brasil, 2015.

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Cultura amazônica 

hoje: Uma poética do imaginário revisitada. Belém: 

SECULT-PA, 2019.

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Filosofia da 

dança. Belém: Mezanino Editorial, 2022.

MELO, Felipe Araújo de. A história em corpos 

interpretativos: o ensino de história pela Dança 

e o teatro. Monografia (Graduação em História),  

Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Federal do Pará, Ananindeua, 2022.

MEYER, Sandra. Perspectivas Autoetnográficas 

em pesquisas com dança contemporânea. In: 

CAMARGO, Giselle Guilhon Antunes (org.). 

Antropologia da dança IV. Florianópolis: Insular, 

2018.

MOREIRA, Giselle da Cruz. Classicistas e 

Transgressores: História da dança em Belém do 

Pará. Belém: IAP, 2014.

PERETTA, Éden. O Soldado nu: Raízes da dança 

Butô. São Paulo: Perspectiva, 2015.

ROLNIK, Suely. Pensamento, Corpo e Devir: Uma 

perspectiva ético/estético/político no trabalho 

acadêmico. Cadernos de Subjetividade, [s.l.], v.1, 

n.2, 2018. Disponível em: <https://revistas.pucsp.

br/index.php/cadernossubjetividade/article/

view/38134>.  Acesso em: 27 nov. 2024.

SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia do 

trabalho científico. 1. ed. São Paulo: Cortez, 2007.

UNO, Kuniichi. Hijikata Tatsumi: Pensar um corpo 

esgotado. São Paulo: n-I edições, 2018.



64 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Notas

1  Na época, a professora Edna Maia e o professor Igor 

Marques eram idealizadores/coordenadores do projeto.

SOBRE OS AUTORES

Felipe Araújo de Melo é professor-artista-

pesquisador, licenciado em História pela 

Universidade Federal do Pará (UFPA). Intérprete-

criador formado pela Escola de Teatro e Dança da 

UFPA, com especialização em Linguagens e Artes 

na Formação Docente pelo Instituto Federal de 

Educação, Ciência e Tecnologia (PA). Mestrando 

em História Social da Amazônia pelo Programa 

de Pós-graduação em História da UFPA e discente 

da Licenciatura em Dança da UFPA. Bolsista do 

projeto O que contam as imagens de espetáculos/

performances: investigações interdisciplinares 

sobre processos de ensino, de aprendizagem e 

formação docente, coordenado pela professora 

Daísa Rosário. E-mail: felipearaujomelo35@gmail.

com

Wellingson Valente dos Reis é doutor e mestre 

em Comunicação, Linguagens e Cultura pela 

Universidade da Amazônia, com graduação e 

licenciatura em Letras – Língua Espanhola, pela 

mesma universidade (2010), e em Letras – Língua 

Portuguesa pela Universidade do Estado do 

Pará (2007). Possui especialização em Estudos 

Linguísticos e Análise Literária pela Universidade 

do Estado do Pará (2009). Atualmente, é professor 

de Língua Espanhola e do curso de Letras do 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia 

do Pará (IFPA). É líder do Grupo Interdisciplinar de 

Pesquisa em Arte, Cultura e Educação (GIPACE – 

IFPA), e participa dos grupos de pesquisa Mulheres 

Amazônidas e Latino Americanas na Literatura e 

nas Artes (MALALAS – UFPA) e Interfaces do Texto 

Amazônico (GITA – UNAMA). E-mail: wellingson.

valente@ifpa.edu.br

Recebido em: 28/11/2024

Aprovado em: 30/04/2025



65Artigos do dossiê 

POÉTICA DO HABITANTE-CRIADOR: REFLEXÕES DE 
EXPERIÊNCIAS PROCESSUAIS NA CRIAÇÃO EM DANÇA

POETICS OF THE INHABITAN-CREATOR: REFLECTIONS ON PROCEDURAL EXPERIENCES 

IN DANCE CREATION

Mayrla Andrade Ferreira dos Santos
UFPA

Resumo

O presente texto tem como objetivo refletir 

sobre aspectos da poética do habitante-criador 

(Ferreira; Santos, 2016) experienciados em 

processos de criação (Lobo; Navas, 2008) em 

dança. A reflexão apresentada parte do projeto 

de pesquisa Habitante-criador: investigações dos 

modos de ser e habitar a cidade, coordenado pela 

autora, no Instituto de Ciências da Arte da UFPA, 

em parceria com a Ribalta Companhia de Dança 

de Ananindeua (PA). Articula-se a abordagem 

do corpo em movimento (Fernandes, 2006) na 

dinâmica corpo-espaço (Miranda, 2008) que 

nasce da experiência com o lugar que habitamos 

e suas interfaces entre pesquisa, criação e 

realização de obras coreográficas. Destacamos 

três dispositivos de investigação da poética 

(Louppe, 2012), que vêm sendo recorrentes nos 

exercícios em sala e nas pesquisas de campo: 

1) O propósito do habitar; 2) Cohabitações; 3) 

Coreo-habitações que emergem do discurso pelo 

corpo. Consideramos, portanto, a dança de si 

como forma de elucidar a poética do habitante-

criador a partir das experiências pessoais

Palavras-chave:

Poética; habitante-criador; processo de criação; 

dança; habitar. 

Keywords:

Poetics; inhabitant-creator; creation process; 
dance; inhabit.

Abstract

This text aims to reflect aspects of the poetics of 
the inhabitant-creator (Ferreira; Santos, 2016) 
as experienced in the processes of creation 
(Lobo; Navas, 2008) within the realm of dance 
(Lobo; Navas, 2008). The reflection provided 
is grounded in the research Habitante-criador: 
investigações dos modos de ser e habitar a 
cidade, coordinated by the author, at the UFPA 
Art Sciences Institute in collaboration with the 
Ribalta Dance Company from Ananindeua (PA). 
The concept of the body in motion (Fernandes, 
2006) is interwoven with the dynamic of body-
space (Miranda, 2008), which emerges from our 
engagement with the spaces we occupy and the 
connections between research, creation, and 
the performance of choreographic works. We 
emphasize three devices for exploring poetics 
(Louppe, 2012), which have frequently appeared 
in classroom exercises and field research: 1) 
The purpose of inhabiting; 2) Cohabitations; 3) 
Choreo-habitations that emerge from discourse 
through the body. Consequently, we regard the 
dance of the self as a means of clarifying the 
poetics of the inhabitant-creator, drawing upon 
individual experiences.



66 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

O habitante-criador se faz na potente dança do 

ambiente onde habita. Seus pés caminham entre 

a terra barrosa e o calor do asfalto, suas mãos 

tocam as águas dos rios, sua profusão de vozes 

estão entre ilhas e bairros desvelando seus modos 

de engajamento local. Habitar e criar fluem e 

atravessam, por seus saberes e fazeres, em seus 

modos processuais de criação em dança. 

Desde 2010, a habitante-criadora destes escritos 

vem empenhando seus esforços em compreender 

os aspectos práticos e teóricos no desvelar da 

poética do habitante-criador, especialmente pelo 

desenvolvimento de reflexões através da criação 

de obras coreográficas, realizadas junto da Ribalta 

Companhia de Dança,1 no âmbito do projeto de 

pesquisa Habitante-criador: investigações dos 

modos de ser e habitar a cidade,2 coordenado 

pela autora, no Instituto de Ciências da Arte da 

Universidade Federal do Pará. A Ribalta, na cidade 

de Ananindeua (PA), é um coletivo que atua há 20 

anos com o pensamento em dança contemporânea, 

na investigação de movimentos próprios ao corpo 

dançante, consolidando sua experiência processual 

daquele que habita e cria no seu lugar de origem 

e encontrando procedimentos singulares desta 

poética, que vem sendo recorrentes na criação 

das obras cênicas e propulsores da experiência 

de habitar e criar danças na cidade nortista/

Amazônica.

A poética habitante-criador inclui a percepção 

do seu próprio processo em todas as etapas. 

Aproximando a ideia de poética de Laurence 

Louppe (2012) a poética em dança implica no 

conhecimento das suas práticas, integrando ao 

movimento seus saberes e a materialização da 

obra como pensamento das experiências emotivas 

e sensitivas no corpo-espaço do habitar. 

Considerando que o processo está sempre se 

movendo na relação corpo-espaço, percorrendo 

as experiências das percepções do campo, ou da 

própria vivência advinda da experiência como 

propôs Jorge Larossa-Bondía (2002) ao referir-

se à experiência e o saber de experiência, como 

sendo o que nos passa, nos acontece ou nos toca. 

Destaco, nos textos a seguir, três dispositivos de 

investigação da poética do habitante-criador, 

recorrentes nos laboratórios corporais e pesquisas 

de campo e que emergem processualmente como 

forças poéticas nas pesquisas dos habitantes.

DISPOSITIVO 1: PROPÓSITOS DO HABITAR

Na tessitura do cotidiano,
a vida,
a memória e esquecimentos,
a (in)vocação aos fazeres,
a poesia
se entrelaçam em pesquisa
que opera
que potencializa
que tece a rede de encontros
aos narradores,
ao habitar e seus habitantes,
com o movimento criador,
permitindo que nossos itinerários
sejam tracejados 
por uma travessia até o outro,
aos seus rios de memórias,
as águas como palco e personagem
ao fogo calórico da (r)existência 
ao ritmo da vida
em táticas de economia solidária,
a-tua-ação em atuação
práticas culturais contemporâneas,
trajetórias artesanais de crer e viver,
que sempre nos convocou ao retorno às margens,
ao doce encosto do casco 
próximo a superfície,
ao estado de bubuiar amazônico,
das preocupações no chão da maré,
de sentir o gosto da brisa e o ar de seus frutos.
O desvelar do olhar
nas copas das árvores que refletem no rio,
peso, tempo, espaço, fluxo de afetos,
por onde se vê a dança da vida,
Rio de meandros e segredos infinitos,
revoar das aves que embrenham o céu
e rabiscam a paisagem do meu devaneio,
amar, ao mar, ao local da cultura Amazônida.
E neste encontro,
ler a complexidade de suas paisagens
sígnicas, físicas e especialmente humana.
(Ferreira; Santos, 2016).

PROPÓSITOS DO HABITAR tem como premissa 

as histórias de vida como matéria-prima que 

articula os laboratórios. Nesta primeira etapa, o 

habitante-criador ressoa as habitações de si, uma 

força gerativa de escavações em nossas histórias 

pessoais, recuperando fragmentos, pedaços de 

história que ficam nas camadas inconscientes da 

pele, dos ossos, dos músculos, no entorno do corpo 

e no espaço de afeto.

Nos laboratórios do PROPÓSITOS DO HABITAR 

busca-se, inicialmente, o campo das relações, o 

potencial gerativo, uma sintonia afetiva do habitar, 

atravessando questões para refletir como estamos 

em nosso ambiente CorpoCasa coimbricados, 

como é sentir/dançar ocupando a nossa primeira 



67Artigos do dossiê 

CasaCorpo nesse espaço, no ambiente onde 

estamos no aqui e agora. Também busca-se preparar 

o terreno próprio do habitante-criador para os 

sentidos do enraizamento, pois, ao experienciar 

as forças de enraizar-se em suas histórias, se 

estabelece os sentidos de pertencimento e se 

problematiza as relações corporais com o outro e 

o mundo.

Segundo Gaston Bachelard (2008), habitar é um 

enraizamento no mundo, como a casa é o nosso 

primeiro universo dotado de lembranças afetivas e 

todos que ali moram devem participar ativamente 

da construção dos espaços de moradia. Trata-se de 

um espaço coletivo que os habitantes transformam 

continuamente e dele se apropriam. Essas 

maneiras de habitar convivem simultaneamente 

em sua complexidade e particularidade na cidade. 

Para Henri Lefébvre (2001) as maneiras de habitar 

são distinguidas das maneiras de uso do espaço, 

a exemplo das formas anunciadas como práticas 

espaciais que trazem os espaços concebidos por 

nós, pelo seu uso e forma física do espaço. A 

forma de representações do espaço traz todo 

aquele que planeja e projeta o território para os 

habitantes, ou seja, o administrador da cidade, 

urbanistas ou governantes, e também os espaços 

de representação dos habitantes que seria o 

habitar vivido pelo narrador local, pelo cidadão, 

pelo artista, por aqueles que produzem a cultura 

e a filosofia. 

Na poética habitante-criador, o habitar e habitantes 

têm seus espaços de representações implicados 

com a natureza e a cultura, inter-relacionado com 

os elementos que lhe são próprios, como a terra 

e água em suas funções sociais e simbólicas. 

Estabelecem ligações, evocam e provocam 

experiências, produzem e revelam os sons, tecem 

o chão e equilibram as águas, “[...] não somente o 

corpo está no espaço, mas o espaço está no corpo, 

enquanto um irradia e interage com o outro” 

(Fernandes, 2006, p. 63).

Nesse movimento da vida cotidiana, o tratamento 

do habitante com seu habitar revela subjetividades 

dos PROPÓSITOS DO HABITAR, opções qualitativas 

que não só constituem as corporeidades do 

habitante, mas lhe dão cor, forma, situações e 

experiências pelas perspectivas em relação a 

identidade local, como o movimento habitual, o 

comum e o incomum, são alguns dos significados 

que movimentam propósitos e geram reflexões 

no seu conjunto de atividades, permitindo 

aos habitantes-criadores relatar uma poética 

particularmente local, e de significativa diversidade 

em suas maneiras e práticas. Nesse sentido, o locus 

no qual estamos inseridos, o imaginário cultural 

amazônico, acompanha as ações e práticas das 

quais dispõem o corpo como campo da cultura e 

território na construção de subjetividades.

Essa experiência imersiva no propósito pessoal 

de habitar convoca uma sensibilidade de olhar o 

espaço próprio, num exercício contínuo de se ver 

de dentro, o que, nos exercícios poéticos corporais, 

temos associado à kinesfera, denominação dada 

por Rudolf Laban (1966) para potencializar o 

espaço individual levando a extensões variadas 

do movimento próprio, como uma esfera 

individual. Esse conceito está presente nas obras 

coreográficas da Ribalta Companhia de Dança 

como habitações, espaços que os criadores 

produzem cenicamente e para onde trazem 

aspectos significativos de suas histórias pessoais, 

conectando a experiência visível e a invisível do 

movimento. Um exemplo disto encontramos no 

espetáculo Reminiscências, que utilizou a cuia 

para ser a habitação dos objetos sagrados de cada 

habitante, e também no espetáculo Retratações, 

que usou caixotes para dar a razão de sentidos da 

habitação pessoal dos criadores, além de outras 

obras que já utilizaram objetos/habitações como 

plásticos bolhas, conduítes, tecidos, garrafa com 

flores, rede de pesca e outras composições de 

habitar/casa/corpo/espaço.

O território da poética do habitante-criador é 

tecido pelas experiências do habitar a si, fazendo-

se apreender na realidade local, de modo sensível, 

para então se ler, escrever, refletir e criar às 

maneiras de fazer e inventar a paisagem de uma 

pesquisa poética em movimento. 

DISPOSITIVO 2: COHABITAÇÕES

Tem como premissa o contato com o outro e a 

identificação de habitações sensoriais que articula 

e dá visibilidade à experiência da alteridade. Neste 

dispositivo se propõe como corpo-relacional. 

O habitante-criador transita num percurso de 

habitações outras, reconhecendo movimentos do 

espaço no corpo e do corpo no espaço. 



68 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Essas COHABITAÇÕES convocam uma geografia 

multisensorial das relações do habitante-criador 

localizáveis, geograficamente, nos sentidos 

de presença sonoro, tátil, olfativo e em toda a 

complexidade da imersão corporal sensorial ao 

cohabitar corpo/espaço. Habitando o espaço se 

descobre a sua dinâmica, pois cada habitação diz 

como deseja ser vista/vivida/dançada/habitada.

[...] trata-se de um espaço que o corpo encara 
como um outro corpo, um espaço como parceiro, 
se souber dominar seus espaços tensionais, pode 
inventar consistências e esculpi-las (o carving space 
de Laban, que se inicia com a modelagem do espaço 
de proximidade) (Louppe, 2012, p. 189).

As experiências de COHABITAÇÕES do 

habitante-criador busca uma habitação sensorial 

em movimento, se desdobrando a partir de 

acontecimentos moventes no seu corpo, afinal 

o corpo-habitante-criador é acontecimento dos 

seus processos relacionais. As COHABITAÇÕES, 

em suas práticas de uso do espaço para o 

habitante, desvelam as relações entre ambiente 

e natureza em codependência coletiva. É possível 

compreendermos uma rede de elos na troca 

ambiente-ambiente, ilhas-bairros, habitante-

habitar, que potencializam os processos de 

movimento e mudanças com o meio na busca da 

linguagem pessoal de movimento. 

Habitar e habitantes se encontram e constroem 

o mundo com os outros. Michel Maffesoli (1998a) 

afirma que procuramos proximidade com aqueles 

com quem nos identificamos, procuramos a 

companhia “daqueles que pensam e sentem 

como nós”. Nossas paixões, repulsas, convicções, 

opiniões, sentimentos, uma emoção coletiva 

estruturada no cotidiano, alcançam aderência em 

nossos laços sociais, permeiam os itinerários e a 

função de habitar.

As COHABITAÇÕES encontram na poética 

cotidiana o ato de narrar práticas comuns, 

acontecimentos pessoais, históricos, de memórias, 

de dados, impressões e experiências vividas. Assim 

nossos modos de percepção e reconhecimento da 

vida cultural são rehabitados em fluxo contínuo 

no tempo/espaço da experiência, como via 

do imaginário estético-poetizante amazônico 

afirmada por João de Jesus Paes Loureiro (1995), 

no qual estou inserida através da poética do 

habitante-criador, pelas experiências sinestésicas 

que tem me movido como professora, artista da 

cena e pesquisadora das práticas cotidianas no 

movimento do corpo como arte cotidiana.

Mergulho na profundidade das coisas por via 
das aparências, esse é o modo da percepção, do 
reconhecimento, e da criação pela via do imaginário 
estético-poetizante da cultura amazônica. Modo 
singular de criação e recriação da vida cultural 
amazônica. Modo singular de criação e recriação da 
vida cultural que se foi desenvolvendo emoldurado 
por uma espécie de sfumato que se instaura como 
uma zona indistinta entre o real e o surreal […] 
(Loureiro, 1995, p. 68).

Investigar no corpo suas COHABITAÇÕES desvela 

esse modo singular de criação e recriação da 

vida do habitante-criador, e suas inter-ações no 

reconhecimento do lugar próprio, construindo 

uma visão do espaço dinâmico, com uma coleta 

sensorial de movimentos da geografia das relações.

É nesta etapa das COHABITAÇÕES que os 

exercícios poéticos expressam várias qualidades 

do movimento, o plano da experiência ganha as 

primeiras formas e composições, o nascimento 

do material/imaterial compõe-se em forças 

misturadas, do movimento dos ventos, do fluxo nos 

cursos das águas, das cores, cheiros e sabores da 

fauna e flora, dos encantamentos das águas dos 

rios e mares é o habitante-criador se reconhece o 

imaginário poético do lugar onde está habitando.

Estas experiências correlacionadas, coabitações 

corpo-ambiente, vêm traçar formas e estabelecer 

situações abertas no campo, com fluidez, num 

movimento de vai e vem, como uma dinâmica 

que convoca, nas relações das várias dimensões 

que se articulam, semelhante ao dos habitantes 

com suas próprias danças, como a do caminhante 

em seu habitar cotidiano. Nesse sentido é 

possível compreender um habitar no corpo em 

movimento, através do discurso pelo corpo “[...] 

priorizando o corpo e suas relações, e estimulando 

a livre expressão através da exploração criativa 

de princípios de movimento” (Fernandes, 2006, p. 

18). No mesmo pensar imbricado (corpo e espaço) 

juntos, gerando movimentos, Regina Miranda 

(2008) considera corpoespaço como unidade.



69Artigos do dossiê 

Essa bricolagem polifônica corpoespaço dialoga 

com um universo que se ergue sobre as águas 

e terras, lendo, escutando, refletindo, movendo 

danças e sentindo as possibilidades de relatar “um 

discurso que seja memória e prática juntos, em 

suma, o relato do tato” (Certeau, 2014, p. 149). O 

relato é a poética da arte de lerescutarrefletirsentir, 

sobre a força desses relatos que se materializam 

em coleta sensorial de movimentos. Homi Bhabha, 

em O local da cultura (1998), enfatiza a necessidade 

das narrativas de subjetividades originárias e 

iniciais em focalizar momentos ou processos 

que são produzidos na articulação de diferenças 

culturais, dando relevo às sociais e temporais.

[…] esses ‘entre-lugares’ fornecem o terreno 
para elaboração de estratégias de subjetivação – 
singular ou coletiva – que dão início a novos signos 
de identidade e postos inovadores de colaboração 
e contestação, no ato de definir a própria ideia de 
sociedade (Bhabha, 1998, p. 20).

Esse discurso cultural faz emergir o discurso 

performativo pelo habitante, a representação da 

sua territorialidade e um lugar na temporalidade, 

que, entre o performativo e o pedagógico, desvela-

se nos usos de referenciais culturais de seu 

movimento, elementos gestuais e maneiras de 

habitar.

Sob o olhar do natural, a região se torna um espaço 
conceptual único, mítico, vago, irrepetível (posto 
que cada parte desse espaço não é igual ao outro), 
próximo e, ao mesmo tempo, distante. Seja para os 
que habitam as margens desses rios, que parecem 
demarcar a mata e o sonho, seja os que habitam 
a floresta, seja ainda para os que habitam os 
povoados, vilas e as pequenas cidades [...] (Loureiro, 
2003, p. 28).

O cotidiano assume nesses escritos uma 

perspectiva de aconchegar-se ao calor da 

intimidade da compreensão de seus habitantes-

criadores, enfatizando relações recíprocas 

e compartilhadas entre o eu/outro/mundo 

(corpohabitantemovimento) sensíveis às 

pluralidades e heterogeneidade de práticas 

poéticas cotidianas.

As COHABITAÇÕES estarão, nesta etapa, 

desenvolvendo discursos poéticos da possibilidade 

na experiência do movimento, o habitante 

reinventando-se no diálogo do corpo-espaço 

tridimensional, produzindo sentidos na criação 

sensível de mundos, e na busca infinita dos 

movimentos em estado da experiência da ação, 

sensibilizando e criando com dinâmicas variáveis 

junto as qualidades do peso, espaço, tempo e fluxo, 

consequentemente surgindo práticas individuais e 

coletivas, provocando forças e “inúmeras direções 

radiam do centro do nosso corpo e sua cinesfera 

para o espaço infinito” (Laban, 1966, p. 17).

COREO-HABITAÇÕES – CORPORATURAS DA 

CRIAÇÃO

Nesta etapa a premissa é a descoberta de uma 

assinatura corporal do habitante criador, através 

das proposições coreográficas, com modos 

de inventar, acessar e ativar a dança-por-vir. 

O processo criativo é o espaço privilegiado do 

entendimento, no corpo, da poética em si do 

habitante-criador, quando conceito e criação se 

remetem um ao outro.

[...] criar é fazer surgir, brotar, formar, configurar. 
Imaginação é a faculdade de imaginar, representar, 
evocar imagens já percebidas, criar ou inventar. O 
imaginário é o terreno/corpo onde habitam nossas 
memórias, ideias e conteúdos e a partir de onde se 
corporificam as linguagens. O imaginário criativo é a 
imaginação criativa do artista corporal, os motivos, 
os impulsos, os conteúdos, as ideias, os muitos “os 
quês” do que vamos manifestar em cada criação. 
É onde cada artista toma consciência do que quer 
expressar e dos motivos dessa expressão (Lobo; 
Navas, 2008, p. 31).

Os habitantes-criadores têm uma maneira peculiar 

de ser-estar-habitar a cidade, eles habitam criando 

obras cênicas e têm em suas narrativas dos 

lugares como paisagens poéticas de movimento, 

trazendo gestualmente as formas de se relacionar 

do habitante com seu cotidiano cultural, que 

se deixam atravessar pelos feixes dos valores e 

crenças que legitimam seus espaços de encontro 

onde vivem, atuam e criam obras coreográficas.

Um desses desdobramentos, na prática poética do 

coletivo da Ribalta, está no âmbito cênico e literário 

na obra Habitante-criador: processos criativos 

da Ribalta Companhia de Dança, advinda de uma 

organização coletiva de artistas ananindeuenses, 

que conceituam aspectos da criação no habitante 



70 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Ananin a partir de uma tríade de obras cênicas: 

Florescer, Ilhas e Retratações. Essas obras foram 

concebidas em percursos imersos nos logradouros 

da cidade entre as ilhas e bairros Ananins “aquele 

que tem nas suas histórias de vida a matéria-prima 

que articula a sua criação” (Ferreira; Santos, 2016, 

p. 12).

A dança do habitante-criador é um espaço vibrante 

do pensamento do habitar, um plano de composição 

aberto, criativo, dinâmico, inventado e interferido 

pela dança singular de cada trajetória, com o 

corpo-no-fazer habitante. Aqui nos aproximamos 

do ideal de Erin Manning para um movimento do 

pensar a dança:

[...] o que a dança nos oferece são técnicas 
para destilar da tessitura do movimento total 
uma qualidade que compõe uma corporificação 
em movimento. Essa qualidade é uma vibração 
existindo como um movimento do pensamento. Não 
um pensamento que repousa fora do movimento-
movente, mas um pensamento que compõe-se com 
o movimento, com o corpo-no-fazer (Manning, 2024, 
p. 40).

A dança do habitante-criador é um corpo-no-fazer, 

dando a ele os sentidos de um movimento dentro 

daquilo que o ambiente relacional convoca. A 

experiência dançada faz perceber a processualidade 

dos espaços/objetos/habitações que se dança, 

criando uma composição coreográfica de relações 

se estendendo para além de um palco, mas todo o 

campo de forças do habitante-criador no seu lugar 

de habitação. As COREO-HABITAÇÕES trazem a 

assinatura corporal, uma corporatura cultural, 

técnica, estética, poética abrindo possibilidades 

de dialogar com a dança enquanto co-locações, 

co-dependências, des-locações, re-locações, co-

moções, co-propriedades, como modos inventivos 

de dançar, existir e relacionar, nos dispositivos 

dos exercícios poéticos da criação que são 

atravessados pelas corporeidades, corporaturas 

corpoterra, corpoágua, corpomata, corpoar, corpos 

amazônicos. A seguir, escolho apresentar reflexões 

na corporatura-corpoterra e na corporatura-

corpoágua.

CORPORATURA-CORPOTERRA

A assinatura corporal CORPOTERRA abre-se 

na apreensão sensível do lugar como via de 

compreensão da terra enquanto corporeidade 

amazônida. O corpoterra tem sua construção 

cotidiana na gestualidade dos seus habitantes, 

na qual o sentido de habitar é, primeiramente, no 

próprio corpo, logo é o lugar onde também passa 

a habitar o criador.  Como afirma Merleau-Ponty 

(1999) “o encontro com o que nos afeta (seja lugar, 

pessoa, ideia) só é possível pelo corpo; meu corpo 

me informa sobre o aparecer dos fenômenos”.

Inicialmente, a terra para o habitante é a matriz 

que concebe as fontes de sobrevivência, um 

horizonte sempre novo a ser pisado, conquistado 

e territorializado em suas habitações. O povo 

cresceu plantando suas sementes sob a terra, 

fixando casas e sonhos, aterrando sentidos e 

significados, gestualizando o viver nesta região. 

O início da constituição coreográfica pela via da 

terra é como retalhos de memórias vivas do corpo/

casa/bairros, propósitos e coabitações, a partir das 

histórias e memórias de crescimento da cidade. É 

a conquista pela terra percorrendo as construções 

dos sujeitos que construíram suas habitações, 

multiplicaram-se entre os bairros e as ilhas, no 

íntimo das coisas e de si mesmo, constituindo 

uma maneira própria de autonomia do uso do 

espaçotempo.

A corporatura corpo-terra se metamorfoseia 

em ruas, vias e estradas, na potência de trocas 

e transformações pela presença da terra, pelo 

encontro convocado no caminhar na rua, na 

terra barrenta de uma Ananindeua multiplicada 

em bairros periféricos e outros horizontes em 

deslocamento, onde o habitante pisa e trabalha. 

Nossas dinâmicas corpoterra vem trazendo 

características do cotidiano cultural que ainda 

sofrem um processo de adaptação contínuo, 

influenciando e se deixando influenciar, passíveis 

de serem observadas diante das fronteiras 

humanas, ao nível das atividades produtivas, na 

cultura e na educação refletidas nas dimensões 

da mesma realidade, no corpo e com o corpo, ou 

ainda no corpo despertado por associações de 

outros corpos. A percepção é via da co-presença 

entre corpo e mundo. 

A invenção do habitar e do habitante reforçaram a 

relação do sujeito e o lugar, do narrador e a cidade, 

operando fusões e formando o corpoterra, como 

lugar que nos habita. Ao mesmo tempo é o corpo 

próprio de significados em cada ser na ação de 



71Artigos do dossiê 

pertencer, cultivar, ser constituído como cultivo de 

natureza/cultura e nesse habitar poder construir e 

criar, com o Habitante-criador que é homenatureza, 

vivenciando a força, o dinamismo e a resistência no 

corpo. O corpoterra, sensível à história e memória 

de constituição dos seus habitantes, se reflete nas 

práxis desses sujeitos.

O solo sensível do corpoterra se metamorfoseia 

em habitações estabelecidas pelas diversas 

relações do sentimento do habitante-criador com 

seu espaço, parafraseando Leonardo da Vinci 

“todo conhecimento começa pelo sentimento”. 

A indissociabilidade corpo/terra encontra no 

coletivo a pertença do lugar e suas implicações da 

ordem do invisível/visível de caminhos que sempre 

acompanharam as experiências do cotidiano. 

Via corpo do habitante, nós sabemos o mundo 

ananin, renovando-se a si mesmo, como um campo 

da cultura e manifestações de nossa condição 

corpoAnanin/terra.

CORPORATURA CORPO/ÁGUA

O rio apresenta o caminho das águas dos 

habitantes-criadores no processo de “buscar-se”, 

por seu olhar próprio de andar, nadar, dançar pelo 

ritmo da maré que define o percurso da atividade 

do dia e na invenção de espaços que revelam a 

alma de seus habitantes. Nesse sentido, o processo 

de percepção do lugar amplifica as maneiras de 

se ver, como pontua o filósofo Gaston Bachelard 

(2008) quando apresenta o espaço enquanto 

“instrumento de análise para a alma humana”.

A corporatura CORPOÁGUA constitui uma 

realidade labiríntica na Amazônia. As regiões 

insulares entrelaçam-se produzindo teias 

familiares que dão vida ao caminho de canoa, 

barcos, rabetas, pô-pô-pô,3 cascos e aos pequenos 

habitantes-criadores-ribeirinhos que, antes mesmo 

de começar a frequentar a escola, já dominam o 

estudo do tempo, e sensivelmente sabem quando 

vai chegar a chuva, a seca, o calor, o inverno, as 

marés altas e se o rio tá pra peixe.

O corpoágua vem dançar o ritmo da vida ribeirinha 

com narrativas à beira da água e outras ainda 

submersas para outros encontros a serem 

desvelados. A Coreo-habitação dos caminhos das 

águas é também a materialização do imaginário 

humano. A palavra imaginário se grafa no latim 

como imaginariu e significa a capacidade que 

todos nós temos de criação por imagens mentais 

sobre objetos, lugares, pessoas e histórias. A 

força criativa do imaginário cultural é ao mesmo 

tempo simplicidade e complexidade, e reverberam 

nas águas que trazem os sonhos, os devaneios e 

as narrativas do imaginário ribeirinho das lendas 

amazônicas cultivadas nas comunidades como 

herança de pais para filhos: o belo homem-peixe 

de chapéu cobrindo a cabeça, que encanta moças 

podendo deixá-las grávida nas noites de lua cheia 

(a lenda do boto); a grande cobra negra que devora 

crianças e adultos e tem olhos que “alumiam” feito 

tochas (a lenda da boiuna); a velha com unhas 

compridas e vestida de preto soltando um assobio 

assustador que anda pelas ruas durante a noite 

(a lenda da matita perê). Essas e outras lendas 

do imaginário caboclo se concretizam no mundo 

poético do “líquido sagrado”.

Para Gaston Bachelard (1998), a imaginação 

desenvolve-se em duas linhas, uma que dá vida 

à causa formal e uma que dá vida à imaginação 

material. Porém, há obras, como nesta poética, em 

que as duas forças imaginantes atuam juntas no 

sentido de coexistência. 

A água, esse líquido universal submetido às leis 
do inconsciente, sugere um líquido orgânico. A 
água extraordinária, a água que surpreende o 
viajante, as aventuras que querem geográficas. 
Se ela é matéria fundamental para o inconsciente, 
então deve comandar a terra. É o sangue da Terra. 
A vida da Terra. É a água que vai arrastar toda a 
paisagem para o seu próprio destino. Em particular, 
uma determinada água, um determinado vale 
[...]. A inquietação mais cedo ou mais tarde, deve 
surpreender-nos no vale. O vale acumula as águas e 
as preocupações, uma água subterrânea o escava e 
o trabalha (Bachelard, 1998, p. 57).

Encontrar a água para o habitante-criador 

é autoconhecimento no plano da intimidade 

pessoal, do experienciar a água como a grande 

metáfora da vida, pois dela gestam as relações 

reais e imaginárias das narrações orais, fluviais 

e florestais. A água constrói a corporeidade do 

habitante-criador que se volta para a cidade-rio 

para viver o pensamento do corpo líquido ribeirinho. 

Apresentada por Gaston Bachelard (1998) como 

líquido universal, a água tem ressonâncias nas 

dimensões mais subterrâneas com habilidades de 



72 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

comandar a terra e suas paisagens, bem como as 

inquietações da alma.

Corpoágua e imaginário são metamorfoses de 

suas sociabilidades amazônidas, possuindo e 

reconstruindo estruturas e histórias edificadas por 

todas as experiências vividas, como afirma Gilbert 

Durand (2002), ao considerar o imaginário como o 

“museu” de todas as imagens passadas, possíveis, 

produzidas e a produzir, nas suas diferentes 

maneiras de produção e recepção.

Nesse sentido, o imaginário traz ao habitante-

criador um equilíbrio diante da percepção da 

temporalidade. As imagens que advém das 

corporeidades que o constitui culturalmente estão 

impregnadas de significações particularmente 

locais da comunidade vivida e renova-se por meios 

do seu processo de criação, dos seus saberes e 

práticas que emergem como movimento criativo e 

estarão na estética da obra cênica.

CORPORATURAS DA CRIAÇÃO

A força da criação coreográfica daquele que habita 

seu espaço e cria sobre ele, na experiência da 

abertura de contatos, no movimento do imaginário, 

nas relações existentes entre os homens e a 

natureza, e entre os homens e o universo. O contato 

corporal com a terra e as águas são receptores 

de significados que ultrapassam as funções 

da partitura do movimento, mas decorre das 

necessidades. É sobrevivência material e espiritual.  

No exercício de (re)criação pela experiência, os 

movimentos poéticos provocam reflexões para 

além da natureza geográfica. Eles estimulam a 

potência coreográfica e também dos afetos, das 

emoções e ações das práticas que promovem 

a construção do imaginário poético habitante-

criador em sua ligação com o lugar.

A assinatura corporal de uma nova criação marca 

uma poética do imaginário como se gestualizassem 

e sonorizassem as narrações dos seus habitantes 

locais, constituindo conexões diretas e os fluxos 

da vida em toda sua intensidade. Como um 

elemento mediador, as águas gestam as relações 

dos narradores com o lugar e na criação de suas 

práticas culturais e sócio espaciais, fluindo trajetos 

e aprofundando memórias.  

O processo criativo se aproxima do Ensaio sobre 

a imaginação das forças, de Gaston Bachelard 

(2001), que considera a água para além de sua 

função material, pois possui cores, sabores, cheiros 

e muitas vozes. Como uma experiência onírica 

num devaneio, Bachelard classifica as águas como 

claras e as mais escuras, enquanto lembranças 

de alegrias e dores que advém das qualidades de 

movimento nas relações entre os habitantes. Criar 

e habitar sob as águas e terra é se formar em 

diferentes territórios de viver, é conduzir modos 

de ser, trocar, alimentar, amar e multiplicar. São 

catalisadores que se tornam responsáveis por um 

espelhamento do mundo onde navegam, habitam, 

se constroem e significam histórias. 

O habitante-criador conecta fluxos de movimentos, 

especialmente nos atravessamentos sensíveis de 

uma paisagem a céu aberto, da expressividade 

da ação dos que flutuam ao sabor das águas do 

rio que sempre corre. O mesmo rio habitado 

pelos narradores encantados, da terra barrosa 

desvelando o que há de mais submerso e das 

intermináveis e incontáveis histórias entre 

caminhos das águas e das terras, por conseguinte, 

da navegação dentro de si mesmo para fazer 

emergir uma dança particularmente deste estado 

sensível de habitação. 

A cultura amazônica talvez represente, neste final 
do século, uma das mais raras permanências dessa 
atmosfera espiritual em que o estético, resultante 
de uma singular relação entre o homem e a 
natureza, se reflete e ilumina a cultura. Cultura que 
continua sendo, como uma luz aurática brilhando, e 
que persistirá enquanto as chamas das queimadas 
florestas, provocadas pelas novas empresas que 
se instalam, com a entrada do grande capital na 
região e a mudança das relações dos homens entre 
si, não destruírem, irremediavelmente, o lócus que 
possibilita essa atitude poético-estatizante ainda 
presente nas vastidões das terras-do-sem-fim 
amazônico. Forma de vivência e de reprodução que 
tendem a permanecer vivas e fecundas, na medida 
em que sobrevierem no espaço amazônico as 
condições desse lócus, no qual a presença humana, 
do índio ao caboclo atual, encontrará meios para 
uma produção poetizante da vida [...] (Loureiro, 
1995, p. 73).

A singular relação de criação entre o habitante e 

natureza ilumina ações amplas de coletividades 

extensas numa abordagem afetiva como vínculo 

social com o lugar e os modos de agir, criar e 



73Artigos do dossiê 

dançar com os recursos da natureza, a sua própria 

natureza. O habitante sente a natureza em sua 

condição fundamental da vida, ao mesmo tempo 

que tem a necessidade de produzir e criar espaços 

por meios instrumentais e sociais.

Nesse sentido, vale ressaltar a influência do 

manejo de artefatos que se tornam uma cenografia 

cênica-criativa do habitante, instrumentos usados 

entre as águas e terras nos desenvolvimentos 

artesanais, técnicos, sociais, e as consequências 

de sua percepção simbólica na vida do habitante-

criador. A relação entre técnica e água engloba 

também mecanismos trazidos pelas urbanidades 

que invadem a paisagem de seus rios. O mesmo 

espaço que abastece provoca estranhamentos 

para terras que vivem sob o regime entre marés, 

enchentes, cheias e vazantes.

Os artefatos dos habitantes urbanos e das ilhas 

são estruturadores de uma vida marcada por 

singularidades, imbuídas de saberes e tradições 

construídas de uma maneira prática do observar 

e do fazer diante das vontades ou necessidades de 

ser no seu território de criação. 

ASPECTOS CONCLUSIVOS 

A poética do habitante-criador se reafirma no 

ato de habitar como centro de criar mundos, na 

identificação local a partir da assinatura corporal 

de uma dança de movimentos próprios em suas 

expressividades artísticas, físicas, afetivas e 

espirituais. Experienciada simbolicamente pelas 

vias da corporeidade e suas comunicações da

existência: corpoterra, corpoágua, corpomata 

e outras coreo-habitações intrínsecas de quem 

vive e cria sob seu lugar de origem. Uma contínua 

criação que prioriza a originalidade e a identidade 

corporal do habitante.

Na poética há a presença dos impulsos que libertam 

o corpo. Há uma identificação de possibilidades 

e habilidades em compor afetos com a vida da 

comunidade na realização de uma humanidade 

latente do habitante, considerando o modo de 

ser sensível próprio e das imprevisibilidades de 

nossas realidades complexas que se assemelham 

às formas pelas quais a vida se forma em si mesma 

e se encerra na morada subterrânea: umbigo do 

mundo habitante-criador.

Consideramos a dança como uma forma de 

discurso da escrita poética do habitante-criador 

e como um dos caminhos reverberados pelas 

conexões ordinárias do movimento cotidiano. 

E ainda como pontos de apoio entre a arte e 

ciência e suas interfaces poéticas, que se nutrem 

na combinação de procedimentos criativos. A 

construção criativa do conhecimento sensível 

nos aspectos constitutivos do habitante está nos 

exercícios poéticos, que vem ao encontro dos 

múltiplos modos expressivos de compreender 

os dispositivos ressaltados neste artigo em suas 

maneiras de partilhar nossos saberes e fazeres.

As corporeidades em sua subjetividade poética 

decorrem de uma mesma força de compressão, 

o corpo-habitante-criador em sua potência de 

pensamento apreendida no ato da experiência na 

cidade, na escrita, no movimento poético da cena 

e em todas as suas formas de ser. Uma linguagem 

corpo-a-corpo como afirmação de si e da natureza 

de suas forças.

O habitante-criador é a “prosa do mundo” de que 

falava Merleau-Ponty, englobando o discurso da 

experiência que leva o homem alcançar-se entre 

os (des)limites das linguagens. Há, então, o alcance 

da cumplicidade na corporeidade do seu habitar.

Considerando que os saberes e práticas de uma 

cultura científica também começam por uma 

catarse afetiva, assim comecei a investigação da 

poética habitante-criador, a partir da cidade que 

habita em mim, na contemplação do sol na água, 

da terra que emana sabores e cheiros, da natureza 

que canta e dança. Juntas evocamos e mobilizamos 

os caminhos pela vida cotidiana de habitar e criar 

na trama da experiência sensível. 

A correlação dessas experiências como habitante, 

permitiu compreender a cultura local, habitando 

na cidade urbana e insular, em seus próprios 

termos, me aproximando efetivamente do 

campo pesquisado e inserida, não como uma 

observadora distante, mas como participante. Na 

simultaneidade de sentidos na qual a corporeidade 

revela o movimento, apresentou-se as coreo-

habitações em diversos níveis do real. Um corpo 

aquático, terrestre e florestal, sendo um habitante 

em suas simultaneidades que variavam com o 

espaço/tempo do ambiente. Esta profundidade 

nas dimensões de suas corporeidades expõem as 

complexidades do tecido social.



74 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Há um longo caminho a ser percorrido no desvelar 

da poética do habitante-criador. Mas este ensaio 

memorial potencializa os caminhos das terras e 

das águas com poeira ainda nos pés. Foi possível 

revisitar a memória de várias experiências coletivas 

para toda uma geração de habitantes artistas 

Amazônidas-nortistas-paraenses-ananindeuenses. 

Essas identificações no percurso foram 

disparadoras para o disposto I (PROPÓSITOS DO 

HABITAR) trazendo as histórias de vida como 

matéria-prima na articulação dos processos de 

criação, auxiliando no encontro de enraizamentos 

de passado, que provocam emanações aos sentidos 

e significados cotidianos na compreensão de 

habitar, vivida ao mesmo tempo em que é pensada.

As COHABITAÇÕES entre as corporaturas do 

corpoterra ao encontro da experiência em terra 

barrosa, e na corporeidade da presença junto ao 

passado, ao outro e ao mundo. E as corporaturas 

corpoágua, sentindo meu cabelo ainda molhado 

com gotas de rio, fui diluída pelo líquido imaginário 

da região insular.

Essa presença do imaginário, neste artigo, foi 

inspirada no movimento que o habitante produz 

com dinamismo, afetividade e uma energia 

particularmente cultural que os torna relacionados 

entre si e associados a outros. Uma experiência do 

sentir como maneira de saber concreto da natureza 

onde a unidade do habitante é vivida.

Viver a poética do habitante-criador é apreender-

se na paisagem do som, podendo visualizar o 

barco chegando sem mesmo vê-lo, ou a espécie de 

animal próximo nas águas e nas matas, ou ainda o 

estado climático pela cor do dia, pela intensidade 

do vento e pelo brilho do sol refletido. Habitar e 

criar na experiência da qualidade do movimento 

sensível que produz uma organização corporal de 

ver, ouvir, sentir o mundo que está na frente.

A experiência corporal da poética do habitante-

criador desvela gestos, comportamentos, estilos, 

modos de produzir e outras expressividades das 

sociabilidades existentes, que evocam seu rio 

próprio de existir, em seus modos de vida e de 

produção entrelaçados, agindo como mediadores 

das relações de pertencimento.

No processo de encontro, dos saberes e práticas, 

as corporeidades se desvelavam, apreendendo 

texturas internas pelas convivências partilhadas 

com os coletivos que resistem para fazer valer 

seus modos de conduzir a vida. Seus saberes 

cotidianos e ordinários circulam na floresta, nas 

águas e terras da cidade. Leio esses encontros do 

habitar no sentido do presente, renovando-se, em 

redes de trocas necessárias a sua/nossa existência 

física, espiritual e de várias naturezas.

O movimento poético do habitante-criador é uma 

parcela do nosso ser-no-mundo em constante 

movimento de transformação, de modo que ao 

falar, enquanto vivo isso, contemplo também 

minha própria trajetória. Assim me reconheço 

na direção de movimentos outros do meu ser 

habitante-criadora, instigado a repensar não só 

nossas criações cênicas, mas também nossas 

atuações na cidade como um processo cotidiano 

que se concretiza no corpo de movimento.

As várias habitações percorridas me fazem 

lembrar de quem sou, e a poética habitante-criador 

é uma das chaves para este encontro, como uma 

qualidade de relacionamento retomado no aqui e 

agora, entre meus pares. Os exercícios poéticos 

geram mais autonomia de minha corporeidade 

ananin-amazônica, protagonista de saberes e 

práticas de minha habitação-criadora no mundo. 

Sem pretensão de esgotar o assunto, os dispositivos 

ainda estão a se reconhecer em outras dimensões 

das corporeidades, porém, a escuta do corpo é 

uma condição de sobrevivência para o habitante-

criador, elas são vividas em suas multiplicidades 

no movimento cotidiano, e a cada vida gerada seja 

nos bairros ou nas ilhas elas se redimensionam 

no desenvolvimento de outros saberes e práticas 

processuais de criação.

No desejo de expressar várias vozes de habitantes-

criadores, compartilhando caminhos contra o 

esquecimento da nossa gente de rios, das danças 

contemporâneas das florestas e terras amazônicas. 

As emoções vividas durante os itinerários de ser 

habitante-criadora se imbricaram a todo tempo no 

pensamento de criação dançado em metamorfoses 

dos espaços habitados.

A poética do habitante-criador em construção é 

como flor-fruto alimentando as capacidades e os 

trajetos do coração, especialmente pelos pares 

habitantes do percurso em nossas frequentes 

sintonias de energias. Com as águas dos rios 

correndo dentro e fora, me sinto nutrida e 



75Artigos do dossiê 

desejosa de horizontes outros dos elos de 

natureza habitante-criativa, ainda mais pulsante. 

As corporeidades vividas, ao longo desses anos, 

me tornaram uma habitante-criadora mais curiosa 

sobre a humanidade em nossos enraizamentos de 

mundo. Meu umbigo tá enterrado aqui!

REFERÊNCIAS

BACHELARD, Gaston. A água e os sonhos: 

ensaio sobre a imaginação da matéria. Tradução 

de Antônio de Pádua Danesi. São Paulo: Martins 

Fontes, 1998.

BACHELARD, Gaston. A poética do espaço. 2. ed. 

Tradução de Antônio de Pádua Danesi. São Paulo: 

Martins Fontes, 2008.

BACHELARD, Gaston. A terra e os devaneios da 

vontade: ensaio sobre a imaginação das forças. 

2. ed. Tradução de Maria Ermantina Galvão. São 

Paulo: Martins Fontes, 2001.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 1998.

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 

artes de fazer. 21. ed., v.1. Petrópolis: Vozes, 2014.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas 

do imaginário. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 

2002.

FERNANDES, Ciane. O corpo em movimento: o 

sistema Laban/Bartenieff na formação e pesquisa 

em artes cênicas. São Paulo: Annablume, 2006.

FERREIRA, Mayrla Andrade. Da casa de contato 

à dramaturgia do contato: experimentações 

e reflexões na casa Ribalta. Dissertação 

(Mestrado em Artes), Instituto de Ciências da 

Arte, Universidade Federal do Pará, Belém, 2012. 

Disponível em: <https://www.ppgartes.propesp.

ufpa.br/disserta%C3%A7%C3%B5es/2010/

Mayrla%20Andrade%20Ferreira.pdf>. Acesso em: 

24 out. 2024.

FERREIRA, Mayrla Andrade; SANTOS, Lindemberg 

Monteiro dos (org.). Habitante-criador: processos 

criativos da Ribalta companhia de dança. São 

Paulo: Fonte editorial, 2016.

LABAN, Rudolf. Choreutics. London: MacDonald 

and Evans, 1966.

LARROSA-BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre 

a experiência e o saber de experiência. Revista 

Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, n.19, p. 

20-28, jan./abr. 2002. Disponível em: <http://www.

scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.pdf>. Acesso em: 

30 set. 2024

LEFÉBVRE, Henri. O direito à cidade. São Paulo: 

Centauro, 2001.

LOBO, Leonora; NAVAS, Cássia. Arte da 

Composição. Teatro do Movimento. Brasília: LGE 

Editora, 2008.

LOUPPE, Laurence. Poética da Dança 

Contemporânea. Lisboa: Orfeu Negro, 2012.

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Cultura 

amazônica: uma poética do imaginário. Belém: 

Cejup, 1995.

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Meditação e 

devaneio: entre o rio e a floresta. Somanlu, ano 3, 

n. 1/2, jan./dez. 2003. 

MAFFESOLI, Michel. O tempo das tribos. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 1998.

MANNING, Erin. Sempre mais que um: a dança da 

individuação. São Paulo: Glac edições, 2024. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da 

percepção. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

MIRANDA, Regina. Corpo-espaço: aspectos de 

uma geofilosofia do corpo em movimento. Rio de 

Janeiro: 7Letras, 2008.



76 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Notas

1  Criada em 2004 na cidade de Ananindeua (PA), a Ribalta 
Companhia de Dança é o primeiro coletivo de artistas 
cênicos ananindeuenses a produzir obras de dança-
teatro sobre a história da cidade. Em 2016, a companhia 
publicou o livro habitante-criador com registros 
literários sobre os espetáculos. A Ribalta desenvolve 
uma linguagem de pesquisa em dança contemporânea, 
fundamentada na dramaturgia pessoal do habitante-
criador, que tem nas histórias de vida o cotidiano 
articulador para a sua composição coreográfica.

2  Este projeto integra o grupo de pesquisa HABITANTE-
CRIADOR: Núcleo de estudo e pesquisa artística na 
Amazônia (UFPA/CNPq) e o presente texto apresenta 
dados parciais de investigação do conceito poético do 
Habitante-criador atravessado por reflexões de práticas 
artísticas enquanto pesquisa em seus modos de ser e 
habitar na Amazônia. O grupo vem contribuindo com 
estudos em linhas de pesquisa como: 1) Cohabitações 
corpo-espaço: territorialidades e cartografias na 
Amazônia; 2) Corporaturas: ancestralidade, memória 
e narrativas na Amazônia; 3) Práxis corpo-habitante: a 
arte-educação no lugar que se habita; 4) Habitar-criar: 
poéticas e processos de criação, atuação, transmissão e 
recepção em artes. O núcleo tem trabalhado em parceria 
com a Casa Ribalta, em Ananindeua (PA), e artistas-
pesquisadores populares e os das esferas pública e 
privada.

3  Nome dado aos pequenos barcos a motor que navegam 
na região amazônica. O nome também faz alusão 
onomatopaica ao ruído que fazem.

SOBRE A AUTORA

Mayrla Andrade Ferreira dos Santos é artista, 

professora e pesquisadora efetiva na Escola de 

Teatro e Dança da Universidade Federal do Pará 

(UFPA) atuando no curso técnico e na graduação 

em dança e no Programa de Pós-graduação em 

Artes da UFPA. É doutora em Educação, mestra em 

Artes, especialista na metodologia Angel Vianna 

e em Análise do Movimento no Sistema Laban/

Bartenieff pela FAV (RJ). Diretora artística da Casa 

Ribalta (PA), coordenadora do grupo de pesquisa 

Habitante-criador: Núcleo de estudo e pesquisa 

artística na Amazônia (UFPA/CNPq), e membra do 

conselho internacional de dança da Unesco. E-mail: 

mayrla@ufpa.br

Recebido em: 15/12/2024

Aprovado em: 30/04/2025



77Artigos do dossiê 

EXERCÍCIO EPISTEMOLÓGICO PARA A COMUNICAÇÃO 
ESPIRALAR: PRIMEIROS APONTAMENTOS1

EPISTEMOLOGICAL EXERCISE FOR SPIRAL COMMUNICATION: FIRST NOTES

Maurílio Mendonça de Avellar Gomes
PPGCOM-UFMG

Camila Maciel Campolina Alves Mantovani 
PPGCOM-UFMG

Resumo

Este artigo é uma apresentação e uma defesa 

inicial do conceito sobre a comunicação espiralar, 

compreendida como a que advém do corpo que 

se comunica com e por meio da ancestralidade. 

Também apresenta percepções subjetivas do 

sentir, do corpo como território da experiência e da 

roda como tecnologia comunicacional ancestral. 

Esses aspectos contribuem para o argumento 

inicial do presente texto a partir de uma relação 

direta entre tempo e espaço espiralados com 

o corpo. Para esta encruzilhada metodológica 

inspirada nas forças de Exu, conversamos com 

Leda Maria Martins (2003; 2021), Florence Dravet 

(2015), Luiz Rufino (2016; 2019) e Muniz Sodré 

(2014; 2019); acompanhados de Jarbas Siqueira 

Ramos (2019), Eduardo David de Oliveira (2007; 

2012) e Eduardo Miranda (2017; 2020).

Palavras-chave:

Corpo; ancestralidade; comunicação espiralar; 

afeto; encruzilhada.

Keywords:

Body; ancestry; spiral communication; affect; 

crossroads.

Abstract

This article is an initial presentation and 

defense of the concept of spiral communication, 

understood as that which comes from the body 

that communicates with and through ancestry. It 

also presents subjective perceptions of feeling, of 

the body as a territory of experience, and of the 

wheel as an ancestral communication technology. 

These aspects contribute to the initial argument 

of this text based on a direct relationship between 

spiral time and space and the body. For this 

methodological crossroads inspired by the forces 

of Exu, we spoke with Leda Maria Martins (2003; 

2021), Florence Dravet (2015), Luiz Rufino (2016; 

2019), and Muniz Sodré (2014; 2019); accompanied 

by Jarbas Siqueira Ramos (2019), Eduardo David 

de Oliveira (2007; 2012), and Eduardo Miranda 

(2017; 2020).



78 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

PARA ABRIR A GIRA2

Estar diante de uma manifestação artístico-cultural 

e/ou espiritual afro-diaspórica, entre tantas 

que (r)ex(s)istem3 em território brasileiro é ter a 

experiência de assistir a corpos que se apresentam 

como mensageiros de seus territórios, sendo locais 

de ancestralidade enquanto se encontram abertos 

ao diálogo e ao sensível em meio às experiências 

sensoriais ali vivenciadas. Em um terreiro de 

Candomblé, esse corpo é espaço de dança e 

movimento, conexão direta com tempo e espaço 

espiralados, onde passado e presente ocupam o 

mesmo território. Em uma roda de capoeira esse 

corpo entra em jogo, comunicando por meio de 

técnicas ancestrais de sobrevivência; e em samba 

ele se transforma em ritmo, alegria e resistência 

cultural. São, nesse sentido, corpos-territórios4 de 

múltiplas performatividades.

Esses corpos, assim apresentados, são aqueles que 

se comunicam em ginga, embaralhados em tempo 

e espaços espiralados, em meio a redemoinhos de 

expressões e sentimentos que apontam relações 

que vão para além do visível e do humano. São, 

ainda, corpos que dançam, balançam, caem e se 

levantam enquanto se comunicam em rodopios, 

por meio de e rodeados por movimentos circulares 

de construção coletiva, reagindo ao que acontece 

ao seu redor enquanto se apresentam com 

corporeidades distintas, com múltiplas formas 

possíveis de se comunicar. Enfim, corpos que 

afetam e são afetados.

Para tais considerações, onde o corpo se comunica 

em possibilidades infinitas e tem a ancestralidade 

(Oliveira, 2007; 2012) como seu eixo condutor, 

apresentamos neste artigo o termo “comunicação 

espiralar”, que leva em consideração as percepções 

subjetivas do sentir e que tem o corpo como 

território da experiência e a roda (o círculo) como 

tecnologia comunicacional ancestral.

A reflexão advém das encruzilhadas acadêmicas 

estabelecidas a partir da leitura dos pensamentos 

de Leda Maria Martins (2003; 2021), escritora e 

pesquisadora que desenvolve suas reflexões com 

o saber-fazer das manifestações afro-diaspóricas, 

e com o conceito trabalhado junto às reflexões 

exusíacas,5 presentes nos escritos de Martins e, 

também, nos de Luiz Rufino (2016; 2019a; 2019b) e 

de Florence Dravet (2015). Por sinal, a encruzilhada 

(de Exu) e suas implicações ainda aparecem para 

Jarbas Siqueira Ramos (2019), e com reflexões que 

conversam com Eduardo Miranda (2017; 2020), 

Muniz Sodré (2014; 2019) e Rogério Haesbaert 

(2007; 2020), tanto nas discussões sobre corpo-

território, quanto nas questões que envolvem 

tempo e espaço, além das reflexões sobre o 

sensível, no corpo e na comunicação.

ANCESTRALIDADE E O TERRITÓRIO DO 

CORPO6

Compreendemos a ancestralidade para além de 

um conceito, enxergando-a como uma “categoria 

de pensamento”, que contribui “para a produção 

de sentidos e para a experiência ética” (Oliveira, 

2012, p. 30). Essa percepção nos permite outra 

forma possível de ver, estar e viver o mundo, 

tecendo diálogos que reconhecem não só os vivos 

e as trocas sociais estabelecidas entre e por eles, 

mas também os mortos, a natureza, o invisível e 

a cosmologia. Um reconhecimento de que cada 

forma de comunicação e percepção sensorial 

no mundo é significativa e representativa na 

construção de conexões e laços, enriquecendo a 

troca de afetos. Uma experiência que dialoga com 

conhecimentos reterritorializados7 a partir das 

conexões ancestrais estabelecidas em diáspora, 

sendo ainda uma categoria de relação, “pois não 

há ancestralidade sem alteridade” (Oliveira, 2007, 

p. 257). 

Logo, essa ancestralidade aqui pontuada não se 

limita ao passado nem tão pouco ao olhar parental 

de laços de sangue. Aqui sentimos a ancestralidade 

em meio às trocas e às experiências com o outro, 

sendo esse outro humano ou não, visível ou não. 

O ancestral é percebido enquanto elemento que 

nutre a vida, acreditando que “todos aqueles 

que somos capazes de invocar como devir são 

nossos companheiros de jornada, mesmo que 

imemoráveis, já que a passagem do tempo acaba 

se tornando um ruído em nossa observação 

sensível do planeta” (Krenak, 2022, p. 8). Ou seja, 

é também perceber a possibilidade de o corpo ser 

territorializado pela e com a ancestralidade.

Ao pensar em território vislumbramos um espaço 

geográfico, uma área em disputa, muitas vezes 

promovida pelos sentimentos de posse ou de 

pertencimento a esse determinado local. Já 

imaginamos as fronteiras e as barreiras, os limites 



79Artigos do dossiê 

e as negociações de um espaço associado ao poder 

político e econômico, um território de controle 

público ou privado, controlado por um conjunto 

de regras ou leis e, muitas vezes, com restrições 

para que haja acesso de outras pessoas ou grupos 

(Haesbaert, 2007). Mas também há um caráter 

simbólico presente nas discussões de território e 

de territorialidade.

O território pode ser relativo tanto a um espaço 
vivido, quanto a um sistema percebido no seio do 
qual um sujeito se sente ‘em casa’. O território 
é sinônimo de apropriação, de subjetivação 
fechada sobre si mesma. Ele é o conjunto dos 
projetos e das representações nos quais vai 
desembocar, pragmaticamente, toda uma série de 
comportamentos, de investimentos, nos tempos e 
nos espaços sociais, culturais, estéticos, cognitivos 
(Guattari; Rolnik, 1996, p. 323).

Ao pensar o território enquanto espaço simbólico, 

construído junto às relações que são estabelecidas 

a partir de e com ele, esse território se torna local 

em construção, por meio das conexões culturais, 

estéticas, sociais, corporais e comunicacionais que 

são construídas ou desenvolvidas por meio de e 

com esse encontro. Como afirmou Milton Santos 

(1996, p. 89), “o espaço não é apenas um objeto 

de contemplação, mas um espaço de ação, onde 

se desenrolam as múltiplas formas de vida social”. 

Um espaço onde a representatividade está em 

disputa, assim como a sensação de pertencimento 

e de reconhecimento para com esse território. 

Espaço onde a identidade está em conexão e, 

consequentemente, em transformação.

Esse entendimento nos ajuda a compreender o 

corpo como território, espaço que habitamos para 

estar no mundo e, por meio dele, manifestar-nos 

para o mundo; sendo ainda um local de construção e 

de reprodução de conhecimento e de experiências. 

Afinal, “nós não ‘temos’ simplesmente um corpo, 

já que ‘somos’ igualmente um corpo” (Sodré, 

2014, p. 12). O pensador brasileiro Muniz Sodré 

defende que “não há a consciência supostamente 

sediada no cérebro e o corpo como seu objeto, 

pois a consciência é uma operação que se 

realiza em toda parte do corpo. A consciência é 

corpórea” (Sodré, 2014, p. 12). Dialogando com os 

pensamentos exusíacos, lembramos que Bara é a 

presença de Exu em cada corpo vivo, o elemento 

primeiro corporificado, e que, junto a Ori, compõe 

o ser no mundo. “Bara, o corpo, e Ori, a cabeça, 

que, integrados, marcam as individualidades e 

os caminhos que cada um de nós carregamos” 

(Rufino, 2019b, p. 80).

Ao nos reconhecermos igualmente um corpo, 

como propõe Muniz Sodré, também passamos a 

“vislumbrar o corpo como o espaço de sentimentos, 

de afetividades, de exposição para se permitir ser 

tocado pelo outro, pelas vivências que articulam 

as territorialidades” (Miranda, 2017, p. 117). É a 

partir dessa reflexão que Eduardo Miranda propõe, 

em artigo publicado em 2017, a categoria de corpo-

território, o que contribui para reconhecer o corpo 

não mais como objeto, mas como elemento que 

permite a esse ser conhecer e perceber o mundo, 

dando-lhe a condição de compreender sua própria 

existência a partir da sua corporeidade. Um local 

de subjetivações,7 assim como de vulnerabilidades, 

mas também de reconhecimento da importância de 

estar no mundo e ainda de ter contato direto com 

a ancestralidade. Afinal, o corpo também é espaço 

de comunicação da ancestralidade, o território 

onde será possível carregar os companheiros de 

jornada, como identificou Krenak em  Ideias para 

adiar o fim do mundo (2019).

Para compreendermos o corpo como território – o 

corpo-território – como local de ancestralidade é 

importante perceber a experiência através dele. 

É com e por meio do corpo que se estabelecem 

as conexões com o que está ao nosso redor, com 

o lugar que ocupamos e, também, com o espaço 

ao nosso redor; e ainda com uma percepção de 

corpo que “brota de uma noção de corporeidade 

em toda a sua multiplicidade” meio a uma relação 

“com os espaços de vivência cotidiana, rompendo, 

relacionalmente, com a visão dicotômica entre 

materialidade e espiritualidade, sensibilidade e 

consciência, natureza e sociedade e, obviamente, 

corpo e espírito” (Haesbaert, 2020, p. 87).

Por meio desse corpo-território são narradas 

“as histórias e as experiências que o atravessa” 

(Miranda, 2020, p. 23), como um local de encontro 

e desencontro, de início e fim, servindo tanto como 

ponto de partida quanto como ponto de chegada. 

O corpo é um entrelugar, uma encruzilhada, 

local de conexão que estabelece outras formas 

de concepção, “coabitado pela diversidade e 

pluriversalidade dos entrecruzamentos que o 



80 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

constitui, suscitando uma nova experiência de 

lugar que está sempre em instabilidade” (Ramos, 

2019, p. 12). 

Mas essa instabilidade não condiz com um ponto de 

fragilidade, mesmo que nela haja vulnerabilidades 

entrelaçadas ao corpo. O instável aqui favorece 

a encruzilhada para ser um espaço de constante 

movimento, ponto de transformação; um entre 

lugar que dificulta sua definição, assim como o 

seu fechamento, o seu fim. E exatamente por ser 

esse entre lugar, “provoca, então, a constituição 

de estratégias de subjetivação e de experiências 

intersubjetivas (singulares ou coletivas), que 

são multidimensionadas e multiversalizadas nas 

relações de atravessamentos que constituem as 

encruzilhadas” (Ramos, 2019, p. 12). Reconhecer 

o instável, e o que há de vulnerável associado ao 

corpo, contribui para descobrir esse corpo como 

território e como local de encruzilhadas, além de 

espaço da ancestralidade.

ENTRE EXUS E ENCRUZILHADAS

Se o corpo é esse espaço de comunicação com a 

ancestralidade e com experiências que promovem 

novas constituições espaciais, temporais e 

comunicacionais, cabe reforçar que “a memória 

do corpo não é estática, é motora, dinâmica, 

só se atualiza em gestos, em posturas, numa 

série de práticas corporais tais como a dança 

ou a música” (Bona, 2020, p. 29), promovendo 

novas territorialidades que reconstroem laços 

e reconstituem a relação desse corpo enquanto 

território de muitos lugares.

Ele é ponto de transformação e de multiplicidade, 

porque a relação construída a partir dessa 

conexão com a ancestralidade também está atrás 

de individualidade, de elementos que indiquem 

unidade e que, ao mesmo tempo, valorizam as 

diferenças em meio a tanta homogeneidade. Por 

ser local de muitos encontros, esse corpo também 

é local de novas construções e de potência de 

criação. São encruzilhadas vivas, que apontam 

a presença da instabilidade e da vulnerabilidade 

enquanto se tornam locais de geração e de (re)

organização dessas experiências como “espaço de 

ancestralidade”.

Se o corpo é território e encruzilhada, sendo espaço 

vivo para comunicação com a ancestralidade, faz-

se necessário trazer Exu para este diálogo, “como 

um saber praticado na diáspora” (Rufino, 2016, 

p. 56), servindo de força motriz para afastar os 

carregos coloniais que ainda pesam sobre o corpo 

e o enxergam como território a ser controlado, 

monitorado e alvejado quando este não cumpre 

com o que lhe é imposto. Trazemos Exu “como um 

radical que se manifesta e cruza diferentes formas 

de discurso, a partir das sabedorias do corpo em 

performance” (Rufino, 2016, p. 57).

É Exu, o Orixá, quem dá vida ao corpo, quem 

assume a função de mensageiro e quem comanda 

a comunicação – assim como as encruzilhadas, 

abrindo os caminhos a serem percorridos. 

Encruzilhada, por sinal, que também “emerge como 

o tempo/espaço das invenções cruzadas entre um 

imaginário em África e as suas reverberações 

criativas, circunstanciais e inacabadas na 

diáspora” (Rufino, 2019a, p. 28). Definição de 

encruzilhada que corresponde diretamente com a 

percepção de confluência de Nego Bispo (Santos, 

2018), aproximando os conhecimentos dos povos 

africanos com as ações que vêm a ser realizadas 

em terras ameríndias.

A surpresa para os colonialistas e a felicidade para 
nós é que, quando nós chegamos ao território dos 
indígenas, encontramos modos parecidos com os 
nossos. Encontramos relações com a natureza 
parecidas com as nossas. Houve uma grande 
confluência nos modos e nos pensamentos. E isso 
nos fortaleceu. E aí fizemos uma grande aliança 
cosmológica, mesmo falando línguas diferentes 
(Santos, 2018, p. 45).

Independente da distância estabelecida para que 

seja identificada a encruzilhada, esta não deixa 

de ser o ponto de encontro de cruzamentos, de 

caminhos possíveis. Até porque, assim como Exu, 

a encruzilhada multiplica, comunica e movimenta. 

Ao se deslocar, ou ser deslocada, a encruzilhada 

dialoga com todas as possibilidades e permite ser 

atualizada sempre que possível. O improvisar é o 

que mantém esse diálogo vivo, dinâmico, constante, 

é o que ainda permite e promove “centramento e 

descentramento, interseções e desvios, texto e 

traduções, confluências e alterações, influências 

e divergências, fusões e rupturas, multiplicidade 

e convergência, unidade e pluralidade, origem e 

disseminação” (Martins, 2003, p. 70).



81Artigos do dossiê 

A encruzilhada, afinal, pode ser tanto o ponto 

inicial, visto como ponto de partida, para que seja 

possível caminhar a partir dali; assim como ponto 

de chegada, o final aonde se chega, mesmo quando 

não se quer chegar; e ainda pode ser o ponto de 

encontro, de proximidade, sendo o nó que reforça 

os laços de conexão entre os caminhos que chegam 

ou partem dessa encruzilhada. Nó que está sob 

o comando de Exu, como citado anteriormente, 

e que na condição de Enugbarijó – uma das 

denominações que recebe – tem a capacidade de 

transformar tudo que engole.

Contam que Enugbarijó, ao nascer, já está com 

fome. Exige comida de sua mãe, e ela lhe entrega 

tudo que tem. Ao ponto de Exu, ao terminar 

de comer todos os seres vivos, diz à mãe ainda 

faminta que terá de comê-la. A mãe, certa da fome 

do filho, assim permite. Exu a devora e, em seguida, 

diz ao pai que também precisa comê-lo. O pai, em 

reação, o persegue com sua espada e consegue 

dividi-lo em centenas de pedaços, mas Exu volta 

a se erguer de cada pedaço, multiplicando-se. O 

pai volta a persegui-lo e novamente o reparte em 

centenas de pedaços, repetindo a cena por nove 

vezes e espalhando-os por todo o mundo. De cada 

pedaço, ergue-se  um novo Exu.

Após pedir ajuda de Orumilá (o detentor do 

oráculo de Ifá), o pai retorna ao filho e pede a ele 

que devolva a mãe e todos os demais seres que 

devorou. Segundo Orumilá, Exu será o responsável 

em realizar sobre a Terra todas as vontades de 

seu pai. A partir desse compromisso ele vomita 

tudo: devolve a vida, transformando o que havia 

engolido. Todos os seres agora “passam a ser 

animados com a força de Exu, uma força dinâmica 

e viva: o princípio animador da existência, oriundo 

da união das forças fecundas do ar (Oxalá, o pai) 

e geradoras da água (Oduduá, a mãe)” (Dravet, 

2015, p. 18). Dizem assim que Exu está em tudo e 

em todos que estão vivos. Se há vida, há Exu. Para 

cada corpo há um Exu. E o chamam de Exu Bará, 

“ou seja, a força de Exu individualizada no corpo” 

(Dravet, 2015, p. 18).

Sendo Exu o dono do corpo, ele é a força, como 

aponta a tradição nagô, que dá vida a todo ser 

vivo: anima o corpo e lhe permite o movimento. E 

Exu é mais:

É preciso entender que Exu é o primeiro a ser criado. 
Ele é filho do pai e da mãe, dos princípios universais 
masculino e feminino. Mas esses princípios universais 
– o mar e o ar, Olodumare e Odudua, Oxalá e Iemanjá 
e assim por diante, de acordo com a concepção – já 
estão no mundo mesmo antes de haver o mundo. 
São, por isso mesmo, princípios. Já Exu, é filho. 
É o elemento gerado. O terceiro que possui em si 
os dois princípios universais do masculino e do 
feminino. Por isso ele é andrógino. Sobretudo, é 
aquele que faz o elo entre a vida divina e primordial 
do princípio e a vida dos seres que passaram a 
habitar o mundo. Nesse sentido, quando Exu come 
e vomita os seres, infunde neles a centelha divina 
de que ele é fruto, os anima com a força dinâmica 
dos princípios universais, a força divina primordial. 
Dito de outro modo, no ‘presente reminiscente’ 
está o ‘passado anacrônico’. Com isso, ele transita 
facilmente entre passado, presente e futuro; é a 
um só tempo ancião, adulto e criança. E mais, Exu 
é o canal, o transmissor, a mensagem, o código, o 
trânsito. É o fluxo da comunicação entre um e outro, 
o sopro da memória que reúne passado e presente, 
o sopro do ciclo da vida que reúne ancestralidade e 
descendência (Dravet, 2015, p. 18-19).

Exu é complexo. É difícil compreender – ainda mais 

a partir de um pensamento judaico-cristão – que o 

primeiro a ser criado, o elemento um a ser gerado, 

possa ser tantas coisas ao mesmo tempo. Pode 

ser, inclusive, o mensageiro dos Orixás. Contam 

que todos os caminhos de Ifá são falados pela 

boca de Exu, tanto que uma das histórias comuns 

do Candomblé relata que, em um determinado 

momento, cada um dos Orixás que habitavam 

o mundo deram para Exu um pedaço de sua 

boca, permitindo que ele falasse por todos com 

Olodumare (Dravet, 2015). É Exu o comunicador dos 

Orixás, o porta-voz dessa conexão com o invisível, 

a voz que leva a mensagem a ser passada. É Exu 

quem alerta, avisa, comunica, prevê e aconselha! 

Em outras palavras: “Exu é o princípio dinâmico 

fundamental a todo e qualquer ato criativo. 

Elemento responsável pelas diferentes formas 

de comunicação, é ele o tradutor e linguista do 

sistema mundo” (Simas; Rufino, 2018, p. 20).

Como comunicador, Exu permite a conexão entre 

o visível e o invisível, assim como o diálogo entre 

vivos e mortos. Ele carrega as bocas dos Orixás e 

guarda as encruzilhadas.9 Por meio delas permite 

que os ebós entregues nas esquinas alcancem o 

destino correto para que desejos, anseios e pedidos 

possam ser comunicados e atendidos por meio dos 

múltiplos caminhos das encruzilhadas.8 O ebó que 



82 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

é entregue na encruzilhada, um ato comunicativo 

entre vivos e ancestrais, é antes recebido por Exu, 

sendo este o que fará a entrega – ou não – dessa 

informação a quem a oferta é direcionada. Por 

isso, também é ele quem come primeiro, pois cabe 

a Exu receber esse “presente” e, a partir de suas 

conexões, atuar como mensageiro, o “tradutor e 

linguista” (Simas; Rufino, 2018).

A partir desses saberes diaspóricos sobre Exu, 

compreende-se que parte de um só ponto o que 

é corpo e o que é comunicação, entendendo 

ainda que esse mesmo ponto também é uma 

encruzilhada, local de encontros, de começos e de 

chegadas. E essas reflexões exusíacas ainda nos 

levam a compreender que cabe ao corpo comunicar 

essa presença de vida, partilhando tudo atrelado a 

ele que contribui para a presença de vida ali. Corpo 

como sinal de existência e que comunica quem ele 

é, o que ele sente, o que lhe afeta e o que existe 

nele – ancestralidade.

Ainda na década de 1990, Leda Maria Martins – 

pesquisadora, professora, poeta e dramaturga 

brasileira – começou a conceituar a encruzilhada 

como possibilidade epistemológica para 

compreender os estudos de performance, cultura 

e corpo, em especial do corpo negro. Suas 

considerações apontam para uma construção a 

partir da concepção do pensamento nagô/iorubá 

e também por meio dos conhecimentos das 

culturas banto, avaliando a encruzilhada como 

“lugar sagrado das intermediações entre sistemas 

e instâncias de conhecimentos diversos” (Martins, 

2003, p. 69). Sua percepção aponta que:

A noção de encruzilhada, utilizada como operador 
conceitual, oferece-nos a possibilidade de 
interpretação do trânsito sistêmico e epistêmico que 
emergem dos processos inter e transculturais, nos 
quais se confrontam e se entrecruzam, nem sempre 
amistosamente, práticas performáticas, concepções 
e cosmovisões, princípios filosóficos e metafísicos, 
saberes diversos, enfim (Martins, 2003, p. 69).

Ao adotar a encruzilhada como conceito, mas 

também como possibilidade metodológica e 

epistemológica, potencializa-se a leitura de 

manifestações nos “espaços de ancestralidade”, 

assim como da percepção do que vem a ser 

comunicado pelos e com os corpos presentes 

nesses espaços. Compreendendo que encruzilhada 

também é corpo e corpo também é comunicação, 

já que encruzilhada, corpo e comunicação são Exu, 

o olhar aqui direcionado para a encruzilhada é para 

enxergá-la como um local “de intersecção” (Ramos, 

2019, p. 3) – um local de diálogo, de disputa, de troca 

e de construção. A partir desse cruzamento será 

possível detectar um “‘espaço atravessado’, de 

encontros, desencontros, mudanças e alternâncias; 

um locus de intermediação” (Ramos, 2019, p. 4).

Como aponta Martins (2003), a noção de centro 

é difusa na encruzilhada. Porque esse local de 

encontro está em constante de negociação, é um 

espaço onde há certa disputa entre duas ou mais 

opções de trajetos a serem percorridos. E o corpo 

também se encontra em disputa, principalmente 

quando ele não aceita as amarras que lhe são 

decretadas. Assim como a encruzilhada, o corpo 

é, ao mesmo tempo, um local de soma e de 

subtração. É de subtração porque, ao se conseguir 

escolher um dos caminhos possíveis para seguir, 

abandonam-se as outras opções. É de soma porque, 

sendo esse corpo um ponto de encontro, local de 

aproximação, de aprendizado e de conhecimento, 

a cada trajeto que se abre a partir dessas novas 

experiências,  outras possibilidades de percurso 

são apresentadas a ele.

Ao assumir o entre lugar, com o corpo sendo ainda 

o ponto central dos encontros, das distâncias, das 

proximidades e das diferenças, essa encruzilhada 

absorve uma rede de afetos e afetações 

que contribuem para a aproximação com a 

ancestralidade. Afinal, encruzilhada é possibilidade 

e, como defende Makota Valdina, também é “um 

lugar de grande concentração de poder” (Pinto, 

2015, p. 165).

COM AFETO E AFETAÇÕES

A partir das reflexões compartilhadas pelos 

povos Bakongo, Makota Valdina apresenta sete 

movimentos que podem ser realizados a partir 

do centro da encruzilhada: “ir para frente, ir para 

trás, ir para a direita, ir para a esquerda, ir para 

cima, ir para baixo e, sobretudo, ir para dentro de si 

mesmo” (Pinto, 2015, p. 165). A busca pelo interior, 

esse “ir para dentro de si mesmo”,  ela explica como 

um movimento de autorreflexão para encontrar 

qual caminho há de seguir. Essa interiorização de 



83Artigos do dossiê 

si também reflete as percepções afetivas do corpo, 

apontando para um caminho a seguir que reside na 

compreensão do sensível, daquilo que transcende 

os sentidos. Nesse exercício, busca-se entender 

quem se é, o que se deseja e para onde se deve 

seguir.

O traçado espiralar dessa relação entre 

ancestralidade e encruzilhada, desenvolvido em 

redemoinhos, com movimentos que retornam 

e avançam entre passado, presente e futuro, 

centraliza o sensível no entre lugar, sendo o corpo 

o ponto nodal para o agora, para o que já foi e para 

o que virá. Afinal, está “vivo no corpo das pessoas, 

no corpo mediador da memória sensorial” (Dravet, 

2015, p. 17) um saber ancestral que, para ser 

praticado, precisa ser comunicado pelo corpo, esse 

suporte físico que “é, por sua vez, parte do saber, 

não há separação” (Rufino, 2016, p. 74). O corpo é a 

“mídia” dessa comunicação com a ancestralidade 

– uma concepção bem próxima ao que defende 

a cosmopercepção africana,9 com Exu sendo 

“não apenas meio de expressão, mas também 

receptáculo da fala do mundo” (Dravet, 2015, p. 20). 

É o corpo – ponto central da encruzilhada e espaço 

da ancestralidade – quem comunica o sensível, 

sendo o entrelugar dos afetos e das afetações.

No fim das contas, o corpo vai comunicar o que 

está nele e também o que não está. O que constrói 

o corpo e ajuda a moldar e a formar o que virá a ser 

também será comunicado por ele; e o que não está 

presente na sua constituição, ou deixou de fazer 

parte dessa construção, será comunicado como 

ausência. É por isso que esse corpo-encruzilhada 

ainda pode ser compreendido como um local onde 

tempo e espaço constroem novas relações, com o 

fim tornando-se meio ou começo de novos trajetos 

a serem percorridos. Uma encruzilhada espiralada, 

assim como tempo e espaço.

Quando se fala de Exu também se fala em espiralar 

o mundo, para que seja possível quebrar as 

regras que ainda nos cercam e nos limitam para 

a compreensão de todos os mundos. Até porque 

encruzilhada e ancestralidade juntas favorecem 

a pluralidade de pensamentos, movimentos, 

espaços e tempos, a partir de uma diversidade 

que “nos permite sempre achar que o outro é 

importante, que a outra é importante” por “sempre 

compreender a necessidade de existirem as outras 

pessoas” (Santos, 2018, p. 48) e porque “em tudo 

estão os nossos ancestrais” (Krenak, 2022, p. 8).

Trabalhar com afetos e afetações é também 

dialogar com o saber orgânico defendido por Nego 

Bispo (Santos, 2018), aquele que olha para todas 

as direções e de forma circular. Um saber que 

enfatiza o conhecimento presente nos saberes 

ancestrais, nas práticas rituais e nas manifestações 

culturais das comunidades afro-brasileiras e afro-

diaspóricas. Essa noção reconhece que o saber 

é construído de maneira coletiva, dinâmica e 

em constante transformação. Assim, em meio a 

círculos e espirais, “onde passado e presente se 

relacionam de modo espiralar para a produção 

de sentidos sobre a experiência de vida” (Ramos, 

2019, p. 7), e com o passado “definido como o lugar 

de um saber e de uma experiência acumulativos, 

que habitam o presente e o futuro, sendo também 

por eles habitado” (Martins, 2003, p. 79), a 

encruzilhada torna-se também ponto de encontro 

para o sensível e o afeto.

Em outras palavras, falamos de um passado 

ancestral que, por meio do tempo espiralar, 

é resgatado, reterritorializado em corpo, 

promovendo o encontro, em mesmo espaço e 

tempo, de passado e presente, para que por meio 

dessa relação seja possível estabelecer um ponto 

de encontro no agora e ainda vislumbrar quais 

percursos podem ser traçados, a partir dessa 

encruzilhada do tempo, para a construção do que 

está por vir. E nessa perspectiva espiralada do 

tempo, não há um retorno para um ponto inicial, 

o corpo “se relaciona com esse tempo memorial 

(mítico e ritual) na medida em que evoca para 

o tempo presente a ancestralidade, criando 

um ambiente de interlocução entre passado e 

presente” (Ramos, 2019, p. 9).

Essa relação espiralar não é construída somente a 

partir do tempo, mas também a partir do espaço. 

Nas experiências dialógicas com a ancestralidade, 

que se encontram nas manifestações artístico-

culturais e espirituais de construção afro-

diaspórica – como apresenta Leda Maria Martins no 

livro Afrografias da memória: o reinado do rosário 

no Jatobá (2021) –, misturam-se espaço e tempo 

em corpo e identidade. Esse fenômeno aponta os 

espaços onde ocorrem as manifestações artísticos-

culturais e/ou espirituais afro-diaspóricas – 

incluindo o corpo-território – como locais para 

manifestar as experiências, para se posicionar 



84 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

diante do mundo, para dar sentido à existência.

É no e pelo uso desses espaços, e das relações 

cosmológicas que podem ser atribuídas e 

construídas a partir deles, em meio aos afetos, 

que também se estabelecem as relações com a 

ancestralidade. Compreendendo que esses espaços 

são mais do que locais em disputa, sendo ainda 

locais de história, de memória, de conhecimento, 

de relações sociais e de experiências afetivas, 

a serem construídas e vivenciadas a partir 

das relações espiralares com a ancestralidade, 

comunicadas com e a partir do sensível.

Dessa forma, é o corpo – território, encruzilhada, 

espaço de ancestralidade e aberto a experiências 

afetivas – quem promove o encontro entre 

tempo e espaço e ainda é o meio comunicador 

da ancestralidade. Afinal, a “comunicação não é 

necessariamente apenas a comunicação da mídia, 

a comunicação das redes, mas passa também 

pelos corpos que se encontram. Corpos e discursos 

que se encontram” (Sodré, 2019, p. 8). Neste caso, 

corpos que se comunicam em tempo e espaço 

espiralados, construindo outras relações do corpo 

com o espaço-tempo, a partir do contato direto 

com uma ancestralidade que envolve passado e 

presente, morte e vida, invisível e visível.

COMEÇO, MEIO E COMEÇO11

Esse emaranhado de palavras e reflexões 

escritas nessas linhas acima são um esforço para 

apresentar um caminho que busca olhar para a 

comunicação a partir de percepções subjetivas 

e via ancestralidade, com o corpo sendo o ponto 

sensível de afetação: a encruzilhada. Para tanto, 

o exercício proposto foi o de considerar o corpo 

como espaço de encontros e afetos, por meio de 

uma comunicação espiralar, desenvolvida a partir 

de círculos – assim como as rodas que demarcam 

o espaço de experiência – e na relação direta do 

corpo com o tempo, o espaço e a ancestralidade. 

Por sinal, o movimento circular presente na roda 

de capoeira ou na roda de samba, e que segue 

presente na Gira de Umbanda, assim como no 

Xirê do Candomblé,12  é encontrado em grande 

parte dessas e de outras manifestações artísticos-

culturais e/ou espirituais afro-diaspóricas, e em 

diferentes formatos ou usos. A ação feita em 

círculo, como ciranda que canta e dança enquanto 

os olhares se trocam em curvas, é território para 

corpos que comunicam ancestralidade. Esse círculo 

(ou a roda) é defendido aqui como uma tecnologia 

comunicacional de povos que trocam entre si 

seus saberes e segredos de resistência. Ainda é 

símbolo de fortalecimento do diálogo, do coletivo 

e do aprendizado, enriquecido pelo saber-fazer do 

corpo em processo de (re)construção de outros 

territórios, assim como de outras territorialidades.

Esse caminho ainda defende “a comunicação 

como um novo modo de organização”, para que 

“ela reorganize novos instrumentos e novas 

ferramentas, (...) como um dispositivo para 

abranger e reorganizar” (Sodré, 2019, p. 5). 

Para isso, defendemos uma epistemologia da 

comunicação construída a partir da experiência 

do corpo enquanto espaço de encruzilhada com a 

ancestralidade, e tendo Exu como eixo condutor da 

centralidade do corpo afetivo. Um corpo que, em 

contato com essas manifestações afro-diaspóricas, 

apresenta conhecimentos e tecnologias de uma 

cosmopercepção africana, reterritorializando 

significados e saberes que são registrados e 

apresentados, algo próximo do que defende Diana 

Taylor (2013, p. 17) ao afirmar que “as performances 

funcionam como atos de transferências vitais, 

transmitindo o conhecimento, a memória e um 

sentido de identidade social”.

A partir dessa “organização rítmica e gestual 

origina-se uma matriz corporal, que se 

desterritorializa e viaja” (Sodré, 2014, p. 18), com 

elementos que apresentam tecnologias capazes de 

fomentar novas relações humanas, de se comunicar 

com o invisível, de dialogar por meio do sensível 

e, ainda, de construir percepções sensoriais de 

existência e de troca. É o afeto ancestral como 

força “potencial de reterritorialização cultural (e 

até mesmo política)” (Sodré, 2014, p. 19).

Os caminhos a serem percorridos a partir do que 

propomos aqui buscam uma comunicação sensível 

do corpo com a ancestralidade. E o desafio está 

em conseguir dar materialidade a questões 

subjetivas, em meio aos múltiplos sentidos de uma 

comunicação que perpassa por dimensões sociais, 

culturais, políticas e estéticas. Para isso, exige-se 

estratégias de negociação e de reelaboração, que 

partem do deslocamento de sentidos a partir de 

uma construção coletiva, estabelecidas numa 

relação direta e subjetiva, em meio ao processo 



85Artigos do dossiê 

de reflexividade. Esse processo enriquece a 

concepção de corpo-território ao proporcionar 

uma abordagem dinâmica e autoconsciente sobre 

como o corpo é percebido, habitado e expressado 

individual e coletivamente. Ao fortalecer a ideia de 

que o corpo não é apenas um espaço físico, mas 

um território complexo de significados, relações e 

transformações, que se desenvolvem ao longo da 

vida de uma pessoa e ao longo das gerações, abre-

se espaço para a compreensão das memórias, 

emoções e conexões ancestrais que se manifestam 

com e através desse corpo.

REFERÊNCIAS

BONA, Dénètem Touam. Cosmopoéticas do 

refúgio. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2020.

DRAVET, Florence Marie. Corpo, linguagem e real: 

o sopro de Exu Bará e seu lugar na comunicação. 

Ilha do Desterro, Florianópolis, v.68, n.3, p. 15-

25, 2015. Disponível em: <https://periodicos.

ufsc.br/index.php/desterro/article/view/2175-

8026.2015v68n3p15>. Acesso em: 1 set. 2023.

GUATTARI, Félix; ROLNIK, Suely. Micropolítica: 

Cartografias do Desejo. Petrópolis: Vozes, 1996.

HAESBAERT, Rogério Costa. O mito da 

desterritorialização: do “fim dos territórios” à 

multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 2007.

HAESBAERT, Rogério Costa. Do corpo-território 

ao território-corpo (da terra): contribuições 

decoloniais. GEOgraphia, Niterói, v.22, n.48, p. 75-

90, 2020. Disponível em: <https://periodicos.uff.br/

geographia/article/view/43100>. Acesso em: 1 out. 

2023.

KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2022.

MARTINS, Leda Maria. Performances da oralitura: 

corpo, lugar da memória. Revista Língua e 

Literatura, Santa Maria, n. 26, p. 63-81, 2003. 

Disponível em: <https://periodicos.ufsm.br/letras/

article/view/11881>. Acesso em: 1 out. 2023.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: 

o reinado do rosário no Jatobá. São Paulo: 

Perspectiva, 2021.

MIRANDA, Eduardo Oliveira. Experiências do corpo-

território: possibilidades afro-brasileiras para a 

Geografia Cultural. Élisée - Revista de Geografia 

da UEG,  Goiás, v.6, n.2, p. 116-128, 2017. Disponível 

em: <https://www.revista.ueg.br/index.php/elisee/

pt_BR/article/view/6621>. Acesso em: 1 out. 2023.

MIRANDA, Eduardo Oliveira. Corpo-território & 

Educação Decolonial: Proposições afro-brasileiras 

na invenção da docência. Salvador: EDUFBA, 2020.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da 

Ancestralidade: Corpo e Mito na Filosofia da 

Educação Brasileira. Curitiba: Editora Gráfica 

Popular, 2007.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da 

Ancestralidade como Filosofia Africana: Educação 

e Cultura Afro-brasileira. Revista Sul-Americana 

de Filosofia e Educação, Brasília, n.182, p. 28-47, 

2012. Disponível em: <https://periodicos.unb.br/

index.php/resafe/article/view/4456/4068>. Acesso 

em: 1 out. 2023.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A invenção das mulheres: 

construindo um sentido africano para os discursos 

ocidentais de gênero. Rio de Janeiro: Bazar do 

Tempo, 2021.

PINTO, Valdina. Meu caminhar, meu viver. 

Salvador: Sepromi, 2015.

RAMOS, Jarbas Siqueira. Desvelando o corpo-

encruzilhada: reflexões sobre a encruzilhada 

como espaço de interseção. In: Anais X Reunião 

Científica da Abrace da Abrace: Artes Cênicas 

e Direitos Humanos, 10ª edição, Campinas, v.20, 

n.1, 2019. Disponível em: <https://www.iar.unicamp.

br/publionline/abrace/hosting.iar.unicamp.br/

publionline/index.php/abrace/article/view/4470.

html>. Acesso em: 1 out. 2023.

RUFINO, Luiz. Performances afro-diaspóricas e 

decolonialidade: o saber corporal a partir de Exu e 

suas encruzilhadas. Revista Antropolítica, Niterói, 

n.40, p. 54-80, 2016. Disponível em: <https://

periodicos.uff.br/antropolitica/article/view/41797>. 

Acesso em: 1 out. 2023.



86 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio 

de Janeiro: Mórula Editorial, 2019a.

RUFINO, Luiz. O que pode Elegbara? Filosofias 

do corpo e sabedorias de fresta. Voluntas, Santa 

Maria, v.10, p. 65-82, 2019b. Disponível em: <https://

periodicos.ufsm.br/voluntas/article/view/39951>. 

Acesso em: 1 out. 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos (Nego Bispo). Somos 

da Terra. Piseagrama, Belo Horizonte, n.12, p. 44-

51, 2018. Disponível em: <https://piseagrama.org/

somos-da-terra/>. Acesso em: 1 set. 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos (Nego Bispo). Começo, 

Meio e Começo. Revista Revestrés, Piauí, 2024. 

Disponível em: <https://revistarevestres.com.br/

entrevista/comeco-meio-e-comeco/>. Acesso em: 1 

jul. 2024. 

SANTOS, Milton. Metamorfoses do Espaço 

Habitado. São Paulo: Hucitec, 1996.

SIMAS, Luiz A.; RUFINO, Luiz. A ciência encantada 

das macumbas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 

2018.

SODRÉ, Muniz. O Terreiro e a Cidade: a forma 

social negro-brasileira. Rio de Janeiro: Imago 

Editora, 2002.

SODRÉ, Muniz. Cultura, corpo e afeto. Dança, 

Salvador, v.3, n.1, p. 10-20, 2014. Disponível 

em: <https://periodicos.ufba.br/index.php/

revistadanca/article/view/13161>. Acesso em: 1 out. 

2023.

SODRÉ, Muniz. Do lugar de fala ao corpo como lugar 

de diálogo: raça e etnicidade numa perspectiva 

comunicacional. Reciis, Rio de Janeiro, v.13, n.4, 

p. 1-11, 2019. Disponível em: <https://www.reciis.

icict.fiocruz.br/index.php/reciis/article/view/1944>. 

Acesso em: 1 nov. 2023.

TAYLOR, Diana. O arquivo e o repertório: 

performance e memória cultural nas Américas. 

Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.

Notas

1 Uma segunda versão deste texto foi apresentada no GT 
Epistemologia da Comunicação, durante o 34º Encontro 
Anual da Compós (Associação Nacional dos Programas 
de Pós-Graduação em Comunicação).

2 Gira é o nome dado aos eventos realizados em 
terreiros de Umbanda, onde ocorre o encontro e, 
consequentemente, o diálogo entre o corpo do 
umbandista e o corpo do ancestral (entidades, espíritos). 
Neste uso da palavra no subtítulo, trata-se de uma “gira 
acadêmica”, como diria Luiz Rufino (2019b).

3 Exercício necessário para somar os verbos “resistir” e 
“existir”.

4 Corpo como local para se habitar o mundo e, por meio 
dele, manifestar-se para o mundo. Local de construção 
e de reprodução de conhecimento e de experiências. É 
reconhecer a importância do corpo e da forma como 
esse corpo é ocupado e, também, como ele ocupa 
outros espaços, promovendo as experiências que os 
indivíduos estabelecem com esses locais e, também, as 
experiências que são provocadas ou construídas a partir 
de e com esse corpo.

5  Em referência ao que vem de Exu e seus ensinamentos 
é importante destacar que Exu (Èsù, em iorubá) é Orixá 
da comunicação e do corpo, dono da encruzilhada e o 
mensageiro, no Candomblé. Exu também é entidade 
na Umbanda, ancestral (espírito desencarnado) que se 
comunica usando o corpo do umbandista para se tornar 
“visível”. Há ainda quem enxergue Exu como demônio, 
mantendo vivos os olhos colonizadores, mas também há 
quem sinta Exu como força de existência, dono do sopro 
da vida.

6 Sodré (2002, p. 39) relaciona o território do corpo 
“com o espaço pessoal, como o próprio corpo e o 
espaço adjacente – esta é uma delimitação invisível do 
espaço que acompanha o indivíduo, sendo capaz de 
se expandir ou contrair-se de acordo com a situação e 
caracterizando-se, portanto, pela flexibilidade. Para falar 
das experiências do território corpo usamos o conceito 
de corpo-território.

7  Também é Sodré (2002, p. 53) quem nos apresenta que 
é possível reterritorializar “através de um patrimônio 
simbólico consubstanciado no saber”, a partir do 
conhecimento presente nesses corpos e vinculados 
com os cultos “aos muitos deuses, à institucionalização 
das festas, das dramatizações dançadas e das formas 
musicais”, por exemplo.

8 Entende-se por subjetivações os processos pelos quais 
as pessoas passam e com os quais se constitui um 
indivíduo único, compreendendo-o, ainda, como agente 
ativo na construção de si mesmo e no desenvolvimento 
de suas subjetividades (suas perspectivas individuais de 
sentir o mundo).

9 Ebó, em algumas Casas de Umbanda, é usado para 
significar um trabalho ou uma oferta que será realizada a 
pedido de alguma entidade ancestral, buscando alcançar 
algo positivo ou retirar algo negativo da vida da pessoa 
que fará a entrega do ebó. Não necessariamente terá 



87Artigos do dossiê 

o mesmo significado em todas as Casas de Umbanda, 
assim como também não será o mesmo para terreiros 
candomblecistas.

10  A socióloga nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2021), em A 
invenção das Mulheres: construindo um sentido africano 
para os discursos ocidentais de gênero, identifica a 
cosmopercepção como “uma maneira mais inclusiva de 
descrever a concepção de mundo por diferentes grupos 
culturais” (Oyěwùmí, 2021, p. 29); entendendo-a como 
“um termo mais holístico que ‘cosmovisão’, porque 
enfatiza a totalidade e a percepção dos modos de ser” 
(Oyěwùmí, 2021, p. 272), sem se prender apenas a um 
sentido e ampliando o entendimento de como é possível 
sentir o mundo para além da cosmovisão ocidental.

11  Trecho inspirado na poesia de Nego Bispo, disponível 
no final da entrevista publicada pela Revista Revestrés 
em fevereiro de 2024 (Disponível em: https://
revistarevestres.com.br/entrevista/comeco-meio-e-
comeco/).

12 Palavra “iorubá”, que pode significar roda, assim 
como para nomear as festas oferecidas para Orixás, em 
terreiros de candomblé.

SOBRE OS AUTORES

Maurílio Mendonça de Avellar Gomes é doutorando 

em Comunicação e Sociabilidade Contemporânea, 

no Programa de Pós-Graduação em Comunicação 

Social (FAFICH/UFMG). É jornalista e mestre 

em Comunicação e Territorialidades (POSCOM/

UFES), com especialização em Linguagens Visuais 

e Multimídia (UFES). Seus interesses de pesquisa 

envolvem comunicação e ancestralidades, 

corporeidades, gênero e sexualidade. Também 

trabalha com assessoria e produções para projetos 

culturais. E-mail: maulgom@gmail.com

Camila Maciel Campolina Alves Mantovani é 

professora do Departamento de Comunicação 

Social da Universidade Federal de Minas Gerais 

(UFMG) e do Programa de Pós-graduação em 

Comunicação Social (FAFICH/UFMG). É jornalista 

e doutora em Ciência da Informação (ECI/UFMG). 

Seus interesses de pesquisa envolvem estudos 

organizacionais, comunicação em museus e 

espaços de cultura, comunicação e acessibilidade, 

corporeidades e tecnologias. Atualmente, é 

diretora adjunta e coordenadora do Núcleo de 

Comunicação e Design do Espaço do Conhecimento 

da UFMG. E-mail: camilamm@gmail.com

Recebido em: 14/12/2024

Aceito em: 30/04/2025



88 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

ESCREVIVÊNCIA, ORALITURA E PROCESSO CRIATIVO 
ARTÍSTICO: DIÁLOGOS A PARTIR DA GRAFIA-DESENHO  

“ESCREVIVÊNCIA”, “ORALITURA” AND ARTISTIC CREATIVE PROCESS: DIALOGUES BASED 

ON HANDWRITING-DRAWING

Maria Luiza Teixeira Ramos Galacha
PPGA-UFES

Resumo

A escrita, enquanto ferramenta potente no 

processo criativo artístico, tem suscitado 

debates e ganhado cada vez mais espaço na 

Arte Contemporânea. Com o objetivo de explorar 

a relação entre a escrevivência, oralitura e as 

possibilidades de desenho a partir desses enredos, 

interessa também pensar o processo narrativo, de 

pensamento e de reflexão dentro de um contexto 

de racialidade de interseccionalidade. Seguindo 

uma abordagem que vai de encontro às escritas, 

poéticas e processos de criação em artes através 

das obras de Leda Maria Martins, Conceição 

Evaristo e Rubiane Maia, esse artigo promove um 

elo entre produções artísticas visuais e produções 

escritas, que, juntas, demonstram como esse 

processo se torna profundo e poético a partir de 

uma simbiose. 

Palavras-chave:

Escrita em artes; escrevivência; oralitura; processo 

criativo; interseccionalidade. 

Keywords:

Writing in arts; write life; oralization; creative 

process; intersectionality.

Abstract

Writing, a powerful tool in the artistic creative 

process, has sparked debate and gained increasing 

prominence in Contemporary Art. To explore the 

relationship between writing, oral reading, and the 

possibilities of drawing based on these narratives, 

it's also valuable to consider the narrative, 

thought, and reflection process within a context 

of racial intersectionality. Following an approach 

that addresses writing, poetics, and creative 

processes in the arts through the works of Leda 

Maria Martins, Conceição Evaristo, and Rubiane 

Maia, this article links visual and written artistic 

productions. Together, these demonstrate how 

this process becomes profound and poetic through 

symbiosis.



89Artigos do dossiê 

A RELAÇÃO ENTRE A ESCRITA, A VIDA E A 

ARTE

“Tenho a memória do fato protegida pela 

memória da palavra” (Evaristo, 2016, p. 86). 

Inicio o presente texto com essa citação e 

questiono: qual diálogo pode-se pensar entre 

Leda Maria Martins e Conceição Evaristo? Talvez 

a encruzilhada entre elas se dê pelo fato de que 

a escrita está intimamente ligada com a escuta, 

como confidencia Conceição: “Creio que a gênese 

de minha escrita está no acúmulo de tudo que 

ouvi desde a infância” (Evaristo, 2007, p. 20). É 

como se a palavra, antes de ser escrita, habitasse 

um espaço de escuta atenta e acolhedora, um 

espaço onde as vozes da comunidade, da família, 

da história, se entrelaçam e se transformam em 

narrativa. O diálogo entre Leda Maria Martins e 

Conceição Evaristo celebra a potência da palavra 

e a importância de valorizar as diversas formas de 

expressão, especialmente aquelas que emergem 

das comunidades marginalizadas. A escrita e a 

oralitura, termo cunhado por Leda Maria Martins 

em sua obra Afrografias da memória: o Reinado do 

Rosário no Jatobá (2021a), quando se encontram, 

dão origem a uma literatura rica, complexa e 

profundamente engajada com as questões sociais 

e políticas da contemporaneidade.

Em Evento-corpo e evento-palavra, texto presente 

na obra Performances do tempo espiralar, poéticas 

do corpo-tela (Martins, 2021b), Leda discorre a 

respeito da linguagem discursiva escrita, como a 

que desempenha um papel “exclusivo e privilegiado 

de postulação e expansão do conhecimento” 

(Martins, 2021b, p. 32), de uma forma que, inclusive, 

apaga e deslegitima outras linguagens como fonte 

de excelência na transferência de saberes, como a 

oralitura.

O domínio da escrita foi instrumental na tentativa 
de apagamento dos saberes considerados hereges 
e indesejáveis pelos europeus. Tornando exclusiva 
a escrita letrada como fonte de conhecimento, 
seu domínio se superpunha, negligenciava e 
tentava abolir outros sistemas e conteúdos, não 
considerados pelo colonizador saberes qualitativos, 

ou sequer um saber (Martins, 2021b, p. 34).

Com isso, questiono, seria a escrevivência uma 

estratégia de insubmissão? Um mecanismo, uma 

tecnologia que auxilie sujeitos racializados a 

sustentarem e organizarem sua própria trajetória 

pessoal, e ainda compartilharem entre si? Esse 

debate traz à tona a emblemática frase de 

Adrienne Rich, registrada por bell hooks: “esta é a 

língua do opressor, no entanto, eu preciso dela para 

falar com você” (hooks, 2008, p. 858). A partir 

dessa afirmação, Rich aponta para o paradoxo 

de utilizar uma linguagem que foi construída 

para dominar, mas que, ao mesmo tempo, pode 

ser reapropriada e utilizada como ferramenta 

de libertação.A linguagem e a escrita, nesse 

contexto, não são apenas formas de expressão 

individual, mas também um ato político que 

permite a visibilização de experiências e saberes 

que foram historicamente silenciados. A escrita 

funciona como relação de poder. Lélia Gonzalez 

(2020) define como “pretoguês” o que seria a 

“marca de africanização do português falado 

no Brasil (nunca esquecendo que o colonizador 

chamava os escravizados africanos de ‘pretos’ 

e os nascidos no Brasil de ‘crioulos’)” (Gonzalez, 

2020, p. 354). A definição de “pretoguês”, 

proposta por Gonzalez, nos provoca uma profunda 

reflexão sobre a história e a formação da língua 

portuguesa falada no Brasil. Ao vincular o termo 

à “marca de africanização” (Gonzalez, 2020, p. 

354), a intelectual nos apresenta uma perspectiva 

que valoriza a contribuição das pessoas de África 

na construção da nossa identidade linguística. 

Dessa forma, a escrevivência tem potencial para 

atuar como um convite a burlar o pensamento 

elitista, que permeia fortemente inclusive o campo 

acadêmico e o sistema artístico. Ao valorizar a 

experiência vivida, a oralidade e a subjetividade, 

esses escritos desafiam os padrões tradicionais de 

produção textual e abrem espaço para novas vozes 

e novas narrativas.

Isto posto, como envolver tais discussões a respeito 

da narrativa dos sujeitos, seja pela oralitura ou pela 

escrevivência, com a arte e seus desdobramentos? 

Em sua tese de doutorado, a artista e pesquisadora 

Janaína Barros discute o racismo, a invisibilização 

que acontece com os corpos negros e a ausência 

verificada desses sujeitos nos espaços artísticos. 

Segundo a intelectual, “os artistas visuais revisitam 

as referências de origem não ocidentais para a 

construção de novos discursos [...]” (Viana, 2018, 

p. 51), demonstrando que a história da arte ora 

evidencia determinados protagonistas, ora silencia 



90 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

outros, e que urge a necessidade de escrever uma 

história com outras perspectivas, inclusive em 

outros formatos, como o da escrita de si como 

escrita-potência. A linguagem que perpassa a 

arte afro-brasileira tem outra concepção, ela vem 

carregada de resistências e saberes que, muitas 

vezes, são repassados de maneira oral dos mais 

velhos aos mais novos, seguindo uma tradição e 

uma ancestralidade que não cabe em um ensino 

engessado. A arte, por sua vez, possui uma 

sensibilidade e uma poética a partir da qual os 

artistas e as artistas afrodescendentes conseguem 

se manifestar de maneiras múltiplas.

Na série performática Negrociação – Minha língua 

está em sua boca e eu a quero de volta (2022-

2024), o artista Yhuri Cruz realiza várias ações, 

dentre elas, uma interação com o público, onde a 

prática da oralidade funciona como fonte primeira 

e essencial para a construção da obra. Essa 

articulação acontece com a condição de troca, 

na qual o artista convida o público a trocar suas 

vozes por camisetas estampadas com a imagem 

de Anastácia Livre. Essa manifestação do artista 

é uma forma dupla de insubmissão, funcionando 

como uma maneira de burlar a imposição da 

língua do colonizador, é uma ação que valoriza e 

coloca a oralidade do corpo como fator primário 

de habilidade, e não a escrita, como habitualmente 

ocorre. Além dessa performance, a própria obra de 

Anastácia Livre é algo que envolve o silenciamento 

forçado da fala de mulheres pretas, principalmente. 

A obra dialoga com uma postura de desobediência 

e de recriação contranarrativa.

EXPERIMENTAÇÕES VISUAIS ENTORNO DA 

ESCREVIVÊNCIA E DA ORALITURA

A subjetividade negra, trazida por Leda e Conceição 

no início desse artigo, também permeia o campo 

da arte. No escrito Da grafia-desenho de minha 

mãe: um dos lugares de nascimento de minha 

escrita (Evaristo, 2007), Conceição expõe uma 

relação sensível e visual, que faz com que as linhas 

das palavras se desmanchem em um desenho à 

medida que deslizamos o olhar sobre cada uma 

delas. A autora descreve a forma como sua mãe 

fazia do graveto, um lápis, e da terra lamacenta, 

um papel. Do movimento de transpassar o abstrato 

do gesto para o registro visual não se traduzia, 

necessariamente, em palavras, mas sim em 

desenho. São as “grafias performadas pelo corpo 

e pela voz na dinâmica do movimento” (Martins, 

2021b, p. 23). Em diálogo com esse escrito, 

Performances do tempo espiralar (Martins, 2021b) 

habita esse artigo no sentido de compreender 

que, assim como o tempo age no movimento do 

corpo, ele também age no movimento dos gestos 

que formam palavras. Nesse sentido, surgem 

imagens que designam sentimento e sensações. A 

partir do trecho da escrita sensível de Conceição, 

reproduzido abaixo, é possível criar imagens à 

medida que a leitura vai sendo realizada. Logo 

a seguir, incluímos uma ilustração (Figura 1), 

resultado da leitura atenta desse trecho.

Talvez o primeiro sinal gráfico, que me foi 
apresentado como escrita, tenha vindo de um gesto 
antigo de minha mãe. Ancestral, quem sabe? Pois 
de quem ela teria herdado aquele ensinamento, 
a não ser dos seus, os mais antigos ainda? Ainda 
me lembro, o lápis era um graveto, quase sempre 
em forma de uma forquilha, e o papel era a terra 
lamacenta, rente as suas pernas abertas. Mãe se 
abaixava, mas antes cuidadosamente ajuntava e 
enrolava a saia, para prendê-la entre as coxas e 
o ventre. E de cócoras, com parte do corpo quase 
alisando a umidade do chão, ela desenhava um 
grande sol, cheio de infinitas pernas. Era um gesto 
solene, que acontecia sempre acompanhado pelo 
olhar e pela postura cúmplice das filhas, eu e minhas 
irmãs, todas nós ainda meninas. Era um ritual de 
uma escrita composta de múltiplos gestos, em que 
todo corpo dela se movimentava e não só os dedos. 
E os nossos corpos também, que se deslocavam no 
espaço acompanhando os passos de mãe em direção 
à página-chão em que o sol seria escrito. Aquele gesto 
de movimento-grafia era uma simpatia para chamar 
o sol. Fazia-se a estrela no chão. Na composição 
daqueles traços, na arquitetura daqueles símbolos, 
alegoricamente ela imprimia todo o seu desespero. 
Minha mãe não desenhava, não escrevia somente 
um sol, ela chamava por ele, assim como os artistas 
das culturas tradicionais africanas sabem que as 
suas máscaras não representam uma entidade, 
elas são as entidades esculpidas e nomeadas por 
eles. E no círculo-chão, minha mãe colocava o sol, 
para que o astro se engrandecesse no infinito e se 

materializasse em nossos dias (Evaristo, 2007, p. 16).

Deslizar o traço e deixar que o cenário criado na 

imaginação através da leitura guie o desenho 

é uma experiência quase de transe. É um tempo 

de concentração, um instante em que primeiro 

é necessário digerir as palavras, e a partir delas 

formar uma visualidade, para, então, transpassar o 

que se sonhou para o papel. Esse (e muitos outros) 



91Artigos do dossiê 

escritos de Conceição nos faz sonhar acordadas.

Além dessas confabulações, é possível também 

pensar a escrita como performance. As ideias de 

Leda Maria nos levam a ver a escrita como um 

ato que envolve o corpo e o tempo. Desta forma, 

a ilustração das escrevivências poderia, então, 

explorar essa dimensão performática, utilizando 

elementos visuais que sugerissem movimento, 

ritmo e corporeidade. A arte carrega um caráter 

de espelho das emoções, de intensificar e 

proporcionar descobertas nos processos de 

subjetivação. O tempo dentro do corpo. O tempo 

habitando o corpo como casa e “grafando no 

gesto” (Martins, 2021b, p. 22). Essas confabulações 

nos levam a encontrar maneiras de agenciar as 

relações entre a arte, a vida e a escrita. 

Nessa relação de tempo-produção-processo 

criativo, Rubiane Maia é uma artista que bebe 

da fonte de acontecimentos e fazeres cotidianos 

para recolher “as matérias de expressão de seus 

processos criativos” (Alves, 2020, p. 5), dessa 

forma, penso, por que não utilizar a escrevivência 

como manancial para elaborar obras? A artista 

tem apreço por poéticas que operam dentro de 

uma liberdade em ressignificar movimentos e 

elementos presentes no dia a dia, e que geralmente 

passam despercebidos, sendo assim “invisíveis 

ações do cotidiano” (Martins, 2021b, p. 21). É nesse 

instante que acontece a “seleção daquilo que faz 

parte do tempo da criação” (Alves, 2020, p. 5), e a 

artista promove a encruzilhada de temáticas que 

não fazem, necessariamente, parte de um mesmo 

momento e tempo. Um detalhe é que o corpo é o 

cerne, o barulho gerado pelo corpo é o som que 

prevalece, o balançar e a gestualidade do corpo 

protagonizam as cenas. Assim, o processo criativo 

de Rubiane, ao tensionar a arte no seio dos jogos 

de força que atravessam o panorama da vida 

contemporânea, evoca outros agenciamentos, 

outras significações, outros afetos, outros desejos, 

outros territórios, outras identificações, outras 

linguagens – em suma, outras cotidianidades nas 

quais a vida possa se afirmar e se realizar como 

pura potência (Alves, 2020, p. 6). 

É sobre dar outro sentido às experimentalidades 

da vida, um eterno retorno de questões que podem 

ser registradas de maneiras múltiplas no campo da 

arte. Para além de sua consagração com produções 

artísticas, é importante pontuar a forma como 

Rubiane Maia produz sua dissertação intitulada 

DESVIOS, sobre arte e vida na contemporaneidade 

(2011), costurando escritos em formato de diários 

em meio a textos acadêmicos que promovem essa 

estética-visual-conceitual rompendo paradigmas.

A caligrafia é algo único no sentido de traço 

do sujeito, uma verdadeira marca identitária 

que cada pessoa possui, é sua própria letra e 

forma de escrever. A escrita é também desenho. 

No momento em que escrevemos, existe uma 

concentração mental nos traços e física no pulso 

(um apoio para o suporte para que não balance 

e, consequentemente “borre” as palavras), ou 

seja, existe um esforço visual investido. Por isso, 

a escrita é desenho, um desenho que revela uma 

Figura 1 – A dança entre a terra e o sol, de Maria Luíza Galacha. Giz pastel oleoso sobre papel A4.

Fonte: Galacha, 2024.



92 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

subjetividade inclusive.

Retornando às reflexões acerca de temporalidades, 

em Quando o sol aqui não mais brilhar: a falência 

da negritude (2022), Castiel Vitorino Brasileiro 

discorre sobre a divisão limitante do tempo-

pensamento linear, criada pela colonialidade: “a 

categoria espaço-tempo é em si uma delimitação 

cognitiva que nos impossibilita perceber a vida 

da maneira espiralada que ela é” (Brasileiro, 

2022, p. 45). A artista, que também navega 

pela produção escrita-acadêmica, é uma forte 

referência para contribuir com essa discussão, 

pois une a perspectiva de tempo e memória que foi 

violada pelos colonizadores. Sobre esse assunto, 

faz menção à obra de Kilomba: “O que acontece 

na colonialidade é uma disputa pela memória. 

A supremacia branca reposiciona vidas em sua 

ecologia do esquecimento, tornando-nos reféns 

das Memórias de Plantação” (Brasileiro, 2022, p. 

70).

Exaltar referências que são atravessadas 

pela interseccionalidade, decolonialidade, 

escrevivência, oralitura, e insubmissões outras, é 

uma estratégia de subverter o lugar violento que o 

racismo estrutural as coloca. Com isso, é importante 

pontuar Rosana Paulino, uma artista com uma 

produção de obras que transpassam diversas 

linguagens artísticas e tendo essa insubmissão 

como temática. Em especial, ela possui duas 

obras que lidam com a estética de livro de artista, 

¿História natural? (2016) e Búfala e senhora das 

plantas (2020) (Figura 2). Esses cadernos de 

artista evidenciam a relação manual da escrita 

com a prática visual da artista, demonstrando da 

melhor forma que é possível conectar uma prática 

a outra.

Seguindo esse pensamento, questiono, como 

Figura 2 – Búfala e senhora das plantas (23x0,8x29 cm), de Rosana Paulino, 2020. 

Aquarela, grafite e carvão sobre papel.

Fonte: Paulino, 2020.



93Artigos do dossiê 

compor um desenho nessa forma linear caligráfica, 

que represente o sentido de escrevivência? Na série 

Entrelaçadas (2022) (Figuras 3, 4 e 5), utilizo linhas 

contínuas que se desdobram de forma maleável e, às 

vezes incompletas, dançando nessa forma de traço 

caligráfico. Busco um registro poético de corpos 

ilustrados que são protagonizados por mulheres, 

e que fazem alusão a mim e a quem contribui com 

meu desenvolvimento humano e afetivo, aquelas 

que são sempre a base de toda família preta, as 

mães, as tias, as avós. As histórias e lembranças 

se cruzam e se encontram, e há uma proposta para 

que o espectador faça uma reflexão sobre o que 

sente, um momento de introspecção e pausa nas 

memórias. A sensibilidade dos desenhos espelha 

como você se vê e onde amarra seus sentimentos, 

bons ou ruins, angústias ou satisfações.         

Nessas ilustrações estão representadas a avó 

(Figura 3), a neta (Figura 4) e a mãe (Figura 5), 

e há um elemento que se repete entre elas, um 

coração anatômico. Coexistindo em diferentes 

lugares, ele representa o elo afetivo entre essas 

mulheres, seja como fruto de um plantio, amarrado 

Figuras 3, 4 e 5 – Série Entrelaçadas, de Maria Luíza Galacha. Ilustração digital.

Fonte: Galacha, 2020.



94 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

aos pés e servido como base e sustento, ou no seio 

do corpo, como na última figura. Pensando em um 

contexto de mulheres racializadas, essa escolha 

por uma representação coletiva e não individual 

vai de encontro ao que Patricia Hill Collins (2019) 

diz sobre espaço seguro, e ainda Lélia Gonzalez 

(2020) sobre o termo criado amefricanas, que 

caminha no sentido da construção de toda uma 

identidade étnica, pois “identifica, na diáspora, 

uma experiência histórica comum que exige 

ser devidamente conhecida e pesquisada com 

atenção” (Gonzalez, 2020, p. 363). São grandes 

similaridades que nos unem sobre o chamado 

“espaço seguro”, essa relação matriarcal que 

existe em muitas famílias pretas, nas quais são 

mulheres que organizam a estrutura cotidiana da 

família. Dessa forma, 

A relação mãe/filha é fundamental entre as mulheres 
negras. Inúmeras mães negras empoderaram suas 
filhas ao transmitir o conhecimento do dia a dia, 
essencial para a sobrevivência das mulheres afro-
americanas. Filhas negras identificam a profunda 
influência que suas mães tiveram em suas vidas. 
[...] No conforto das conversas cotidianas, por meio 
de conversas sérias e do humor e na condição 
de irmãs e amigas, as mulheres afro-americanas 
afirmam a humanidade umas das outras, afirmam 
sua excepcionalidade e seu direito de existir (Collins, 
2019, p. 287).

Essa rede de relacionamento de mulheres pretas 

umas com as outras, independente de um laço 

familiar ou de amizade, é bastante simbólica, é 

uma ferramenta estratégica de sobrevivência 

inclusive. Novamente, citamos a artista-intelectual-

escritora Grada Kilomba, responsável por uma 

das obras sobre racismo mais emblemáticas já 

produzidas. Sua obra Memórias da plantação 

(2020) utiliza suas experiências, e de outras 

mulheres negras, para narrar como o racismo nos 

afeta, principalmente quando as mulheres ocupam 

espaços privilegiados, como a universidade ou o 

campo artístico. Além disso, existe a poética de se 

trabalhar com a memória em passagens que saíram 

de registros de diários. Esses episódios descritos 

por ela exploram o racismo cotidiano como uma 

realidade psicológica e nos ajudam a compreender 

a dimensão estrutural existente, e como o racismo 

se faz presente nas práticas cotidianas. A seguir, 

um registro (Figura 6) de um trecho-diário que 

demonstra questões sensíveis acerca de uma 

vivência como essa.

03/07/2020, 19h11. Vamos jantar, eu e 

vovó. Minha mãe foi embora hoje depois 

do almoço. Foi muito legal o tempo que 

ela ficou aqui, nós conversamos e a vovó 

contou histórias da vida dela pra gente, 

que ela foi lavadeira e ajudava a mãe 

dela (minha bisavó) a passar e lavar casa 

e roupa de mais de três famílias, e não 

recebia nada por isso... também contou que 

quando trabalhava em casa de branca, a 

Dona Jaci que eu conheci quando criança, 

ela não podia comer enquanto todos não 

saíssem da mesa. Eu achei muito pesado. 

Minha mãe disse que ela é a nossa Griô da 

família.1

Figura 6 – Imagem de manuscrito de diário 

pessoal de Maria Luíza Galacha, 2020. Fotografia. 

Formato A5. 

Fonte: Acervo pessoal da artista.



95Artigos do dossiê 

O diário em si já carrega essa sensação de 

intimidade, desabafo, confidencialidade. Quando 

utilizado no intuito de descarregar violências de 

cunho racial, patriarcal ou afins se tornam ainda 

mais profundos. Assim, é uma prática que tem 

potencial inclusive libertário do sujeito e que pode 

suscitar produções e obras de referência como as 

que foram aqui citadas ao longo deste artigo.

IN(CONCLUSÃO)

Pode-se pensar que essas produções poético-

artísticas funcionam como extensão das raízes 

plantadas por Conceição Evaristo e por Leda Maria 

Martins? Essa frase vem no sentido de perguntar, 

justamente para fomentar o debate, e contrapor 

a essa falsa noção de que precisamos sempre 

chegar em uma conclusão. É uma perspectiva 

ilusória e limitante, pois cai nessa construção de 

tempo linear início-meio-fim. 

Nessa relação de registro de vivências-grafias-

desenhos em um “tempo indistinto” (Martins, 

2021b, p. 24), é interessante lembrar como Exu 

pode ter matado um pássaro ontem com uma pedra 

que só jogou hoje? Vivemos com uma necessidade 

muito forte de sempre demarcar o tempo. O que é 

esse tempo? Como artistas, escritores/as e pessoas 

que possuem suas práticas artísticas cotidianas 

podem transparecer suas subjetividades em suas 

produções? E quando vivenciam uma “terceira 

camada” (Piper, 2020), essa interseccionalidade, 

como isso aparece? Chamo esse tópico de (in)

conclusivo justamente porque nem todas essas 

perguntas darão conta de serem respondidas, ou 

de se contentar com uma resposta única. Tempo 

e vivência são movimentos, e movimentos são 

plurais, diversos. 

A trajetória social e a posição que o indivíduo 

ocupa em determinado campo podem interferir 

na oportunidade mais ou menos favorável de nele 

atuar (Bourdieu, 1996). Logo uma pessoa que é 

atravessada pela interseccionalidade, uma mulher 

preta, terá o acesso mais restrito perante a outros 

sujeitos. Assim, a produção artística-escrita-

intelectual já existente, como as de Conceição 

Evaristo e Leda Maria Martins, por exemplo, passou 

por muitas camadas, e levou certo tempo até 

chegar à consagração alcançada. Importante frisar 

que essa legitimação nem é sobre a qualidade 

da produção, o que ocorre é a transferência 

do olhar da obra para quem a produz, ou seja, 

quando é um sujeito racializado, existem outros 

atravessamentos, pois o racismo é estrutural. Por 

isso, esse artigo vai de encontro à valorização de 

tais produções, reafirmando-as como referências 

acadêmicas inclusive, uma vez que a instituição 

ocupa também um lugar nesse campo de poder 

social.

REFERÊNCIAS 

ALVES, Lindomberto Ferreira. Cotidiano, corpo e 

processos de subjetivação na espiral poética de 

Rubiane Maia. Revista Farol, v.16, n.23, p. 198-

210, 2020. Disponível em: <https://periodicos.ufes.

br/farol/article/view/32850>. Acesso em: 22 out. 

2025.

BOURDIEU, Pierre. As regras da arte. Gênese 

e estrutura do campo literário. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1996.

BRASILEIRO, Castiel Vitorino. Quando o sol aqui 

não mais brilhar: a falência da negritude. São 

Paulo: n-1 edições/Editora Hedra, 2022.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista 

negro: conhecimento, consciência e a política do 

empoderamento. São Paulo: Boitempo editorial, 

2019.

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha 

mãe, um dos lugares de nascimento de minha 

escrita. In: ALEXANDRE, Marcos Antônio (org.). 

Representações performáticas brasileiras: 

teorias, práticas e suas interfaces. Belo Horizonte: 

Mazza Edições, 2007.

EVARISTO, Conceição. Histórias de leves enganos 

e parecenças. Rio de Janeiro: Malê, 2016.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-

americano. São Paulo: Companhia das Letras, 

2020.

HOOKS, bell. Linguagem: ensinar novas paisagens/

novas linguagens. Revista Estudos Feministas, 

Florianópolis, v.16, n.3, p. 857-864, set./dez. 2008. 

Disponível em: <https://www.scielo.br/j/ref/a/GWc



96 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

B7QS3ZNxr3jn6qj6NHHw/?format=html&lang=

pt>.  Acesso em: 22 out. 2025.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: 

episódios de racismo cotidiano. Editora Cobogó, 

2020.

MAIA, Rubiane (Rubiane Vanessa Maia da 

Silva). DESVIOS, sobre arte e vida na 

contemporaneidade. Dissertação (Mestrado 

em Psicologia Institucional), Departamento de 

Psicologia, Universidade Federal do Espírito Santo, 

Vitória, 2012. Disponível em: <https://sappg.ufes.

br/tese_drupal//tese_5274_Rubiane%20Maia.

pdf>. Acesso em: 22 out. 2025.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: o 

Reinado do Rosário no Jatobá. São Paulo: Editora 

Perspectiva, 2021a.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo 

espiralar, poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2021b.

PIPER, Adrian. A tríplice negação de artistas 

mulheres de cor. Coleção Pequena Biblioteca 

de Ensaios/Perspectiva Feminista. Tradução de 

Larissa Bery. Copenhague/Rio de Janeiro: Zazie 

Edições, 2020. 

VIANA, Janaina Barros Silva. A invisível luz que 

projeta a sombra do agora: gênero, artefato e 

epistemologias na arte contemporânea brasileira 

de autoria negra. Tese (Doutorado em Estética 

e História da Arte), Universidade de São Paulo, 

2018. Disponível em: <https://teses.usp.br/teses/

disponiveis/93/93131/tde-05122018-095812/pt-

br.php>. Acesso em: 22 out. 2025.

Obras visuais e performáticas

CRUZ, Yhuri. Negrociação – Minha língua está 

em sua boca e eu a quero de volta. 2022-2024. 

Performance. Centro Cultural Sesc Quitandinha 

(Petrópolis - RJ)/Museu de Arte do Rio – MAR (Rio 

de Janeiro - RJ)/Pinacoteca do Ceará (Fortaleza 

- CE).

GALACHA, Maria Luíza Teixeira Ramos. 

Entrelaçadas (série). Habitar o Contraespaço. 

2022. Ilustração digital. Exposição Habitar o 

Contraespaço, Casa Porto das Artes Plásticas, 

Vitória (ES). Dimensões variadas.

GALACHA, Maria Luíza Teixeira Ramos. A dança 

entre a terra e o sol. 2024. Ilustração (giz pastel 

oleoso sobre papel A4). Acervo particular da 

artista.

GALACHA, Maria Luíza Teixeira Ramos. 

Manuscrito de diário pessoal. 2020. Fotografia. 

Formato A5. Acervo particular da artista.

PAULINO, Rosana. ¿História natural? São Paulo: 

Museu Afro Brasil, 2016.

PAULINO, Rosana. Búfala e senhora das plantas. 

São Paulo: Lovely House, 2020.

Notas

1 Transcrição realizada pela autora.

SOBRE A AUTORA

Maria Luíza Galacha é mestra em Artes na 

linha de Teorias e Processos artístico-culturais 

pelo Programa de Pós-Graduação em Artes da 

Universidade Federal do Espírito Santo (UFES) 

e graduada em Artes Visuais pela mesma 

universidade. Trabalha com escrita, curadoria, 

pesquisa teórica e com produção de educativo 

de exposições. Seu interesse está na Arte 

Contemporânea, sobretudo com um recorte 

contracolonial. Como projeto pessoal, suas 

pesquisas e produções artísticas são atravessadas 

pela interseccionalidade, escrevivências e 

oralituras, referenciando Conceição Evaristo e 

Leda Maria Martins, respectivamente. E-mail: 

marialuizagalacha@gmail.com

Recebido em: 25/11/2024

Aceito em: 30/04/2025



97Artigos do dossiê 

ENTRE O GOSTO E A MEMÓRIA: O PALADAR COMO PONTO 
DE CRIAÇÃO1 

BETWEEN TASTE AND MEMORY: TASTE AS A POINT OF CREATION

Iasmim Dala Bernardina Rodrigues
PPGA - UFES

Resumo
 
Este texto oferece uma reflexão sobre 
memória e gosto, partindo da ideia do uso 
da memória e do gosto no processo criativo. 
Para isso, exploramos as noções de memória 
pessoal e coletiva e sua relação com os dons do 
gosto e da memória, buscando compreender 
a combinação desses elementos em um 
contexto criativo. O objetivo do trabalho é 
compreender como uma memória doada 
pode ser utilizada na criação de um trabalho 
artístico. A investigação levou à compreensão 
de diferentes modos pelos quais as narrativas 
pessoais, individuais e coletivas operam como 
materiais de composição.

Palavras-chave:

Doação; memória; processo de criação; paladar. 

Keywords:

Gift; memory; creative process; taste.

Abstract

This text presents considerations on memory and 

taste, starting from the idea of their use in the 

creative process. For this, we address the concepts 

of individual memory and collective memory, 

as well as their relationship with taste and the 

donation of memories, aiming to understand the 

combination of these elements in the creative 

context. The objective of the work is to understand 

how a donated memory can be used in the creation 

of an artistic work. The investigation led to an 

understanding of different ways in which personal, 

individual, and collective narratives operate as 

materials for composition. 



98 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

SOBRE A MEMÓRIA COMO ELEMENTO PARA O 

PROCESSO CRIATIVO 

A memória pura é a recordação do passado em 

sua  forma  original, preservando as experiências 

como foram vividas. Ao pensar em memória, 

consideramos Henri Bergson e Maurice Halbwachs, 

dois pensadores que abordam a memória de 

maneira complementar. Ao compreender seus 

conceitos de memória, podemos explorar como 

a doação de uma memória pode enriquecer e 

transformar o processo criativo.

Henri Bergson, em Matéria e Memória (1999), 

distingue entre dois tipos de memória: a memória 

pura e a memória-hábito. A memória pura é a 

recordação do passado em sua forma original, 

preservando as experiências como foram vividas. 

Essa forma de memória não é solicitada pelas 

necessidades práticas do presente, mas existe 

como um repositório intacto do nosso passado. 

Para Bergson (1999) a memória está sempre 

integralmente presente, mas sob o modo da 

virtualidade. Ela acompanha por inteiro ao longo 

da vida, atualizando-se em geral em função das 

exigências da ação. Por outro lado, a memória-

hábito é prática e está relacionada às nossas ações 

cotidianas. Ela é acionada pelo presente e ajuda a 

orientar nossas atividades diárias com base em 

experiências passadas. No contexto do processo 

criativo, a memória pura pode ser uma fonte rica 

de inspiração, oferecendo uma vasta reserva de 

experiências e emoções que podem ser exploradas 

e reinterpretadas.

Já para Maurice Halbwachs, em A memória 

coletiva, argumenta que nossas lembranças 

individuais são moldadas pelo contexto social e 

pelos grupos aos quais pertencemos (Halbwachs, 

2006, p. 27). A memória coletiva é, portanto, 

uma construção social, onde o passado é 

constantemente reinterpretado de acordo com 

os valores e necessidades do presente. Nossas 

memórias pessoais são influenciadas por nossas 

interações com a família, amigos e a comunidade 

em geral.

Portanto, doar memórias não é apenas compartilhar 

memórias pessoais, mas também contribuir para 

memórias coletivas. Esse compartilhamento não só 

amplia o acervo simbólico da criação artística, mas 

também fortalecem os laços sociais ao contribuir 

para a construção de uma memória coletiva. 

Nesse sentido, a presente autora defende que o 

processo criativo pode ser um lugar de encontro 

entre o indivíduo e o coletivo, no qual as memórias 

ao serem “doadas” se transformam e, ao mesmo 

tempo, o próprio ato de criação se transforma.

A DOAÇÃO DE UMA MEMÓRIA 

A doação de uma memória também contribui 

para a construção e enriquecimento da memória 

coletiva. Ao compartilhar uma lembrança, estamos 

adicionando uma nova camada ao repertório 

cultural e criativo do grupo. (é necessário discernir 

doação de compartilhamento). Apropriamos o 

conceito de presente, explicado por Lewis Hyde 

em The Gift: Creativity and the artist in the 

Modern World: “À medida que é passado adiante, 

o presente pode ser devolvido ao doador original, 

mas isso não é essencial. Na verdade, é melhor 

se o presente não for devolvido, mas dado a um 

novo terceiro. O único essencial é: o presente deve 

sempre se mover” (Hyde, 2007, p. 21)2. Assim, a 

partir da memória doada, foi elaborado um trabalho 

que, ao ser compartilhado, devolveu o presente — a 

memória — ao seu doador original, estendendo-o 

Figura 1 – Memórias. Registro fotográfico de escrita sobre papel. Vitória, Espírito Santo, 2024. 
Fonte: Acervo pessoal da artista.



99Artigos do dossiê 

também aos demais colegas da turma. 

Essas memórias compartilhadas podem ser 

reinterpretadas e ressignificadas pelos outros, 

criando uma teia complexa de referências e 

significados que enriquecem o processo criativo. 

A doação de uma memória se assemelha à arte 

da narração. Claudia França explica que essa 

profundidade é alcançada através da integração 

de memórias pessoais e coletivas no processo 

criativo.

A obra de arte resultante desse processo, às 

vezes,  aborda  uma  complexidade das memórias 

doadas e reinterpretadas; isso contribui para a 

criação de obras que transcendem o individual e se 

tornam parte de uma narrativa maior. O processo 

criativo estende-se, portanto, para além do autor 

individual, à medida que o domínio simbólico da 

obra é expandido pelas contribuições dos doadores 

e pela participação de outros participantes. 

As obras de arte não se limitam a refletir as 

particularidades das pessoas que partilham as 

suas memórias, mas também integram elementos 

de outras experiências. O resultado são narrativas 

múltiplas que transcendem as fronteiras pessoais e 

estão inseridas em um contexto mais amplo. Essas 

camadas de significado fazem da obra um elemento 

dinâmico e sempre aberto a novas interpretações 

por parte do público. Como observamos em Serres: 

A obra de arte, às vezes, incide sobre si, numerosa, 
como que interminável, e produz um tempo de 
história: como uma essência singular inintegrável. 
Os grandes números intercalam-se entre finito e 
infinito. Diríamos, nas bibliotecas de filosofia, que 
diagonalizam e resolvem as antinomias (Serres, 
2001, p. 226). 

A partir das repostas obtidas, como podemos 

observar na Figura 1, decidimos vestir e manipular, 

Figuras 2 e 3, essas memórias para a construção 

do trabalho referencial, reinterpretadas e, 

posteriormente, distribuída aos companheiros, 

trazendo a vista algo que não seria compartilhado 

pelo doador, por sua dificuldade em relações 

pessoais (Figura 6). Esse processo pode ser 

comparado à experiência de ser transportado 

à infância ao comer uma madeleine, conforme 

Proust escreve em Caminhos de Swann. Somos 

assim envolvidos pelo saudosismo do personagem 

em relação a sua infância.

Até que, um dia de inverno, mamãe me propõe 
servir-me uma xícara de chá: invade-me um prazer 
delicioso, isolado, sem noção de causa — memória 
involuntária. E de súbito a lembrança me aparece: 
aquele era o gosto do pedaço de madalena que tia 
Léonie me oferecia nas manhãs de domingo em 
Combray (Proust, 2006, p. 396). 

A experiência de Proust destaca o poder do 

paladar para ativar memórias involuntárias 

que emergem com intensidade e profundidade 

emocionais inesperadas. Esse fenômeno não 

apenas revela o passado, mas também conecta 

sentimentos e sensações que pareciam esquecidos, 

ressignificando o presente. Um processo semelhante 

ocorre no campo da arte, pois elementos como 

a comida e os gestos funcionam como portas de 

entrada para memórias adormecidas e quando as 

memórias são doadas e partilhadas. Esses gestos 

evocam experiências fora da memória cotidiana 

e criam uma rede de conexões entre indivíduos 

e grupos. Ao integrar estas memórias nas suas 

obras, os artistas não só preservam fragmentos de 

experiências passadas, mas também transformam 

Figura 2 – Vestir. Registro fotográfico. Vitória, Espírito Santo, 2024.
Fonte: Acervo pessoal da artista.



100 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

essas memórias em histórias que transcendem 

o indivíduo. O resultado é um trabalho que 

transcende a experiência pessoal, se enquadra em 

um contexto mais amplo e dinâmico e está sempre 

aberto a novas interpretações do público.

UM SABOR MEMORIAL

Como podemos usar a memória e o paladar para 

realizar atividades e construir obras poéticas? Aqui 

focaremos em elementos que remetem ao que nos 

dá memória: a receita do biscoito, os sabores e as 

flores comestíveis utilizadas no seu uso. À primeira 

vista, esses elementos podem causar desconforto 

e desconfiança. Onde começa a arte? Uma obra de 

arte pode apelar ao sentido do paladar? 

Diane Ackerman, em Uma história natural dos 

sentidos, examina detalhadamente cada sentido 

humano. Sobre o paladar, Ackerman diz: “O paladar 

é um sentido íntimo: não podemos sentir gosto à 

distância. E o gosto que sentimos das coisas, assim 

como a composição exata da nossa saliva, pode ser 

tão individual quanto nossas impressões digitais.” 

(Ackerman, 2006, p. 135). Essa citação nos leva a 

compreender o gosto como algo profundamente 

pessoal e íntimo, enfatizando a subjetividade 

inerente a esta experiência sensorial. Isto sugere 

que quando nós, como artistas, trabalhamos com 

o nosso sentido do paladar, entramos num reino 

muito pessoal e emocionante, onde as memórias 

pessoais e as experiências de vida desempenham 

um papel importante.

Marcel Mauss, em Sociologia e antropologia, 

descreve as complexidades da troca de presentes 

e como essas interações criam laços sociais 

profundos e irrevogáveis:

A dádiva, portanto, é ao mesmo tempo o que se deve 
fazer, o que se deve receber e o que, no entanto, é 
perigoso tomar. É que a própria coisa dada forma 
um vínculo bilateral e irrevogável, sobretudo quando 
é uma dádiva de alimento. O donatário depende 
da cólera do doador, e cada um depende do outro 
(Mauss, 2003, p. 286). 

Mauss ajuda a compreender que partilhar alimentos 

não é apenas uma expressão de hospitalidade 

e generosidade, mas também uma relação de 

interdependência e confiança. Este ato de dar e 

receber comida torna-se uma metáfora poderosa 

no contexto da arte, onde a comida não é apenas 

consumida, mas também partilhada, criando uma 

ligação profunda entre o criador e o receptor. Nesse 

contexto, as Figuras 3, 4 e 5 ilustram essa ligação 

entre criador e receptor, reforçando o vínculo 

simbólico facilitado pela doação de alimentos.

Complementando essas ideias, Perullo (2016) 

enfatiza a necessidade de paciência e observação 

para compreender o gosto:

Perullo entende que o paladar é um fenômeno 

complexo que requer mais do que apenas 

experiência sensorial. Precisamos refletir 

conscientemente sobre as nossas próprias reações 

e observar cuidadosamente as reações dos outros. 

Este processo de experimentação e reflexão é 

essencial para fazer do gosto uma forma de arte 

que aprecia e analisa profundamente cada sabor e 

aroma. O gosto se torna, então, uma forma de arte 

que exige paciência e observação, tanto dos outros 

quanto de si mesmo. A prática de refletir sobre 

o paladar abre novas possibilidades de análise 

sensorial, que permite compreender o impacto de 

um sabor não apenas no nível físico, mas também 

nas emoções que ele provoca. Esse processo de 

autoconhecimento através da degustação torna-

Figura 3 – Sem Título. Registro fotográfico. Vitória, Espírito Santo, 2024. 

Fonte: Acervo pessoal da artista.



101Artigos do dossiê 

se uma parte fundamental da experiência estética. 

Ackerman reforça essa ideia ao afirmar:

Dizemos comida, como se fosse algo simples, 
absoluto como pedra ou a chuva, que temos como 
certeza. Mas, para muitas vidas, é grande fonte de 
prazer, um mundo complexo de satisfação tanto 
fisiológica quanto emocional, que guarda grande 
parte das lembranças da nossa infância (Ackerman, 

1996, p. 163). 

Ackerman enfatiza a complexidade emocional 

e fisiológica dos alimentos ao evocar  como o 

sabor pode evocar memórias fortes e emoções 

profundas. A alimentação não é, portanto, apenas 

uma necessidade básica, mas também uma porta 

de entrada para memórias e experiências que 

formam a nossa identidade. Nesse sentido, a 

experiência sensorial transmitida pelo paladar 

é uma ferramenta importante no contexto da 

arte, pois permite o acesso a um nível emocional 

além do simples ato de comer. Quando os artistas 

trabalham com sabor, textura e aroma ativam 

memórias individuais e coletivas e promovem 

experiências únicas que vão do sensível ao 

simbólico e ao emocional.

A arte, nesse sentido, expande seus limites para 

incluir o paladar como um meio legítimo de 

expressão e comunicação, tornando a experiência 

estética mais rica e multifacetada. Essas reflexões 

nos ajudam a entender que, sim, uma obra de arte 

pode apelar ao paladar, e ao fazer isso, o artista não 

só provoca uma experiência sensorial, mas também 

ativa memórias e emoções que são profundamente 

pessoais e, ao mesmo tempo, coletivas. O paladar, 

ao ser explorado artisticamente, se torna uma 

ferramenta poderosa de comunicação e expressão, 

conectando as esferas sensorial e emocional de 

maneira inusitada e intensa.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A memória, examinada neste trabalho, é um 

elemento essencial no processo criativo e serve 

como fonte inesgotável de inspiração e significado. 

Henri Bergson mostra a diferença entre memória 

pura e memória habitual, enfatizando que a 

primeira pode ser uma rica coleção de experiências 

passadas que estimulam a criatividade. A seguir, 

Maurice Halbwachs enfatiza a natureza social 

da memória, onde as memórias individuais são 

formadas e reinterpretadas dentro de um contexto 

coletivo, e traz para o nosso contexto a distribuição 

de biscoitos (Figura 6).

Como explica Lewis Hyde, em suas reflexões 

sobre o presente, a doação de memória não só 

contribui para a construção da memória coletiva, 

mas também possibilita uma profunda troca de 

experiências. Nesse sentido, o ato de compartilhar 

alimentos vai além de um ato material e adquire 

uma dimensão simbólica que fortalece vínculos 

sociais e culturais. Como argumentaram Diane 

Ackerman e Perullo, o sabor está intimamente 

relacionado com a memória e aparece como 

uma dimensão sensorial que evoca memórias e 

emoções profundas. Esta ligação entre memória 

e sabor abre novas possibilidades de expressão 

artística, e os aromas e aromas tornam-se um meio 

de se reconectar com o passado e compartilhar 

experiências significativas.

A abordagem de Marcel Mauss para a oferta e troca 

de alimentos mostra que essas interações criam 

laços sociais duradouros que são fundamentais 

tanto para a vida quotidiana como para a prática 

Figura 4 – Abrir. Registro fotográfico. Vitória, Espírito Santo, 2024. 
Fonte: Acervo pessoal da artista.



102 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

artística. A força motriz da doação não é apenas 

o ato de entrega, mas também uma forma de 

confirmação de identidade onde a memória e o 

gosto se entrelaçam para criar uma experiência 

partilhada. Dessa forma, o ato de oferecer biscoitos 

discutido neste estudo ilustra como a memória 

coletiva é ativada por meio de gestos simbólicos, 

ressignificando as relações interpessoais e 

reforçando o papel da sensualidade na prática 

artística. Mostra especificamente como você pode 

enfatizar o seu papel.

Ao combinar a dinâmica da memória, da 

preferência e da doação, criamos uma tapeçaria 

rica em referência e significado. Esse emaranhado 

mostra que o ato de compartilhar não é apenas 

um momento de encontro, mas também uma 

oportunidade de gerar conhecimento, fortalecer 

vínculos e reavivar experiências sensoriais e 

emocionais. No campo da arte, esta prática 

proporciona uma forma poderosa de criar obras 

que interagem com a memória coletiva, utilizam 

elementos sensoriais como o paladar para estimular 

a introspecção e incentivam a participação pública 

ativa. Nesse sentido, o gesto de oferecer alimentos 

se revela um poderoso disparador de lembranças, 

um convite à reconexão e à partilha de experiências 

que transcendem o instante presente.

Figura 5 – Moldar. Registro fotográfico. Vitória, Espírito Santo, 2024.
Fonte: Acervo da artista.

REFERÊNCIAS

ACKERMAN, Diane. Uma história natural dos 

sentidos. 2. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 

1996.

BERGSON, Henri. Matéria e memória. Tradução 

de Paulo Neves. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 

1999.

FRANÇA, Cláudia. Objeto, memória e narração no 

processo de criação de Arthur Bispo do Rosário. 

Revista Estado da Arte, Uberlândia. v.1, n.1, p. 71-

83, jan./jun. 2020. Disponível em: <https://seer.

ufu.br/index.php/revistaestadodaarte/article/

view/55627>. Acesso em: 14 out. 2025. 

HALBWACHS, Maurice. Memória individual e 

memória coletiva. A memória coletiva. São Paulo: 

Centauro, 2006. 

HYDE, Lewis. The Gift: Creativity and the artist in 

the Modern World. United States: Vintage Books, 

2007.

MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. São 

Paulo: Cosac Naify, 2003.

Figura 6 – Doação. Registro fotográfico. Vitória, Espírito Santo, 2024. 
Fonte: Acervo da artista.



103Artigos do dossiê 

PERULLO, Nicola. Taste as experience: The 

philosophy and aesthetics of food. New York: 

Columbia University Press, 2016.

PROUST, Marcel. No caminho de Swann. São 

Paulo: Globo, 2006. 

Notas

1 Este artigo teve origem a partir de uma atividade 
desenvolvida na disciplina Tópicos Especiais VI: O eu e 
o outro nas poéticas autorrepresentacionais, ministrada 
pela professora doutora Cláudia Maria França da Silva, 
durante o primeiro semestre letivo de 2024, no Programa 
de Pós-graduação em Artes da Universidade Federal do 
Espírito Santo. A proposta consistia na realização de um 
trabalho em dupla, no qual cada participante deveria 
representar sua colega a partir dos conceitos discutidos 
ao longo da disciplina. A partir dessa experiência, surgiu 
a motivação para a elaboração do presente artigo, 
considerando que a memória ocupa um lugar central 
no processo criativo da autora do artigo, tornando-se 
também objeto de investigação e reflexão crítica.

2 Tradução da autora. No original: “As it is passed along, 
the gift may be given back to the original donor, but 
this is not essential. In fact, it is better if the gift is not 
returned but is given instead to some new, third party. 
The only essential is this: the gift must always move”. 

3 Tradução da autora. No original: “One needs patience 
and a spirit of observation. Understanding taste is a 
matter of learning to observe: to observe others but 
also oneself, because taste concerns everyone. Taste is 
not just a sense, nor is it only an emotion or an opinion. 
Above all, taste is not a thing. Taste needs to be tried and 
tasted”. 

SOBRE A AUTORA

Iasmim Dala Bernardina Rodrigues é graduada 

em Artes Visuais e mestranda pelo Programa de 

Pós-Graduação em Artes da Universidade Federal 

do Espírito Santo (UFES), com bolsa CAPES. 

Possui especialização em Produção Cultural, 

Artes e Entretenimento e em Psicomotricidade e 

Artes. Atualmente desenvolve pesquisa teórica e 

experimentações práticas no âmbito da escultura, 

gestualidade, performance, videoarte e fotografia. 

E-mail: iasmimdb@hotmail.com

Recebido em: 14/12/2024
Aprovado em: 25/04/2025 



104 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

O MELHOR DO CAMINHO É A DEMORA1

THE BEST PART OF THE JOURNEY IS THE DELAY

Lucas Soares 
PPGCA-UFF

Resumo
 
O ensaio propõe uma escrita artística que se 
entrelaça com a vida como um gesto que busca 
reparar (n)o mundo. Reparar, aqui, envolve tanto 
uma reparação simbólica e estética quanto o ato de 
re-parar: mover-se e, depois, interromper o passo, 
permanecer e escutar. Esses dois movimentos 
sugerem uma trajetória que transborda e especula 
a comunicação artística como um compromisso 
com uma conversa (a)fiada. Para isso, reúno três 
textos produzidos ao longo do meu percurso de 
pesquisa, entre a graduação e o doutorado, que 
atravessam reflexões epistemológicas, práticas 
artísticas e relatos sensíveis. Em comum, carregam 
um desejo de fabulação e escuta, por vezes tocado 
pelo horizonte poético da Relação proposto por 
Édouard Glissant (2021). Trata-se de um caminho 
sem ponto de chegada definitivo, que sussurra, de 
forma sutil: “Tá, agora você está mais perto do que 
antes”.

Palavras-chave:

Escrita artística; re-parar; poéticas visuais; 

epistemologia; performance. 

Keywords:

Artistic writing; re-pausing; visual poetics; 

epistemology; performance.

Abstract

This essay proposes an artistic writing entangled 

with life, as a gesture that seeks to repair (in) the 

world. Repairing, here, involves both a symbolic 

and aesthetic form of restoration and the act of 

re-pausing: to move and then interrupt the step, to 

remain, to listen. These two movements suggest a 

trajectory that overflows and speculates on artistic 

communication as a commitment to a sharp(ed) 

conversation. To that end, I bring together three 

texts written throughout my research journey 

– from undergraduate studies to doctoral work – 

that traverse epistemological reflections, artistic 

practices, and sensitive narratives. What ties them 

together is a desire for fabulation and listening, at 

times touched by the poetic horizon of Relation 

as suggested by Édouard Glissant (2021). It is a 

path without a definitive arrival, one that subtly 

whispers: “Now, you’re a little closer than before”.

Escrever/ como minha mãe/ catava feijão.

Abel Silva (2023)



105Artigos do dossiê 

Escrever/ como minha mãe/ catava feijão.

Abel Silva (2023)

A MOLA DESTE ENSAIO

Era uma quarta-feira à noite quando ao acaso abri 

uma página de um livro de Édouard Glissant e dei 

de cara com a frase: “escrever é dizer: o mundo” 

(Glissant, 2024, p. 101). Aquilo me emocionou. No 

instinto, fechei o livro, levantei da cama e fui até 

a janela do quarto ver o movimento das coisas lá 

fora. O trecho de Glissant soava menos como uma 

afirmação e mais como um convite à escrita, quase 

uma convocação para a conversa  – escrever como 

um gesto que se estende ao mundo. Isso me levou 

a imaginar, como artista, pesquisador e fazedor-

de-coisas interessado em uma prática artística 

anticolonial que compõe com a vida, sobre o próprio 

gesto da escrita nos dias que nos atravessam: que 

mundos desejamos rascunhar com ela?

Essa indagação, mais sentida do que explicada, 

prolonga o chamado de Glissant para escutarmos 

o grito do mundo: “Cada um tem suas razões para 

buscar essa escuta, e essas maneiras distintas 

servem para mudar esse ruído do mundo que 

todos ao mesmo tempo ouvimos aqui-lá” (Glissant, 

2024, p. 15). Esse grito, que emerge das dores, dos 

deslocamentos e das urgências do nosso tempo, 

nos convoca a ouvir com atenção, com o corpo 

inteiro, a partir do que vivemos e de onde estamos. 

É dessa escuta, atravessada pelo gesto de escrever, 

criar, viver e lutar, que extraímos sentidos que, 

quando partilhados, se tornam lugares-comuns. E 

mesmo que esses lugares-comuns hoje não sejam 

capazes de dar conta dos desregramentos das 

máquinas identitárias, dos conflitos geopolíticos 

ou do brutalismo (Mbembe, 2022) produzido pelas 

dinâmicas de poder, ainda assim, eles operam no 

imaginário. E é por aí que algo, mesmo que mínimo, 

pode deslocar nossas sensibilidades.

A mola deste texto se encontra nessa possibilidade 

em aberto de coisas outras surgirem com as 

nossas escritas. Quando falo de escrita aqui estou 

menos interessado numa construção textual ou 

idiomática e mais numa aproximação com o outro, 

com o registro do inesperado nos dias, uma escrita 

com cheiro de gente, atravessada pelo processo 

artístico. Escrever costuma me dar náuseas. Às 

vezes, chega a doer. Mas tem alguma coisa nesse 

processo todo que me transforma. Quando fecho 

um texto, já não sou mais a mesma pessoa que o 

começou. E o mesmo pode acontecer quando volto 

e releio. Existe um esforço, um contato improvável 

que fricciona alguma coisa, que ora tá parada, ora 

se movimenta e faz vibrar; ora é a gente, ora é o 

outro que engata uma conversa e remenda a fala 

em um exercício constante de escuta. 

Assim, o objetivo deste ensaio é refletir sobre a 

escrita artística como gesto de deslocamento, 

acionando a noção de “re-parar” como experiência 

poética e política implicada com a vida. Reparar, 

aqui, não se limita a corrigir ou consertar o que 

foi quebrado. Também envolve parar, exercitar 

uma atenção flutuante e demorar um pouco 

mais. É mover-se e interromper o movimento, 

criar pausas que permitam escutar o que talvez 

passasse despercebido. Habitar esse tempo entre 

uma coisa e outra pode ser forma de presença e 

de cuidado com aquilo que ainda não tem nome, 

mas insiste em aparecer. A partir de uma prática 

artística anticolonial, ensaio como uma escrita 

atravessada pelo processo artístico tem o potencial 

de operar como forma de fabulação, interrupção 

e reconfiguração simbólica de um cotidiano ainda 

marcado por lógicas coloniais, em diálogo com 

relações afrodiaspóricas. 

No Atlântico Negro, a condição diaspórica é vivida 

como um duplo movimento: ser, ao mesmo tempo, 

“eu” e “múltiplo”, em uma experiência que abre 

caminho para aquilo que Glissant formula como o 

saber da Relação. A Relação é o modo glissantiano 

de pensar o mundo como um rizoma oceânico, 

onde os encontros produzem identidades móveis e 

imaginários partilhados. Ela nasce do encontro com 

o outro, onde múltiplas interconexões se tornam 

possíveis e algo novo pode emergir do contato 

com a diferença, sem que haja sobreposição ou 

anulação. Trata-se de um princípio filosófico, 

ético e poético que afirma a interdependência no 

diverso. Esse processo pode ser condensado, de 

forma radical, na pergunta: “Como ser si mesmo 

sem fechar-se ao outro, e como abrir-se ao outro 

sem perder-se a si mesmo?” (Glissant, 2024, p. 

8). A noção de Relação, tal como elaborada por 

Glissant, não estrutura este ensaio como um 

conceito central, mas, ainda assim, é evocada 

como horizonte poético que inspira a escrita e a 

prática artística quando se abre ao encontro com 



106 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

o outro, como quem lembra que uma obra não se 

fecha, e que a Relação é fluxo contínuo, sempre em 

transformação. 

Buscando habitar as provações, imagens e desejos 

trazidos até aqui, reúno três textos desenvolvidos 

ao longo da minha trajetória acadêmica e artística 

que entrelaçam experiências vividas, pensamentos 

estéticos e pesquisas teóricas. Assumo como 

metodologia a escrita ensaística e fragmentária, 

que transita entre memória, performance, imagem 

e linguagem, mobilizando afetos, ancestralidades 

e gestos cotidianos como operadores de 

conhecimento. O percurso não busca uma 

conclusão fechada, mas sustenta a perspectiva da 

demora como potência e a experimentação como 

modo de pesquisar com os acontecimentos do dia 

a dia.

Em Palavrélos, rememoro as expressões da minha 

avó, Maria Aparecida Soares, e de como o corpo 

diz tanto quanto a fala. A partir dessas memórias, 

proponho uma escrita que se aproxima da 

oralidade, da escuta e da performance. O texto é 

também uma tentativa de escrever a partir do que 

não cabe direito nas palavras, desde a vivência. 

Proponho uma conversa com Leda Maria Martins, 

Lélia Gonzalez, Conceição Evaristo, Édouard 

Glissant, bell hooks e Nêgo Bispo, que me ajudam 

a formular sobre uma expressão que, antes de ser 

palavra ou linguagem codificada, é um barulho, um 

ruído, uma forma de experimentação entre o dizer 

e o viver. 

No segundo texto, A gente pega na Pedra e 

entrega na Chave, falo da criação de espaços 

onde possamos andar com nossas bolsas cheias 

de memórias, dores, força e beleza. A frase que 

dá nome ao trabalho, dita por um amigo, o seu 

Denílson, orienta meu percurso como metáfora e 

método: a pedra como carrego colonial; a chave, 

como abertura sensível no cotidiano. Nesse trajeto, 

proponho pensar o artista como alguém chavoso – 

corpo dissidente que provoca ruído e transforma o 

ordinário em possibilidade. Proponho um caminho 

de pesquisa entre corpo, arte, escrita e vida, 

fabulando com as coisas e com as gentes formas 

de estar no mundo de modo um pouco mais poroso.

Por fim, em Depois do Òrún, compartilho 

a experiência do relato da minha primeira 

performance em espaço público, realizada na 

praça Antônio Carlos, em Juiz de Fora, diante das 

ruínas do monumento ao escravocrata Bernardo 

Mascarenhas. Ao interagir com duas crianças, a 

Emilly e a Camile, fui deslocado da cena planejada 

para o encontro com o inesperado. Compartilho 

esse processo e reflito a performance pública em 

diálogo com a cidade, seus rastros e suas ruínas, 

produzindo dissenso por meio da presença, do 

afeto e do improviso. É um convite à movência, 

à escuta das paisagens e à criação de pequenas 

aberturas sensíveis em meio à dureza dos espaços.

O tom fragmentado adotado neste percurso busca 

habitar as bordas do texto e especular que o tipo 

de escrita de artista em que acredito não pretende 

dar conta de tudo (até porque esse negócio de 

dar conta já era pra ter acabado há muito tempo), 

mas se encontra exatamente no que transborda 

em um exercício de reparar o mundo: com suas 

incompletudes, reincidências, constelações, 

opacidades e seu compromisso com um ir e vir, 

que é corte e sutura, e que aqui imagino como 

um movimento de afiar o pensamento e torná-lo 

fiado frente ao que está posto e o que pode ser 

estremecido nas bases epistemológicas a partir de 

uma comunicação implicada com o agora.

Em um modelo de vida forjado por estruturas 

coloniais, raciais e cis-hétero-patriarcais, onde 

o imediatismo dos contatos acelera os ritmos 

do nosso estar-junto, talvez habitar e reparar as 

microfraturas cotidianas desse sistema-mundo 

seja uma forma de sustentar a crença de que 

“quanto mais severa a disruptura, mais profunda 

e poderosa é a renovação que se segue” (Glissant; 

Obrist, 2024, p. 147). Esse gesto nos chama a um 

passo para o lado, como sugere Glissant – um 

movimento em direção aos encontros improváveis, 

capazes de reflorestar o imaginário. Um re-parar: 

desvio que não recua, mas dobra o caminho. Como 

propõe Fred Moten: “E se pudéssemos separar o 

reparo não apenas da restauração, mas da própria 

ideia do original? De modo que o reparo não seja 

mais prioridade, e sim o que antecede. Nesse 

caso, criar e reparar são devotos um do outro, 

suspensos entre o limite e a emenda” (Harney; 

Moten, 2024, p. 66). Nesse intervalo onde o tempo 

se desorganiza, algo pulsa. E talvez aí, como nos 

lembra a filósofa e poeta Audre Lorde, nesse gesto 

de parar e deslocar, “a poesia faz alguma coisa 

acontecer” (Lorde, 2020, p. 106). Bora lá. 



107Artigos do dossiê 

PALAVRÉLOS

Têm coisas que a gente só apre(e)nde com 

o tempo. Falo daquilo que encontramos nos 

gestos, nos comportamentos mais simples e 

nas diversas formas de sintetizar as emoções 

e os acontecimentos. Tudo que fazemos diz 

singularmente sobre uma parcela das coisas do 

mundo e também diz algo, qualquer abobrinha, 

mesmo sem querer dizer.

Eu, que venho de uma família de benzedeiras, 

aprendi desde pequeno que o corpo diz tanto 

quanto as palavras. As mãos, então, nem se fala. 

Minha avó, Aparecida, falava muito pouco. Quando 

não gostava de alguma situação, cerrava o punho 

esquerdo pra trás e o segurava envolvendo o pulso 

com a mão direita. Dizia ela que era uma forma de 

pedir proteção ao Zé Pelintra (se você ficar com as 

mãos assim, ninguém mexe contigo). Mas, quando 

ela resolvia falar algo que fosse, não precisava de 

muito: um suspiro mais forte, tipo um “rhum!”, já 

sintetizava tudo o que queria dizer. Cada entonação 

desse “rhum” significava alguma coisa, e a gente o 

entendia e assimilava a mensagem na hora.

Certa vez, participando de uma live sobre afetos 

(Diáspora..., 2023) com as artistas Massuelen 

Cristina e Charlene Bicalho, me lembrei de um 

desses “rhum” e decidi trazer ele pra conversa. 

Não por acaso, ambas as artistas se lembraram 

de suas avós por fazerem exatamente a mesma 

coisa. Naquele momento, os nossos “rhums” 

se conectaram e parecíamos ter entrado em 

um diálogo codificado: os sorrisos, os olhares 

marejados de memórias, o som das gargalhadas… 

Embora nunca tenham visto minha avó, elas a 

reconheceram através daquele palavrélo, e eu 

também pude me conectar com um pouco das 

suas avós a partir dos gestos que trocamos.

O palavrélo vem de “palavra mais elo”. É uma 

palavra que também é um elo das correntinhas, 

tanto do mar quanto das pulseiras que adornam 

nossos ancestrais. Diferente dos palavrórios que 

os patriarcas brancos nos disseram, tipo “Penso, 

logo existo”, interessa aqui o encontro com a 

mãe negra que está dentro da gente – a poeta – 

que nos sussurra em sonhos: “Sinto, logo posso 

ser livre” (Lorde, 2020, p. 109). Eu falo de uma 

certa tecnologia de conter (esconder/resguardar) 

sentidos em um código linguístico-sonoro, 

operando simultaneamente com a ambivalência, a 

fuga e a recusa.

Isso acontece quando Conceição Evaristo firma os 

pés na memória do chão da sua infância e chega 

mais perto das bacias d’água da sua mãe que 

comportam oceanos. Ela está em busca de sua voz 

e em um estado de embate contra o silenciamento 

histórico (as memórias coletivas apagadas pelo 

discurso colonial) do povo negro no Brasil. A voz 

que surge comporta uma terceira coisa, que não é 

um “eu” nem um “você”. Ela escreve e vive, produz 

espessura e recusa o palco da exterioridade.

Me lembra aquele elo que Édouard Glissant fala da 

palavra que foi aberta a partir da terrível experiência 

dos sistemas das plantações, “um dos pontos 

focais onde se elaboram alguns dos modos atuais 

da Relação” (Glissant, 2021, p. 94). Nas plantações, 

existia um corte com o que é externo a elas no 

mundo. Elas eram lugares fechados, baseados em 

uma estrutura piramidal, que tinha como base a 

massa de escravizados de origem africana. Nesse 

regime absoluto de autocracia, a palavra do povo 

escravizado é codificada como forma de liberdade. 

Eu falo da “palavra direta”, indispensável para a 

realização do trabalho nos diferentes lugares da 

arquitetura colonial, da “palavra reengolida”, que 

responde ao mutismo desse mundo, da “palavra 

diferenciada ou disfarçada”, em que “homem e a 

mulher amordaçados cerram o que dizem”, e da 

mistura que “jazzeou” todas elas (Glissant, 2021, p. 

102). Esse potente léxico é transfigurado na “palavra 

do mundo”, que, se antes estavam nos cânticos das 

músicas nascidas do silêncio, agora se prolongam 

para fora dos limites das fazendas, permanecendo 

abertas como uma parte importante da lição do 

mundo (Glissant, 2021, p. 104).

Essa palavra é formativa de toda uma linguagem 

afrodiaspórica que se encontra nas frestas. Ela 

está nas miudezas: no pequeno buraco do umbigo 

da toalha branca com frutinhas, eu via uma talisca. 

Lá tinha alegria, o olho de boi, a lataria. Miúdas 

explosões de uma sabedoria que crepitava: a vovó 

acendia o fumo.

Isso ocorre menos pela palavra em si e mais 

pela palavra-paisagem que ela produz: pela 

performance2 evocada pela voz, pela sonoridade 

que a palavra abre em nosso peito, pelos nossos 

corpos, pela familiaridade e, ao mesmo tempo, 

pela opacidade que ela assenta no texto quando 

escrita, que diz muito com quase nada. É uma 



108 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

herança de práticas e saberes afro-diaspóricos 

que, ao atravessar o Atlântico, encontram na 

experiência corporificada uma forma de grafar o 

saber (Martins, 2021, p. 36). O que vai na contramão 

do pensamento hegemônico, tendo em vista que 

o ocidente vê na escrita traduzida a lógica que 

rege a razão. Esse modo de ler o mundo cria uma 

separação entre oralidade e escrita, e coloca o 

saber da fala – da “memória” (Gonzalez, 1984, p. 

226) como algo menos importante, categorizado 

como um traço das “sociedades primitivas”. 

Enquanto isso, o saber escrito – da “consciência” 

(Gonzalez, 1984, p. 227) – é visto como aquele 

indispensável à faculdade da determinação.

No Brasil e além, a colonização marginalizou o 

valioso conhecimento oral das comunidades negro-

indígenas, deixando-o à periferia do campo do 

saber. Mas a vivência mostra que todo saber é ser, 

é um saber ser. Aprendi isso com dona Aparecida 

e suas performances cotidianas, e mais tarde com 

Leda Maria Martins e suas oralituras:3 que o saber 

não diz sobre um “explorar”, mas sobre um estar 

“com” e “para”.

Ao considerar que devemos ser e estar presentes 

com e para o saber, penso nas múltiplas naturezas, 

cosmovisões e inúmeras formas de se comunicar 

com as coisas vivas que nos condicionaram a 

esquecer ou se afastar. Porque o saber tem que ser 

vivo, não verdadeiro, me inspirando em Edouard 

Glissant.4 Esse “vivo” não para, está sempre pra 

jogo. Porque é, está sendo.

Quando imagino modos de conversas vivas, 

penso na necessidade de tentar equilibrar essa 

balança das linguagens, usando a palavra escrita 

de maneira mais trêmula, deformando o que é 

possível dessas palavras, como Antônio Bispo dos 

Santos, o “Nêgo Bispo”, propõe ao falar sobre um 

“jogo de contrariar as palavras coloniais como 

modo de enfraquecê-las” (Bispo dos Santos, 

2023, p. 13) que está no centro de sua proposta de 

contracolonização.5 Ele chama isso de “a guerra 

das denominações”, que me soa como um É PRA 

BOTAR PRA FERRAR COM O LÉXICO MESMO e 

observar como algumas palavras ditas tão sólidas 

podem virar um monte de espuma de linguagem, 

sem desejo nem conexão, a ponto de serem usadas 

no automatismo de uma linguagem vazia (Barthes, 

2009, p. 9-13). Ele fala pra gente: “vamos pegar as 

palavras do inimigo que estão potentes e vamos 

enfraquecê-las, e vamos pegar as nossas palavras 

que estão enfraquecidas e vamos potencializá-

las” (Bispo dos Santos, 2023, p. 13). Essa ideia me 

agrada porque diz respeito, ao mesmo tempo, a um 

movimento de autodefesa e contra-ataque, e fala 

sobre uma certa vontade de redistribuir a violência 

trazida por aspectos que alimentam a noção de 

diferença cultural e, consequentemente, os efeitos 

do racial, do nacional, do sexual etc (Silva, 2022, p. 

53-54).

Quais palavras nós ainda não temos? Como 

fazedores de coisas – ou “operários da 

sensibilidade”, como diria seu Mateus Aleluia – 

acredito que, em certos momentos, é essencial 

moldarmos nossas próprias palavras ao encontro 

dos sons que nos acolhem, em busca de uma 

escrita que vá além do pessoal, que fomente 

a construção de paradigmas políticos radicais 

voltados à transformação social e que dialogam 

tanto com o coletivo quanto com o individual.

É como bell hooks nos fala: “às vezes, na vida 

cotidiana, a gente fala diferente com cada pessoa” 

(hooks, 2017, p. 25), o que permite pensar o gesto 

da escrita como um espaço de pluralidade, onde 

múltiplas vozes coexistem em relação umas com as 

outras. Não dar de comer pro idioma colonizador 

como uma forma de proteção: o caminho para 

isso só pode estar na experimentação de cada 

performance vivida, cada sílaba entoada-

corporificada-escrevivida, cada palavrélo separado 

como feijão na bacia.

O que não é uma garantia para nada, já que o 

caminho não é de garantias. Cada palavra é uma 

busca por um litoral, para quem sabe, dilatar as 

experiências do conhecimento em busca de uma 

língua um pouco mais selvagem, que é guia e é 

guiada por outras formas de orientação. Selvagem 

porque, antes de tudo, se coloca em um estado 

bruto, tudo junto, mais cantante, alegre. Tipo um 

“rhum” das avós que me parece ser mais um tipo 

de pista, desejo e experimento na borda das coisas 

ao redor.

Isso requer de nós uma atenção aos movimentos 

de prospecção e retrospecção. Também requer que 

usemos mais o nosso pretuguês (Gonzalez, 1984), 

como Lélia Gonzalez fala pra gente. Nos convoca a 

falar/escrever mais aquelas coisas pequenas que 

cabem uma dúzia ou mais de coisas grandes, que 

façamos mais leituras estilizadas do real (Glissant, 



109Artigos do dossiê 

2021, p. 178) e que fiquemos cientes de uma coisa: 

as palavras traem. “A palavra é, antes de tudo, 

som. O barulho é essencial à fala” (Glissant, 1989, 

p. 123-124 apud Moten, 2023, p. 34).6 E é aí que 

pode haver uma possibilidade para a invenção.

A GENTE PEGA NA PEDRA E ENTREGA NA 

CHAVE7

Dia desses, minha mãe, Paulinha (Figura 1), me 

ligou assustada, dizendo que a patroa dela acordou 

sem a aliança de casamento no dedo, e, pra variar, 

desconfiou que ela tivesse pegado. Conversamos 

por horas sobre o ocorrido. No fim das contas, 

minha coroa decidiu que não levaria mais bolsas 

para o trabalho. Falei com ela que não concordava 

com isso, mas nada que eu pudesse dizer adiantou. 

Essa pesquisa acaba sendo uma forma de fazer 

com que a minha mãe volte a andar com a sua 

bolsa por aí. 

E não só ela, todos nós: com tudo dentro que se 

tem direito a ter e tudo que se possa existir/ser 

imaginado em uma “bolsa/barriga/caixa/casa/

patuá” de ficção (Le Guin, 2021, p. 18). Falo de um 

lugar rugoso e opaco que contenha experiências e 

reservas de energia (do antes, do agora e depois), 

operando com a fuga (Harney; Moten, 2013) e 

a recusa (Silva, 2021) frente a violência racial, 

encontrada nos mais diversos espaços como uma 

ferida infeccionada.8

Esse desejo germina da frase “A gente pega na 

Pedra e entrega na Chave”, que me foi cantada, em 

meados de 2017, pelo seu Denílson – um ex-pedreiro 

e carpinteiro de obras, torcedor do Botafogo e 

goleiro frangueiro – e que se tornou uma intenção 

poética que carrego por onde ando. Seu Denílson 

me ensinou a ver nas Pedras uma possibilidade. 

Aqui, elas podem ser compreendidas enquanto 

um carrego colonial, ou seja, aquilo que é obra e 

herança de um “sistema mundo racista/capitalista/

cristão/patriarcal/moderno europeu e às suas 

formas de perpetuação de violências e lógicas 

produzidas na dominação do ser, saber e poder” 

(Rufino, 2019, p. 10). Já as Chaves seriam aquilo 

que é possível extrair de uma relação sensível 

desprendida desta configuração de mundo, quero 

dizer, elas são possíveis formas de leitura das 

coisas, aberturas mínimas que permitem espiar 

outros modos de relacionamento com o real. 

Eu falo sobre pegar, mastigar e cuspir de outra 

forma, em busca das coisas boas, dos pequenos 

arrebatamentos cotidianos, “do mel do melhor”.9 

E, assim, organizar a raiva de olho no mel, em 

céus azuis, camaradagens, pizzas, cheiro de dama 

da noite, partilhas sensíveis, alegria, nossa força 

maior. Para isso é preciso “tá chave”, uma variação 

de “tá chavoso”, que quer dizer estar estiloso, 

bonito, na beca. 

A figura construída do chavoso, quase sempre, é a 

de quem é cria da favela, ou então quem tem um 

estilo de se vestir como de um favelado: cabelo 

descolorido, meia na canela, óculos espelhados etc. 

Acontece que, muitas vezes, o uso dessa expressão 

é associado de forma racista e estereotipada à 

ideia de “bandido”, “marginal” ou a de alguém que 

é “chave de cadeia”.10 O que me intriga no chavoso, 

frequentemente visto como um representante da 

diferença cultural – do subalterno racial e global 

–, é a forma como ele age de maneira subversiva 

e impõe seu próprio senso de gosto, causando um 

ruído por onde passa. Isso me faz pensar na ideia 

de que a Chave talvez possa ser as pessoas ou uma 

disposição (uma intenção), um jeito de ser/estar 

chave = ser/estar chavoso: de entalhar o mundo 

com seu estilo, de ver beleza nas coisas e ser parte 

dessa beleza, ainda que devemos problematizar 

a ideia de um Belo com “b” maiúsculo e o juízo 

que essa ideia pressupõe. Falo de uma outra 

beleza, do avesso, que não é hierárquica, mas sim 

complementar. E como seria construir/imaginar 

um artista chavoso?

Penso que ser/almejar possíveis chaves é uma 

das formas de provocar ruído nesse sistema-

mundo. O que não é garantia para nada, já que 

os percursos não são de garantias. É sobre estar 

além do estilo, desestabilizar a norma e buscar não 

estremecer perante a violência. O chavoso é uma 

“ameaça” para a sociedade na medida em que ele 

pode ser alguém que canta a pedra do caminho 

das Chaves. Ele é poroso com o mundo. Trata-se 

de ver o mundo com um filtro de cores quentes, 

através das lentes de um Juliet da Oakley (óculos 

espelhados essenciais para um chavoso), e não 

com os olhos que nos ensinaram a usar, com as 

lentes impostas pelos colonizadores, que diz que 

só se olha com os olhos, que o olhar depende do 

fenômeno. Implica em olhar como alguém que 

desconfia, porque “o olho não é apenas espelho, 

mas espelho retificador. O olho deve nos permitir 



110 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

corrigir os erros culturais” (Fanon, 2008, p. 169). 

Isso está naquela coisa que acontece nas criações 

de Arthur Bispo do Rosário e nas escritas de 

Carolina Maria de Jesus e de Stella do Patrocínio, 

esses artistas que vejo como chavosos, que tanto 

me inspiram aqui. Eles veem nas palavras e nas 

coisas uma possibilidade de testemunhar o real de 

maneira rugosa e de produzir, ao mesmo tempo, 

um atrito e uma suspensão (suas fugas) que flutua 

as materialidades: as linhas de algodão, o papelão, 

os fios de varal, as estrelas, o pão, o calçado, o ar, 

as paredes etc.

Daí eu pergunto: como (não) ser de/para/com o 

mundo, quando este, nas configurações em que 

nos foi dado a conhecer, não é de/para/com nós? 

Como buscar flutuar e levitar em um mundo que 

transita entre o estar em pé e o estar deitado? A 

contribuição que a tese propõe, como devolução 

(ou intensificação) à pergunta, é a criação de um 

conjunto de trabalhos heterogêneos, alinhados a 

percepções teóricas, que buscam a construção de 

uma mini-bolsa-manual: um lugar, um guia, uma 

trouxa, uma casca, um saco, um corpo, algo que 

Figura 1 – Frame do vídeo O salão do Rapha, direção de Lucas Soares (2024). 

Fonte: Acervo pessoal do autor.

possa reunir e conter pistas  –  através da incisão 

ética, política e estética de um artista fazedor de 

coisas  –  para desmantelar espaços hostis e sermos 

um pouco mais chavosos no mundo. 

Inspiro-me  na teoria da Bolsa de ficção, de Ursula 

Le Guin, que subverte a tradução de Virginia 

Woolf do herói como uma garrafa (heroísmo 

como botulismo), propondo a garrafa como 

herói: “a garrafa no seu sentido mais ancestral e 

abrangente de recipiente em geral, uma coisa que 

contém outra coisa” (Le Guin, 2021, p. 18). Esse 

conceito reflete o valor das pequenas coisas que 

podem conter inúmeras outras, sem a necessidade 

de heróis e monumentos. Neste recipiente 

simbólico, opero metodologicamente a partir dos 

mementos, um conjunto de procedimentos que 

busca horizontalidades e que vai na contramão 

da ideia de monumento/verticalidade. Me 

dedico assim pela não oficialidade das coisas. 

A pesquisa investiga como um conjunto de 

proposições artísticas manifestam gestos contra-

hegemônicos e possibilitam formas alternativas de 

reconfiguração, tanto a nível simbólico quanto na 



111Artigos do dossiê 

matéria do trabalho. Esses gestos confrontam os 

diferentes contextos que alimentam a diferença 

cultural e a relação intrínseca entre o nacional, o 

racial e o cultural que estruturam os fundamentos 

da racialidade (Silva, 2022, p. 53-54).

Em um imaginário colonizado, quantas Pedras 

desconhecemos? Temos Pedras dentro de nós, por 

toda parte. E com isso, falo das pedras, minerais, 

coisas, objetos etc. que atravessam o espaço-

tempo, como matéria bruta, que remonta ao 

valor energético, econômico, simbólico e jurídico 

do que foi expropriado de terras conquistadas 

e dos corpos escravizados (Silva, 2019, p. 55) no 

momento da colonização europeia nas Américas, 

África e Caribe. Nesses atravessamentos também 

penso nas táticas de resistências, nos quilombos 

e nas marronagens  –  o fenômeno de resistência 

escrava nas Américas  –  que pôde “ser ocasional 

ou definitiva, individual ou coletiva, discreta ou 

violenta; pôde alimentar formas de banditismo 

(caubóis negros do Faroeste, cangaceiros do Brasil, 

piratas negros do Caribe, etc.) ou acelerar uma 

revolução (Haiti, Cuba)” (Bona, 2020, p. 16). Isso 

desperta um desejo de presença daqueles que 

vieram antes e os que virão depois de mim, como 

seu Denílson e minha mãe Paulinha, que pegaram/

pegam nas pedras nos dias que nos passam de um 

devir-negro (Mbembe, 2018, p. 17) e periférico.

Sendo assim, me interesso pela qualidade 

encenada da vida preta, e em como as alegrias, 

os rituais, as práticas coletivas e as violências 

cotidianas atuam como um elemento camuflado, 

mas também estruturante nisso tudo. E nesse 

ponto também procuro conhecer possíveis rotas 

de fugas e suas zonas opacas, que não são mais 

do que formas de se manter em pé do jeito que 

dá, apesar de todo esse fluxo vertical que ameaça 

derrubar tudo o que cresce na terra e busca dar 

frutos. Para isso, neste percurso de construção 

de tese, quero me dedicar ao encontro: conhecer 

pessoas interessantíssimas, achar histórias que 

são tão boas que nem merecem esse nome (de 

história), e colocar algumas vírgulas nas imagens 

que vi. Na procura das Chaves e de me relacionar 

com os eventos, pretendo ir atrás das memórias 

negras nos espaços públicos em um caminho que 

trança, tece, torce, inverte, cria, inventa conceitos 

e palavras, formas de viver, acreditando que a 

pedra espalhada gera faísca e fogo, e a gente sabe 

o poder do fogo no mato seco.

DEPOIS DO ÒRÚN

Ser fruto, praga e erva daninha. A primeira 

performance que fiz em um espaço público foi 

em Juiz de Fora, Minas Gerais, na Praça Professor 

Antônio Carlos, em frente às ruínas do monumento 

ao escravocrata Bernardo Mascarenhas.11 Era um 

sábado ensolarado, como o de muitas cidades 

do sul global, com a diferença de que em Juiz de 

Fora o sol pela manhã não esquenta a gente, ele 

só bate na nossa pele e reluz. Por isso, é preciso 

insistência e constância para se aquecer. Saí de 

casa cedo, antes dele sair para jogo. Não tomei 

café. Combinei com o Wallace – um amigo que 

faria os registros da ação – às dez horas na praça 

para fazermos um ensaio que seria o resultado de 

um momento dedicado naquele lugar. Eu sentia 

a necessidade de produzir um ruído na praça e 

percebi como meu corpo era uma possibilidade 

política e poética de inscrição de gestos de um 

“personagem caminhador, deslocado no corpo 

navegante” (Paula, 2025), que ressoa uma série de 

silenciamentos e apagamentos históricos de uma 

memória colonial muito bem assentada na cidade.

Dois dias antes da ação (na quinta-feira), que era 

o dia de colocar o lixo pra fora, encontrei uma 

daquelas proteções para cachorro, que chamam 

de colar elizabetano, e a levei para casa. Quando vi 

aquele objeto, logo de cara, senti um estranhamento 

– um calafrio. Ele era diferente das proteções de 

cachorro que eu tinha como registro imagético: a 

correia do colar era de um couro grosso e pesado, 

com fivelas desgastadas, quase enferrujadas, e 

com a proteção feita por um acetato bege que não 

permitia ao animal ter nenhum campo de visão 

periférica. Resolvi pegá-lo.

Chegando em casa, mostrei para a minha irmã 

Géssica a aquisição garimpada no lixo e ficamos por 

alguns minutos conversando sobre o que sentíamos 

quando interagimos com aquele objeto. Ao colocá-

lo no pescoço, percebi a existência de uma ordem 

violenta que tinha naquilo tudo. Parecia haver uma 

subtração ou um deslocamento da minha cabeça 

com o restante do meu corpo, o que condicionava 

uma certa desorientação no espaço, uma cisão 

insuportável na ordem do olhar. Me lembrou as 

séries de fotos-performances do artista Dalton 

Paula, chamadas Corpo receptivo (2010) e Corpo 

indivíduo (2011), em que ele produz imagens, quase 

sempre estáticas, com algo tampando sua cabeça, 



112 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

como uma caixa de correios ou uma parabólica 

de televisão, numa espécie de construção de um 

corpo silenciado. Um corpo-objeto, que remonta 

a procedimentos perversamente construídos pelo 

projeto colonial, amparado pelo racismo científico 

e pelas estratégias de engolfamento, responsáveis 

por produzir os efeitos de subjugação racial, 

silenciamento e posse em uma espécie de máscara 

(Kilomba, 2019, p. 33).

Naquela noite, antes de dormir, me lembrei do 

retrato de Anastácia.12 No sábado, dia da ação, 

levei o colar Elizabetano junto comigo, assim como 

também carreguei algumas percepções, medos e 

angústias. Eu acreditava que fazer a performance 

era uma forma de compreender um pouco 

desses sentimentos que me atravessavam. Venho 

percebendo o quanto posso aprender com um 

trabalho, um processo, uma prática. Às vezes, eu 

os proponho como uma forma de aposta. Naquele 

sábado, eu me sentia um pouco assim, apostando 

no escuro.

Saí de casa dez pras dez. Cheguei na P.A.C.10 umas 

dez e quinze. Estava de chinelos, calça preta 

surrada e camisa branca. Fiquei alguns minutos 

observando a dinâmica daquele lugar esperando 

pelo Wallace, que chegou uns dez minutos depois. 

Enquanto ele configurava o equipamento, eu me 

preparava caminhando com os pés descalços 

livremente pelo espaço. Havia poucas pessoas 

por lá, muitas passavam a caminho, mas poucas 

se sentavam e acompanhavam a manhã. No fim 

do dia tomei nota do que me passava. Colo ela 

aqui: “Estou com os pés queimados. O sol foi 

uma grande forma de testemunho para aquele 

momento. Meio-dia. Algumas pessoas fazem o 

horário de almoço, outras estão ali só a passeio. 

Uma mulher varre a praça enquanto conversa pelo 

zap. Duas crianças brincam correndo entre uma 

dúzia ou mais de pombos. Dois homens se banham 

em uma torneira quebrada. Algumas pessoas 

dormem em uma cabana improvisada – só consigo 

ver as pernas para fora (acho que são três). Um 

casal conversa enquanto comem um salgadinho de 

presunto. Muitas pessoas passaram e continuam 

a passar. Eu precisava estar descalço, tocar o 

chão e atritar meu corpo com o que sinto daquele 

lugar. Tudo o que tinha eram restos, pequenos 

fragmentos de um carrego. E quando vi estava 

lá, entre os azuis do céu e do mar e com os pés 

querendo bater uma laje: eram dois tijolos de barro 

cozido, alaranjados e enxutos, e, interligados com 

as linhas verticais do detalhe do chão da praça, 

que mais pareciam vergalhões fantasmas, me 

faziam perceber o quão difícil é ficar de pé e olhar 

o movimento das fumaças dos carros, do hálito do 

calor, das pessoas que passaram por mim e que, 

provavelmente, nunca mais passarão. De maneira 

direta ou não sentia que tudo estava conectado 

por meio dos pequenos gestos. E o teto de tudo 

isso é o limite mais próximo da porta fechada. 

Lâmpada? Janela aberta. Eu conheci a Emilly e 

a Camile junto com sua mãe, Cristiane, enquanto 

fazia uma performance na praça Antônio Carlos, 

ao lado do que sobrou do monumento a Bernardo 

Mascarenhas, desse pilar aí. Eu estava parado em 

frente à base do monumento, descalço, sem camisa 

e com um colar elizabetano. Fiquei ali por mais 

ou menos duas horas sem me mexer. Me sentia 

impotente e desprotegido. O que me confortava 

era olhar pra cima, pro Òrún. Até que ouvi a voz da 

Emilly (a menina de azul) me perguntando o que eu 

estava fazendo e se eu podia tirar uma foto dela. 

A performance acabou ali (ou ela só continuou, de 

outra forma?). Eu comecei a prestar atenção no 

que importava naquele momento: fiz várias fotos 

da Emilly e da sua irmã; o máximo que o restante 

do cartão de memória da câmera deu. Para além 

de como saíram as fotos, eu via ali um testemunho 

da vida frente ao desencanto do que simbolizava 

os restos daquele cacareco colonial. A Emilly e 

a Camile estavam ali, presentes. Ainda sinto um 

leve incômodo nos pés. Agora está tudo bem”.11 

Coloquei o nome dessa ação de “Eran òrún”: 

Eran òrún, em Iorubá “carne do[e] pescoço”, 
se materializa enquanto um gesto. A violência 
colonial histórica e do cotidiano vivido condiciona 
nossas percepções, saberes, corpos e olhares. A 
distinção entre a cabeça e o corpo de um indivíduo, 
desde sempre foi atribuída ao corpo negro [corpo-
ferramenta] em antítese ao “corpo universal” [corpo-
pensante]. Essa visão verticalizada, ocidental, se 
manifesta pela sublimação dos acontecimentos, 
nos fazendo olhar para cima mesmo quando as 
estruturas de poder nos condicionam a manter a 
cabeça abaixada. Todavia, em Iorubá, òrún também 
é céu, mundo espiritual. Talvez o pescoço possa ser 
uma via de passagem entre as dores, os carregos, as 
afirmações e as buscas de diferentes estrelas do céu 
ensolarado que nos toca. A ação germina sobre o que 
restou do monumento dedicado ao empreendedor 
e escravocrata Bernardo Mascarenhas, localizado 
na praça Antônio Carlos, na cidade de Juiz de Fora, 
Minas Gerais. Da pedra bruta à pedra broto, pelo 
caminho da impenitente saliva do mar de nossas 
diásporas (Soares, 2021, p. 153).



113Artigos do dossiê 

Além das muitas sensações e emoções que senti 

antes, durante e depois da ação, a performance foi 

uma forma de aprender com o corpo, com o sol 

e com as pedrinhas do chão da praça. O trabalho 

me sugeriu caminhos não determinísticos e incitou 

movimentos como se falasse ao pé do ouvido: “Tá 

bem, vamos lá. Tira essa coisa da sua cabeça e olha 

o que realmente importa: vai lá tirar as fotos das 

meninas!”. Era como se existisse na própria ação 

uma passagem, ou um conjunto de passagens: 

da pausa para o movimento, do objeto ao sujeito, 

do corpo silenciado a uma possibilidade de cura 

no entretempo, no entre-espaço, da barreira ao 

deságue, do Eran (a carne) ao Òrún (o céu, mundo 

espiritual) e de um tão esperado “depois” dessas 

ruínas coloniais nos espaços. 

Estava tudo implicado. Minhas intenções 

estavam ali, mas estavam como qualquer outra 

coisa: as escolhas, os desejos, os momentos, as 

materialidades. “O tempo e a situação em que 

esta performance acontecia – uma performance 

singular, qualquer performance singular, a singular 

performance que tenho em mente” (Silva, 2021, 

p. 292) era algo que se desdobrava e que eu não 

podia controlar. E chegou um momento em que eu 

nem queria dar conta mesmo. “E se o que interessa 

no trabalho de arte ultrapassa a representação não 

por conta de seu ‘por quê’, ou de seu ‘quando’ ou 

de seu ‘onde’, mas em razão de seu ‘como’ e seu ‘o 

quê’?” (Silva, 2019, p. 54). Esse “como”, naquele dia, 

me falava um pouco daquele gesto de passagem, 

da voz das meninas, de uma sensação de estar 

em casa, que era uma espécie de automatismo do 

gesto, uma certa persistência e familiaridade, que 

criava uma abertura à sensibilidade das pequenas 

coisas. Isso fez brotar em mim uma intenção de 

deixar as coisas se movimentarem pelo afeto, pela 

intuição e pelo instinto, “para não perder o gosto 

de estar gostando de tudo isso” (Patrocínio, 2001, 

p. 73). O trabalho me dava pistas que, a princípio, 

eu não conseguia ver. Tudo mais nessas imagens 

marcadas é um convite ao acaso, a um “não saber 

ao certo” (Bourgeois, 2001 apud Panadés, 2017, p. 

111-112),12 uma espécie de enigma. Ou a realidade 

onde a vida não dá conta de caber.

Sei lá, essa foi a primeira vez que me atentei para 

Figura 2 – Eran òrún (passagem) (2021). Foto-performance. 

Fonte: Acervo pessoal do autor.



114 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

a potência do encontro nesses espaços. Eu nunca 

tive uma relação nostálgica com as cidades em 

que vivi, até porque eu nunca fui de ficar andando 

por aí. Isso mudou quando entrei na faculdade de 

Artes e comecei um estágio no Departamento de 

Saúde Mental de Juiz de Fora, num Caps AD III.13 Lá, 

tínhamos o costume de fazer “busca ativa”, que é 

uma espécie de visita aos usuários do serviço de 

saúde que estavam há um tempo sem aparecer 

nas unidades. Eu acabei indo nessas buscas 

menos vezes do que gostaria, mas isso me fez 

conhecer lugares e pessoas, além de experienciar 

as cidades que existem em uma Juiz de Fora que 

eu desconhecia: preta, ancestral, periférica, em 

situação de rua, de passagem, sempre movediça. 

Que era um pouco diferente da história contada nas 

praças, nos nomes das ruas da cidade, de toda uma 

narrativa brancocêntrica da chamada “Manchester 

mineira” ou da “princesinha de Minas”.

Isso me faz acreditar que os lugares mudam de 

acordo com as nossas buscas e com os nossos 

encontros dessa procura. Tem uma parte do filme 

As Praias de Agnés (2008) em que a cineasta 

Agnés Varda fala que, se pudéssemos abrir as 

pessoas, encontraríamos paisagens dentro delas. 

Isso me emociona. E eu penso que o contrário 

também poderia acontecer: se abríssemos as 

paisagens, lá no fundo, encontraríamos um 

conjunto de momentos da vida de cada pessoa que 

atravessou aquele lugar. A pracinha… A sorveteria 

do Zé Lúcio… A rua com cheiro de dama-da-noite… 

A Emilly e a Camile. 

Enquanto vejo esses lugares no zigue-zague, 

as pessoas passam quase sempre no corre: “ao 

pesado!” – elas falam. Uma vez li uma passagem 

que diz assim: “o sol nunca se cansa de nascer, 

mas o homem pode se cansar de estar no sol” 

(Schwarz-Bart, 1986, p. 157 apud Pereira, 2020, 

p. 7).14 De certa forma, eu me cansei de ficar no 

sol no dia da performance Eran òrún. Para isso, 

precisei contornar a torre, aprumar as solas e 

fugir das poças. Tem uma certa ginga nisso tudo, 

que acredito que devemos usar cada vez mais em 

nossas vidas. Porque se “toda paisagem é rosto” 

(Bona, 2020, p. 14), o resto de imagem é uma 

pegada-marca enquanto fisionomia em movimento 

Figura 3 – Depois do òrún #1 (2021). Foto-performance. 

Fonte: Acervo pessoal do autor.



115Artigos do dossiê 

de um calcanhar para fora. Calcanhar para fora 

enquanto braço para dentro, qualquer um dos 

membros enquanto rosto, e todo corpo, toda 

paisagem enquanto rebolado. Por isso: É PRECISO 

SAMBAR NA CARA DOS ESPAÇOS. A busca é pela 

movência.

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Se o melhor do caminho é a demora, talvez seja 

porque nela reside a possibilidade de escuta, 

encontro e atravessamento. Ao longo deste 

ensaio, propus uma travessia que não se fecha 

em respostas, mas se abre a gestos fragmentários 

que fabulam e reparam. Partindo de um convite 

feito pela sentença poética de Édouard Glissant – 

de escrever como quem diz o mundo  – , caminhei 

entre lembranças, ruídos e afetos para pensar a 

escrita de artista como forma de aproximação 

com a vida. A noção de Relação, tal como 

elaborada por Glissant, se apresentou não como 

um conceito fechado ou ferramenta de ordenação 

do pensamento, mas sim como ritmo, um gesto 

em movimento, uma inspiração, para abertura de 

contatos improváveis advindos do conhecimento 

aberto da experiência diaspórica.

Se a demora não é sinônimo de inoperância, é 

porque há outras coisas que se movem dentro da 

gente quando nos dispomos a escutar o tempo 

considerado parado. Isso acontece, por exemplo, 

ao notar a respiração que antecede uma fala, ou 

uma expressão onomatopéica que, às vezes, vem 

antes ou depois como resposta a algo – e que 

só é assimilada quando nos dedicamos a sentir 

a intenção de quem a emite. É nesse campo, 

especialmente nas memórias que tenho da minha 

avó Aparecida, que ensaiei brevemente a noção 

de palavrélo. Não se trata exatamente de um 

conceito, mas de uma observação sobre os ruídos 

e sons como formas de comunicação e escuta das 

relações construídas com as famílias negras que 

convivi. No campo da escrita artística e acadêmica 

cabe a nós a tarefa em aberto de enfraquecimento 

da palavra colonial e o semeio das nossas próprias 

palavras e palavrélos, vindos dos nossos quintais, 

dos nossos corpos e das guerras de denominação 

de que fala Nêgo Bispo. Essa percepção me 

Figura 4 – Depois do òrún #2 (2021). Foto-performance. 

Fonte: Acervo pessoal do autor.



116 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

fez tensionar a ideia da “palavra aberta” nas 

plantations, como pensada por Glissant: uma 

palavra codificada, melódica, coletiva, que carrega, 

em seu silêncio e som, a potência de construir um 

elo afro diaspórico.

Se a inoperância também pode ser tática, um modo 

de se resguardar e pensar em um contragolpe, o 

episódio de racismo cotidiano vivido por minha 

mãe Paulinha e sua bolsa me levou a querer 

confeccionar, em meu doutorado em curso, uma 

bolsa poética guiada pela sentença A gente pega 

na Pedra e entrega na Chave. Para onde isso vai 

me levar, ainda não sei. Por enquanto, aproveito a 

demora do caminho em diálogo com a teoria da 

bolsa de ficção de Ursula Le Guin, entendendo que, 

se a narrativa ocidental do herói, materializada 

como lança vertical e linear, encarna a violência da 

expansão, a bolsa, por outro lado, aponta para o 

gesto da coleta, da preservação e da transmissão 

de vida – no meu jargão chavoso: pegar na pedra 

e entregar na chave. O arquivo, ou o modo de 

transmissão da narrativa, nesse sentido, não é 

repositório, mas acontecimento: algo que só existe 

quando se articula com práticas que impõem 

outros ritmos no tempo, ficcionaliza o real e, ao 

fazê-lo, intervêm no agora.

Se o contragolpe, quando coletivo, pode virar uma 

dança no espaço, o lugar de conhecer o outro 

é qualquer lugar. Foi o que aconteceu quando 

executei a performance Eran órùn e conheci a 

Emilly e a Camile. Esse episódio de troca, resultou 

nas foto-performances que chamei de Depois do 

órùn, que seria a resposta que precisava para as 

questões que carregava antes de decidir ficar em 

pé, com os pés descalços, diante de uma ruína 

do passado colonial ainda presente no espaço. 

A resposta que fica, depois do tempo de pausa e 

demora naquela paisagem, é de testemunhar a 

vida frente ao desencanto e saber com quem me 

aliar frente a esses restos de violência colonial. 

Porque toda ação, movimento, ficção e desejo 

frente a essas Pedras deve ser coletiva e movente. 

Assim o gesto floresce.

E, por fim, se é verdade que “a poesia faz 

alguma coisa acontecer” (Lorde, 2020), que 

ela desestabiliza o que parecia fixado, então 

talvez escrever – nesses tempos de velocidade e 

desatenção – seja justamente um modo de insistir 

no que ainda pode brotar. No ir e vir da fala escrita, 

da imagem, do gesto e do corpo, algo se move 

(ou não). E quando tudo parecer duro demais, 

seguimos, um pouco mais perto do que antes.

REFERÊNCIAS

BARTHES, Roland. O prazer do texto. 5. ed. São 

Paulo: Perspectiva, 2009.

BISPO DOS SANTOS, Antônio [Nêgo Bispo]. A 

terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/ 

Pisegrama, 2023.

BONA, Dénètem Touam. Cosmopoéticas do 

refúgio. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2020.

CENTRO Cultural Anastácia. História de uma 

princesa Bantu. Centro Cultural Anastácia 

(CCEA). Florianópolis, 2021. Disponível em: <https://

ccea.org.br/institucional/#:~:text=Escrava%20

Anast%C3%A1cia%20%C3%A9%20uma%20

p e r s o n a l i d a d e , e x i s t e m % 2 0 p r o v a s % 2 0

materiais%20da%20mesma>. Acesso em: 1 nov. 

2024.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. 

Salvador: EDUFBA, 2008.

MOTEN, Fred. Na quebra: a estética da tradição 

radical preta. São Paulo: Crocodilo/ N-1 edições, 

2023.

GLISSANT, Édouard. Poética da relação. Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

GLISSANT, Édouard. Tratado do Todo-Mundo. São 

Paulo: n-1edições, 2024.

GLISSANT, Édouard; OBRIST, Hans Ulrich. 

Conversas do arquipélago. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2024.

GLISSANT, Édouard. Vrai / Vivant (Répertoire 

vidéo E. Glissant). YouTube, 22 de janeiro de 

2013. Disponível em: <https://www.youtube.com/

watch?v=rcVqjvsSpbI>. Acesso em: 18 out. 2024.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura 



117Artigos do dossiê 

brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, São 

Paulo, Anpocs, p. 223-244, 1984. 

HARNEY, Stefano; MOTEN, Fred. The 

undercommons: Fugitive Planning and Black 

Study. Minor Compositions, 2013.

HARNEY, Stefano; MOTEN, Fred. Mais uma vez, 

subcomuns: Poética e hapticalidade. São Paulo: 

GLAC edições, 2024.

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação 

como prática de liberdade. São Paulo: WMF Martins 

Fontes, 2017.

HONÓRIO, Gustavo. Polícia diz que usou foto de 

Chavoso da USP em página de reconhecimento 

por ser ‘semelhante’ a suspeito. 22/12/2022. G1 

SP. Globo Comunicação e Participações, São 

Paulo, 2022. Disponível em: <https://g1.globo.

com/sp/sao-paulo/noticia/2022/12/22/policia-diz-

que-usou-foto-de-chavoso-da-usp-em-pagina-de-

reconhecimento-por-ser-semelhante-a-suspeito.

ghtml>. Acesso em: 29 mai. 2023.

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: 

episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2019.

LE GUIN, Ursula K. A teoria da bolsa de ficção. 

São Paulo: N-1 Edições, 2021.

LORDE, Audre. A poesia faz alguma coisa acontecer. 

In: Sou sua irmã: escritos reunidos. São Paulo: Ubu 

Editora, 2020.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo 

espiralar, poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: 

Cobogó, 2021. 

MBEMBE, Achille. Crítica da Razão Negra. São 

Paulo: N-1 edições, 2018. 

MBEMBE, Achille. Brutalismo. 2. ed. São Paulo: N-1 

edições, 2022.

MOTEN, Fred. Na quebra: a estética da tradição 

radical preta. São Paulo: Crocodilo/N-1 edições, 

2023.

PANADÉS, Julia Gomes. Ela, a criação: também 

em Clarice Lispector e Louise Bourgeois. Tese 

(Doutorado em Artes), Faculdade de Letras, 

Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 

Horizonte, 2017.

PAULA, Dalton. Dalton Paula – artista visual. 

[s.l.], 2025. Disponível em: <https://daltonpaula.

com>. Acesso em: 14 jul. 2025.

PATROCÍNIO, Stella do. Reino dos bichos e dos 

animais é o meu nome. Rio de Janeiro: Azougue 

Editorial, 2001.

PEREIRA, Edimilson de Almeida. Front. São Paulo: 

Editora Nós, 2020.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio 

de Janeiro: Mórula, 2019.

SALOMÃO, Waly. O mel do melhor. Rio de Janeiro: 

Rocco, 2001.

SCHECHNER, Richard. O que é performance? O 

Percevejo. Revista de Teatro, Crítica e Estética, Rio 

de Janeiro, UniRio, v. 11, n.12, p. 25-50, 2003. 

SILVA, Abel. Um poema de Abel Silva. Jornal 

Plástico Bolha, Rio de Janeiro, 10 de dezembro de 

2023. Disponível em: <https://jornalplasticobolha.

blogspot.com/2023/12/um-poema-de-abel-silva.

html>. Acesso em: 5 jul. 2025.

SILVA, Denise Ferreira da. Homo Modernus: para 

uma ideia global de raça. Rio de Janeiro: Cobogó, 

2022.

SILVA, Denise Ferreira da. Ler a arte como 

confronto. Logos, Uberlândia, v. 27, n. 3, p. 290-296, 

2021.  Disponível em: <https://www.e-publicacoes.

uerj.br/logos/article/view/57382>. Acesso em: 20 

mar. 2024.

SILVA, Denise Ferreira da. Em estado bruto. ARS, 

São Paulo, v.17, n.36, p. 45-56, 2019. Disponível 

em: <https://www.revistas.usp.br/ars/article/

view/158811/154921>. Acesso em: 20 mar. 2024.

SOARES, Lucas. Eran òrùn.  Revista Poiésis, 

Niterói, v.22, n.38, p. 153-161, 7 jul. 2021. Disponível 

em: <https://periodicos.uff.br/poiesis/article/

view/48942>. Acesso em: 22 jun. 2024.



118 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Vídeo

DIÁSPORA Galeria. Afeto + [DES] manches: 

Lucas Soares e Massuelen Cristina | Mediação 

Charlene Bicalho, [s.l.]: Youtube. Transmitido 

ao vivo em 4 de julho de 2023. 1 vídeo (1:04:04). 

[Live]. Disponível em: <https://www.youtube.com/

watch?v=fB4z3WfgB_o&t=1143s > Acesso em: 12 

nov. de 2024.

Notas

1 O presente texto compõe a pesquisa de doutorado do 
autor, intitulada provisoriamente A gente pega na Pedra 
e entrega na Chave: uma mini-bolsa-manual para ser 
mais chavoso por aí, em andamento pelo Programa de 
Pós-Graduação em Estudos Contemporâneos das Artes, 
da Universidade Federal Fluminense (PPGCA-UFF), sob 
orientação do professor doutor Jorge Luiz Rocha de 
Vasconcellos.

2 Performances são “comportamentos marcados, 
emoldurados ou acentuados, separados do simples viver 
– ou comportamentos restaurados” (Schechner, 2003, p. 
35).

3  Sobre o termo oralitura: “Aludi a alguns modos e meios 
pelos quais, no âmbito das práticas performáticas, o 
gesto e a voz modulam no corpo a grafia dos saberes de 
vária ordem e de naturezas as mais diversas, incluindo-
se aí um saber filosófico, em particular uma concepção 
alterna e alternativa do tempo, de suas reverberações e 
de suas impressões e grafias em nosso modo de ser, de 
proceder, de atuar, de fabular, de pensar e de desejar. […] 
destacando neles o trânsito da memória, da história, das 
cosmovisões que pelas corporeidades se processam” 
(Martins, 2021, p. 41).

4 Cito a frase cantada por Glissant, “rien n’est vrai, 
tout est vivant” (“nada é verdadeiro, tudo é vivo”). Cf. 
Glissant, 2013.

5 A contra-colonização se insere em um diálogo tanto 
teórico quanto prático, ancorado nas visões de mundo 
dos povos afro-pindorâmicos, que se posicionam contra o 
colonialismo utilizando métodos e formas de resistência 
elaboradas por comunidades negras e indígenas que 
se recusaram a ser colonizadas, tendo como exemplos 
históricos marcantes Canudos e Palmares.

6 A citação reproduzida aqui de Édouard Glissant 
encontra-se na obra Caribbean Discourse: Selected 
Essays, publicada pela Caraf Books/University Press of 
Virginia em 1989.

7  Esse texto fez parte da apresentação do tema do meu 
projeto de doutorado em andamento intitulado A gente 
pega na Pedra e entrega na Chave: uma mini-bolsa-
manual para ser mais chavoso por aí (2024).

8  Utilizo a noção de “ferida como trauma”, proposta por 
Grada Kilomba (Laplanche; Pontalis, 1988 apud Kilomba, 
2019, p. 37). Kilomba conceitualiza a experiência do 

racismo cotidiano como traumática a partir de um 
relato psicanalítico de um evento, associando a ideia 
de “trauma colonial” ao “trauma individual”. Destacam-
se três categorias de trauma: 1) Choque violento: uma 
resposta imprevisível que coloca o indivíduo como 
“outro” e produz uma irracionalidade no entendimento, 
dada a intensidade do evento, e uma insegurança 
com a superação do episódio; 2) Separação: o corte 
da noção de pertencimento social do indivíduo, que 
produz o isolamento e uma sensação interna de perda; 
e 3) Atemporalidade: momento em que o passado 
e o presente se tornam indistintos, ou seja, onde “o 
colonialismo e o racismo coincidem” (Kilomba, 2019, p. 
216-223).

9  Título de uma antologia do poeta baiano Waly Salomão 
(2001).

10 Um episódio que comprova esse racismo estrutural 
e sistêmico que não está apenas na palavra, é o que 
aconteceu com o youtuber, palestrante e estudante de 
sociologia Thiago Torres, o “Chavoso da USP”, que teve 
a sua foto colocada no álbum de suspeitos da polícia de 
São Paulo, por sua imagem ser “semelhante a de um 
suspeito” (palavras da polícia). Cf. Honório, 2022. 

11 O monumento homenageia Bernardo Mascarenhas, 
escravocrata e empreendedor mineiro, responsável 
pela fundação da Companhia Têxtil (1888), também 
fundador da Companhia Mineira de Eletricidade (1888) e 
da Usina Hidrelétrica de Marmelos (1889) com Francisco 
Batista de Oliveira. O monumento era composto por três 
figuras humanas em um formato triangular. À esquerda, 
a representação de um escravizado, segurando uma 
alavanca movimentando um pequeno conjunto de 
engrenagens. À direita, uma mulher segurando um 
ramo de palmeira (um símbolo de vitória e paz) e um 
carretel de fio têxtil. No meio dessas figuras, sobre um 
pequeno pilar de concreto, está o busto de Bernardo 
Mascarenhas, com uma proporção superior à escala 
humana. Logo abaixo do busto, há uma placa com as 
inscrições: “Passou pela vida semeando exemplos de 
honradez, perseverança e trabalho: morreu recebendo 
a benção do povo”. Localizado na praça Antônio Carlos, 
região central da cidade de Juiz de Fora, Minas Gerais, 
o monumento foi inaugurado em maio de 1938. Em 
dezembro de 2020, após uma intensa temporada de 
chuvas, o estatuário foi derrubado por uma imensa 
acácia negra em um movimento, para mim, de restituição 
simbólica e estética naquele lugar.

12 Escrava Anastácia, descrita como uma das figuras 
femininas mais importantes da história negra, é 
venerada como santa e heroína em várias regiões do 
Brasil. Anastácia é conhecida principalmente por uma 
imagem desenhada por Étienne Victor Arago, que 
retrata uma escravizada do século XVIII usando uma 
máscara de ferro, método utilizado nas minas de ouro 
para impedir que os escravizados engolissem o metal. No 
entanto, pouco se sabe sobre esta grande mártir negra, 
uma das inúmeras vítimas do regime de escravidão no 
Brasil, devido à escassez de dados disponíveis sobre ela. 
Cf. Centro…, 2021.

13  Assim é conhecida a Praça Professor Antônio Carlos. 



119Artigos do dossiê 

14 Relato pessoal realizado em 26 de março de 2021.

15 A citação de Louise Bourgeois, incluída em Panadés 
(2017), consta na obra Louise Bourgeois: destruição do 
pai, reconstrução do pai, tradução de Álvaro Machado e 
Luiz Roberto Mendes Gonçalves, publicado pela editora 
Cosac Naify, em 2001.

16 A sigla refere-se ao Centro de Atenção Psicossocial em 
Álcool e outras Drogas.

17 A citação de Simone Schwarz-Bart, incluída em Pereira 
(2020), consta na obra A ilha da chuva e do vento, 
tradução de Estela dos Santos Abreu, publicado pela 
editora Marco Zero, em 1986.

SOBRE O AUTOR

Lucas Soares é artista visual e fazedor de coisas. 

Doutorando em Estudos Contemporâneos das Artes 

pela Universidade Federal Fluminense (PPGCA-

UFF). Mestre em Artes, Cultura e Linguagens pela 

Universidade Federal de Juiz de Fora (PPGACL-

UFJF). E-mail: lucassoaresarte@gmail.com

Recebido em: 30/11/2024

Aceito em: 25/04/2025



120 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

A INTERSEÇÃO DAS ARTES GRÁFICAS E OS MATERIAIS 
DA EXPRESSIVIDADE NORDESTINA PARA REIMAGINAR O 
NORDESTE1

A THE INTERSECTION OF GRAPHIC ARTS AND THE EXPRESSIVE MATERIALS OF 

NORTHEASTERN CULTURE TO REIMAGINE THE NORTHEAST 

Adriel Figuerêdo 
PPGAV-UFBA

Resumo
 
Este artigo explora a reimaginação das 
representações culturais do Nordeste brasileiro 
através das artes gráficas, integrando materiais 
regionais e técnicas tradicionais como gravura 
em couro, tecido e argila. Com base nas teorias 
de Durval Muniz e Hans Belting, o estudo objetiva 
questionar narrativas estereotipadas e propor 
novas abordagens imagéticas que celebrem a 
diversidade cultural da região. Metodologicamente, 
a pesquisa combina uma análise crítica das 
representações existentes com práticas artísticas 
que ressignificam os materiais locais. Os resultados 
demonstram que a interseção entre teoria e 
prática artística promove uma revalorização 
cultural, contribuindo para o entendimento da 
identidade nordestina em diálogo com questões 
contemporâneas. Conclui-se que a arte pode 
funcionar como um instrumento de resistência e 
inovação, oferecendo perspectivas mais ricas e 
diversas sobre o Nordeste.

Palavras-chave:

Gravura artística; identidade cultural; nordeste 

brasileiro; teorias de imagem; materiais 

tradicionais.

Keywords:

Printmaking; cultural identity; Brazilian northeast; 

image theories; traditional materials.

Abstract

This article explores the reimagination of cultural 

representations of the Brazilian Northeast through 

graphic arts, integrating regional materials and 

traditional techniques such as engraving on 

leather, fabric, and clay. Based on the theories of 

Durval Muniz and Hans Belting, the study aims 

to question stereotypical narratives and propose 

new imagetic approaches that celebrate the 

region's cultural diversity. Methodologically, the 

research combines a critical analysis of existing 

representations with artistic practices that reframe 

local materials. The results demonstrate that the 

intersection between theory and artistic practice 

promotes cultural revaluation, contributing to 

the understanding of Northeastern identity in 

dialogue with contemporary issues. It concludes 

that art can serve as an instrument of resistance 

and innovation, offering richer and more diverse 

perspectives on the Northeast.



121Artigos do dossiê 

INTRODUÇÃO

Nas últimas décadas, a arte contemporânea 

tem se afirmado como um campo propício para 

a interseção entre representações imagético-

discursivas e estudos culturais. No contexto do 

Nordeste brasileiro, essa interseção se configura 

como uma ferramenta crítica que possibilita 

a reimaginação de identidades e narrativas, 

desafiando estereótipos históricos e promovendo 

novas leituras da região. A gravura artística, ao 

incorporar materiais tradicionalmente associados 

à cultura nordestina, como couro, argila e tecido, 

apresenta uma oportunidade única para a captura 

e reinterpretação das memórias e histórias desse 

território.

Este artigo tem como objetivo investigar de que 

maneira as representações do Nordeste, conforme 

discutidas por Durval Muniz de Albuquerque 

Júnior em A invenção do Nordeste e outras artes, 

podem ser reimaginadas por meio da gravura 

contemporânea. A teoria da imagem, segundo 

Hans Belting, e a interdisciplinaridade proposta 

por Aby Warburg oferecem as bases teóricas 

para a análise de como essas práticas artísticas 

não apenas refletem, mas também subvertem os 

discursos tradicionais, contribuindo para novas 

leituras da identidade e da memória cultural da 

região.

Ao explorar a convergência entre a teoria e 

a prática artística, o artigo examina como a 

utilização consciente de materiais regionais pode 

desafiar discursos preestabelecidos e oferecer 

novas perspectivas sobre a identidade nordestina. 

A análise das obras artísticas revela como essas 

representações podem questionar e reformular 

narrativas culturais, propondo novas formas de 

pensar e interpretar o Nordeste.

O Nordeste brasileiro, com sua rica diversidade 

cultural e histórica, tem sido objeto de inúmeras 

representações imagético-discursivas, que 

moldaram a percepção da região tanto nacional 

quanto internacionalmente. Essas representações, 

frequentemente carregadas de estereótipos e 

mitos, são amplamente discutidas por Albuquerque 

Júnior em sua obra. De maneira complementar, 

a teoria da antropologia da imagem de Hans 

Belting oferece uma perspectiva inovadora para 

compreender como as imagens são produzidas, 

percebidas e reinterpretadas em contextos 

culturais específicos.

Diante disso, este artigo se propõe a investigar 

como as representações imagético-discursivas do 

Nordeste podem ser reinterpretadas e desafiadas 

por meio da gravura artística contemporânea, 

utilizando materiais expressivos da região. A 

pergunta central que norteia esta pesquisa é: 

“Como as representações imagético-discursivas 

do Nordeste brasileiro, conforme discutidas por 

Durval Muniz de Albuquerque Júnior e Hans 

Belting, podem ser reinterpretadas e expandidas 

por meio da gravura artística utilizando materiais 

de expressividade nordestinas?”. Pretendemos 

não apenas analisar as teorias de Albuquerque 

Júnior e Belting, mas também demonstrar, através 

de exemplos, como a arte pode se configurar 

como um meio potente de transformação cultural, 

promovendo a reimaginação da identidade e da 

memória cultural nordestina.

DURVAL MUNIZ DE ALBUQUERQUE JÚNIOR E 

A INVENÇÃO DO NORDESTE

Durval Muniz de Albuquerque Júnior, em A invenção 

do Nordeste e outras artes, analisa o Nordeste como 

uma construção cultural moldada por narrativas 

que reforçam estereótipos. Segundo ele, essas 

representações, baseadas em visões regionalistas, 

consolidaram uma imagem homogênea da região, 

associada ao sertanejo resistente, às secas e à 

pobreza. Essas imagens simplificam a diversidade 

e complexidade sociocultural do Nordeste, 

influenciando tanto percepções internas quanto 

externas.

O autor critica a reprodução desses estereótipos 

nas artes, que contribuem para cristalizar 

mitos e obscurecer facetas contemporâneas, 

como modernidade e resiliência. Ele defende a 

necessidade de revisitar a figura do sertanejo, 

incorporando aspectos que refletem a capacidade 

adaptativa e as mudanças da região. Obras 

literárias do “romance de 30”, como Vidas Secas, 

de Graciliano Ramos, consolidaram representações 

imagéticas do sertão e da miséria: “Nordeste do 

fogo, da brasa, da cinza e do cinza [...] da fome, 

da sede, da fuga para o Sul” (Albuquerque Júnior, 

2011, p. 139).

Nas artes visuais, séries como Os Retirantes 

(Retirantes, Criança morta e Enterro na rede), 



122 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

de Cândido Portinari, reforçam essas narrativas, 

materializando dramas sociais em figuras 

esquálidas e paisagens áridas. Essa iconografia, 

combinada à literatura, influenciou também 

produções cinematográficas e televisivas, 

perpetuando visões estagnadas do Nordeste.

Autores como Jorge Amado e João Cabral de 

Melo Neto, e músicos como Luiz Gonzaga, também 

contribuíram para consolidar o imaginário 

nordestino, seja celebrando a cultura popular ou 

reforçando a ideia de um sertão marcado pela seca 

e pela saudade. Gonzaga, em especial, instituiu o 

Nordeste como um espaço nostálgico e resistente, 

onde as relações patriarcais e comunitárias 

permanecem preservadas (Albuquerque Júnior, 

2011, p. 185).

No entanto, Albuquerque Júnior destaca a urgência 

de desafiar essas representações, propondo uma 

releitura crítica para refletir a diversidade histórica, 

cultural e social do Nordeste. Essa abordagem 

visa desconstruir simbolismos que perpetuam o 

sofrimento e o atraso como definições exclusivas 

da região.

HANS BELTING E A ANTROPOLOGIA DA 

IMAGEM

Segundo Hans Belting (2005), em sua teoria da 

antropologia da imagem, as imagens transcendem 

o aspecto visual, atuando como entidades culturais 

vivas que interagem com seus contextos históricos 

e sociais. As imagens são moldadas por seu 

ambiente e pelas relações humanas, funcionando 

como construções simbólicas conectadas ao corpo 

e à cultura.

Essa perspectiva é essencial na análise das 

representações artísticas do Nordeste brasileiro, 

cujas imagens, como a do vaqueiro ou de 

elementos regionais, têm significados densos e 

históricos. Ao utilizar materiais locais, como couro 

e argila, artistas contemporâneos ressignificam 

essas representações, rompendo com narrativas 

tradicionais e trazendo novas leituras. Conforme 

Belting (2005), o uso desses materiais agrega 

camadas simbólicas às obras, promovendo um 

diálogo entre passado e presente.

A imagem de Luiz Gonzaga vestido como vaqueiro 

(Figura 1), por exemplo, transcende a figura do 

artista para se tornar um símbolo cultural. A 

vestimenta de couro, além de sua funcionalidade, 

tornou-se um marcador identitário visual do 

Nordeste, consolidando uma narrativa imagética 

que reforça a conexão entre o corpo e a cultura.

 

Figura 1 – Reprodução da capa do disco Óia eu aqui 

de novo (1967), de Luiz Gonzaga, produzido pela RCA 

Victor. 

Fonte: Forró em Vinil…, 2012.2

Belting (2005) também utiliza a metáfora da 

máscara para explicar como as imagens assumem 

personas que podem ocultar ou transformar sua 

essência. No contexto nordestino, essa máscara 

pode ser observada em representações que 

cristalizam uma identidade regional, por vezes 

ignorando mudanças contemporâneas. O autor 

complementa essa ideia ao afirmar que a fotografia 

“congela” o tempo, perpetuando narrativas fixas 

que não refletem as transformações culturais.

Exemplos como Canudos e Juazeiro do Norte 

ilustram dinâmicas contrastantes de apagamento 

e consolidação da memória. A destruição de 

Canudos representou uma tentativa de controlar 

o imaginário coletivo, enquanto a estátua de Padre 

Cícero (Figura 2) perpetua sua relevância histórica 

e cultural, moldando a identidade da cidade ao seu 

redor.



123Artigos do dossiê 

Figura 2 – Estátua de Padre Cícero, em Juazeiro do 
Norte. Foto de Lourenço Torres. Domínio público via 

Wikimedia Commons. 

Fonte: Torres, [s.a].3

Dessa forma, a ressignificação imagética por meio 

de materiais regionais demonstra a capacidade 

das imagens de se recriarem continuamente, 

refletindo as transformações da cultura nordestina 

e mantendo-se como agentes vivos no processo de 

construção de identidade.

ABY WARBURG E A INTERDISCIPLINARIDADE 

NAS ARTES

Aby Warburg formulou uma abordagem 

interdisciplinar para a leitura das imagens ao 

desenvolver conceitos como Pathosformeln e 

o Atlas Mnemosyne. Seu pensamento inovador 

entende a imagem como um campo dinâmico 

de tensões entre memória, cultura, história e 

emoção. Mais do que registros visuais, as imagens 

são investidas de afetos e gestos ancestrais 

que atravessam os tempos, reaparecendo em 

novas formas e contextos. Ao analisar essas 

permanências e transformações, Warburg oferece 

uma chave de leitura fecunda para a produção 

artística contemporânea, sobretudo em contextos 

marcados por disputas simbólicas, como é o 

caso das representações do Nordeste brasileiro.

Bartholomeu, a partir de Warburg, argumenta 

que as imagens carregam memórias coletivas 

que ultrapassam tempo e espaço, permitindo uma 

leitura que vai além do aspecto formal ou estético, 

alcançando dimensões históricas e emocionais. Ao 

compreender essas imagens como vestígios vivos, 

acessamos uma camada profunda de sentido que 

articula gesto, matéria e simbolismo.

Na minha prática artística, esses conceitos se 

desdobram em experimentações gráficas que 

buscam tensionar o passado e o presente por 

meio da integração de materiais regionais — couro, 

argila, tecido — com as linguagens da gravura. 

Tais materiais não são neutros: carregam consigo 

memórias táteis, vínculos com a terra, o corpo e 

os rituais. O uso do couro, por exemplo, evoca o 

vaqueiro, o ofício, a resistência sertaneja. A argila 

conecta-se à ancestralidade, à matéria primordial, 

enquanto o tecido se entrelaça à domesticidade, à 

oralidade feminina, aos fazeres do cotidiano.

O conceito de Pathosformeln, ou fórmulas de 

pathos, é essencial nesse processo. Ele descreve 

como certos gestos expressivos se repetem ao 

longo da história da arte, carregando uma força 

emocional persistente. Assim, obras como Tudo 

Deixa Marcas (2023) e Colcha Gráfica (2022) 

funcionam como lugares de memória, nos quais 

essas fórmulas são reativadas e transmutadas. 

São fragmentos de emoções ancestrais que se 

atualizam em suportes locais, ressoando no 

presente como formas de resistência simbólica. 

Warburg acreditava que:

A arte não pode ser compreendida fora de seu 
contexto cultural e histórico. O gesto, a pose, 
o ornamento — tudo carrega uma memória. As 
imagens não são produtos isolados; são sintomas 
de tensões culturais, reencenações de emoções que 
retornam como fantasmas nos corpos e nos objetos 

visuais (Warburg apud Bartholomeu, 2022, p. 134).4

Esse pensamento se concretiza também no projeto 

do Atlas Mnemosyne, uma espécie de cartografia 

visual da cultura europeia e mediterrânea, 

composta por painéis de imagens agrupadas 

por afinidade simbólica, temporal e afetiva. Ao 

adaptar esse raciocínio ao contexto do Nordeste 

brasileiro, a gravura torna-se um atlas sensível, 

onde elementos como folhas de caju, sementes, 

bordados e padronagens do cotidiano constroem 

narrativas visuais que cartografam a memória 



124 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

coletiva regional.

Obras como Sob o Sol do Nordeste (2023), as 

Folhinhas (2021 e 2023) e Colcha Gráfica (2022) 

seguem esse princípio, entrelaçando tempo e 

matéria, tradição e invenção. Nelas, as imagens 

funcionam como mediadoras entre diferentes 

temporalidades, corporificando o pensamento 

warburguiano de que a sobrevivência das imagens 

(Nachleben) se dá por meio de sua constante 

ressignificação.

Em síntese, a teoria de Aby Warburg oferece 

um modelo de pensamento capaz de iluminar 

as práticas gráficas que buscam, mais do que 

representar, convocar memórias, expandir sentidos 

e desafiar representações cristalizadas. Ao 

articular materiais tradicionais a uma abordagem 

crítica e experimental, minha produção visual se 

propõe a criar novas narrativas para o Nordeste – 

narrativas que emergem da escuta dos gestos, das 

texturas e das marcas que o tempo deixa inscritas 

na cultura e na matéria.

CONVERGÊNCIA TEÓRICA: REIMAGINANDO O 

NORDESTE

Durval Muniz de Albuquerque Júnior e Hans 

Belting oferecem abordagens complementares 

para repensar as representações culturais do 

Nordeste brasileiro. Albuquerque Júnior, em A 

invenção do Nordeste e outras artes, propõe 

desconstruir narrativas estereotipadas que 

restringem a identidade nordestina a um imaginário 

folclórico. Para ele, é essencial reinterpretar 

essas representações de forma dinâmica e plural, 

rompendo com rótulos simplificadores.

Belting (2005) propõe, em sua antropologia da 

imagem, que as imagens devem ser compreendidas 

como agentes vivos, contextuais e sujeitos a 

constantes processos de ressignificação ao longo 

do tempo. Essa perspectiva permite explorar como 

as técnicas artísticas tradicionais podem preservar 

memórias culturais enquanto questionam 

estereótipos históricos.

A interseção dessas teorias se manifesta na 

arte contemporânea, que utiliza materiais como 

couro, argila e tecido para ressignificar tradições 

regionais. Na obra Renda-se ao Samba (Figura 3), 

por exemplo, o uso de serigrafia e renda reafirma 

tradições enquanto desafia clichês associados ao 

Nordeste, transformando a narrativa visual em 

contestação e renovação.

Segundo Belting, “descentralizar” representações 

visuais cria novas articulações identitárias. Assim, 

a arte contemporânea integra tradição e inovação, 

reimaginando o Nordeste como um espaço 

multifacetado e dinâmico. Compreendemos que 

Figura 3 – Renda-se ao Samba (2022), serigravura e tecido de renda. Obra e digitalização da imagem de Adriel 
Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.



125Artigos do dossiê 

a convergência entre Albuquerque Júnior e 

Belting fundamenta a prática artística como meio 

de ressignificação cultural. Ao aliar materiais 

tradicionais a contextos contemporâneos, a arte 

transforma narrativas e promove novas leituras 

sobre a identidade nordestina.

METODOLOGIA: PROCEDIMENTOS ARTÍSTICOS

Os procedimentos artísticos adotados nesta 

pesquisa buscam não apenas homenagear 

as tradições gráficas do Nordeste brasileiro, 

mas tensioná-las e renová-las à luz de uma 

experimentação contemporânea. A escolha pela 

xilogravura, linoleografia, serigrafia e gravura em 

argila não responde apenas a critérios técnicos 

ou estéticos; essas linguagens emergem como 

territórios de memória, onde matéria e gesto se 

tornam vias de evocação simbólica. São técnicas 

de permanência, mas também de transformação 

– lugares onde a história não repousa, mas pulsa.

A gravura, como observa Evandro Carlos Jardim, é 

uma “técnica de memória”. Mais do que uma técnica 

de reprodução, ela se configura como prática que 

guarda as marcas do tempo, das ferramentas e dos 

afetos. É nesse sentido que a gravura, longe de ser 

um meio apenas mecânico, torna-se uma forma 

de pensar o mundo e de devolvê-lo ao sensível 

com espessura histórica e poética. Jardim (2019) 

observa que gravar é, antes de tudo, um modo de 

marcar o tempo, já que a superfície gravada não 

é neutra, mas registra a passagem do corpo, da 

cultura e do gesto, reverberando além da simples 

representação.

A xilogravura, marcada por sua presença histórica 

nos folhetos de cordel, adquire nova vitalidade 

quando transferida a suportes como o tecido. Esse 

deslocamento amplia sua potência simbólica e 

visual, deslocando o popular do lugar do passado 

para o presente especulativo da arte. Nesse 

gesto, não se trata de reproduzir o já feito, mas 

de rearticular o gesto gráfico como uma forma 

de resistência, como uma linguagem que, em sua 

simplicidade técnica, carrega densidade cultural.

De modo semelhante, a serigrafia permite explorar 

relações entre cor, textura e superfície com grande 

liberdade expressiva. Quando aplicada ao couro 

ou ao tecido – matérias impregnadas de sentido 

–, essa técnica se torna mais que um processo de 

impressão: transforma-se em gesto de inscrição 

no corpo da memória regional. O couro, por 

exemplo, ressoa o sertão em sua rusticidade, em 

sua resistência física, em sua relação com o ofício 

e com o rito. Não é apenas um suporte: é uma 

superfície que fala.

A gravura em argila, por sua vez, evoca uma 

ancestralidade ainda mais profunda. A terra 

moldada pelo gesto humano é uma imagem 

inaugural da cultura. Como lembra Eliade (1991), a 

argila é a matéria primordial: dela brotam mitos, 

imagens arquetípicas e formas que ultrapassam o 

tempo histórico. Trabalhar a argila é um ato que 

reconecta o fazer artístico à terra como símbolo de 

origem, de fecundidade e de resistência.

Já o tecido, que percorre toda a história do fazer 

artesanal nordestino, é incorporado aqui como 

extensão simbólica do corpo e do cotidiano. Ele 

convoca saberes femininos, gestos de cuidado, 

práticas que atravessam gerações em silêncio 

e persistência. Ao bordar, costurar, gravar ou 

estampar o tecido, a arte conecta-se com a vida. 

Leenhardt (2010) enfatiza que a arte popular 

não deve ser entendida como mero resquício do 

passado, mas como uma forma de afirmação 

cultural que nasce da vida coletiva e se sustenta 

na memória compartilhada, funcionando como 

resistência diante do esquecimento.

Esses materiais – couro, argila e tecido – não são 

escolhidos aleatoriamente. São matéria e metáfora. 

Carregam sentidos e sensibilidades. Ao integrá-los 

em composições gráficas, busco tornar visíveis as 

forças que atravessam o Nordeste: suas tensões 

entre permanência e ruptura, entre identidade 

e invenção. Chauí (2006) defende que a arte se 

realiza justamente na capacidade de transformar 

os sentidos, e é essa dimensão transformadora 

que orienta o percurso estético e político aqui 

delineado.

Ao conjugar técnica e território, tradição e 

deslocamento, minha prática se propõe a 

produzir imagens que não apenas representam, 

mas elaboram visualmente questões sobre 

pertencimento, cultura e memória. São gravuras 

que operam como encruzilhadas simbólicas, 

abertas a múltiplas leituras – ora evocando o 

passado, ora convocando o porvir.



126 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

OBRAS ANALISADAS E SIGNIFICADOS 

ARTÍSTICOS

As obras analisadas nesta pesquisa, realizadas 

no contexto do Programa de Pós-Graduação de 

Artes Visuais da Escola de Belas Artes da Bahia, 

exploram a interseção entre as artes gráficas 

e os materiais nordestinos. Os trabalhos Tudo 

Deixa Marcas (2023), as Folhinhas (2021 e 2023), 

Sob o Sol do Nordeste (2023) e Colcha Gráfica 

(2022) evidenciam como materiais tradicionais, 

como couro, tecido e argila, aliados a técnicas 

de gravura, podem ressignificar a identidade 

cultural do Nordeste, desafiando representações 

estereotipadas.

Em Tudo Deixa Marcas (2023) (Figura 4) 

utilizamos o couro como suporte e a impressão 

com facão oxidado, ressaltando o vínculo com 

o trabalho artesanal da região e com as marcas 

simbólicas da memória nordestina. Segundo 

Eliade (1991), o material carrega a ancestralidade 

e as adversidades históricas enfrentadas pelo 

povo nordestino, enquanto a fusão entre tradição 

e contemporaneidade subverte estereótipos 

limitantes sobre a região.

Nas séries de calendários de as Folhinhas (2021 a 

2023), as representações culturais e históricas do 

Nordeste rompem com o exotismo habitual. Obras 

como Folhinha 2021 (Figura 5), que homenageia 

o cordel, e Folhinha 2023 (Figura 6), que enfatiza 

a cultura afro-brasileira, promovem uma visão 

inclusiva da identidade regional. De acordo com 

Albuquerque Júnior (2011), o Nordeste deve ser 

interpretado como um espaço dinâmico, capaz de 

integrar influências múltiplas.

Em Sob o Sol do Nordeste (2023) (Figura 7) 

celebramos a relação entre cultura e natureza, 

incorporando materiais extraídos do próprio 

ambiente regional, como argila e pigmentos 

naturais. Conforme Belting (2005), as imagens 

não são meramente visuais, mas conectam-se aos 

corpos e experiências sensoriais dos espectadores, 

estabelecendo um diálogo íntimo entre a obra e o 

território representado.

Por fim, em Colcha Gráfica (2022) (Figura 8) 

sintetizamos a diversidade cultural do Nordeste. 

Com fragmentos de tecido que narram histórias 

individuais e coletivas, a obra simboliza a pluralidade 

das vivências nordestinas, contrapondo-se à 

ideia de uma cultura homogênea. Como sugere 

Albuquerque Júnior (2011), a identidade nordestina 

é um mosaico de resistências e transformações.

Essas obras demonstram como a arte 

contemporânea pode ressignificar tradições, 

promovendo novos olhares sobre a riqueza 

cultural do Nordeste. Ao integrar as teorias de 

Albuquerque Júnior e Belting, elas transcendem 

a simples representação, oferecendo uma 

experiência sensorial que reflete a complexidade 

do Nordeste como espaço de memória e criação.

Figura 4 – Tudo Deixa Marcas 
(2023). Calcografia a seco e 
lâmina de facão sob couro. Obra 
e fotografia de Adriel Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.



127Artigos do dossiê 

Figura 5 – Folhinha 2021, serigrafia sobre papel. Obra e imagem digital de Adriel Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.

Figura 6 – Folhinha 2023, serigrafia sobre papel. Obra e imagem digital de Adriel Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.

Figura 7 – Sob o Sol do 
Nordeste (2023). Painel 
formado pelos azulejos 
impressos. Obra e fotografia 
de Adriel Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do 
autor.



128 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

PROCESSOS CRIATIVOS

O processo criativo das gravuras que compõem esta 

pesquisa se articula por meio de uma abordagem 

experimental com materiais expressivos da cultura 

nordestina, utilizando técnicas tradicionais de 

gravura artística. Em cada etapa da criação, 

busco ressignificar as representações imagético-

discursivas do Nordeste, integrando o passado 

ao presente de modo a gerar novas leituras sobre 

a região. A escolha dos suportes é criteriosa e 

valoriza a interação física e simbólica com os 

elementos naturais, como argila e couro, que 

passam a ser mais do que meros materiais, mas 

agentes ativos na construção de uma narrativa 

que explora a resistência e as memórias históricas 

da região.

Na obra Tudo Deixa Marcas (2023), o facão oxidado 

(Figura 9) é utilizado como matriz para marcar o 

couro, transformando as marcas deixadas pela 

ferramenta em símbolos das cicatrizes históricas e 

da resiliência do povo nordestino. Nesse processo 

criativo, “as marcas tornam-se narrativas visuais”, 

que carregam em si a memória dos corpos que 

atravessaram esse território. Assim, o ato de 

imprimir não é apenas técnico, mas também 

reflexivo, um diálogo constante entre o material e 

a história, ressignificando o passado para revelar 

novas possibilidades de interpretação no presente.

A experimentação também é central nas Folhinhas 

(2021 e 2023), onde utilizo a técnica da serigrafia 

para criar calendários que misturam o tradicional 

e o contemporâneo. Aqui, a escolha dos temas – 

como o cordel (Figura 10), a cultura afro-brasileira, 

os construtores do Nordeste – busca “atualizar e 

ressignificar” a identidade da região, preservando 

suas tradições enquanto as reinterpreta em 

novos contextos. A serigrafia, além de reproduzir 

imagens, serve como uma ponte entre o visual e 

o cultural, permitindo uma leitura mais plural das 

práticas e celebrações do Nordeste.

Em Sob o Sol do Nordeste (2023) exploramos a 

combinação de técnicas de alto-relevo, como a 

linoleografia, e elementos da natureza (Figura 11), 

como folhas e sementes de caju, que são utilizadas 

Figura 8 – Arquivo digital da montagem final da 
Colcha Gráfica (2022). Obra e imagem digital de Adriel 

Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.

Figura 9 – Lâmina do facão usado na obra Tudo Deixa Marcas (2023). Fotografia de Adriel Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.



129Artigos do dossiê 

como matrizes. Além disso, a argila é empregada 

como suporte principal, criando uma relação 

direta com o solo nordestino. Nesse processo, a 

escolha de materiais naturais não apenas evoca 

a biodiversidade da região, mas também se alinha 

com a tentativa de criar um painel cerâmico que 

celebre a cultura nordestina em uma estética 

contemporânea. A utilização de gesso para pré-

fabricar as matrizes de folhas e castanhas ressalta 

a preocupação com a reprodução e o ritmo do 

processo, sem sacrificar a qualidade artesanal e a 

sensibilidade que a obra exige.

Por fim, em Colcha de Gráfica (2022) (Figura 12) 

utilizo a impressão serigráfica sobre pedaços 

de tecido para representar diversos elementos 

culturais do Nordeste. Cada fragmento do tecido 

carrega uma parte da história e da cultura regional, 

e, quando unidos, formam uma colcha que simboliza 

a diversidade e a riqueza dessa cultura. Aqui, a 

serigrafia transcende seu papel técnico, tornando-

se um instrumento para construir uma narrativa 

visual que remete à tradição artesanal, ao mesmo 

tempo que dialoga com questões contemporâneas 

Figura 10 – Folhinha (2021) impressas tendo o cordel como fonte ilustrativa. Obra, fotografia e montagem de Adriel 
Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.

sobre identidade e memória.

Esses processos criativos refletem uma 

interdisciplinaridade fundamental entre materiais e 

técnicas, que resulta na construção de algo novo a 

partir do entrelaçamento de elementos tradicionais 

e contemporâneos. Aby Warburg, em sua teoria 

da “sobrevivência das imagens” (Nachleben), 

argumenta que a imagem é um lugar de encontro 

e transformação entre culturas, tempos e formas. 

Nesse sentido, os materiais que utilizo – como o 

couro, a argila e o tecido – não são apenas suportes, 

mas carregam consigo camadas simbólicas que, 

ao serem manipuladas pelas técnicas de gravura, 

se tornam agentes de novas interpretações e 

leituras culturais. A combinação dessas práticas 

resulta em obras que desafiam as fronteiras entre 

o artesanato e a arte, entre o passado e o presente, 

entre o tradicional e o contemporâneo, criando um 

campo de experimentação que “ressignifica” não 

apenas as representações culturais do Nordeste, 

mas também a própria prática artística.



130 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Figura 11 – Preparação das placas de argila para o molde em gesso. Fotografia e montagem de Adriel Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.

Figura 12 – Colcha Gráfica (2022), serigrafia sobre 
pedaços de tecido. A obra evoca a diversidade cultural 
do Nordeste por meio de fragmentos têxteis que 
remetem à identidade, memória e tradição artesanal. 
Obra e fotografia de Adriel Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.

IMPACTO DAS TÉCNICAS E MATERIAIS NA 

REIMAGINAÇÃO DO NORDESTE

O uso de materiais regionais e técnicas tradicionais 

nas práticas de gravura contemporânea 

desempenha um papel significativo na reimaginação 

da identidade nordestina, ressignificando suas 

representações culturais. Ao empregar materiais 

como couro, argila e tecido, não se trata apenas de 

trazer a arte para mais perto das tradições locais, 

mas de ancorar as obras na memória coletiva da 

região, estabelecendo uma ponte entre o presente 



131Artigos do dossiê 

e o passado. Para Belting (2005), o material da 

arte é parte fundamental de como ela fala com as 

pessoas, trazendo à tona sentidos que ligam o hoje 

ao passado. Dessa forma, os materiais funcionam 

como veículos de memória e expressão, permitindo 

que a arte transcenda seu valor meramente 

estético.

Ao incorporar técnicas tradicionais como a 

calcografia e a serigrafia, o artista cria texturas, 

formas e imagens que ecoam as características 

físicas e simbólicas do Nordeste. Essas técnicas 

não apenas reproduzem imagens, mas, segundo 

Didi-Huberman (2015), práticas como a calcografia 

e a serigrafia permitem acessar estratos culturais 

mais complexos, favorecendo uma análise crítica 

das representações tradicionais do Nordeste. As 

marcas impressas no couro em obras como Tudo 

Deixa Marcas (2023) (Figura 13), por exemplo, não 

são apenas um reflexo da técnica aplicada, mas 

uma evocação simbólica das cicatrizes históricas 

e da resiliência do povo nordestino, dando vida a 

uma narrativa que entrelaça tradição e resistência.

A escolha dos materiais, quando combinada com 

essas técnicas, também introduz um diálogo com 

a natureza e o meio ambiente, que são intrínsecos 

à cultura nordestina. Ao trabalhar com elementos 

como folhas de cajueiro, argila e tecido, como 

nas obras Sob o Sol do Nordeste (2023) e  Colcha 

Gráfica (2022), a arte reflete uma relação profunda 

com o ecossistema regional. Essa conexão ecoa 

o que Feldman (1987) observa que a arte tem a 

capacidade de tornar a cultura visível, atribuindo às 

imagens significados que ultrapassam seu aspecto 

meramente visual. A reimaginação do Nordeste, 

assim, não está apenas em sua representação 

visual, mas também no uso de materiais que 

carregam em si uma história cultural e ecológica, 

ampliando as narrativas que emergem dessas 

obras.

Ao combinar o tradicional e o contemporâneo, 

essas práticas artísticas transformam as paisagens 

culturais e sociais do Nordeste. O uso da gravura 

como meio expressivo permite que os artistas 

explorem tanto as narrativas visuais quanto as 

discursivas, desafiando o olhar convencional sobre 

a região. Nora (1989) enfatiza que a memória 

cultural não se limita à preservação, mas passa por 

constantes processos de ressignificação, o que é 

fundamental para compreender o Nordeste como 

uma identidade em permanente transformação. 

Figura 13 – Tudo Deixa Marcas (2023), impressões com lâmina de facão e calcografia a seco sobre couro. A obra 
simboliza as cicatrizes históricas e a resiliência do povo nordestino. Obra e imagem digital de Adriel Figuerêdo.

Fonte: Arquivo pessoal do autor.



132 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

As obras contemporâneas, ao utilizar técnicas e 

materiais regionais, não buscam apenas perpetuar 

tradições, mas recontextualizá-las dentro de um 

cenário artístico mais amplo, no qual a identidade 

nordestina é dinâmica, multifacetada e aberta à 

transformação.

Assim, o impacto das técnicas e dos materiais na 

gravura contemporânea é profundo. Eles não só 

preservam as práticas ancestrais, mas as elevam, 

criando uma nova linguagem visual que permite 

uma reinterpretação da identidade nordestina. 

A interdisciplinaridade entre técnica, material e 

contexto cultural, conforme discutida por Cezar 

Bartholomeu (2022) a partir do pensamento 

de Aby Warburg, promove uma “continuidade 

transformadora”, na qual as imagens – assim como 

as tradições – permanecem vivas e em constante 

evolução. Esse diálogo entre passado e presente 

reflete a riqueza cultural do Nordeste, permitindo 

que novas narrativas emergentes se entrelacem 

com a memória coletiva e se manifestem 

artisticamente de forma inovadora e relevante no 

contexto contemporâneo.

DESAFIOS NA INTERPRETAÇÃO DAS 

REPRESENTAÇÕES CULTURAIS

A reinterpretação das representações culturais 

do Nordeste brasileiro apresenta uma série 

de desafios intrínsecos, principalmente pela 

complexidade histórica e simbólica que permeia 

as imagens e narrativas já estabelecidas sobre a 

região. Como observa Albuquerque Júnior (2011), 

a construção do Nordeste foi marcada por um 

processo de “folclorização e estereotipização”, 

que frequentemente reduz a região a um conjunto 

limitado de símbolos e narrativas exóticas, 

desconectadas da realidade multifacetada 

dos seus habitantes. Ao tentar reimaginar o 

Nordeste sem cair em clichês ou representações 

simplistas, o artista se depara com a necessidade 

de desconstruir essas imagens preestabelecidas e 

propor alternativas que preservem a autenticidade 

cultural sem sacrificar a inovação artística.

Um dos maiores desafios enfrentados ao longo 

desse processo foi encontrar um equilíbrio 

entre a preservação das tradições culturais e a 

necessidade de reinterpretá-las à luz das práticas 

artísticas contemporâneas. A utilização de 

técnicas como xilogravura, serigrafia e gravura em 

argila, todas profundamente enraizadas na história 

visual nordestina, exigiu uma leitura crítica dos 

significados que esses elementos carregam. Muitas 

dessas técnicas estão tradicionalmente associadas 

a um imaginário popular que, embora importante, 

pode, se não reinterpretado de forma consciente, 

reforçar visões estagnadas e homogêneas sobre a 

região. Belting (2005) observa que as imagens são 

construções culturais que não apenas refletem, 

mas também moldam a percepção coletiva, 

exigindo do artista uma postura crítica diante dos 

símbolos tradicionais.

Outro aspecto desafiador foi o diálogo com as 

fontes imagéticas e discursivas que, em sua maioria, 

oferecem uma visão homogeneizada e exotizada 

do Nordeste. O processo de desconstrução dessas 

fontes implicou a necessidade de questionar 

as representações convencionais e buscar 

novas formas de expressar a riqueza cultural da 

região. Em consonância com essa perspectiva, 

Albuquerque Júnior (2011) ressalta que o Nordeste 

não deve ser compreendido como uma realidade 

única e homogênea, mas sim como um espaço 

marcado por disputas culturais, no qual diferentes 

identidades convivem e se entrelaçam. Esse 

entendimento foi crucial para que o processo 

criativo evitasse interpretações simplistas ou 

redutivas, focando na construção de narrativas 

que fossem, ao mesmo tempo, inclusivas e críticas.

A ressignificação dessas imagens e materiais 

exigiu, portanto, um esforço deliberado para 

evitar o retorno a estereótipos cristalizados. Em 

muitos casos, isso envolveu uma tensão entre 

a necessidade de manter a integridade cultural 

das práticas tradicionais e o desejo de inovar, 

explorando novos significados e contextos. Nesse 

sentido, o processo artístico foi também um 

processo de negociação entre passado e presente, 

tradição e contemporaneidade, resgatando 

elementos culturais significativos sem sacrificar 

a capacidade de criar leituras sobre a identidade 

nordestina.

O resultado dessas práticas desafiadoras é uma 

produção artística que busca ir além da reprodução 

de símbolos já conhecidos, propondo uma 

ressignificação crítica das representações culturais 

do Nordeste. Ao integrar materiais e técnicas locais 

dentro de um contexto contemporâneo, o trabalho 



133Artigos do dossiê 

artístico contribui para uma nova compreensão das 

identidades culturais, sem cair nas armadilhas dos 

discursos que tendem a fixar o Nordeste em uma 

posição estática e reducionista. Assim, o esforço 

de reimaginar a região se torna um processo de 

constante diálogo entre o passado e o presente, 

preservando sua diversidade sem negligenciar a 

complexidade de suas transformações sociais e 

culturais.

CONTRIBUIÇÕES DAS TEORIAS DE DURVAL 

MUNIZ E HANS BELTING

As teorias de Durval Muniz de Albuquerque Júnior 

e Hans Belting são essenciais para a compreensão 

dos resultados práticos das obras desenvolvidas no 

presente estudo, fornecendo um arcabouço teórico 

que ilumina a interseção entre a arte gráfica e as 

representações culturais do Nordeste. A crítica de 

Albuquerque Júnior à construção estereotipada 

do Nordeste, apresentada em sua obra A invenção 

do Nordeste e outras artes (2011), é central para 

a proposta deste trabalho. Ele argumenta que o 

Nordeste foi “inventado” como uma identidade 

monolítica, marcada por exotismos e simplificações 

culturais que não refletem a diversidade e a 

complexidade da região. Essa visão serve como 

uma base teórica crítica, pois desafia o artista 

a desconstruir essas narrativas reducionistas 

e a propor novas formas de representação que 

capturem a verdadeira multiplicidade cultural do 

Nordeste.

Albuquerque Júnior (2011) enfatiza a necessidade 

de “reinvenção” das representações culturais da 

região, afirmando que o Nordeste deve ser visto 

como um espaço de múltiplas identidades, onde o 

tradicional e o moderno coexistem e se entrelaçam. 

Essa perspectiva teórica fundamenta o processo 

artístico, que busca não apenas resgatar símbolos 

tradicionais, mas reinterpretá-los dentro de um 

contexto contemporâneo. As obras analisadas, 

portanto, não tentam perpetuar as imagens 

cristalizadas do sertão ou do folclore, mas sim criar 

um diálogo crítico com elas, ressignificando-as à 

luz das novas experiências e realidades culturais.

Por sua vez, Hans Belting, em sua abordagem 

sobre a “antropologia da imagem”, oferece uma 

visão que complementa e expande a crítica de 

Albuquerque Júnior. Belting (2005) argumenta 

que as imagens possuem uma vida cultural 

própria, não se limitando a representações fixas, 

mas funcionando como entidades dinâmicas que 

carregam significados complexos e em constante 

transformação. Segundo o autor, as imagens vivem 

em um processo contínuo de ressignificação, 

sendo moldadas pelo contexto cultural, histórico e 

social em que estão inseridas. Essa perspectiva é 

particularmente relevante para o presente estudo, 

pois permite que as obras sejam vistas não apenas 

como reproduções de símbolos culturais, mas 

como intervenções que revitalizam e transformam 

essas tradições imagéticas.

A gravura, quando aplicada a materiais regionais 

como couro, argila e tecido, transcende sua função 

de simples técnica artística para se tornar um 

meio de ressignificação cultural. Para Belting 

(2005), as imagens não estão presas ao material 

em que são feitas, mas ao modo como são vividas 

e reinterpretadas pelas pessoas. Nesse sentido, 

a escolha de materiais e técnicas expressivas 

da cultura nordestina – como a serigrafia e a 

xilogravura – não apenas reproduz os símbolos 

do Nordeste, mas os transforma, permitindo 

que novos significados emerjam. Esse processo 

é uma forma de “intervenção cultural”, que 

revitaliza e questiona as narrativas tradicionais, 

proporcionando ao espectador uma visão mais 

ampla e crítica sobre a região.

A interseção das teorias de Albuquerque Júnior e 

Belting cria uma base sólida para a prática artística 

desenvolvida neste estudo. Enquanto Albuquerque 

Júnior oferece uma crítica às representações 

estereotipadas do Nordeste, Belting fornece 

uma estrutura teórica para entender como essas 

representações podem ser ressignificadas através 

da arte. Ao combinar essas abordagens, as obras 

não apenas capturam a complexidade cultural 

da região, mas também desafiam o espectador a 

reconsiderar suas próprias percepções sobre o 

Nordeste. O resultado é uma produção artística que 

está enraizada na tradição, mas que também se 

abre para novas formas de expressão e significação, 

promovendo uma reflexão crítica sobre as 

identidades culturais e suas representações.

SÍNTESE DOS PRINCIPAIS ACHADOS

O presente estudo examinou como a gravura 

artística contemporânea, associada a materiais 



134 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

e técnicas regionais, pode contribuir para a 

reimaginação das representações culturais do 

Nordeste brasileiro. As obras Tudo Deixa Marcas 

(2023), as Folhinhas (2021 e 2023), Sob o Sol 

do Nordeste (2023) e Colcha Gráfica (2022) 

demonstraram a eficácia de materiais como 

couro, papel, cerâmica e tecido na ressignificação 

da identidade nordestina. Ao incorporar esses 

elementos em processos criativos, foi possível 

desafiar estereótipos culturais, oferecendo uma 

visão mais complexa e diversa da região. Os 

desafios encontrados incluíram a necessidade de 

equilibrar tradição e inovação, além da integração 

de conceitos teóricos no processo criativo. As 

teorias de Durval Muniz, sobre a construção 

social do Nordeste, e de Hans Belting, sobre a 

antropologia da imagem, foram cruciais para guiar 

essa reinterpretação cultural, conectando a prática 

artística com uma crítica discursiva e histórica das 

imagens e narrativas associadas ao Nordeste.

No campo teórico, o estudo pretendeu contribuir 

significativamente para a compreensão da 

identidade cultural nordestina, ao propor uma 

metodologia que combina arte e teoria crítica 

para ressignificar as representações imagéticas 

da região. No sentido prático, ao explorar técnicas 

tradicionais de gravura e materiais regionais, 

evidenciamos que essas práticas não apenas 

preservam o patrimônio cultural, mas também 

criam novas narrativas que desafiam estereótipos, 

fornecendo uma plataforma inovadora para o 

diálogo artístico sobre a identidade do Nordeste.

Os resultados obtidos nesta pesquisa têm 

implicações significativas tanto para o campo 

da prática artística contemporânea quanto 

para o desenvolvimento acadêmico no estudo 

das representações culturais. A integração de 

técnicas tradicionais, como a gravura, com teorias 

modernas de crítica cultural, revela o poder 

transformador da arte como ferramenta para 

contestar narrativas preestabelecidas sobre a 

identidade nordestina. Albuquerque Júnior (2011) 

evidencia que a representação do Nordeste como 

espaço uniforme e folclórico corresponde a uma 

elaboração ideológica destinada a imobilizar sua 

identidade. O estudo propõe uma ruptura com essa 

ideia, utilizando as práticas artísticas como veículo 

para reimaginar o Nordeste de forma dinâmica, 

diversa e fluida.

No contexto da prática artística, essa abordagem 

interdisciplinar incentiva uma reflexão crítica 

sobre o uso de materiais e técnicas locais. Ao 

resgatar práticas tradicionais, como a xilogravura 

e a serigrafia, e combiná-las com suportes 

contemporâneos, como o couro e o tecido, os 

artistas são desafiados a recontextualizar esses 

elementos dentro de um novo discurso visual. 

Tal abordagem não apenas contribui para a 

preservação das tradições culturais, mas também 

gera uma ressignificação que dialoga com questões 

identitárias contemporâneas. Para Belting (2005), 

a imagem está sempre em transformação, 

moldada pelas influências culturais que a cercam, 

o que destaca a relevância de ressignificar as 

representações visuais de identidades culturais 

que, por muito tempo, foram limitadas por 

estereótipos e discursos fixos.

Essa prática inovadora também tem implicações 

metodológicas importantes para a pesquisa 

acadêmica. O estudo estabelece um marco para 

futuras investigações na área de processos 

artísticos, oferecendo uma nova perspectiva para 

a análise das identidades culturais no Brasil. Ao 

incorporar as críticas de Durval Muniz à invenção 

do Nordeste e relacioná-las com a abordagem 

antropológica de Hans Belting sobre a imagem, a 

pesquisa propõe um novo olhar para a análise de 

representações culturais. Segundo Albuquerque 

Júnior (2011), a cultura do Nordeste constitui 

um campo dinâmico, marcado por disputas e 

constantes processos de mudança , e essa visão é 

aprofundada pela análise das imagens e técnicas 

utilizadas nas obras artísticas.

Além disso, a fusão dessas teorias com a 

prática artística evidencia o potencial da 

interdisciplinaridade no desenvolvimento de novas 

metodologias de pesquisa. A arte, nesse contexto, 

não é apenas um meio de expressão estética, 

mas um espaço para a investigação crítica das 

estruturas simbólicas e ideológicas que moldam 

as percepções culturais. Segundo Belting (2005), 

a arte atua como instrumento crítico capaz de 

desestabilizar modelos visuais estabelecidos e 

desafiar concepções fixas de identidade. Este 

estudo, ao explorar as representações imagéticas 

do Nordeste através de um diálogo entre práticas 

artísticas e teorias culturais, cria uma ponte entre a 

produção artística e a pesquisa acadêmica, abrindo 

novas possibilidades para ambos os campos.



135Artigos do dossiê 

Dessa forma, as implicações desta pesquisa podem 

ir além do desenvolvimento técnico ou formal. Elas 

sinalizam uma expansão da compreensão sobre 

como as práticas artísticas podem interagir com 

o discurso acadêmico para desafiar e reimaginar 

as identidades culturais. Ao propor uma 

ressignificação das representações do Nordeste, a 

pesquisa busca ampliar o campo da arte e cultura, 

promovendo um diálogo mais inclusivo e complexo 

sobre as múltiplas identidades que compõem o 

cenário brasileiro.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Este artigo enfatizou a relevância de reimaginar as 

representações culturais do Nordeste brasileiro por 

meio da arte, utilizando a gravura e os materiais 

expressivos regionais como instrumentos para 

desafiar e ressignificar estereótipos históricos. 

Ao longo da pesquisa, ficou claro que o emprego 

de técnicas tradicionais, como a xilogravura 

e a serigrafia, associadas a materiais como 

couro, argila e tecido, permitiu uma profunda 

imersão na cultura nordestina, evidenciando suas 

complexidades e nuances. Para Albuquerque 

Júnior (2001), a ideia de um Nordeste único nasceu 

de invenções culturais e sociais, o que exige sua 

desconstrução para revelar a pluralidade que 

compõe a região. Assim, ao resgatar e transformar 

essas tradições imagéticas, as obras propostas 

neste estudo não apenas preservam elementos 

culturais, mas também os reinterpretam, inserindo-

os em um diálogo contemporâneo.

A pesquisa demonstra que a ressignificação 

cultural por meio da arte não é uma tarefa 

puramente estética; ela tem implicações profundas 

para o entendimento da identidade e da memória 

coletiva. Hans Belting (2005) observa que as 

imagens carregam uma memória cultural, a qual 

pode ser reativada e transformada conforme os 

novos contextos e suportes em que são inseridas. 

Esse processo de transformação é central para 

o trabalho desenvolvido, no qual as imagens do 

Nordeste, antes cristalizadas em representações 

estereotipadas, são submetidas a novos meios de 

expressão, que não apenas refletem, mas também 

questionam e expandem suas interpretações. Ao 

criar obras que combinam tradição e inovação, 

o estudo promove uma reflexão crítica sobre as 

representações culturais, sugerindo que a arte 

pode ser um veículo para a reinvenção contínua 

dessas imagens.

Ademais, as implicações deste estudo pretendem 

ir além do campo das artes visuais. Ao incorporar 

teorias críticas de autores como Albuquerque Júnior 

e Belting, o trabalho buscou contribuir para uma 

compreensão mais ampla da cultura nordestina no 

contexto das artes contemporâneas. A articulação 

entre prática artística e teoria crítica cria um 

espaço fértil para a produção de novos discursos 

sobre identidade e memória, especialmente em 

uma região marcada por narrativas externas que 

muitas vezes distorcem suas realidades internas. 

Nesse sentido, a arte se torna uma ferramenta de 

resistência e de ressignificação, oferecendo novas 

perspectivas sobre o Nordeste e questionando a 

hegemonia das representações tradicionais.

Este artigo pode contribuir significativamente 

para o campo das artes visuais ao propor uma 

metodologia que integra tradição e inovação, 

resgatando técnicas e materiais locais e 

inserindo-os em um contexto contemporâneo de 

ressignificação cultural. Além disso, a pesquisa 

estabelece bases sólidas para futuras investigações 

e práticas artísticas que desejem explorar as 

complexidades culturais do Nordeste de maneira 

crítica e inovadora. A partir dessa abordagem, o 

trabalho estimula um diálogo contínuo entre o 

passado e o presente, abrindo caminho para novas 

formas de expressão artística que, ao mesmo 

tempo em que celebram as tradições culturais, 

também as desafiam e as renovam.

REFERÊNCIAS

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. A 

invenção do Nordeste e outras artes. Prefácio 

de Margareth Rago. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2011.

BARTHOLOMEU, Cezar. Dossiê Warburg. Artes e 

Ensaios, [s.l.], v.19, n.19, p. 118-143, 2022. Disponível 

em: <https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/

view/50819>. Acesso em: 8 jul. 2025.

BELTING, Hans. Antropologia da imagem: o 

nascimento da arte no tempo da mídia. São Paulo: 

Cosac Naify, 2005.

CHAUÍ, Marilena. Convite à filosofia. São Paulo: 



136 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Ática, 2006.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Diante do tempo: 

história da arte e anacronismo das imagens. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2015.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: 

Martins Fontes, 1991.

FELDMAN, Edmund Burke. Art as image and idea. 

Englewood Cliffs: Prentice-Hall, 1987.

FORRÓ EM VINIL. Luiz Gonzaga – Óia eu aqui de 

novo (1967). Forró em Vinil, [s. l.], 2012. Disponível 

em: <https://www.forroemvinil.com/lps/luiz-

gonzaga-oia-eu-aqui-de-novo>. Acesso em: 8 jul. 

2025.

JARDIM, Evandro Carlos. Evandro Carlos Jardim. 

Organização de Fabiana de Barros, Michel Favre e 

Marcia Zoladz. São Paulo: Edições Sesc São Paulo, 

2019. 

LEENHARDT, Jacques. Nos jardins de Burle 

Marx. Tradução de Pérola de Carvalho. São Paulo: 

Perspectiva, 2010.

NORA, Pierre. Between Memory and History: 

Les Lieux de Mémoire. Representations, n.26, 

p. 7–24, 1989. Disponível em:  <https://doi.

org/10.2307/2928520>. Acesso em: 27 fev. 2025.

Obra visual

TORRES, Lourenço. Estátua de Padre Cícero, em 

Juazeiro do Norte. Fotografia cor. [s.a], Wikipedia. 

Disponível em: <https://pt.wikipedia.org/wiki/

Ficheiro:PadreCicero1.jpg>. Acesso em: 10 out. 

2023. 

Notas

1 Este artigo retoma e desenvolve, com novos recortes 
e aprofundamentos, parte das reflexões apresentadas 
na dissertação de mestrado PERMEANDO O SERTÃO: 
Experimentos e Desdobramentos nas Artes Gráficas 
(UFBA, 2024), reelaboradas especificamente para o 
presente formato.

2 Disponível em:<https://www.forroemvinil.com/lps/luiz-
gonzaga-oia-eu-aqui-de-novo/>. Acesso em: 30 ago. 
2024.

3 Disponível em: <https://pt.wikipedia.org/wiki/
Ficheiro:PadreCicero1.jpg>. Acesso em: 10 out. 2023. 

4 A obra de Aby Warburg citada intitula-se Atlas 
Mnemosyne.

SOBRE O AUTOR

Adriel Figuerêdo é artista visual, pesquisador e 

mestre em Artes Visuais (PPGAV-UFBA). Atua 

nas artes gráficas, com ênfase em gravura e 

serigrafia, explorando materiais e simbologias da 

expressividade nordestina. Lecionou na Escola 

de Belas Artes da UFBA e no Centro de Formação 

Artesanal do SESC. Participou de mostras no 

Brasil e na Suíça, como em Escambo Gráfico, e foi 

curador da exposição A Gravura na Bahia. Como 

impressor, realizou projetos gráficos para livros, 

capas de discos e exposições. Suas pesquisas 

poéticas tensionam as fronteiras entre técnica, 

memória e território. E-mail: adfigueredos@gmail.

com

Recebido em: 30/11/2024

Aceito em: 15/05/2025



137Ensaio

ENCANTOS SINGULARES1 

 

UNIQUE ENCHANTMENTS 

Adrián Cangi
UBA-UNLP-UNDAVE

Resumo

O texto Encantos singulares explora o estilo em 
Nossa América como expressão corporal entre 
sonho e tragédia, movido pelo humor como arte 
de consequências e subversão. O estilo é visto 
como forma bruta, sem destino, surgindo de surtos 
e não de intenções. A escrita é entendida como 
arte de viver, estilo de vida de um corpo singular 
que encontra prazer e se distancia de si. Supõe 
uma prática confessional das paixões que molda 
a subjetividade em movimento. O estilista se 
produz a si mesmo, fissurado e treinado na fruição 
e no prazer de viver. O estilo é gesto integral do 
corpo, entre linguagem oral e escrita, invenção 
e gasto vital. Seu fundo é um traço anômalo, 
fugaz e misterioso, que constrói a aventura a ser 
desvendada. O estilo é sempre uma tropologia: 
equação entre invenção literária e mitologia 
corporal do estilista.

Palavras-chave:

Estética; política; linguagens; estilo.

Keywords:

Aesthetics; politics; languages; style.

Abstract

The text Encantos Singulares [Unique 
Enchantments] examines style in Our America 
as a bodily rhythm suspended between dream 
and tragedy, driven by humor as a force of 
consequence and subversion. Style is seen as 
raw and destinationless, emerging from impulses 
rather than intention. Writing becomes an art of 
living — a singular body’s lifestyle through which 
pleasure is crafted and distance from the self is 
achieved. It involves a confessional practice of 
passions that shape subjectivity in motion. The 
stylist self-produces, aware of their fissures, 
trained in savoring, enjoyment, and the pleasure 
of living. Style manifests as a gesture or trace — 
an integral bodily movement — reaching its height 
in the drift between oral and written language, 
inventive aberration, and vital energy expenditure. 
Its core is an elusive, anomalous trait that arrives 
unexpectedly, like a cipher or radiant remnant that 
drives the unfolding adventure. Style is ultimately 
a tropology: an equation between literary invention 
and the stylist’s embodied mythology.



138 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Há na vida uma espécie de falta de jeito,

de fragilidade da saúde,

de constituição fraca,

de gagueira vital que é o charme de alguém.

Gilles Deleuze e Claire Parnet

GENEALOGIA POÉTICA

FIGURAS

Nossa América expõe formas de usos inventivos da 

linguagem, da sintaxe e da retórica, da pragmática 

e da estilística. Borderlands/La Frontera: The 

New Mestiza (1987) de Gloria Anzaldúa pertence 

a esse tipo de cenário, comparável apenas a Mar 

Paraguayo (1992) de Wilson Bueno. Tanto Gloria 

Anzaldúa – que viveu na fronteira chicana – quanto 

Wilson Bueno – que viveu na região Cisplatina 

– fabricam um acontecimento da linguagem. 

Ambos sabem que não existe nenhum sistema 

homogêneo de pensamento e muito menos 

próximo do equilíbrio universal das línguas. As 

linguagens de invenção funcionam apenas como 

fronteiras permeáveis, anacrônicas e desiguais. 

Avançam ao mesmo tempo que recuam numa 

política de interpretação, fabricando, ao mesmo 

tempo, efeitos de subjetivação e de afecção. 

São campos de batalha de invenção de figuras 

que operam como sintomas do encoberto. Nas 

histórias das línguas não existe um sistema de 

pensamento homogêneo ou arbóreo, próximo 

do equilíbrio e da homogeneidade universal da 

língua. Não existe tal ficção cognitiva nos modos 

e maneiras de viver. Diversas obras poéticas 

contemporâneas do nosso Sul americano, como 

as de Francisco Madariaga, Néstor Perlongher, 

Roberto Echavarren, Wilson Bueno, Paulo 

Leminski, Haroldo de Campos, levaram ao extremo 

a oscilação entre “experiência do corpo” e “corpo 

de sentido” na era da insubordinação política dos 

signos. As línguas americanas estão marcadas 

pela “ferida colonial” desde a conquista, com o 

estabelecimento de um “sistema mundial” de 

acumulação original sustentado pela escravidão 

e um “outro encoberto” eliminado por processos 

virais e em campos de concentração produtivos. 

Apesar da fissura trágica que nos constitui, visto 

que precede o ser e o separa do saber, entre os 

séculos XVII e XXI, insistem “encantos” singulares 

de invenção expressiva, em nossas terras 

consideradas “anômalas”, “bárbaras” e “obscuras”. 

Estes trazem o “outro encoberto” à presença como 

um sintoma involuntário e inconsciente da época. 

O corpo expressivo do século XVII ainda insiste 

em nós, céticos e experimentais, e não pode se 

expressar sem a fuga da alma que é inseparável 

do corpo encarnado. O corpo heterogêneo e 

bifurcado de significados do século XXI não está 

isento da proliferação do significante cuja sintaxe e 

tropos revelam que em uma língua existem outras 

línguas até o infinito. A primeira é uma faculdade 

imaginativa e excedentária; a segunda, um desvio 

plurimodal dos modos e do sem-sentido inerente 

à invenção das figuras de expressão. Os fatos 

linguísticos tornaram-se guerras de interpretação.

As línguas são conjuntos heterogêneos de sintomas 

e signos, repletas de ritmos e cromatismos 

diversos, longe do equilíbrio e em constante 

bifurcação. Esta lógica sensível não é alcançada, 

como estratos inconscientes de corpos, nem pelo 

bilinguismo nem pelo plurilinguismo. O inglês 

negro ou o espanglês, o chicano ou o portuñol, 

revelam que numa língua há sempre outras línguas 

na sua constituição. Nunca se trata de uma simples 

mistura de línguas, mas sim de uma “heterogênese 

radical”, que funciona como um discurso indireto 

livre, capaz de criar uma sintaxe singular que 

consiste em fazer deslizar em um enunciado outro 

sujeito de enunciação que depende de um sujeito 

de enunciado dado. Num ambiente não pouco 

sufocante, com o riso do palhaço prestativo como 

o nosso, cabe perguntar se a “língua” é um sistema 

homogêneo ou uma disposição heterogênea 

como política interpretativa trágica? Acreditamos 

que a pragmática e a estilística conseguiram 

demonstrar que, apesar do “molde” da língua, 

conforme linguistas como Chomsky procuram, só 

encontramos “modulação” interna nas línguas 

dentro da língua e transformação sintática ao 

longo do tempo dos usos das variações das 

línguas. As variáveis de uma língua nas suas 

dimensões rítmicas e cromáticas, anacrônicas e 

bifurcantes, fazem-nos ver ou ouvir algo que os 

tropos retóricos adquirem, como a dimensão das 

posições ou dos movimentos do pensamento, 

capazes de dinamismo ou de linhas dobradas, 

desdobradas ou turbulentas. Quanto devemos aos 

processos de invenção de Mallarmé ou Artaud nas 

linhas cíclicas ou deambulações da sintaxe que 

inventam? Quanto devemos a Claudel ou Beckett 



139Ensaio

pela modulação excessiva ou subtrativa da sintaxe 

e pela invenção das figuras para compreender 

o que chamamos de “estilo”? Quanto devemos 

a Francisco Madariaga ou a Paulo Leminski por 

terem dado livre curso à invenção e ao delírio 

situado? Quanto devemos a Haroldo de Campos 

ou Roberto Echavarren pela invenção retórica das 

figuras e da “transdução” enquanto devoravam 

as tradições europeias? Como podemos imaginar 

saídas a identidade homogênea e a constância 

dos sistemas lógicos da “linguagem”, em favor de 

um cromatismo generalizado e de um princípio de 

variação contínua? Acaso, o céu não está sempre 

em movimento, não é de alguma forma instável e 

ramificado, como as línguas e o pensamento?

CAMINHO

O barroco nos ensina o caminho de um cromatismo 

generalizado e de um princípio de variação 

contínua, é uma expressão e uma poética sempre 

política. Poética perspectivista e plurimodal que 

convoca por implicação a multiplicidade de modos 

e maneiras de existir face a qualquer domínio 

totalizador. Política mitopoética e de fabulação 

da crise renovada que emerge da “ferida 

colonial” e que não para de inventar retóricas de 

“contraconquista” para um povo que está por vir. 

Neste duplo nó poético e político, o “barroco das 

línguas” encerra na América uma experiência da 

ferida colonial como diagnóstico e sintoma, como 

crítica e invenção de figuras de linguagem para a 

constituição de corpos possíveis. Pensamos que 

o barroco não é a língua apenas do eminente e 

do instituído, não é feito somente pelos ilustrados 

que têm mérito. Ela vem de baixo e fermenta nas 

margens, amalgamada com as dissidências, as 

resistências e as lutas de base que as relações de 

poder fabricam nas nossas localidades. Pode ser 

pensada como o sensível arcaico que interroga as 

sucessivas crises do moderno colonial. Também, 

como deslocamento dos modos e costumes das 

linguagens e dos corpos plebeus trágicos, que 

buscam uma margem de manobra contra o poder 

de dominação totalizante. Nas suas abordagens 

mais sutis, o nome “Barroco” evoca uma filosofia 

cética para pensar o espaço, o tempo e o corpo, 

que corrói os poderes teológicos e dogmáticos 

por dentro.

Esta perspectiva mitopoética da diferença vital 

configura na sua imanência o estabelecimento 

de uma multiplicidade de mundos possíveis, na 

suposta totalização colonial imunda, plena de 

“outros encobertos”. As poéticas barrocas não 

escondem nem expõem de modo direto, elas 

dão indícios e sinais de um fracasso trágico no 

domínio do teatro do mundo, através do qual 

emergem corpos dissidentes e revelados, como 

restos do moderno para corroer ironicamente 

a sua lógica ilustrada. Dir-se-á que estes corpos 

exibem a sua arrogância com traços líricos 

salpicados sobre a matéria histórica. A questão 

é que já nada pode ser compreendido de forma 

totalizante ou original; foi necessário acordar 

do sono dogmático e da ocultação. É assim que 

as poéticas marranas,2 paródicas, alegóricas se 

agenciam e que as linguagens das artes evocam, 

sob o nome de “Barroco”, uma conspiração de 

bibliotecas ilustradas, com a memória e as práticas 

dos corpos tão excessivas quanto emancipadas. 

Poéticas que acabam por configurar nosso legítimo 

pensamento da história, através do ensaio que 

cavalga as ondas da materialidade vital como se 

fosse o dorso de uma corvina. Ensaio impuro e 

inacabado que viaja por épocas imaginárias, como 

a arte das artimanhas dos fracos – tal como pensou 

o escritor Horacio González na sua abordagem a 

Lezama Lima. Ensaio mitopoético que busca sua 

margem com incidência política, ponto de vista 

expressivo e conhecimento aproximativo. O nome 

“Barroco” é melhor compreendido na América, 

porque é um “forno transmutador” de poética e 

política, como desejava José Lezama Lima. Além 

disso, um “milagre material de metamorfoses” 

de corpos para processar feridas coloniais, como 

pensava João Guimarães Rosa.

LIMIAR

Na linha efetiva que o acontecimento das 

linguagens inventivas abre na história, os poetas 

perseguem nas composições expressivas os 

efeitos de subjetivação que modulam seus corpos. 

Efeitos que em última instância servem ao uso 

da vida para a produção de graus de liberdade, 

de limiares de aliança e de diferenças efetivas 

nos procedimentos expressivos. Os escritos 

americanos que nos forçaram a sentir e a pensar 

consideram o poema como um limiar e uma 

passagem, um limiar na corrente da respiração e 



140 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

uma perseverança contra a textura da linguagem. 

A singularidade que o poeta Néstor Perlongher 

encarna pode ver na própria luz como ocultação e 

ouvir um resíduo corpóreo na corrente respiratória 

do mundo. Talvez, o que o move a escrever possa 

ser expresso como uma pergunta: como romper 

o nosso amor para finalmente nos tornarmos 

capazes de amar? Perlongher escreve a relação 

entre força e transformação no texto poético 

inacabado Auto Sacramental do Santo Daime 

(2001), no diálogo entre as figuras da Ayahuasca 

e Luz.  “Ayahuasca”: “Vê-me, ó Luz, sou tua filha:/

das profundezas, tua prole:/vem me ver, vem me 

ver, vê minha vinda/em carros de golfinhos e cipós/

maravilhosa, mucilaginosamente emaranhada,/sou 

força da terra, lá de baixo me alimento/de ti, Luz; 

e no emaranhado denso/cabelos arborizados em 

massa/de paixão retorcida, não sei se tortuosa,/

pegajosa, fiel ao claro-escuro da luta/entre o dia e 

a noite, vê-me, ó Luz./Se você vê, e faz verem, sou 

eu quem,/líquida, faço olharem”. “A Luz”: “Vem, 

néctar do cipó, fruto líquido/dos meus amores 

obscuros com a terra,/estrela da flora, mar espesso/

das Niágaras alucinantes./Vem dizer quem és,/diz-

nos de onde vens,/quem te descobriu/e usando os 

teus magníficos poderes/às minhas altas alturas 

subiram/numa húmida prostração./Venha falar 

conosco, ó sagrado/(já que você/tanto diz quando/

embriagas divinamente os nobres pastores/que 

me adoram e eu adoro iluminar)”.

Perlongher oscila em sua escrita entre o consumo 

da “força da terra” e as “Niágaras alucinantes” que 

o vegetal produz, entre a oscilação da “experiência 

do corpo” e do “corpo dos sentidos”. Para seguir 

o curso dessa ars poetica, convém considerar 

a experimentação de um corpo heterogêneo e 

bifurcado de sentidos. Corpo que não está isento 

da proliferação do significante cuja sintaxe e 

tropos revelam que numa língua existem outras 

línguas até ao infinito. Não devemos esquecer 

o explícito interesse de Perlongher pelas obras 

do século XVII, no El Sueño (1692) de Juana Inés 

de la Cruz e na Magna arte de la luz y la sombra 

(1645) de Kircher. Tanto a evocação dos espelhos 

irregulares que produzem todo o tipo de anomalias 

ópticas como o ponto de vista das anamorfoses 

estão na base de uma linguagem de tradição do 

século XVII, da qual Perlongher não se separa para 

pensar o final do século XX. O texto de Kircher 

que irrompe no mundo de Juana Inés de la Cruz, 

e que Perlongher recupera, gira em torno da ideia 

de que a luz é uma metáfora da sabedoria divina, 

considerando todo conhecimento como luz e 

qualquer experiência intuitiva, pela capacidade de 

ver, como uma indagação da “luz na luz”. Para as 

crenças dogmáticas, Deus é a fonte de luz que se 

revela ao mundo dos anjos, como um espelho de 

luz não mediada e ao homem, nos dispositivos que 

ele inventa, através do claro-escuro das sombras. 

O Auto Sacramental do Santo Daime aproveita essa 

concepção precisa de luz e sombra em sua escrita 

poética corporificada, advinda do conhecimento 

que Juana Inés de la Cruz tem sobre Kircher, 

embora Perlongher exagere no uso da matriz 

perceptiva da cultura andino-amazônica vegetal e 

seus efeitos, como se se tratasse de recuperar uma 

idade atual e nunca perdida da terra, traçando uma 

invenção que só funciona através de fronteiras 

permeáveis entre limiares sensoriais e dispositivos 

de luz. Compreendemos melhor o agenciamento 

poético que o poeta realiza, entre uma faculdade 

imaginativa e excedentária típica do século XVII e 

um desvio plurimodal dos modos de significação 

na invenção de figuras de expressão do século XX.

DISPOSITIVOS

O conhecimento de Kircher sobre os dispositivos 

de luz é a questão mais complexa da ciência 

jesuíta e dos conceitos da época, pois propunha 

um campo experimental para a fabricação artificial 

e mental de imagens. Os estudos anteriores que 

convergem na Magna arte de la luz y de la sombra 

serviram para a descrição e funcionamento dos 

relógios de sol através dos reflexos da luz e dos 

conhecimentos da hermética, da medicina e da 

botânica que compreendiam uma análise das partes 

no funcionamento das criaturas. Kircher revelou 

a gravitação de forças invisíveis expressada pela 

maravilha do magnetismo e seus efeitos nas coisas 

humanas. Através da gestão do editor Ludovico 

Grignani, a obra de Kircher chega à América, 

especialmente aos mosteiros jesuítas, como 

núcleo de uma Summa conceptualista composta 

de retórica e estética. A catóptrica, misturada com 

o hermetismo que Kircher propõe, leva o mundo de 

Juana Inés de la Cruz a lidar com os mistérios da 

luz e da sombra, como experiência finita e material 

de um conhecimento concreto de coisas singulares 

encarnadas. Esse conhecimento é indissociável da 



141Ensaio

variação contínua dos fenômenos e da produção 

infinita de seus efeitos tratados pelas ciências 

naturais da época. Os mistérios das coisas em 

sua aparência são a base da busca poética de 

Perlongher que está ancorada no “teatro do 

mundo” dos autos sacramentais do século XVII.

Kircher conhece a obra mais radical da filosofia que 

o precedeu, Que nada se sabe (1581) de Francisco 

Sánchez, onde o médico judeu procura uma ética 

da vida que não se prolongue na escrita como em 

Sócrates, nem em silogismos ou universais, como 

exige a Escolástica, mas em experimentações 

através dos artefatos entre a natureza viva e a luz 

cintilante. Os prolegômenos desta ética negam a 

substância dos universais em favor da experiência 

sensível e concreta do conhecimento dos 

fenômenos. Sánchez provoca a dúvida e suspeita 

dos “estudos humanos”, porque quer desmantelar 

o tomismo que ainda domina neles, mantendo um 

acesso às coisas da Natureza através de julgamento 

sem demonstração. Este é o epicentro da justa tese 

do poeta uruguaio Roberto Echavarren, em sua 

análise poético-filosófica de El Sueño (2014), sobre 

o ceticismo de Juana Inés de la Cruz que advém 

desse clima crítico de sua época. Perlongher 

acredita que as línguas de tradição herdadas 

do poeta da língua são conjuntos heterogêneos, 

longe do equilíbrio e em constante bifurcação, que 

funcionam como modulação interna nas línguas 

dentro da língua e transformação sintática ao longo 

do tempo dos usos das variações das línguas. As 

variáveis de uma linguagem nas suas dimensões 

rítmicas e cromáticas, anacrônicas e bifurcadas, 

fazem-nos ver ou ouvir algo na sua poética que 

os tropos retóricos adquirem como dimensão de 

posições ou movimentos de pensamento, capazes 

de um dinamismo ou de umas linhas desdobradas, 

dobradas ou turbulentas. O poeta busca um 

cromatismo intensivo generalizado que contamine 

a linguagem para organizá-la em variação contínua.

PLURIMODALIDADE

O que esse problema colocado pelo El Sueño em 

trânsito rumo ao Auto Sacramental do Santo 

Daime indica para o presente? Parece indicar 

uma defesa do julgamento experimental e de 

uma plurimodalidade de indivíduos concretos 

singulares. Perlongher pensa que o modo não é 

uma existência, é a forma de fazer existir um ser 

neste ou naquele plano de expressão. É um gesto 

existencial que assume e sustenta a relação com 

as forças e formas do mundo. Cada existência 

provém de um gesto que estabelece, de um 

arabesco, subtrativo ou excessivo, que a determina 

ser este ou aquele plano de expressão. Este 

gesto não emana de nenhum inventor ou criador, 

mas é imanente à própria existência. “Modo” e 

“Maneira” distinguem-se porque não designam a 

mesma coisa. O modo (modus) pensa ou expressa 

a existência a partir dos limites ou medidas dos 

seres, enquanto a maneira (manus) pensa ou 

expressa a existência a partir do gesto, da forma 

que os seres assumem quando aparecem, dos 

traços que articulam de acordo com as forças que 

os atravessam para expressar mundos possíveis. O 

“modo” delimita uma potência de existir enquanto 

a “maneira” revela a sua forma, a sua linha, o seu 

traçado singular, e assim testemunha uma “arte de 

existir”, como princípio de composição de forças e 

formas que intensificam o formal, e que culminam 

na organização da trajetória da experiência. 

Acreditamos que esta defesa do julgamento 

experimental que Echavarren faz da poetisa 

Juana Inés de la Cruz encontra sua autonomia 

em estudiosos como Kircher que reconhece uma 

tradição hermética disfarçada – uma mistura de 

sabedoria egípcia, assíria e persa com sabedoria 

epicurista, atomística e Filosofias estóicas e 

céticas – para conseguir expressar com a mistura 

de tradições e formas de conhecimento, modos que 

o poder do Santo Ofício não consegue neutralizar. 

Para Sánchez e Kircher trata-se de examinar as 

coisas, tanto os mecanismos orgânicos do corpo 

como os dispositivos de luz. Ambos recuperam a 

tradição de Lucrécio e, através dele, a dos antigos 

céticos como Sexto Empírico, que sabem que 

as coisas são julgadas pela sua aparência pela 

intuição dos simulacros.

Para Juana Inés de la Cruz, a luz não é apenas 

uma centelha divina, mas um complexo dispositivo 

de iluminação que apresenta imagens ao 

entendimento, através de um poder ou faculdade 

de imaginação que capta a impressão dos 

sentidos. Da mesma forma, Perlongher pensa 

e trata o primeiro carro alegórico de seu auto 

sacramental. “Trata-se de uma rampa giratória 

coberta por uma profusão de árvores, vinhas, 

fetos e todo o tipo de flores. Há também animais 

pintados com cores vivas. Uma gigantesca sucuri 



142 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

multicolorida e iridescente, do tipo pintado pelo 

pintor ayahuasquero Pablo Amaringo, atravessa o 

complexo, circulando por toda parte. Um rio fingido 

corre, na verdade um espelho de vidro, e em sua 

superfície há silhuetas de botos (golfinhos de rio) 

suspensos na graça de um salto através de um aro 

de metal brilhante. A cena começa na escuridão. 

Há uma pequena luz que cintila e treme como 

uma vela: é uma estrela recém-nascida que vai se 

iluminando e no centro aparece uma mulher loira 

vestida com lamê brilhante que reflete raios de 

diferentes tonalidades”. 

Tanto Juana Inés de la Cruz como Néstor 

Perlongher fazem desta intuição de conhecer por 

si mesmo uma “ciência poética” ou um “delírio de 

linguagem”, em que as palavras são deslocadas da 

tradição e acomodadas ao prazer da leitura dos 

fenômenos, para voltar o olhar aos dispositivos 

e julgamentos de observação da Natureza. Os 

fenômenos estendidos ao prazer da experiência 

são considerados indivíduos concretos singulares. 

Para a poetisa, são imagens mentais de criaturas 

“sublunares”, que no reverso categórico da 

“espécie” de Aristóteles, apenas permitem uma 

abordagem nominal das coisas. É o caminho de 

Ockham, Sánchez e Kircher em que se torna 

possível conhecer a Natureza das coisas através das 

suas projeções, simulacros, fantasias e fenômenos, 

para tornar o corpo e a alma indissociáveis ​​

na experimentação vital. Acreditamos que o 

dispositivo de projeção liga diretamente o século 

XVII à nossa contemporaneidade e que seria 

indissociável por essas razões do Auto Sacramental 

do Santo Daime, de Perlongher. O poeta evoca os 

carros alegóricos típicos da linguagem da tradição 

– que funcionavam no século XVII de forma cada 

vez mais artificial e complexa, fabricando cenas, 

palcos, cenários e aparências. Destaca também o 

uso de trajes miméticos e alegóricos, como as peles 

que identificam os corpos da selva, recuperando no 

poema aqueles corpos originais que mantêm uma 

relação viva com a semente e a substância vegetal. 

Ao final de sua obra poética, Perlongher recupera 

uma linha forte traçada por Juana Inés de la Cruz, 

que insere a língua náuatle na língua hispânica, como 

figura e prefiguração das forças dos elementos que 

não se deixam conquistar por verdades europeias 

supostamente sagradas. Esta ideia leva Perlongher 

a trabalhar indissociavelmente no espaço poético e 

cênico, entre um espaço visionário e sobrenatural 

de forte caráter onírico – que se projeta para um 

teatro mental – que opera entre o hieróglifo e a 

memória. Pode-se pensar que seus procedimentos 

não dispensam uma história de ações sobrenaturais 

(ticoscopia) e uma paisagem onírica (taumaturgia), 

onde não apenas figuras corporais, mas também 

pensamentos conceituais e mentais são reunidos 

em cena. Mover-se-ia sem dúvida na tradição 

cênica entre o teatro elisabetano e o teatro 

shakespeariano, utilizando todos os dispositivos 

protocinemáticos, como a lanterna mágica ou a 

câmara escura, evocados por Athanasius Kircher, 

que funcionam como instrumentos de percepção 

no El Sueño de Juana Inés de la Cruz.

DEVIR

A abordagem nominal das coisas através de 

um questionamento teológico extremo pelo 

julgamento experimental é muito precisa. Juana 

Inés de la Cruz abre caminho para a abertura 

do saber da semente indígena e para seu teatro 

alquímico incrustado na língua Nahuatl. Cena que 

Perlongher recupera e encena no final de sua 

obra, sob a pergunta: Não somos todos bruxas? 

Ele questiona sobre o “devir bruxa” – que conjuga 

a potência do vegetal reunida com a retórica mais 

precisa da língua americana – por onde o poeta 

transita suas experiências com a ayahuasca e sua 

recursividade na leitura de Juana Inés de la Cruz, 

desde a coleção de poemas Águas Aéreas (1991) ao 

Auto Sacramental do Santo Daime. Pergunta que 

abre uma retórica que une o século XVII ao nosso 

século, e que culmina em compor os simulacros 

de luzes e espelhos com o saber da semente e 

das transformações corpóreas. Esta invocação ao 

devir – como entrar numa relação de vizinhança 

com o limiar das forças, com as suas velocidades 

e lentidão de afecção, que modificam o vínculo 

entre estado de coisas e sensação – é onde o 

corpo é tomado pelas forças do vegetal e expõe 

a plasticidade feminina da semente poética como 

vetor de configuração do mundo por vir. No final 

do auto sacramental inacabado de Perlongher, “Os 

Índios” falam entre os elementos e suas forças: 

“Para espantar/os europeus,/para afugentar os 

ignóbeis,/para assustar/os aventureiros,/e para 

punir/com uma reprimenda da mente/às crianças 

rebeldes ou os jovens/que acreditam poder 

transgredir a/ordem imutável que o yagé nos dá e 



143Ensaio

nos revela./Fomos nós que te descobrimos, santa/

substância vegetal./Experimentando oferecidos 

como maná/poderes da selva./ Misturando, 

mastigando./Adivinhando, divina-/mente intuindo e 

explorando./Balançando, cozinhando, macerando./

Dando o que nos é dado/ divina volta, ao/lado dos 

deuses;/eles são elementos naturais:/é o Deus das 

Sementes (Huichilobo)/e o Deus da Floresta, clara 

criança Dionísio,/a Mãe das Águas e a Deusa do 

Vento”.

A invocação aos eternos poderes impessoais 

das forças da selva coloca em seu lugar tanto 

as pretensões da colonização moderna como os 

chamados rebeldes que jogam na superfície do 

sentido. É esta a forma de pensar que o poeta 

encontra, para abordar o arcaico do moderno, 

evocando simultaneamente a face impessoal das 

forças de atualização corpórea sob os efeitos do 

Deus da Semente, do Deus da Floresta, da Mãe 

da Águas e a Deusa do Vento. Nos louvores que 

precedem El divino Narciso y El Cetro de José – 

dois dos três auto sacramentais que Juana Inés de 

la Cruz compôs e que culminam na inauguração do 

conjunto teatral de sua obra – os personagens que 

representam o mundo indígena estão preparados 

para celebrar o Teocualo (onde o Deus é comido) 

em homenagem a Huitzilopochtli. A cultura 

europeia traz consigo – através da religião do céu 

– a interpretação de cultos antigos e a conversão 

forçada dos efeitos do vegetal. A cena alegórica 

evocada por Juana Inés de la Cruz expressa a 

dupla conquista temporal e espiritual da América, 

onde fica solapada a violência da ferida colonial 

e o esvaziamento alquímico da ingestão da 

semente. O abandono do transe como rito de 

purificação mostra que a ingestão do Grande 

Deus das Sementes se sobrepõe violentamente 

ao sacramento do Batismo. O teatro alquímico 

evocado pelos louvores de El Divino Narciso y El 

Cetro de José abre caminho para os processos 

oníricos – recuperados através do transe do 

vegetal por Perlongher – para escapar de qualquer 

forma de religião de conquista. O veículo do auto 

sacramental permite o uso do teatro sagrado 

para convocar o julgamento experimental e a 

metamorfose plurimodal dos corpos. A marca 

feminina que Perlongher recupera de Juana Inés de 

la Cruz indaga a antropofagia ritual e a poligamia 

relacional. O significado dos auto sacramentais, 

representados durante o Corpus Christi, sempre 

acentua na festa celebratória uma temática pagã 

e uma argumentação de elementos cósmicos. 

Perlongher parte daí, não se trataria do mistério 

da Eucaristia, mas sim do teatro alquímico do 

vegetal, como sustenta o filólogo Enrique Flores.

FORÇAS

De Juana Inés de la Cruz a Néstor Perlongher a 

alegoria e o símbolo se deslocam do problema da 

evangelização resistida pelo sonho no teatro do 

mundo, ao da festa popular do transe. Assim se 

rompe o sonho da liturgia cortês e esclarecida, 

para transitar em direção aos rituais de transe do 

Grande Deus das Sementes. A dança do tocotín é 

a base da grande evocação do vegetal. A língua 

náuatle utilizada por Juana Inés de la Cruz incrusta 

o ritual festivo no caráter litúrgico de Corpus 

Christi. Perlongher continua o curso material 

de experimentação sensorial de forças em sua 

invocação a Huichilobo; o faz durante o “mal de 

si” como um processo de cura da sua doença de 

AIDS. As entranhas bárbaras e as garras ferozes 

da idolatria, manchadas de sangue humano para 

a liturgia, são evocadas por Juana Inés de la Cruz 

e criticadas como interpretação histórica para 

a memória americana por Perlongher. As forças 

dos elementos dos rituais indígenas da América 

são cifra e prefiguração de uma Natureza que não 

se deixa conquistar pelas sagradas verdades da 

religião.

No auto sacramental, o personagem de “A Luz” 

pergunta: “De onde vem a sua força?” e “A Força” 

responde: “E de onde vem a sua luz?” O vegetal se 

revela como “Ayahuasca” e diz: “Oh Força, ó Luz, 

ó mães/da minha cachoeira aquática como um 

estanho/da vidraria que racha e/irrompe no jardim 

desgrenhado uma/enorme vibração,/que concede 

a quem sabe aproveitar/a força e os poderes da 

luz./Encontro não de águas, mas de plantas/

(sequer plantas aquáticas: aéreas)/minha origem 

determina, ela me faz nascer./ Masculino o jagube, 

entrelaçando-se/nos picos/mais escarpados da 

mata,/enrolado no torso dos troncos,/vê um 

arbusto feminino, à primeira vista/insignificante,/

mas traz a mistura e a coesão/a tudo e de tudo 

significa:/chacrona feminina, ó rainha divina,/

que só as mulheres tocam/e limpam e escovam/

com suas gemas nuas/impregnadas de cantos 

no canto./Os homens, entretanto, me procuram/



144 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

na selva; ou melhor, procuram/a videira divina:/

ela não é fácil de arrancar, se agarra/com todas 

(muito) as suas forças/ao coração terrestre da 

alma das coisas/e só permite que seja transportada 

se uma música/impregna de tons delicados de 

agreste néctar/a fantasmagoria da selva:/uma 

canção de camponeses trabalhadores,/pastores da 

floresta.” […]“Uma vez retirada, sobre colchões de 

flores, da selva,/a videira tenaz é levada para um /

palácio:/palácio porque tudo o que a videira toca/

de uma enorme festa enfeita /e brilha/no ‘olhar 

úmido’ dos atletas rurais/a emoção do momento 

sacrossanto”. Somente no coração terrestre da 

alma das coisas, isto é, nos corpos e entre as forças 

dos elementos, é onde ocorre a transformação do 

corpo em corpo pelas forças da “liana divina”. Não 

há nada neste momento mais “sagrado” do que a 

transformação material. É distinta esta maneira de 

captar a luz através da “liana divina” entre a água 

e o ar – metade flor, metade força” – do “animal 

carbúnculo” – metade cabra, metade lanterna – que 

Lezama Lima considera como o grande dispositivo 

engendrador da poética do Góngora. Enquanto 

Perlongher flutua na tela líquida da Flor das Águas, 

Góngora vê através da luz escura de luminosidade 

ofuscada.

ARQUEOLOGIA ESTILÍSTICA

ESTILO

Como abordar os gestos estilísticos nas variadas 

obras poéticas contemporâneas do nosso Sul 

americano? Como interrogar obras poéticas como 

as de Francisco Madariaga, Néstor Perlongher, 

Roberto Echavarren, Wilson Bueno, Paulo Leminski 

e Haroldo de Campos? Acreditamos que só são 

alcançáveis através das figuras estilísticas e 

retóricas que produzem. O estilista expõe a figura 

do pássaro migrante, enquanto o gramático 

expressa a do inseto escavador. As duas figuras, 

que exploram a linguagem com meios políticos 

diferentes, opõem-se estritamente. A gramática 

apenas replica os modos de poder, a retórica 

inventa figuras situadas que engolem o poder. 

O estilo é definido pela alteração das regras e 

por estar vinculado a “talentos singulares”. O 

singular não expressa modos individuais, mas 

sim aqueles modos capazes de captar atmosferas 

e forças comuns. As duas figuras de linguagem 

constituíram vertentes rivais: o gramático avança 

após uma zelosa defesa de uma lógica de poder 

numa retórica dogmática, enquanto o estilista o 

faz em favor da mobilidade dos cromatismos e 

dos ritmos singulares das línguas em variação 

contínua. Inventiva e produtora, a estilística libera 

os poderes virtuais afetivos e as sensações lábeis 

da linguagem. O estilo é sustentado por um fundo 

indizível que constitui uma torção ou mistura 

do separado, onde emergem figuras limiares ou 

devires. Este cenário indizível não corresponde ao 

delírio como doença, aquele que exige uma raça 

pura e dominante, mas antes invoca aquela raça 

bastarda e oprimida, a dos “outros encobertos” do 

nosso americano, que se agitam incessantemente 

sob a dominação, que resistem a tudo o que os 

esmaga ou aprisiona e se delineiam na poética 

da escrita como processo. O poeta belga Henri 

Michaux escreve, em Los que fui (1927), no início 

do poema Glu y Gli: “e glo/e glu/e engoliu a nora/

glio y glo/e engoliu seu pé/que gli que glu/ e se 

englugliglolerá”. Um gesto bárbaro inventa ritmos 

satíricos, como os apontados pelo filósofo russo 

Mikhail Bakhtin em Rabelais y su mundo (1965) 

e pelo dramaturgo italiano Dario Fo em Misterio 

bufo (1969). Gestos atravessados ​​por blocos 

a-gramaticais e a-sintáticos como um delírio 

inventivo, típico do ato estilístico que cria a palavra-

mala “englugliglolerá”. Atmosfera antropofágica 

que preserva todos os nervos em carne viva para 

chicotear a língua, onde o ato de escrever culmina 

nos restos de uma deglutição de si mesmo.

A grosseria do estilista salpica na repetição 

anacrónica e diferenciadora, que busca em 

Rabelais a vida como puro arroto, essa que se opõe 

às formas semelhantes e ao conteúdo equivalente 

da lei do poder gramatical. Essa potência que se 

afirma contra a lei expressa uma singularidade 

contra o geral ou uma violência como diferença e 

aventura em si. Los que fui (1927) é indissociável da 

aventura do jovem Michaux pela América, exposta 

em seu livro Equador. Diário de viagem (1928). 

Obcecado pelo vazio e pelas formas de mitigá-lo, o 

poeta belga escreveu: “Nasci trespassado”, como 

advertência ou confissão, e esclarece: “Escrevo 

para ver através de mim mesmo. Pintar, compor, 

escrever: através de mim. É aí que reside a aventura 

de estar vivo.” Nada é mais claro para definir que 

no estilo a fissura é anterior ao ser.

O significado da trajetória de sua vida e de seu 

trabalho parece fundar-se nessas palavras. Sua 



145Ensaio

existência ganha sentido quando você olha para 

dentro e procura uma forma de preencher esse 

vazio, ou pelo menos reduzi-lo. A escrita, as 

experiências sensoriais com diversas drogas e 

as viagens são os analgésicos que ele encontra 

para reduzir sua inclinação ao nada. Chegou 

mesmo a inventar países imaginários e seres 

fantasmagóricos de uma geografia remota, típico 

dos recantos escondidos de sua mente. A sua obra 

é o diário de bordo de um apaixonado pela fuga e 

pelos exílios voluntários, que escreve: “Paisagens 

pacíficas ou desoladas”, “Paisagens do caminho 

da vida mais que a superfície da terra”, “Paisagens 

do tempo que flui lentamente, quase imóvel e 

às vezes como que recuando” ou “Paisagens de 

farrapos, de nervos dilacerados, de ‘‘saudades’”. 

O estilista reconhece o “mal de época”, o laço 

no pescoço, as feridas, o aço e a explosão que 

exigem “Paisagens para Abolir Gritos”. O jovem 

Michaux embarca numa viagem ao Equador, ao 

centro da terra. Descobertas, doenças, loucuras 

atravessam a experiência e a grafia. O poeta nos 

presenteia a história de uma viagem, onde o limite 

entre a matéria e a espiritualidade desaparece, 

para dar lugar a um universo onde a história 

encontra o fantástico. A repetição anacrônica ou 

o diferenciante nosso-americano desenvolvem-se 

vinculados à experimentação e constituem meios 

experimentais de afecção. 	 O estilo avança 

em nossos meios entre uma força bruta satírica 

e uma infralinguagem do delírio surreal. O que 

implica colocar as línguas em variação contínua 

como um cromatismo generalizado?

Invoco o poeta do litoral correntino Francisco 

Madariaga em Llegada del jaguar a la Tranquera 

(1980), voz sempre fulgurante e “sangrenta”, 

capaz de trazer à presença aos habitantes das 

“planícies”, de antigas guerras civis, sepultados 

entre palmeiras e líquidos amarelos. Invoco 

uma voz épica e demoníaca, edênica e bárbara, 

fantástica e sinistra, que habita regiões de uma 

paisagem anacrônica que fala no “agora”. Invoco 

uma percepção animista e celebratória, de um 

animismo surreal que incorpora a morte, como um 

feitiço e uma bruxaria, para libertar os mortos que 

ficaram encantados vagando por sertões e selvas, 

por prados e aldeias. O ritmo que traz à presença, a 

sacralidade arcaica do corpo e do meio inseparáveis, 

é visionário. É o sonho do índio e do gaúcho 

traídos, integrados no mesmo caldeirão comum 

de testemunhos que chegam através da canção. 

É ritmo de “mestilenguajes”, que singulariza um 

“nativismo cósmico” da região doadora. O ritmo 

de fundo é a materialidade auditiva e cromática 

das aparições “da festa da contra-morte/das almas 

que cavalgam a paisagem/dos corpos adormecidos 

na capital do sono/do desabrochar das melancias 

amarelas no início da morte”. Madariaga sabe 

que o corpo sagrado arcaico integra um ambiente 

cósmico de eras mais vastas que as da história e 

não responde à linguagem personalista de nenhum 

“gênio” da linguagem. Invoco Madariaga que me 

ensinou que a “região é doadora”. “Região” não 

é nem regionalismo nem nacionalismo; região 

é “pátria” feita dos sedimentos sensíveis das 

línguas que por ela atravessam. Isto é contrário 

a qualquer “país” que só se revela pelo Estado 

teológico-político que lhe confere organicidade e 

liderança. Invoco aquele que soube dizer “nego 

terminantemente ter pertencido à poesia gaúcha”, 

para se distinguir daquilo que é um sedimento 

comum e fala viva de todos. Quem disse que o fundo 

comunal de uma região “tinha poetas gaúchos em 

estado natural”, para indicar que o poema é antes 

de tudo o canto de uma comunidade de vozes. 

Esses “gaúchos” aos quais Madariaga se refere, 

improvisavam repentinamente na payada, como se 

falassem preces ou invocassem rezas. Madariaga 

me ensinou que o ritmo cósmico-sagrado do 

corpo integrado ao ambiente é conjuro, prece e 

reza apócrifa; ainda que uma reza rouca que se 

transforma em melodia cacofônica de uma poética 

trágica onde a fissura precede o canto. E ouvimos 

a sua voz dizer: “Reze pela oração das aparições, 

ronque pela rouquidão dos enterros e volte o olhar 

para a paisagem enfiada dentro da carne”. Invoco 

o poeta-estilista dos estuários alucinados, o bardo 

que traz à presença o gaúcho-aindiado, o poeta-

peão, despossuído e insociável, para abrir a região 

mais além de qualquer clausura nos pantanais dos 

Esteros del Iberá. Invoco a voz do seu crioulismo 

alucinado que se abre para um universo fulgurante 

à beira do sem-sentido. Poeta que faz ritmo através 

de vícios sintáticos para alongar a sensação e 

divulgar as imagens do sagrado-cósmico. Como 

quem escreve ao passar pelas margens do Paraná 

“seu trabalho como vendedor de bananas às 

margens do rio diariamente do açúcar da sífilis 

do som”, e no acúmulo desses “de” – de açúcar, 

de sífilis, de som – se produz um embelezamento 

que torna difusa mas diáfana uma imagem, que 



146 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

cria continuidade e deslumbra, que torna infinita a 

imagem aquosa, vaporosa e que força a percepção 

para os corpos e as coisas na sua indistinguível 

coexistência surreal encarnada. Invoco esta poesia 

auditiva, herbácea, vinda do estuário e com ritmo 

“estral”, em que as águas reverberam e têm milhões 

de seres e segredos escondidos, numa superfície 

infinita de delírios. É como convocar à presença 

do sol campestre da palavra crioula, celebratória 

e experimental, com o valor de conjuro, capaz 

de evocar a imagem do cavalo endiabrado da 

planície subtropical. E o seu poema é a insistência 

que concentra o sagrado-cósmico inseparável do 

corpo-voz que o evoca. Lembro-me quase de cor 

da Llegada del jaguar a la Tranquera – cantata em 

homenagem a Corrientes – “resertores,/ladrões,/

ñanduís,/chiavam,/bebendo o seu sangue,/nas 

ilhas douradas/e, revivendo,/contavam eu:/ Yacaré 

das músicas!/afogavam-se no lodo/Nicasios,/

Eleutérios,/jorrando,/Boleadoras engendradas 

pelo/sangue/boleavam/lanceiros do inferno/e 

vigiavam/no céu do sono,/violões,/não acordeões,/

as purificações da/matança”. Pode o ritmo por 

vícios sintáticos prolongar a sensação e disseminar 

as imagens que vêm do “outro encoberto” diante 

das gramáticas do poder?

INFRALINGUAGEM

O ritmo do corpo, entre o céu do sonho e a matança, 

evoca o estilo e o traz à presença como surreal 

e visionário. Nesses meios definimos o estilo, 

como um fenômeno em função de um pequeno 

número de fatores selecionados, cujo combustível 

na tragédia, é o humor. O humor como arte de 

consequências, das quedas, das suspensões, dos 

descensos ou como formas de subverter a lei. A 

tradição experimental aponta que o estilo tem 

sempre algo de bruto, na medida em que é uma 

forma sem destino, é produto de um surto e não 

de uma intenção. Esta ideia implica um não saber 

do devir do corpo nas linguagens que por ele 

atravessam, que é composto por uma vontade 

de pensamento. O estilo surge daquele não saber 

como surto repentino, que nasce de baixo e onde 

o estilista dá forma à força. A escrita é entendida 

como o exercício de uma arte de viver, como um 

estilo de vida particular de um corpo singular, 

graças ao qual o sujeito constitui o seu próprio 

prazer e também se distancia de si mesmo. Supõe 

uma propedêutica ou prática confessional das 

paixões que modela a subjetividade em movimento. 

O estilista se produz a si mesmo, embora saiba 

que é fissurado e treinado na arte de degustar, 

na prática da fruição e no prazer de viver. O estilo 

resultante é um traço ou maneira, uma voluta ou 

gesto integral do corpo, que atinge o seu composto 

na deriva entre a linguagem oral e a escrita, ao lado 

da aberração inventiva e do gasto de energia vital. 

O fundo indizível que o anima é um traço anômalo 

inacessível, em fuga, que chega de surpresa, como 

uma cifra misteriosa, como um resquício brilhante 

que constrói a aventura a ser desvendada.

O estilo nunca passa de uma tropologia, e esta 

é uma equação entre a invenção literária e a 

mitologia corporal do estilista. O poeta cisplatino 

Wilson Bueno se desloca desde a infância para Meu 

tio Roseno, a cavalo (2000), dos campos fechados 

de capim-limão para as topografias paranaenses, 

onde a paisagem é sobretudo a “cintilação” ou 

ritmo poético da língua, que é sonhado sem 

nenhuma lei, dando vida a um mundo submerso. 

O poeta aponta isso claramente em sua aventura 

literária, onde os personagens e as paisagens 

são “entidades produzidas pela linguagem, pelo 

absurdo, pelo inesperado e pelas reviravoltas”. 

Tanto Néstor Perlongher quanto Wilson Bueno 

valorizam a possibilidade inventiva que o erro 

do deslocamento produz entre línguas. O erro 

também é cultivado por meio de velocidades de 

experimentação que geram hesitações, oscilações, 

tensões ou, como deseja Paulo Leminski, por 

metamorfoses, condensações ou superposições 

de linguagens. O que importa é que o erro assim 

entendido se torne expressivo e seja esbanjado 

em procedimentos de composição estilística. A 

poética busca sua diferença frente às formas 

homogêneas e constantes para recriar seu espaço 

e poder existir.

Wilson Bueno produz uma “cinta de 

infralinguagem” para apontar que o estilo está 

ligado ao prazer da fala e do texto, sem desprezar 

uma forte subjetividade corporal que percorre suas 

páginas. Além de o poeta acreditar em entidades 

produzidas pela linguagem, seus textos não tratam 

de máquinas para fazer anjos especializados em 

castração e erradicação de emoções, sensações e 

percepções dos encarnados. O contrário acontece 

em seu livro preliminar Mar Paraguayo (1992). 

Assim como a felicidade “é um cristal frente ao sol”, 



147Ensaio

o inferno é “uma pedra frente ao sol”. A “marafona 

do balneário”, a rainha-senhora do “cabaré”, exibe 

sinais da repetição entre a felicidade e o inferno, 

entre o brilho do cristal e a opacidade da pedra. 

O mundanismo é, a cada instante, alteração e 

mudança. A mudança no Mar Paraguayo é da 

ordem da deserção que passa por vários tipos 

de atritos vitais. Diremos que o “cristal frente ao 

sol”, sinal de tempos felizes, funde-se numa rede 

cristalina turbulenta que expressa uma distribuição 

aleatória e mutável. A entropia máxima, ou o 

estado de morte, apresenta-se à partida com a 

grande mutação figurativa que sela o destino da 

“marafona”. “Mi mar. La mer. Merde la vie, que eu 

levo nas costas como uma senhora digna perto de 

ser executada na guilhotina”. Como se a tendência 

afirmasse que tudo procura aproximar-se do seu 

estado caótico, em Mar Paraguayo a felicidade 

está para o “mar” o que o inferno está para o 

“merde”. O movimento da marafona vibra como 

um cristal do tempo que é brilho e deserção, brilho 

e opacidade. Guaratuba, como localidade fictícia à 

beira-mar, é “mar” e “cabaré”. Se o “mar” alucina 

na imensidão oceânica das ondas e dos azuis, o 

“cabaré” é lembrado pela intensidade das noites 

com sua poeira e brilho.

Tudo é imensidão e distorce a intensidade e o 

abismo. Abismo do corpo forjado na solidão do 

abismo guarani e no destino da ausência de ondas 

e azuis. As solidões são o começo do inferno: “Um 

fica só e já é o baixo añaretã. Um morre e tudo 

se raspa ao inferno. Um vai, criollo vagabundo 

dos caminhos, rufião ou gigolô, e aqui se põe, de 

novo, de novo, de novo o inferno” […] “O inferno, 

añareta, existe e se põe contra o mar, o céu...”. Se 

nas Soledades Góngora apresenta o oceano como 

o criador do peregrino – “Do oceano, pois, antes 

engolido,/e depois vomitado” –, Wilson Bueno faz 

do mar a constituição da percepção e do destino 

– “A primeira vez que me aproximei do mar, o que 

havia era só o olhar no ver” [...] “Meu mar? Meu 

mar sou eu. Ĩyá”. Quando a marafona quer se 

adaptar ao que vê, o que ela vê é um abismo. O 

“mar” é um abismo de azul, o “cabaré” um fundo 

do inferno. A terra guarani é tecida de dor, de 

falta de fundo e de abismos de solidão. Apenas as 

circunlocuções possíveis entre abismos e lacunas 

parecem possíveis. A sorte da marafona joga-

se nas circunlocuções ou na “dança bruxa das 

horas”. “É a dança no abismo dos vocacionados 

ao equilibrismo”. A marafona reina no “cabaré”, 

na superfície dos circunlóquios de uma linguagem 

sutil e entre linguagens feitas de restos. Como no 

conto poético Chola, o el o precio de Perlongher, 

Mar Paraguayo mostra a profundidade das coisas 

no confinamento entre uma festa e um bordel. O 

inferno é concreto, duro e espectral. É tão concreto 

quanto a deformação de cada coisa que coexiste 

como seu fantasma na linguagem. A transformação 

da imaginação poética, da qual depende a sintaxe, 

é suficiente para os linguistas?

VIBRÁTIL

O estilo é uma infralinguagem cética e vibrante. 

Roberto Echavarren, em Verde escarabajo (2023), 

sabe que “ouvir não é ver” e que o poema é a 

“potência do corpo” – que traz à presença figuras 

e ritmos, modos e estilos – no domínio de uma 

imanência positiva. Diz-se que “toda consciência é 

alguma coisa”, toda consciência poética é “alguma 

coisa” – onde “há” matéria e memória – num 

mundo de universal variação, ondulação, vibração 

e intensidade. O poeta transforma os resíduos, 

as digressões e as forças conflitantes em “justas 

figuras” – em tropos e sintaxe – que escapam 

às operações de codificação. A ars poetica de 

Echavarren “vê tocando” e “escuta olhando”, 

ao mesmo tempo que seus órgãos são múltiplos 

e paradoxais. Não se trata de uma metáfora e 

muito menos uma sinestesia; o poeta é o reverso 

dos sentidos do mundo. Abre os olhos para 

experimentar o que não vemos e feche os olhos 

para ver. Abre os ouvidos para ouvir a experiência 

do vazio e feche-os para acompanhar os ritmos da 

mundanidade. Abre e fecha os sentidos de um limiar. 

Doa imagens e sons – depois de partir as coisas – 

para extrair delas seus materiais ígneos, como se 

expelissem líquidos e gases como vetores da terra. 

O poeta emite “corpos reais” – “percepções” como 

velocidades e lentidão e “afetos” como longitudes 

e latitudes – e fabrica uma produção de existência, 

que afirma que “não se sente” e “não se pensa”, 

exceto numa experiência de tato – de matéria e 

memória – corporal. Echavarren pratica a poética, 

narração, dramaturgia, ensaio e tradução com fins 

não apenas estéticos, mas também políticos. A sua 

escrita extrema os riscos radicais da subjetivação 

cética, o desejo e a mutação essencial dos costumes, 

para nos conduzir até a exibição de massacres 



148 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

inexplicáveis ​​em histórias totalitárias, embora 

concebidas com lógica e legalidade. Hoje resta a 

tarefa de fazer aparecer os restos arrasados ​​desse 

sujeito-população exterminado e desaparecido, 

que entra nas figuras, na sintaxe e nos tropos 

da linguagem poética. Echavarren insiste neste 

problema crucial, entrevistando sobreviventes e 

reconstruindo memórias, sem as quais não haveria 

espessura estilística vital e concreta, nem para a 

prosa nem para o poema. Cada fragmento da sua 

obra poética é uma “ponte de prata”, num contexto 

de exclusão e assassinatos deliberados, devido ao 

exercício arbitrário dos poderes das sombras, do 

confinamento e da destruição.

Desde o De rerum natura de Lucrécio, a poesia 

e a história servem a coisas concretas. Eles 

constituem a história e o poema, algo mais do 

que uma presença é tecido, como um olho que 

viu o invisível ou um ouvido que percebeu um 

murmúrio ininteligível – expõe a violência sobre 

um corpo presente. Não poderíamos acompanhar 

os longos poemas Centralasia ou La guerra de 

Ucrania sem a espessura das matérias e memórias 

viventes, ainda que fabuladas e deformadas no 

poema, pelo “vidro vermelho” das potências 

imaginárias. “Testemunha” não é apenas o sujeito 

da experiência individual, mas também aquele que 

traz à cena o comum e o pendente. O significado 

da palavra “atestar” ou “dizer da testemunha” 

vem de um verbo transitivo próximo a uma ferida 

que a ação promete restaurar em certa medida. 

“Porque a imagem é algo diferente de um simples 

corte feito no mundo dos aspectos visíveis”. É um 

afetar-se com o mundo numa maquinação sem 

fim, pelas vidas que insistem e resistem. A poética 

e a narrativa de Echavarren problematizam a 

linguagem da tradição, para investigar o corpo 

do desejo, da melancolia, da variação infinita, da 

obscenidade; permear a experiência do corpo 

em êxtase, desejante, festivo, orgiástico, em 

ruína, consumido e lancinado. O poeta escuta as 

acrobacias da carne sobrevivente, que vibra e 

modula a sensação, entre aquela palavra que se 

fixa e aquele corpo que gesticula, sempre dinâmico 

como um verdadeiro perpetuum mobile. Poetas 

como Echavarren, Perlongher, Bueno buscam 

“fazer um corpo”, contrair ou expandir os músculos 

e tendões, que tentam escapar pelas mãos ou 

pelo ânus. Procuram expressar a força interna ou 

externa que atravessa o contorno do organismo. 

Essas contrações ou distensões são o ritmo 

intenso que constitui o “corpo vibrátil” do poema. 

São esforços que deformam a representação do 

organismo. O corpo entra em conexão com animais 

e vegetais, dobra-se em nuvens ou pedras, para se 

lançar no cosmos para um “esforço espiritual”. 

Corpo e alma, como mostrou Nietzsche, são 

igualmente “corpo vibrante” ou “corpo vibrátil”. 

A sensação é alcançada além do organismo, no 

êxtase em que o organismo é colocado “fora de 

si”. Sabíamos disso por Polegarzinha, o afeto é 

uma forma de nomear a marca e a vibração que 

dá corpo a uma relação. Afirma-se, assim, que o 

desejo funciona como um “afetar-se com outros”, 

como um intérprete dos fluxos vitais e como 

uma força virtual em vias de atualização. Será 

suficiente inventar figuras de linguagem se não 

se atacarem as regras que definem as sequências 

chamadas “corretas” e “estáveis” dos elementos 

de uma linguagem programada?

MEMÓRIAS

O ritmo do corpo, entre o céu do sonho e a matança, 

evoca o estilo e o traz à presença como surreal 

e visionário, como uma infralinguagem cética e 

vibrante, cheia de memórias de tempos remotos que 

retornam. Prosopopeia, dança e inferno misturam-

se incansavelmente numa síntese de tempos 

na obra poética de Echavarren. “Como algumas 

pinturas chinesas, torna a geografia e a anatomia 

equivalentes, traduz uma na outra”. O resultado 

é a elaboração de um “passo ao limite”, onde 

carne e terra, geografia e anatomia se traduzem 

uma na outra para inventar figuras. Exemplo 

de uma tradição onde os afetos transbordam 

a subjetividade e qualquer objetividade, para 

tocar as “coisas” e se desdobrar em “conexões” 

variáveis: minerais, vegetais, cósmicas e 

impessoais. Cada ato promete verdadeiros efeitos 

conectivos, porque “todo ato é resultado de outro 

e origem de novos atos”. Um budismo consumado! 

O que significa tornar a geografia e a anatomia 

equivalentes? Trata-se de “fazer as coisas falarem: 

sopros de ar, oceanos vazios, céus esburacados de 

tempestades”. Uma luz atraente atravessa uma 

encruzilhada, entre a existência e o delírio, onde 

um ser brilhante “amarelo-verde-flúor” encara 

“sinistros intestinos vermelhos”. Como figuras 

sem medida e afetos que transbordam qualquer 



149Ensaio

sentimento conhecido, crueldade e horror abrem 

e fecham El Caballo Amarillo (2024). Que tempos 

remotos são evocados? Que seres brilhantes 

percorrem esses atalhos fabulosos? Um antes 

disso é um agora? Um lá que é um aqui? Figuras 

conhecidas e estranhas impõem velocidade e 

exercem a presença enigmática do segredo, 

enquanto seus rituais povoam sem pausa o espaço 

com uma potência incompreensível próximo da 

loucura. A excentricidade dos nomes evocados 

nada tem de exótico. A atualidade da ação compõe, 

como num cristal facetado vermelho esmeralda, 

sua fase virtual de matéria e memória. Sob pilhas 

de cadáveres há amores, há formas, meios e ritmos, 

que cristalizam o seu esmalte e vibram com pesadas 

volutas. As memórias da vingança russa contra os 

tártaros ganham força e entram num movimento de 

perseguição ofegante até as fronteiras chinesas ou 

até as guerras territoriais dos ancestrais mongóis 

entre a Rússia e a China. À primeira vista, tudo 

parece ter a ver com a posse das estepes áridas, 

ou melhor, com a invasão chinesa para controlar 

o Tibete ou com a invasão russa na Ucrânia. A 

viagem promete o tempo extraordinário de uma 

aventura, uma lógica de descontinuidade que une 

o ritmo da letra à contingência experimental de 

uma vida. A insistência, trabalho após trabalho, 

funciona em variação contínua, em constante 

desequilíbrio, liberando uma potencialidade, 

uma força irrepresentável, que atua quando os 

elementos estáveis ​​de poder e identidade são 

retirados dos corpos e das linguagens. A mistura 

vibra na sua fragilidade vital, improvisação e 

finitude. A voz centra-se num impulso: a obra 

poética de Echavarren pertence à experiência dos 

grandes livros de viajantes, como os de Haroldo de 

Campos, Paulo Leminski e Wilson Bueno.

Trata-se de uma equivalência estilística que se 

revela ativa na invenção de uma linhagem da 

literatura latino-americana. Fazem uso de seu 

poder vibrátil dos “infralinguagens”, tanto Roberto 

Echavarren quanto Néstor Perlongher e Wilson 

Bueno. Anômalos de uma tradição onde os afetos 

transbordam a subjetividade para se desdobrarem 

em conexões variáveis: minerais, vegetais, 

cósmicas e impessoais, enquanto prosopopeia, 

dança e inferno se casam. Embora apenas 

perdendo a mátria e a pátria – desejoso é aquele 

que foge de sua mãe – o som escapa do território 

das marchas e dos rituais de submissão, para 

buscar reviravoltas por linhas de errância ou de 

fuga. Muito antes de Ulisses, mudar a voz implica o 

mesmo percurso funerário, onde iniciação e morte 

são inseparáveis da metamorfose.

Echavarren faz a viagem funerária para se 

transformar a cada vez para poder escrever, 

sendo necessário lavar o sangue e as imagens de 

horror sem fim no tempo passado pela água. Que 

forma de arte e política da instauração podem 

reunir a linguagem corrosiva das práticas poéticas 

singulares, dando lugar a compreender uma ars 

poetica como a variedade infinita de suas maneiras 

de ser ou de seus modos de existir? Na saga que 

vai de Lezama Lima a Guimarães Rosa, afirma-se a 

diferença real e eficiente dos corpos – como plano 

único de imanência e singularidade – questionando 

qualquer identidade corporal, relacional ou nacional 

de natureza ontológica. Os poemas de Echavarren 

conjugam uma matriz poética, crítica e política 

que questiona qualquer salvação individual ou 

imunidade corporativa. Seguem a linha efetiva que 

o acontecimento abre na história, perseguindo em 

composições expressivas os efeitos da subjetivação 

para a produção de graus de liberdade e diferenças 

de conjuntura. Para além das fronteiras morais 

das gramáticas do poder, o desejo abre uma 

força respiratória que busca a livre comunhão 

dos corpos no banquete. Sua inquietação ansiosa 

retorna – de abandono do eu abrigado – para traçar 

um movimento de fuga cósmica, vegetal, mineral, 

animal, que busca a pura exterioridade das relações 

vitais, ampliando as sensibilidades viventes. Para 

que precisamos da força imaginativa de figuras 

justas ou de uma sintaxe renovada? Quem se 

interessa por eles como Echavarren, o faz em uma 

“semiosfera” repleta de “polifonias” e “paradoxos”, 

“anáforas” e “quiasmos”. Montaigne e Pascal, dois 

grandes cultores do estilo, sustentaram igualmente 

que o problema do “estilo” não consiste em falar 

corretamente, mas em traçar figuras corretas. 

Talvez este seja o único propósito dos escritos de 

Echavarren. Entre a literatura e os estilos de vida 

tece-se uma malha fina da qual se extrai uma 

afirmação pragmática convincente.

TRANSPASSADA

O ritmo do corpo, entre o céu do sonho e a 

matança, evoca o estilo e o traz à presença como 

surreal e visionário, como uma infralinguagem 



150 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

cética e vibrátil, cheio de memórias de tempos 

remotos que retornam, como uma malha fina 

da qual se extrai uma afirmação pragmática 

gravitante, típica de forças brutas que surgem 

em “polipalavras bárbaras”, onde o ritmo 

sonoro revela o sentido em opacidades oblíquas. 

“Essa” opacidade inacessível toma conta da 

escrita de Leminski, “O vapor umedece o bolor, 

abafa o mofo, asfixia e fermenta fragmentos de 

fragrâncias…”. Sempre nas línguas minorizadas 

pelas gramáticas do poder há um poema perdido. 

Talvez aquele poema perdido possa dizer algo que 

não ouviremos. Se assim não for, e na ausência 

desse dizer, parece necessária uma bandeira de 

insubordinação, de literatura carnavalizada, mais 

especificamente, de um gênero de sátira poética. 

E chegamos a um Brasil tropicalista, concretista e, 

quem sabe, também neobarroco. Talvez, Catatau 

(1975) do paranaense Paulo Leminski, como obra 

maior das línguas menores, consiga dizer “aqui”, 

num texto experimental com hipótese imaginária 

sobre o “sujeito”, o “cogito” e a “paisagem”, 

como faz Rabelais em Gargantua y Pantagruel, 

Swift em Gulliver, Diderot em Jacques, el fatalista, 

e Defoe em Robinson Crusoé. Talvez se pode 

dizer com acuidade e engenhosidade, que numa 

inusitada viagem o filósofo René Descartes visita 

o Brasil como integrante da comitiva de sábios e 

artistas do conde Maurício de Nassau, e chega ao 

Recife para testar sua fórmula liminar do sujeito 

moderno: “Penso, logo existo”. O faz no tempo 

do Brasil Holandês, e submetido às forças dos 

trópicos e a uma exótica natureza tupiniquim, 

onde ingere e fuma ervas, que o intoxicam de 

fauna e flora, o que acaba por sequestrar sua 

clareza de pensamento, e com isso sua fórmula 

Cogito, ergo sum. Tudo em Cartesius é ex-oticum, 

tudo o que aparece é estranho e estrangeiro, 

porque vem de um fora. Cartesius enfrenta a terra 

e delira enquanto aguarda a chegada do oficial do 

exército da Companhia das Índias Ocidentais, o 

polonês Krzysztof Arciszewski, que promete uma 

explicação filosófica sobre “esse” Brasil inacessível 

como terra excedente. Mas o interlocutor que 

chega, chega na última linha do texto, com excesso 

de álcool no sangue e sem conseguir explicar nada 

de forma lógica. Ele deixou, em um solilóquio ou 

em um circunlóquio, que uma lógica desviada ou 

alternativa macerasse em Cartesius, para explicar 

algo que, devido aos efeitos da terra, já excede suas 

categorias: neologismos, aforismos, filosofemas, 

bobagens, que governam um tesouro de invenção 

para dizer aquilo que não é claro nem distinto e 

que escapa aos limites do sentido. O Mundus 

Novus impossibilita a unificação do “eu” e deixa 

Cartesius sem concordia facultatum. O confronta 

diante de um “Gabinete de Evidências” ou de uma 

“Sala de Realidades” onde a percepção confronta 

o conceito. Prevalece o “pensamento sentido” ou 

a “sensação pensada”, impedindo em Cartesius 

as funções de dividir, excluir, ordenar e selecionar. 

Os universais de Tomás de Aquino, que ainda 

operavam no Discurso del Método, como em todas 

as mentalidades do século XVI, são ultrapassados ​​

quando confrontados com a questão da Terra.

Viajantes franceses como André de Thevet, 

explorador e escritor-geógrafo que percorreu 

as costas do Brasil, em particular Pernambuco 

e a baía do Rio de Janeiro entre 1555-1556, 

não questionam se “essa” terra é habitada por 

diferenças sem semelhanças com as conhecidas, 

só que para explicá-las ele dá lugar à Divina 

Providência. Talvez seja o seu desejo de formular 

uma cosmografia para o rei, ou seja, apenas o 

seu desejo como arquivista aos olhos da fé. Diz-

se que foi ele quem melhor percebeu as ervas 

no uso dos povos originários. A ele é atribuída a 

descrição mais precisa dos usos do fumo, entre 

outras ervas, bem como da flora, da fauna e da 

vida dos Tupinambá. Alfred Métraux considera-o 

o mais documentado do seu tempo, embora mais 

tarde tenha sido acompanhado pela lenda negra 

do descrédito. A Terra se manifesta na percepção 

de André de Thévet na forma de seres fantásticos 

ou monstruosos que ultrapassam a concordia 

facultatum. E Leminski, entre Thévet, Cartesius 

e Métraux, prepara o experimento da vingança 

tropical da Terra. E com inteligência feroz cita o 

filósofo nominalista Nicolas d’Autrécourt que viveu 

em 1300, entre as epígrafes que abrem o seu livro: 

“O universo, reduzido a uma pura multiplicidade 

fenomênica, não tem mais consistência para se 

afirmar em si mesmo, como objeto distinto do 

sujeito que sabe. Isto se evapora, por assim dizer, 

em puras aparências, misteriosamente geradas 

a partir das virtualidades do sujeito”. “Esse” 

opaco que nos questiona se abre na textura das 

linguagens. E vem a música de Leminski: “O vapor 

umedece o bolor, abafa o mofo, asfixia e fermenta 

fragmentos de fragrâncias… Animais anormais 

engendra o equinócio, desleixo no eixo da terra, 



151Ensaio

desvio das linhas de fato…Tatu, esferas rolando de 

outras eras, escarafuncham mundos e fundos…”. 

“Plantas sarcófagas e carnívoras atrapalham-se, 

um lugar ao sol e um tempo na sombra…”. O crítico 

Echavarren nos lembra que os grandes poetas 

equiparam a geografia e a anatomia, traduzem 

uma na outra. Se o mito é anterior à história, 

não é por uma questão de prioridade temporal, 

mas porque incompleta qualquer biografia, 

cronologia ou sucessão. Todas as mitologias 

ctônicas ou pertencentes à terra exercem a função 

de decomposição da ideia. Pensar contra o mito, 

como quis a filosofia grega, e por adoração ao 

grego, como fez boa parte da filosofia europeia 

moderna, é queimar novamente os poemas antes 

de se lançar na reflexão sobre a cidade dos homens 

e das mulheres. A “ideia de terra” implica deixar 

para trás a fabulação e com ela a memória. A 

promessa do conceito lança-nos para o futuro, que 

a memória, como a mãe de todas as musas, atrasa 

com o seu trabalho de recordação de arcanos, 

línguas e ofícios. Se quiséssemos sair do tempo, e 

não trazer nem ser levados por seu fluxo, ficaríamos 

com a experiência da terra como sensação última 

de nosso pertencimento. Mas o ar da cidade nos 

libertou para o “tempo” e para o “conceito”, 

pagando o preço de deixar a vida material, a da 

sintiendum comum da gramática mais antiga que 

inventou figuras de pertencimento mútuo, nas 

mãos dos escravos, servos e camponeses. E sua 

experiência nas tarefas é estigmatizada como pré-

conceitual, devendo ser mediada pela tecnologia e 

pelos saberes, até que a gênese da colheita e do 

cultivo na labuta das mãos, que orientaram o olhar, 

seja esquecida. Essa vida de pertencimento mútuo 

é chamada de “a arte do possível em pequenas 

proporções”, a arte de permanecer pequeno por 

amor à vida animada.

REVERSO

O estilo como potente e inacessível opacidade de 

“polipalavras bárbaras”, que parte do ritmo dos 

corpos, entre o céu do sonho e da matança, traz 

à presença infralinguagens surreais e visionárias, 

céticas e vibráteis, cheias de memórias de tempos 

remotos que retornam. Leminski escreve: “‘Aqui’ 

há um reverso: Catatau…”. Discurso de feras, rios, 

pedras e animais, mesmo aqueles raros que ali 

vivem de pequena estatura. “Terra,/tu que és me 

acolhes.../tu que continuas a prodigalizar.../tu que 

nunca deixas de restaurar a vida.../Ouvir a terra me 

agrada./Na escuta, encontro a bem-aventurança,/a 

admiração da percepção atenta,/a felicidade da 

carne sonora”. Terra de uma estilística que está 

por vir. “Ritmo” será o seu nome enquanto tensão 

entre a multiplicidade de durações. Aí buscamos 

nos mitos umas figuras mutáveis, embora sempre 

de intensidade vigorosa, figuras nem teológicas 

nem antropológicas, nem da ordem de substância 

nem da identidade. O ritmo do corpo, entre o 

céu do sonho e a matança, evoca o estilo e o 

traz à presença como surreal e visionário, como 

uma infralinguagem cética e vibrátil, cheia de 

memórias de tempos remotos que retornam, como 

uma malha fina da qual se extrai uma afirmação 

pragmática gravitante, típica de forças brutas que 

surgem em “polipalavras bárbaras”, onde o ritmo 

sonoro revela o sentido em opacidades oblíquas. A 

Terra não é território, mas também não é espaço, e 

não está situada atrás do horizonte, nem delineada 

na paisagem. Faz uma figura, embora não seja 

extensa. Exige pensamento, mas não é um conceito. 

Não pode ser conhecido por nenhuma ciência. 

Parece que a Terra não está em lugar nenhum. 

Utopia. Não existe tal lugar. Também não há para 

onde ir. “O silêncio eterno desses seres tortos 

e loucos me apavora... Desde verdes anos… Do 

parque do príncipe, a lentes de luneta. Contemplo 

a considerar o quase, o mar, as nuvens, os enigmas 

e os prodígios de Brasília… Plantas sarcófagas e 

carnívoras atrapalham-se, um lugar ao sol e um 

tempo na sombra…”. “Contemplo a considerar o 

quase, o mar, as nuvens, os enigmas e os prodígios 

de Brasília… Nunca vi isso aí e pensou que não era 

nada… Nunca vi isso aí e pensou que não era nada… 

“aí” é o nome indígena do bicho preguiça… Um 

prodígio protege um provérbio, o objeto protege 

um sujeito: despotismo de calamidades…”.

É preciso considerar que para compreender esses 

monstros existe uma tensão entre realidade 

ontológica e nome, que se expõe em meio a 

uma disputa entre percepção e conceito, entre 

a novidade da intuição singular e o impossível 

de dizer. Talvez devêssemos aceitar que as 

realidades ontológicas nada mais são do que 

nomes formulados por palavras. E se o fizéssemos 

compreenderíamos melhor que a ferida de 

Cartesius já foi produzida por Guilherme de Occam 

sobre o impossível de dizer em conceito. O poeta 



152 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Leminski confronta a percepção de Cartesius com 

a Terra, e numa aproximação excessiva como se a 

razão avançasse por tentativa e erro, sustentada 

numa série de indicativos sob o nome de “isso”. 

“Ele nunca viu ‘isso’ ali e pensou que não era nada”. 

“Lá” é um advérbio que comunica uma ideia de 

lugar, uma imaginação transferida para um espaço 

geométrico. “Ali” é um advérbio que comunica 

uma ideia de lugar, uma imaginação transportada 

para um espaço geométrico. 	 Mas “aí” é o nome 

que os Tupinambás originários dão à “preguiça”. 

Assim, “isso” remete ao ato singular de Occam 

(a haecceitas ou entidade), para nomear todos os 

seres individuais e particulares que existem na 

natureza da Terra e que podem ser manipulados 

pelos sentidos, pela experiência livre do homem. 

A vingança de Occam? Aqui Occam, defensor da 

novidade intuitiva singular que compromete o 

sintiendum nos sentidos, entra em choque com 

Cartesius, porque para o francês o pensamento é 

autônomo e não depende dos sentidos. Já “algo” 

dessa notícia singular intuitiva é razoável, embora 

não possa ser despojada do corpo no nome. No 

poema-ensaio-romance de Leminski, Cartesius 

afirma numa locução histórico-filosófica que “está 

aí” que se oferece à experiência dos sentidos, sob 

o nome de Brasil ou dos nascentes estados unidos 

da terra do fogo, não é “nada”. Diante das regiões 

do Catatau, Cartesius tem um projeto estratégico: 

submeter a Terra à ordem dos sentidos para 

minar as regiões sem-sentido do Catatau. Mas a 

Terra impossível de ser dita pelo conceito será, 

no entanto, nomeada pela singularidade intuitiva 

do impessoal. É o retorno do poema perdido? A 

vingança de Occam? “Um prodígio protege um 

provérbio, o objeto protege um sujeito: despotismo 

de calamidades... ‘Aqui’ há um reverso: Catatau...”. 

“Não apenas uma mensagem que me chega, / mas 

uma vibração que me regozija”.

UMBIGODOLIVROMUNDO

O estilo é potente e inacessível opacidade de 

“polipalavras bárbaras”, que parte do ritmo dos 

corpos, entre o sonho e da matança, que traz à 

presença “infralinguagens” surreais e visionárias, 

céticas e vibráteis, cheias de memórias de tempos 

remotos que retornam como “palavras-problemas” 

ou “palavras-mala”. Echavarren reconhece o 

grande movimento de Galáxias (1984) de Haroldo 

de Campos como o registro de um livro que se 

estende pela galáxia, assim como sua própria obra 

poética e narrativa. Para isso, é preciso inventar 

tropos e transformar a sintaxe para ampliar as 

linhas da imaginação. O “umbigodolivromundo” é 

uma palavra composta, que se estende até atingir o 

tamanho do mundo numa intensidade concentrada 

de ideia. O faz a partir de um ponto situado, 

de uma mônada doméstica – de uma poltrona 

almofadada e macia – a partir da qual empreende 

o desprendimento em direção à galáxia sideral. 

Antecipação alucinada de uma cosmopolítica de 

transpassada? Esta palavra extensa, que domina 

a linearidade do significante, funciona através de 

uma intensidade cromática e aspira – a partir do 

interstício microscópico, o “umbigo” – a estender-

se até atingir uma lógica de intensidade sideral. 

Quantidade cumulativa de partes que funcionam 

como “palavras-problema” ou “palavras-mala”, que 

podem reduzir, quando pronunciadas, um conjunto 

de significados a um “hipograma”. O Barroco 

trouxe à sua condição pletórica os hipogramas, 

ou, por vezes, chamados de “palavras envolvidas 

e complicadas numa ‘extensão’ aberta”, que 

dispersam um conjunto textual para atingir o seu 

máximo brilho de intensidade. Haroldo de Campos 

dá forma ao “mundo sideral da galáxia”, ele o molda, 

para empreender dentro dele uma viagem textual, 

cheia de deslizes e sem bloqueios de pontuação. 

Uma volta ao mundo em “mileumanoites”, talvez 

daqui a oitenta dias residirão “mileumanoites”? 

Oitenta longos dias para algumas “mileumanoites” 

de intensidade. Essa é a lógica da viagem!

O poeta constrói uma mônada doméstica do 

tamanho do mundo, onde impera o tempo 

(extra)ordinário. O tempo somente será 

experimentado a partir de um ato de clarividência 

e clarividência para as maravilhas das línguas. O 

“umbigodolivromundo” é um livro que não tem 

começo, que não tem fim. É um labirinto dourado 

onde uma palavra anterior, aquela que imprime 

o impulso, erudita na ordem da escrita, não quer 

começar. Se isso acontecer, é por causa da força 

avassaladora da jornada. Começa com uma força 

que vem da biografia e diz gaguejando “e começo 

aqui e meço aqui este começo e recomeço e 

arremesso/e aqui me meço…”. Galáxias avança 

com a força do balbucio e com a incerteza de 

“acabar de escrever para começar a escrever”. 

A sobreescrita e a retroescrita são modalidades 



153Ensaio

que apresentam as coisas e atmosferas, com 

o propósito de gestar mundo na textura de um 

palimpsesto. O poema traz à presença as coisas, 

os corpos e os climas, os invoca fazendo com que 

a fala e o texto cambaleiem um no outro, jogando 

e aparentando descrever ações. Viagem no tempo 

da escrita como afecção, chamando as coisas à 

palavra – como se fosse o Gênesis – e cercando, 

finalmente, as coisas nomeadas com palavras – 

como se fossem mais uma alucinação oceânica. 

O poema faz o mundo e as coisas surgirem. Um 

murmúrio, uma palavra anterior se encadeia, 

prossegue a frase, faz passar “uma voz sem 

nome”, que, há muito tempo, foi borrada – escritos 

sobre escritos escavando a superfície – até abrir 

um umbigo. Esse ato fortuito, de começar por 

tentar inserir-se despercebido nos interstícios, 

num “arremesso”, põe a funcionar a escrita para 

contornar o início e chegar plenamente à viagem. 

A escrita é apenas alucinação que encarna, para 

Haroldo de Campos compõe estranhos tropos 

típicos de sua “antropofagia”, que – “transduz e 

devora” todo progresso em qualquer biblioteca 

–. Escrever não é apenas uma graça festiva, é 

também uma viagem “forçada” que se inflama pela 

coleção de miniaturas, se desenrola com o lazer da 

infância e se expande na fruição das maravilhas. 

Em Haroldo de Campos o poema funciona como 

narrativa, em Lezama Lima a narrativa torna-se 

porosa devido ao mundo poético que a habita. 

Duas formas de formar a sintaxe desde o advento 

da palavra poética. Sentado em sua cadeira, ele 

me recebeu diversas vezes em sua casa paulista, 

enquanto traduzia grandes textos literários de 

línguas desconhecidas. “Como você faz?” Estou 

ouvindo, ele respondeu. “O ritmo sonoro revela o 

significado”.

TRANSLINGUAGEM

No falar do poema, a viagem é a maravilha de se 

tornar “tornassol”. O estilo é uma viagem da fala 

na grafia textual. A única viagem que muda por 

alucinação ou declinação das línguas, as fronteiras 

do mundo conhecido para fazer aparecer encantos 

singulares. Neste abrir e fechar de olhos, no piscar 

– vive um mundo de figuras em trânsito – que o 

poeta traduz em gestos com ritmo de letania, 

onde irrompe afiada a “polivozbárbara”, a de – 

“iquexiquematemicte, paparangaio e leroreco” 

– como em Paulo Leminski. Hinos bárbaros que 

estremecem a mônada. O livro de viagens, o 

“umbigodolivromundo” absorve tudo a seu passo. 

No seu avançar “o branco é uma linguagem que se 

estrutura como a linguagem dos seus sinais”. Este 

avançar sem exterior, num espaço do tamanho 

do mundo, onde coexistem o minúsculo e o 

quilométrico. É um absurdo perguntar-se sobre o 

limite. O limite só pode ser traçado na linguagem 

e o que está além do limite será absorvido e 

processado. Não há sem-sentido neste avançar. 

Cada partícula faz parte de uma necessidade 

atômica da Galáxia. O movimento poético é fluido 

e contínuo, as “palavras coexistem no mesmo mar 

de memória, ou seja, a linguagem é uma água”. 

Os caudais e fluxos de fragrâncias, de vozes que 

voam pelo vento e o orvalho sob o fundo sonoro do 

mar, configuram um espaço repleto de ondas sem 

interrupção. Entrelaçamento de canais, interseção 

de percursos, onde um tráfego se desenvolve no 

interior da linguagem. A linguagem de Galáxias 

ignora os diques, estende-se num “temps-durée” 

contínuo, evitando sinais de pontuação que abafam 

o som. O fluídico é sonoro, é o fluxo da respiração. 

Ali, Adorno diz a palavra certa: “Uma maneira 

tão cuidadosa de evitar um sinal é, portanto, uma 

reverência que a escrita presta ao som que abafa”.

O “umbigodolivromundo” é um livro de trânsito 

translinguístico, onde irrompe a heterogeneidade. 

Marcas de etnia, classe, gênero, sexualidade 

embarcam numa migração sem fim, num desejo 

que corrige, expande, corre e também corrói, à 

medida que avança, a linguagem oficial. Se Galáxias 

traz as coisas à presença, por mais minúsculas, 

intensas ou extensas que sejam, é porque o poeta 

traça itinerários por um mundo que se baseia na 

sua caprichosa apreensão. Haroldo de Campos, em 

Galáxias, e Lezama Lima, em Paradiso, constroem a 

secreta gravitação do “peregrino imóvel” no espaço 

dos signos fluidos. Haroldo de Campos escreve: 

“pois os signos se dobram através deste / texto que 

subsume os contextos e os produz como figuras da / 

escrita, uma polipalavra contendo todo o murmúrio 

do mar, palavra-caracol que Homero soprou e se 

deixou transpor através de sucessivas brincadeiras 

de traduções encadeadas de vogais remando 

/ contra o enrolamento móvel das consoantes, 

bem como uma microviagem através de um livro 

de viagens”. Assim como Melville, Stevenson, 

Lawrence e Conrad, que produzem trajetórias nos 



154 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

meios que experimentam, Haroldo de Campos 

transforma sua experiência transumante em uma 

“microviagem” – através de um livro de viagens 

– que é o modo de um “viajante imóvel”, ou 

como Lezama Lima chama Oppiano Licário – um 

“peregrino imóvel”– ou aquele que aprendeu com 

o sedentarismo absoluto, a superadaptação para 

superar a dispersão: “tiveram que voltar para 

superar a dispersão, quando em suas viagens 

sentiram que um braço pesava muito sobre eles, 

como se quisessem continuar uma aventura 

individual, sentiam a necessidade de voltar a se 

tornar umbilicais novamente, para reencontrar 

a totalidade da saúde”. “Umbilicar” para atingir 

o máximo de saúde ou o máximo da potência 

de ação. Lezama Lima, amante das viagens 

imaginárias, no “insilio” cubano, consegue viver 

na imagem o que na viagem física pode implicar 

uma catástrofe – uma verdadeira prefiguração 

do fim do mundo – a perturbadora destruição do 

umbilicado. Perlongher, amigo próximo de Haroldo 

de Campos, questiona sobre as Galáxias, e em 

particular sobre o barroco de Lezama Lima, como 

uma proliferação interminável de linguagens: “De 

onde vem esta disposição excêntrica do barroco 

europeu e também hispano-americano? Se trata de 

uma verdadeira desterritorialização fabulosa”.	

Lezama Lima dizia que não precisava sair de 

seu quarto para “reviver a corte de Luís XIV e 

situar-se ao lado do Rei Sol, ouvir a missa de 

domingo na catedral de Zamora junto a Colón, 

ver Catarina, a Grande, passeando pelas margens 

do Volga congelado e assistir ao parto de uma 

esquimó que depois comerá a placenta”. Assim 

como Lezama Lima, Haroldo de Campos realiza a 

mesma jornada textual estilística. A única viagem 

que, por alucinação, altera as fronteiras do mundo 

conhecido para fazer surgir encantos singulares.

REFERÊNCIAS

ÁLVAREZ SOLÍS, Ángel Octavio. La república de la 

melancolía. Política y subjetividad en el Barroco. 

Buenos Aires: La Cebra, 2015.

 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: The 

New Mestiza. San Francisco, CA: Aunt Lute Books, 

1987.

 

ARGUEDAS, José María; IZQUIERDO RÍOS, 

Francisco. Mitos, Leyendas y Cuentos. Madrid: 

Siruela, 2009.

 

ARIDJIS, Homero. La leyenda de los soles. México: 

FCE, 1993.

 

ARRIARÁN, Samuel; BEUCHOT, Mauricio. Filosofía, 

neobarroco y multiculturalismo. México: Ítaca, 

1997.

 

ARRIARÁN, Samuel. Barroco y neobarroco 

en América Latina: Estudios sobre la otra 

modernidad. México: Ítaca, 2004.

 

BENJAMIN, Walter. El origen del Trauerspiel 

alemán. Madrid: Abada, 2014.

 

BORGES, Jorge Luis. Antología poética de 

Francisco de Quevedo. Madrid: Alianza, 1985.

 

BORGES, Jorge Luis. Historia Universal de la 

Infamia. Barcelona: De Bolsillo, 2011.

 

BUCCI-GLUCKSMAN, Christine. La Folie du voir. 

De L’esthétique Baroque. Paris: Galilée, 1986.

 

BUENO, Wilson. Mar Paraguayo. São Paulo: 

Iluminuras, 1992.

 

BUENO, Wilson. Ojos de agua. Buenos Aires: El 

Territorio, 1992.

 

BUENO, Wilson. Cristal. São Paulo: Sisciliano, 1995.

 

BUENO, Wilson. Medusario: Muestra de poesía 

latinoamericana. Antología. Organização de José 

Kozer, Roberto Echavarren e Jacobo Sefamí. 

México: FCE, 1996.

 

BUENO, Wilson. Pequeño Tratado de Brinquedos. 

São Paulo: Iluminuras, 1996.

 

BUENO, Wilson. Jardín Zoológico. São Paulo: 

Iluminuras, 1999.

 

BUENO, Wilson. Meu Tio Roseno, a Cavalo. São 

Paulo: Editora 34, 2000.

 

BUENO, Wilson. Novelas Marafas. Montevideo: La 

Flauta Mágica, 2018.



155Ensaio

 

CAJIGAS-ROTUNDO, Juan Camilo. La 

biocolonialidad del poder: Amazonía, biodiversidad 

y ecocapitalismo. El giro decolonial. Reflexiones 

para una diversidad epistémica más allá del 

capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre 

Editores/Universidad Central/Instituto de Estudios 

Sociales Contemporáneos/Pontificia Universidad 

Javeriana/Instituto Pensar, 2007.

 

CALABRESE, Omar. La era neobarroca. Madrid: 

Cátedra, 1989.

 

CAMBLONG, Ana. Habitar las fronteras… Posadas: 

EDUNAM, 2014.

 

CAMBLONG, Ana. Umbrales semióticos. Córdoba: 

Alción Editora, 2017.

 

CAMBLONG, Ana. Pensar-escribiendo en el taller 

artesanal. Córdoba: Alción Editora, 2021.

 

CAMBLONG, Ana. Aguante templado. Ensayos 

procurantes. Córdoba: Alción Editora, 2023.

 

CANGI, Adrián; GONZÁLEZ, Alejandra. 

Meditaciones sobre el dolor. Buenos Aires: Red 

Editorial-Autonomía, 2018.

 

CANGI, Adrián; GONZÁLEZ, Alejandra. 

Meditaciones sobre la tierra. Buenos Aires: Red 

Editorial-Ediciones del Signo, 2020.

 

CANGI, Adrián; GONZÁLEZ, Alejandra. 

Servidumbre neoliberal. Buenos Aires: Red 

Editorial-Autonomía, 2021.

 

CANGI, Adrián; GONZÁLEZ, Alejandra. 

Meditaciones sobre la lengua. Buenos Aires: Red 

Editorial-Ediciones del Signo, 2022.

 

CANGI, Adrián; PENNISI, A. Linchamientos. La 

policía que llevamos dentro. Buenos Aires: Red 

Editorial, 2014.

 

CANGI, Adrián; PENNISI, Ariel. L’Anarca. Filosofia 

e politica in Max Stirner. Milano: Mimesis, 2023.

 

CANGI, Adrián; SIGANEVICH, Paula. Lúmpenes 

peregrinaciones. Ensayos sobre Néstor Perlongher. 

Rosario: Beatriz Viterbo, 1996.

 

CANGI, Adrián. La máquina del mundo de las 

cosas singulares: Indagación de El sueño de Juana 

Inés de la Cruz. Revista Chilena de Literatura. 

Santiago de Chile, Universidad de Chile, n.89, p. 

93-112, abril 2015.

 

CANGI, Adrián. Imágenes del pueblo. Buenos 

Aires: Red Editorial, 2015.

 

CANGI, Adrián. Geopolítica y memorias de lo 

sensible: Por una ontología crítica de la identidad. 

Revista Hermeneutic, n.18, Dossier Estética 

decolonial, p. 192-215, 2020.

CANGI, Adrián. Antibiografía. Declaraciones 

impropias. Buenos Aires: Red Editorial-Autonomía, 

2022.

 

CANGI, Adrián. Negacionismo. Naufragio de la 

memoria. Buenos Aires: Red Editorial, 2023.

 

CANGI, Adrián. Ser hablado por las fuerzas entre 

el sueño y el trance. Montaje poético entre Juana 

Inés de la Cruz y Néstor Perlongher. In: FERRER, 

Borja García (ed.). Barroco Latinoamericano y 

crisis contemporánea. Berlim/Boston: De Gruyter 

GmbH, 2023.

 

CHIAMPI, Irlemar. Barroco y modernidad. México: 

FCE, 2000.

 

DE CAMPOS, Haroldo. Galáxias. Montevideo: La 

Flauta Mágica, 2010.

 

DE LA CRUZ, Juana Inés. Obras completas. 

México: FCE, 2009.

 

DE LA CRUZ, Juana Inés. El sueño. Montevideo/

Charleston SC: La Flauta Mágica/Amazon Libros. 

[1692], 2014.

 

DELEUZE, Gilles. Le pli. Leibniz et le Baroque. 

París: Minuit, 1988.

 

DELEUZE, Gilles. Exasperación de la filosofía: 

Clases [1980/1986] 1987. Buenos Aires: Cactus, 

2006.

 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Devant le temps. 

Histoire de l’art et anachronisme des images. París: 



156 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

Minuit, 2000.

 

DUSSEL, Enrique. 1492. El encubrimiento del 

otro. La Paz: Plural Editores, 1994.

 

DUSSEL, Enrique. Filosofía de la liberación. 

Bogotá: Nueva América, 1996.

 

DUSSEL, Enrique. 20 tesis de política. Madrid: 

Siglo XXI, 2006.

DUSSEL, Enrique. 14 tesis de ética. Buenos Aires: 

Docencia, 2014.

ECHAVARREN, Roberto. Arte andrógino. Estilo vs 

Moda. Buenos Aires: Colihue, 1998.

ECHAVARREN, Roberto. Performance. Género 

y transgénero. Buenos Aires: Eudeba. Seleção, 

compilação e prólogo de Adrián Cangi, 2000.

ECHAVARREN, Roberto. Fuera de género. Criaturas 

de la invención erótica. Buenos Aires: Losada. 

Posfácio de Adrián Cangi, 2007.

 

ECHAVARREN, Roberto. Yo era una brasa. 

Montevideo: Hum, 2009.

 

ECHAVARREN, Roberto. Verde Escarabajo. Buenos 

Aires: Mansalva, 2023.

 

ECHAVARREN, Roberto. Caballo amarillo. Prólogo 

de Adrián Cangi. Valencia: Pre-textos, 2024.

 

ECHEVERRÍA, Bolívar. Las ilusiones de la 

modernidad. México: UNAM/El Equilibrista, 1995.

 

ECHEVERRÍA, Bolívar. La modernidad de lo 

barroco. México: ERA, 1998.

 

ECHEVERRÍA, Bolívar. Modernidad, mestizaje 

cultural, ethos barroco. México: UNAM/El 

Equilibrista, 2004.

 

ELIZONDO, Salvador. Farabeuf o la crónica de un 

instante. Madrid: Cátedra, 2000.

 

FLORES, Enrique. Etnobarroco. Rituales de 

alucinación. México: UNAM, 2015.

 

FLORES, Enrique. Auto Sacramental do Santo 

Daime, seguido de Para una puesta en escena. 

Diálogo entre Enrique Flores y Adrián Cangi.  

Theatrum chemicum. Ayahuasca, conjuro y 

alegoría. México: UNAM, 2021.

 

FOUCAULT, Michel. L’archéologie du savoir. París: 

Gallimard, 1969.

 

FOUCAULT, Michel. Nietzsche, la généalogie et 

l’histoire. París: PUF, 1988.

 

GRACIÁN, Baltasar. Arte de ingenio: tratado de la 

agudeza. Madrid: Cátedra, 2004.

 

GRÜNER, Eduardo. La oscuridad y las luces. 

Capitalismo, cultura y revolución. Buenos Aires: 

EDHASA, 2010.

 

KIRCHER, Athanasius. Ars Magna Lucis et 

Umbrae. Galicia: Universidad de Santiago de 

Compostela, 2000.

 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Monadología. 

Principios de la Naturaleza y de la Gracia. Madrid: 

UCM, 1994.

 

LEMINSKI, Paulo. Catatau. Montevideo: La Flauta 

Mágica, 2014.

 

LEZAMA LIMA, José. Paradiso. La Habana: 

Ediciones de la Flor, 1966.

 

LEZAMA LIMA, José. Oppiano Licario. Barcelona: 

Bruguera, 1985.

 

LEZAMA LIMA, José. La expresión americana. 

México: FCE, 2017.

 

MADARIAGA, Francisco. Llegada de un jaguar a la 

tranquera. Buenos Aires: Ediciones Botella al Mar, 

1980.

 

MADARIAGA, Francisco. La balsa mariposa. Obra 

Reunida. Corrientes: Municipalidad de la ciudad de 

Corrientes, 1982.

 

MADARIAGA, Francisco. Una acuarela móvil. 

Buenos Aires: Ediciones El imaginero, 1985.

 

MADARIAGA, Francisco. Resplandor de mis 

bárbaras. Buenos Aires: Tierra Firme, 1985.



157Ensaio

 

MADARIAGA, Francisco. El tren casi fluvial. Obra 

Reunida. México: FCE, 1988.

 

MADARIAGA, Francisco. País Garza Real. Buenos 

Aires: Argonauta, 1997.

 

MADARIAGA, Francisco. Aroma de apariciones. 

Buenos Aires: Último Reino, 1998.

 

MADARIAGA, Francisco. Criollo del universo. 

Buenos Aires: Argonauta, 1998.

 

MADARIAGA, Francisco. En la tierra de nadie. 

Buenos Aires: Ediciones del Dock, 1998.

 

MADARIAGA, Francisco. Solo contra Dios no hay 

veneno. Buenos Aires: Último Reino, 1998.

 

MADARIAGA, Francisco. Contradegüellos. Obra 

Reunida. Paraná: EDUNER, 2016.

 

MOREIRAS, Alberto. Tercer espacio. Duelo y 

literatura en Latinoamérica. Santiago de Chile: 

LOM, 1999.

 

MOREIRAS, Alberto. Marranismo e inscripción. O 

el abandono de la conciencia desdichada. Madrid: 

Escolar y Mayo, 2016.

 

PERLONGHER, Néstor. La barroquización. Folha de 

São Paulo, São Paulo, 1988.

 

PERLONGHER, Néstor. Neobarroco Transplatino. 

Revista La Caja, Buenos Aires, n. 1, set.-out 1992.

 

PERLONGHER, Néstor. Poemas completos. Buenos 

Aires: Seix Barral, 1997.

 

PERLONGHER, Néstor. Prosa plebeya. Ensayos 

1980-1992. Seleção e prólogo de Christian Ferrer 

e Osvaldo Baigorria. Buenos Aires: Colihue, 1997.

 

PERLONGHER, Néstor. Caribe Transplatino. Prosa 

plebeya. Buenos Aires: Colihue, 1997.

 

PERLONGHER, Néstor. Auto Sacramental do Santo 

Daime. Revista de Poesía Tsé Tsé, Buenos Aires, n.9-

10, [s.a.]. apud CANGI, Adrián; JIMÉNEZ, Reynaldo 

(ed.). Papeles insumisos. Prólogo de Adrián Cangi. 

Buenos Aires: Santiago Arcos, 2004.

 

PERLONGHER, Néstor. El paisaje de los cuerpos 

[1992]. In: CANGI, Adrián; JIMÉNEZ, Reynaldo (ed.). 

Papeles insumisos. Prólogo de Adrián Cangi. 

Buenos Aires: Santiago Arcos, 2004.

 

ROJAS, Sergio. Escritura neobarroca: 

temporalidad y cuerpo significante. Santiago de 

Chile: Palinodia, 2010.

 

ROSA, Nicolás. Tratados sobre Néstor Perlongher. 

Buenos Aires: Ars, 1997.

 

RUIZ DE ALCARCON, Hernando. Tratado de las 

supersticiones y costumbres gentilicias que hoy 

viven entre los indios de esta Nueva España. 

México: Imprenta del Museo Nacional [1629], 1982.

 

SÁNCHEZ, Francisco. Qué nada se sabe. Madrid: 

Tecnos, 2020.

 

SARDUY, Severo. Ensayos generales sobre el 

Barroco. Buenos Aires: FCE, 1987.

 

SARDUY, Severo. El Barroco y el Neobarroco. 

Buenos Aires: Cuenco de Plata, 2011.

Notas

1  Esse texto é uma produção inédita, escrito inicialmente 
em língua portuguesa. Entretanto, foi revisado 
contextualmente, aprimorado e sistematizado por Mirele 
Corrêa, pedagoga, mestra e doutora em Educação 
pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), 
com estágio na Universitat Autònoma de Barcelona, e 
pesquisadora nos grupos GRIITTE (UNIFESP) e Phala 
(UNICAMP), investigando políticas de currículo a partir 
da “Filosofia da diferença”. Essa revisão técnica buscou 
oferecer maior fluidez conceitual e rigor terminológico, 
em diálogo com a tradição consolidada de traduções das 
obras de Gilles Deleuze, publicadas em português por 
especialistas. Esse trabalho, no entanto, não foi apenas 
técnico, mas também investigativo, pois Corrêa revisitou, 
ampliou e aprofundou questões centrais do pensamento 
da diferença, em sintonia com seu percurso de pesquisa 
na área da educação.

2 A expressão “poéticas marranas” faz referência a 
uma poética transgressora e híbrida, que se desvia das 
normas estabelecidas. O termo “marrano” remonta 
aos judeus convertidos ao cristianismo na Idade Média 
que continuaram praticando secretamente sua fé. No 
contexto literário e artístico, “marrano” simboliza uma 
resistência à pureza e à ortodoxia, evocando práticas 
culturais e linguísticas que se misturam, desestabilizam 
e subvertem as normas dominantes.



158 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

SOBRE O AUTOR

Adrián Cangi é filósofo, ensaísta, editor, curador e 

poeta. Pós-doutor pela Universidade de São Paulo, 

é professor na Universidade de Buenos Aires 

(UBA), Universidade Nacional de La Plata (UNLP) 

e Universidade Nacional de Avellaneda (UNDAV), 

onde coordena o Mestrado e o Centro de Pesquisa 

em Estéticas Contemporâneas Latinoamericanas. 

Autor de livros e artigos publicados no Brasil, 

Argentina e Europa. E-mail: adriancangi@hotmail.

com

Recebido em: 15/12/2024

Aceito em: 30/05/2025



159Ensaio Visual

AULA-PERFORMANCE | LABORATÓRIO: O INCONSCIENTE A 
CÉU ABERTO 
 
PERFORMANCE-CLASS | LABORATORY: THE UNCONSCIOUS IN THE OPEN AIR

Maria dos Remédios de Brito 
UFPA

Lindomberto Ferreira Alves 
PPGARTES-UFPA

Resumo

O presente ensaio visual reúne uma seleção de 
registros fotográficos da ação performativa Aula-
performance | Laboratório: o inconsciente a céu 
aberto, realizada na tarde do dia 15 de novembro 
de 2024, na Praça do Carmo, localizada na Cidade 
Velha, em Belém (PA).  Organizada por Maria dos 
Remédios de Brito e Lindomberto Ferreira Alves, a 
ação contou com a participação de 14 performers. 
O objetivo era fabricar em coligação, habitar 
coletivamente o espaço público, ser afetado 
pela paisagem e pelo outro, expandir mundos e 
instaurar uma cena estética construída a partir 
de fragmentos, fissuras, desvios e linhas errantes 
a céu aberto e a serviço da criação de processos 
existenciais, que revelassem outras ecologias 
possíveis e permitissem a invenção de novos 
modos de produção de vida e saúde.

Palavras-chave:

Arte; clínica; experiência; instauração; processos 

de subjetivação.

Keywords:

Art; clinic; experience; instauration; processes of 

subjectivation.

Abstract

The present visual essay gathers a selection of 
photographic records from the performative 
action Performance-class | Laboratory: the 
unconscious in the open air, held on the afternoon 
of November 15, 2024, at Praça do Carmo, located 
in Cidade Velha, Belém (PA). Organized by Maria 
dos Remédios de Brito and Lindomberto Ferreira 
Alves, the action included the participation of 14 
performers. The main goal was to collaboratively 
create, collectively inhabit public space, be affected 
by the landscape and by others, expand worlds, 
and establish an aesthetic scene constructed 
from fragments, fissures, deviations, and errant 
lines in the open air as well as to create existential 
processes that could reveal other possible 
ecologies and enable the invention of new modes 
of life and health production. 



160 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

INTERLÚDIO

	

O presente ensaio visual reúne uma seleção de 

registros fotográficos da ação performativa Aula-

performance | Laboratório: o inconsciente a céu 

aberto, uma das experimentações práticas da 

disciplina Seminários Avançados I – Arte e Clínica,1 

ministrada no segundo semestre letivo de 2024, no 

âmbito do Programa de Pós-Graduação em Artes 

da Universidade Federal do Pará (PPGARTES-

UFPA).

Realizada na tarde do dia 15 de novembro de 

2024, na Praça do Carmo, localizada na Cidade 

Velha, em Belém (PA), a ação teve duração de 

4 horas e contou com a condução de Maria dos 

Remédios de Brito e Lindomberto Ferreira Alves, 

além da participação de Andrey Jandison da Silva, 

Breno Filo Creão de Sousa Garcia, Cleber Silva 

de Oliveira, Darciana de Fátima da Cruz Martins, 

Gesiel Ribeiro de Leão, Joliene Kate Nascimento 

Pinto, Julia Maria Goulart Modesto, Leylla Raissa 

Sampaio Melo, Marluce Cristina Araújo Silva, 

Melquisedeque Matos Miranda, Mileide Gomes 

Barros, Samia Oliveira Moraes de Souza, Sol Sousa 

Estevam e Thaysa Cristina Magalhães dos Santos.

Assim como a disciplina, esta ação se configurou 

como um laboratório de experimentação 

do pensamento e do corpo, fundamentado 

epistemologicamente no pensamento filosófico 

de Gilles Deleuze e em suas interseções com as 

artes. Deleuze desde seus primeiros escritos, a 

exemplo do livro Sacher-Masoch: o frio é o cruel 

(2009), apresenta uma relação crítica com a 

psicanálise freudiana, e sua relação sempre foi 

de aproximações e distanciamentos. Esse aspecto 

também pode ser notado em Lógica do Sentido 

(2006), obra que pode ser lida, segundo o autor, 

como um romance de psicanálise, oferecendo 

uma miríada instigante. Uma lógica do sentido 

atravessada por superfícies, profundidades, 

percorrendo o não sentido, o acontecimental, a 

linguagem e seus paradoxos e ainda assim ser um 

sentido.

Segue suas inferências com a clínica em outros 

livros no qual podemos notar demarcações de 

leituras e modulações. Na obra Sacher-Masoch: 

o frio é o cruel (2009), Deleuze concebe o artista 

como sintomatologista, médico da civilização; e a 

arte como uma topologia das forças e das pulsões. 

Em obras conjuntas com Félix Guattari, não deixa 

de permanecer o diálogo em tensão com a crítica 

e a clínica psicanalista em sua radicalidade. O 

artista, por exemplo, conforme em O anti-Édipo: 

Capitalismo e Esquizofrenia (2010), ainda é visto 

como médico da civilização, não porque promove 

uma sintomatologia ou uma tipologia das pulsões, 

mas porque ele libera a vida, mesmo quando essa 

se encontra encarcerada aos poderes políticas, 

sociais, econômicas e culturais.

Pistas clínicas também podem ser encontradas 

em Francis Bacon: lógica da sensação (2007): 

antes o corpo do que o intelecto. A pintura passa 

também pelo não racional, o acaso. Cores não 

se diferenciam por oposição, mas por graus de 

aproximações e borramentos, há um desarrazoado 

que ronda o diagrama povoado por forças. 

Em diferentes obras, Deleuze traça suas 

intercessões próprias com certos conceitos da 

psicanálise, a partir do que seja interessante para 

o seu próprio pensamento filosófico, assim como 

a seleção dos seus artistas de interesse, passando 

pela escrita, pela literatura, pelo teatro, pela 

pintura. Em Crítica e Clínica (1997), ele retoma 

o artista como o médico de si e do mundo (o 

mundo é um conjunto de sintomas cuja doença se 

confunde com o homem), e a arte é posta não só 

como potência diagnosticadora, mas, sobretudo, 

pelas potências de produzir e criar uma saúde. 

Delírio, conceito caro para Deleuze, é uma forma de 

arrebatar outros territórios, inventar um povo que 

falta – no caso do escritor, aquele que delira pela 

escrita, fabula novos mundos, novas gramáticas, 

como Kafka, que cria uma literatura menor, uma 

língua menor, abrindo linhas individuantes. 

Toda uma ideia de saúde e doença é tratada nessa 

obra. A doença é parada do processo, e saúde 

não tem nenhuma ligação com um corpo perfeito, 

saudável, tal como a ideia medicamentosa. O 

atletismo do artista requer um outro modo de 

posição do corpo. O artista é atravessado por 

uma frágil saúde, porque viu e ouviu alguma 

coisa muito grande. Seu corpo, não se adapta ao 

mundo competitivo, as forças das competências 

mercadológicas, as habilidades do capital, as 

maquinações dos trabalhos exacerbados e da 

cultura; a saúde, assim, se relaciona a novas 

maneiras de pensar e criar mundos outros, vidas 

outras. 



161Ensaio Visual

Em Crítica e Clínica (1997), os artistas são videntes, 

pois instauram outras formas de percepções, 

de sensações, sendo que suas criações instalam 

outros modos de ver, sentir, pensar, oferecendo, 

assim, um papel político para a fabulação e para 

o delírio. Por isso, Antonin Artaud, o artista da 

crueldade, trava um combate contra o julgamento, 

contra as condutas, contra os órgãos e busca uma 

vigorosa vitalidade não orgânica, liberando as 

forças dos órgãos para possibilitar vida ao corpo-

sem-órgão. 

De todo modo, é interessante sublinhar que a ideia 

de clínica assumida tanto na disciplina Seminários 

Avançados I – Arte e Clínica quanto na ação Aula-

performance | Laboratório: o inconsciente a céu 

aberto não diz respeito a protocolos de cura a 

partir da perspectiva médica e psicológica. Mas, 

sim, pensada de forma ampla, tendo ligação com 

possibilidades de viver, o que não exclui a morte, a 

dor, o horror, a angústia, o desespero; a vida insiste 

tragicamente (clínica trágica). Deleuze nota que 

essa perspectiva emula com grande vigor e rigor 

em determinados artistas, daí seu interesse por 

àqueles que enfrentam o caos, pois, ainda assim, a 

vida se impõe em modos de existências, se impõe 

em processos de singularizações, subvertendo 

as fronteiras dos poderes, das governabilidades 

estruturantes, dos padrões fixos, dos padrões 

normativos. O acaso atravessa a vida, há um 

jogo nebuloso, desconhecido, há manifestação do 

indomável, do indizível, do não destinável. Ora, 

como nos ligar com o que nos acontece?

A ideia de saúde, que perpassa pelo pensamento 

de Deleuze referente sua ligação com a clínica, diz 

respeito aquela que seja possível inventar modos de 

vidas, incluindo a morte quando a vida insiste. Daí, 

novamente, seu interesse por certos artistas que 

tinham uma saúde frágil. A exemplo de Artaud, o 

“esquizofrênico”, que fazia a gramática gaguejar e 

se tinha expressão com fala, ela se faz de múltiplos 

ruídos, de múltiplas forças, em que suas expressões 

incluíam elementos díspares, convidando o ver e 

ouvir, experimentar em vez de interpretar. Pensar 

por processos cartográficos, sem ligação com o 

método, mas com os procedimentos, e para além 

de uma suposta arqueologia.

Deleuze se interessa pela fratura que compõe 

a vida. O desligamento vem primeiro do que as 

ligações, pois o que se repete é o que não se é. 

Portanto, ele inclui morte e vida. A vida não se 

opõe à morte, a morte é coextensiva à vida. Morre-

se parcialmente todos os dias. Somos fragmentos 

de vida. A morte nos ronda o tempo todo para 

persistir a vida, o que não se confunde com o todo 

que quer morrer. E tudo isso, não é “eu”, pois este 

é sempre um efeito dos apontamentos caóticos, 

fragmentários, confusos, incertos, alheios. Toda 

a experiência que se tem por meio da memória 

não tem intenção de unificar o “eu”, pois ele é um 

efeito, não tem ligação com o pessoal. A memória 

não independe do inconsciente, ela vem sem avisar 

e se expressa por superfície. Deleuze insiste que 

o artista não escreve autobiografias, mas delira 

mundos, fabula mundos. Portanto, não se trata de 

nenhum delírio da pura imaginação, tampouco da 

pura realidade. Mas, sim, de alguma coisa que salta 

desse entre lugar.

Os artistas que interessam Deleuze passaram por 

enfrentamentos caóticos em sua vida, e são esses, 

com uma saúde frágil, que inventam uma grande 

saúde. Assim a clínica perpassa pelas forças 

intensivas, por modos de ativar insurgências. 

Não é uma questão de arteterapia. Deleuze se 

interessa por criações, processos de subjetivações 

maquínicos, mais que processos estruturantes 

personológicos, pois não se trata de uma questão 

de representação, de um “eu” individual, fincado 

em si mesmo, alheio ao mundo e instituído por uma 

razão referente a si mesmo. Por isso, o pensador se 

desvia da ideia de sujeito identitário, se desvia de 

termos hegemônicos, do sujeito do conhecimento, 

esse que se diz ter posse de si mesmo ou de uma 

saúde hegemônica, uma normalidade hegemônica. 

Importa para ele, quebrar liames entre uma coisa 

e outra.

É exatamente isso que está em foco no contexto 

da ação Aula-performance | Laboratório: o 

inconsciente a céu aberto: tensionar e, talvez, 

romper esses limites. Esse gesto busca possibilitar 

o alargamento do campo do sensível, com o 

objetivo de acionar e ativar a experiência estética 

como um trabalho ético sobre si mesmo. Um 

trabalho engajado, permeado e atravessado pela 

diversidade do vivido e por experimentações de 

diferenças não identitárias. Trata-se de instaurar 

experiências que não apenas acompanham a 

vida em seus movimentos de transformação e 

autocriação, mas que, sobretudo, operam por 

meio das multiplicidades, promovendo a liberdade 



162 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

de criação de novos mundos e outras políticas 

de subjetivação.Deste modo, os objetivos da 

ação foram articulados por meio das seguintes 

instruções práticas:

Todas as pessoas participantes vestiriam 
roupas vermelhas, criando uma interferência 
visual na paisagem da Praça do Carmo 
durante a ação.

Cada participante traria para a ação uma 
pequena relíquia de valor afetivo, como um 
objeto, carta, peça de roupa, lembrança, 
brinco, anel, pingente, entre outros.

Cada participante levaria os materiais que 
utilizaria, como tintas (preferencialmente 
para tecido), pincéis, canetas (nanquim, 
posca etc.) ou outros materiais, como linhas, 
agulhas, barbantes etc.

	

Sob a perspectiva de sua partitura, a ação foi 

conduzida com base na seguinte dinâmica: 

iremos nos reunir ao redor de uma grande mesa, 

sobre a qual estará disposta uma panada. Cada 

pessoa ocupará uma posição ao redor da mesa e 

colocará sobre a panada seu objeto afetivo e seus 

materiais de trabalho. No início da ação, todos, em 

silêncio, começarão a intervir na panada, guiados 

pelos processos vivenciados e experimentados 

ao longo da disciplina Seminários Avançados I – 

Arte e Clínica, pelo objeto afetivo e pela pergunta 

disparadora: “Como instaurar em nós um desejo de 

vida para um mundo possível?”. Após um período, 

realizaremos um giro de posições no sentido anti-

horário, permitindo que cada participante dê 

continuidade à intervenção na panada, agora a 

partir da posição da pessoa imediatamente à sua 

direita. Esse movimento possibilitará que todos 

possam intervir nos registros uns dos outros. 

O protocolo de giro será repetido até que cada 

pessoa passe por todas as posições dos demais. 

A ação será concluída quando cada participante 

retornar à sua posição inicial.

A execução dessa partitura visou, portanto, o 

desenvolvimento de uma experiência coletiva no 

espaço urbano, convocando memórias, sonhos e 

desejos diversos para que cada corpo se tornasse 

uma máquina inventiva de si mesmo em diálogo 

com a paisagem. O objetivo era fabricar em 

coligação, habitar coletivamente o espaço público, 

ser afetado pela paisagem e pelo outro, expandir 

mundos e instaurar uma cena estética construída 

a partir de fragmentos, fissuras, desvios e linhas 

errantes a céu aberto. Tudo isso a serviço da criação 

de processos existenciais que revelassem outras 

ecologias possíveis e permitissem a invenção de 

novos modos de produção de vida e saúde.

Antes de seguirmos para a apresentação de alguns 

registros dos desdobramentos da experiência de 

realização da partitura, é imprescindível destacar 

uma, entre tantas, importantes referências que 

nos inspiraram e impulsionaram a proposição e 

execução da ação Aula-performance | Laboratório: 

o inconsciente a céu aberto. Trata-se do programa 

de pesquisa e extensão Clínica Urbana,2 realizado 

em Vitória (ES), sob a coordenação da psicóloga, 

pesquisadora e artista multimeios Leila Domingues 

Machado. Também merece menção a residência 

artística Klínicateliê: ser obra da obra de arte 

(2022),3 realizada em Vitória (ES), na Galeria 

de Arte e Pesquisa da Universidade Federal do 

Espírito Santo (GAP-UFES); e alguns coletivos de 

desenho atuantes na cidade de Belém (PA), como 

A Riscadeira, Brutus Desenhadores4 e Coisas 

de Aranhas, que promovem (ou promoveram) o 

desenho coletivo como um modo de produção de 

cuidado; dispositivo clínico capaz de nos lançar 

para além de nós mesmos.

Vida longa às iniciativas que colocam em cena 

processos de desnaturalização, ruptura com o 

habitual e com o cristalizado, ampliando o olhar 

para o mundo e para si mesmo.



163Ensaio Visual

Figura 1 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.5

Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.
Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].

Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



164 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 2 – Aula-performance 
| Laboratório: o inconsciente 
a céu aberto.
Performance [4 horas]. 
Praça do Carmo, Belém 
(PA), Brasil, 2024.
Sem título, objeto [Desenho, 
pintura, escrita, costura 
sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando 
Barata, Julia Maria Goulart 
Modesto e Maria dos 

Remédios de Brito.

Figura 3 – Aula-performance 
| Laboratório: o 
inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. 
Praça do Carmo, Belém 
(PA), Brasil, 2024.
Sem título, objeto [Desenho, 
pintura, escrita, costura 
sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando 
Barata, Julia Maria Goulart 
Modesto e Maria dos 
Remédios de Brito.



165Ensaio Visual

Figura 4 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



166 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 5 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



167Ensaio Visual

           Figura 6 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



168 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 7 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



169Ensaio Visual

Figura 8 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



170 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 9 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



171Ensaio Visual

        
Figura 10 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.

Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.
Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].

Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



172 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 11 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



173Ensaio Visual

Figura 12 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



174 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 13 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



175Ensaio Visual

Figura 14 – Aula-performance | Laboratório: o inconsciente a céu aberto.
Performance [4 horas]. Praça do Carmo, Belém (PA), Brasil, 2024.

Sem título, objeto [Desenho, pintura, escrita, costura sobre tecido, 1,80 m x 4 m].
Fotografia de Fernando Barata, Julia Maria Goulart Modesto e Maria dos Remédios de Brito.



176 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

REFERÊNCIAS

DELEUZE, Gilles. Sacher-Masoch: o frio e o cruel. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2009.

DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. 5. ed. São 

Paulo: Perspectiva, 2006. 

DELEUZE, Gilles. Francis Bacon: lógica da 

sensação. 2. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007. 

DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. São Paulo: 

Editora 34, 1997.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O anti-Édipo: 

capitalismo e esquizofrenia. 2. ed. São Paulo: 

Editora 34, 2010. 

Notas

1 Ministrada pela professora doutora Maria dos Remédios 
de Brito, em colaboração com Lindomberto Ferreira 
Alves, docente voluntário e doutorando do PPGARTES 
– UFPA.

2  O projeto teve início em 2011, sob o nome Coisas que 
se passam sobre a pele da cidade. Em 2014, tornou-se 
permanente com o título Clínica Urbana, permanecendo 
ativo até seu encerramento em 2017. Ele surgiu do 
compromisso de inventar uma clínica verdadeiramente 
ampliada, concebida como uma “clínica a céu aberto”, 
destinada a promover intervenções na cidade e 
desconstruir os limites rígidos dos espaços fechados. 
Por meio dessa abordagem urbana, buscou-se criar 
“dispositivos de encontro” no ambiente urbano, 
voltados à escuta e à narrativa de vidas anônimas, 
frequentemente capturadas ou em ruptura com macro e 
micropolíticas de subjetivação. Essas políticas, marcadas 
por cronopolíticas de velocidade e pelo anestesiamento 
do campo das sensações-afetos, foram tensionadas pela 
proposta, que visava reativar sensibilidades e encontros 
transformadores.

3 Sob coordenação de Lindomberto Ferreira Alves, 
a residência reuniu as artistas e psicólogas Isabella 
Azevedo, Luana Miranda, Maria Ramos e Marina 
Fortunato para investigar as relações entre poéticas 
e políticas de subjetivação. O objetivo foi sondar as 
confluências entre a dimensão poética do fazer clínico 
e a dimensão clínica do fazer artístico, transformando a 
Galeria de Arte e Pesquisa (GAP-UFES), em Vitória (ES), 
em uma clínica-ateliê. Durante quinze dias, a galeria 
se tornou um espaço de práticas experimentais, onde 
as artistas alinharam processos de cuidado e criação, 
promovendo experiências inovadoras e transformadoras 
no encontro entre arte e clínica.

4  Para mais informações sobre A Riscadeira, acesse 
<https://www.instagram.com/gordawlad/>. E sobre 
Brutus Desenhadores, acesse <https://www.instagram.
com/brutusdesenhadores/>.

5  Nesta imagem, e em todas as demais deste ensaio, 
temos a presença de Maria dos Remédios de Brito, 
Lindomberto Ferreira Alves, Andrey Jandison da Silva, 
Breno Filo Creão de Sousa Garcia, Cleber Silva de 
Oliveira, Darciana de Fátima da Cruz Martins, Gesiel 
Ribeiro de Leão, Joliene Kate Nascimento Pinto, Julia 
Maria Goulart Modesto, Leylla Raissa Sampaio Melo, 
Marluce Cristina Araújo Silva, Melquisedeque Matos 
Miranda, Mileide Gomes Barros, Samia Oliveira Moraes de 
Souza, Sol Sousa Estevam e Thaysa Cristina Magalhães 
dos Santos.

SOBRE OS AUTORES

Maria dos Remédios de Brito é professora-

associada atuando nos programas de pós-

graduação em Filosofia e em Artes (UFPA), 

mestra e doutora em Filosofia da Educação 

(UNIMEP-Piracicaba - SP), com pós-doutorado 

em Filosofia da Educação (UNICAMP). Graduada 

em Filosofia (UFPA) e em Pedagogia (UFPA), é 

também especialista em Filosofia Contemporânea 

(PUC-Rio) e em Educação e Problemas Regionais 

(UFPA), com aperfeiçoamento em Psicanálise 

(Corpo Freudiano de Belém). Coordena grupos de 

pesquisa e desenvolve pesquisas nas interfaces 

entre filosofia, arte e educação, com especial 

interesse pela psicanálise, esquizoanálise e pelas 

questões femininas. E-mail: mrb@ufpa.br

Lindomberto Ferreira Alves é curador e pesquisador. 

Doutorando em Artes (PPGARTES - UFPA), mestre 

em Artes (PPGA/UFES), licenciado em Artes 

Visuais (UNAR - SP) e bacharel em Arquitetura e 

Urbanismo (UFBA). Cofundador e editor-chefe da 

editora independente Rizoma-Escrita (2022-) e 

co-idealizador e coordenador do projeto editorial-

cultural AECE (2023-). Autor do livro Rubiane Maia: 

corpo em estado de performance (SECULT - ES, 

2021). Atualmente pesquisa sobre perspectivas não 

hegemônicas de escrita da crítica de arte e atua 

como pesquisador bolsista da FAPES no projeto 

Análise Executiva da Lei de Incentivo à Cultura 

Capixaba (Instituto Jones dos Santos Neves/ES). 

E-mail: lindombertofa@gmail.com

Recebido em: 15/12/2024

Aprovado em: 30/5/2025



177Ensaio Visual

ACADEMIA & LATTES MOTIV: EM CORPOESCRITAS1

 
ACADEMIA & LATTES MOTIV: IN BODY-WRITINGS

Luciana Mourão Arslan 
UFU

Resumo

Os corpoescritas apresentados são registros 
artísticos autônomos que documentam os 
processos criativos dos trabalhos Academia e 
Lattes Motiv. Mais do que simples registros, essas 
escritasdesenhos capturam a energia e a fugacidade 
do fazerpensar performativo, permitindo explorar 
ideias e sensações efêmeras. Enquanto a obra 
Academia investiga a ambiguidade da palavra 
em contextos acadêmicos e físicos, Lattes Motiv 
subverte a rigidez da Plataforma Lattes ao 
introduzir uma perspectiva sensível e somática 
sobre a experiência acadêmica. Esses memoriais 
artísticos valorizam a linguagem própria das artes 
como meio autônomo de pesquisa e expressão.

Palavras-chave:

Escrita performativa; documentação de artista; 

fazerpensar.

Keywords:

Performative writing; artist documentation; 

thinkmaking.

Abstract

The presented embodied writings are autonomous 

artistic records documenting the creative processes 

behind the works Academia and Lattes Motiv. More 

than mere records, these  writingdrawings capture 

the energy and ephemerality of performative 

thinking and making, allowing fleeting ideas 

and sensations to be explored. While Academia 

examines the ambiguity of the term in academic 

and physical contexts, Lattes Motiv challenges 

the rigidity of the Lattes  Platform by introducing 

a sensitive and somatic perspective on academic 

experience. These artistic memorials underscore 

the value of art's unique language as an 

autonomous medium of research and expression.



178 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

CORPOESCRITAS

Apresento aqui parte de uma coleção de 

desenhosescritas que acompanham a criação dos 

trabalhos  de performance arte Academia  (2019-

2026) e Lattes Motiv  (2019). Esses estudos, 

denominados corpoescritas, constituem uma 

forma de documentação artística autônoma, 

profundamente conectada aos processos criativos 

que os originaram. Mais do que simples estudos, 

essas corpoescritas guardam vestígios e energias 

do fazer-pensar em movimento, capturando tanto 

o frescor quanto certa vitalidade do ato criativo.

Embora o foco na criação dessas performances seja a 

corporeidade, as corpoescritas-desenhos revelam-

se essenciais para capturar as nuances efêmeras 

e sutis do moverpensar. Esse registro em tempo 

expandido, permitido pelas escritasdesenhos, 

torna possível revisitar ideias que, de outra forma, 

poderiam se perder na fugacidade do gesto ou 

da sensação. A corpoescrita, nesse caso, não 

apenas registra, mas transforma a performance, 

oferecendo novas camadas de significação.

No caso de  Academia, um trabalho performático 

em constante transformação, as escritasdesenhos 

desempenham um papel central. Elas permitem 

revisitar, reinterpretar e reimaginar a prática ao 

longo dos anos, em diversos locais, oferecendo 

uma escala temporal e reflexiva distinta do 

fazer corporal. A cada novo contexto em que 

a performance ocorre, essas escritasdesenhos 

atuam como pontes para novos significados, 

ampliando o diálogo entre prática, corpoespaço e 

tempo.

No momento em que o campo das Artes se 

consolida como área de pesquisa, os memoriais 

escritos – aqui na forma de corpoescritas – tornam-

se ferramentas fundamentais para legitimar e 

expandir o conhecimento criado. Elas dispensam 

a tradução ou validação por discursos externos, 

de outras áreas do conhecimento, reivindicando 

a autonomia da linguagem artística como meio 

pleno de investigação e expressão.Segue uma 

breve apresentação dos trabalhos originados por 

essas corpoescritas.

ACADEMIA: CONTEXT-SPECIFIC 

PERFORMANCE

A ambiguidade da palavra  Academia  serve como 

eixo central para essa performance, que sobrepõe 

a academia física e  a academia universitária. Essa 

justaposição evoca reflexões sobre repetição, gasto 

de energia, disciplina, narcisismo e o abandono de 

sonhos e da autonomia.

Profundamente influenciada por interações 

vividas em espaços de ensino, como salas de 

aula e bibliotecas, a performance adapta-se a 

cada contexto em que é apresentada – coffee 

breaks de eventos, bibliotecas universitárias e 

outros ambientes acadêmicos. Essa flexibilidade 

reafirma a importância das escritasdesenhos, que 

ampliam as possibilidades de  reflexão sobre a 

transformação do trabalho.2

LATTES MOTIV: VIDEOPERFORMANCE SITE-

SPECIFIC

Criada para a Plataforma Lattes,  Lattes Motiv  é 

um videoperformance que subverte a linguagem 

técnica e quantitativa do portal de registro 

acadêmico. Em contraste com a objetividade da 

plataforma, o trabalho oferece uma perspectiva 

somática, explorando as emoções e sensações 

vividas pelo pesquisador em relação à sua 

produção.

Essa abordagem sensível desafia a rigidez do 

sistema ao introduzir elementos corporais e 

emocionais, convidando o espectador a refletir 

sobre o lado subjetivo do trabalho acadêmico. O 

trabalho foi realizado como um site-specific, para 

ficar hospedado na seção “resumo do autor” em 

seu currículo na Plataforma Lattes.3

Os corpoescritas, nesse contexto, não são apenas 

registros auxiliares, mas manifestações autônomas 

que reconfiguram o papel da escrita e do desenho 

no campo da criação artística. Eles capturam a 

efemeridade do fazerpensar e, ao mesmo tempo, 

permitem a sobrevivência e transformação das 

ideias, reafirmando sua importância como prática 

essencial nas artes contemporâneas.



179Ensaio Visual

Todas as imagens apresentadas neste ensaio visual 

intitulam-se Corpoescritas. São fotos de cadernos 

de estudo, parte do arquivo pessoal da performer, 

produzidas entre 2018 e 2025, com técnicas e 

dimensões variadas.

Figura 1 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025.
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



180 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 2 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025.
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



181Ensaio Visual

Figura 3 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025.
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



182 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 4 – Corpoescritas. Fotos de cadernos 
produzidos entre 2018 e 2025. 
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.

Figura 5 – Corpoescritas. Fotos de cadernos 
produzidos entre 2018 e 2025. 
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



183Ensaio Visual

Figura 6 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025.
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



184 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 7 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025.
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.

Figura 8 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos 
entre 2018 e 2025.
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.
 



185Ensaio Visual

Figura 9 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025.
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.

Figura 10 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025. 
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



186 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 11 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025. 
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.

Figura 12 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025.
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



187Ensaio Visual

Figura 13 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025. 
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.

Figura 14 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025. 
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



188 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Figura 15 – Corpoescritas. Fotos de cadernos produzidos entre 2018 e 2025. 
Fonte: Arquivo pessoal da autora/performer.



189Ensaio Visual

REFERÊNCIAS

ARSLAN, Luciana Mourão.  CORPO  (sentido): 
corporeidade e estesia nos processos   de ensino-
aprendizagem. Uberlândia: Regência e Arte 
Editora, 2022.

Obras audiovisuais

ARSLAN, Luciana Mourão.  Academia de Luciana 
Arslan [vídeo]. Youtube, 16 de outubro de 2020. 
Disponível em: <https://youtu.be/qHAVHs_-
Blo?si=SnX38IYZv_pcDis5>. Acesso em: 19 nov. 
2025.

ARSLAN, Luciana Mourão. Academia no Encontro 
Nacional de Pesquisadores em Dança-2023- Com a 
colaboração de Liana Ginastera [vídeo]. Youtube, 
12 de outubro de 2023. Disponível em: <https://
youtu.be/TI6T-Vu84PI?si=CkABJwaFvwn8qTRJ>. 
Acesso em: 19 nov. 2025.

ARSLAN, Luciana Mourão. Academia no Encontro 
Nacional de Pesquisadores em Dança-2023- Com a 
colaboração de Liana Ginasteram[vídeo]. Youtube, 
11 de junho de 2019. Disponível em: <https://youtu.
be/WLMaf-dyHKI?si=R6gkClGe9rBbRLIO>. Acesso 
em: 19 nov. 2025.

 
Notas

1  Este texto foi escrito durante uma licença para pós-
doutoramento pelo programa de Pós-Graduação em 
Arte e Cultura Visual da Universidade Federal de Goiás 
(UFG/FAV).

2  O vídeo de registro do trabalho pode ser acessado 
pelo link da plataforma Youtube em <https://youtu.be/
qHAVHs_-Blo?si=1hU8LOASfKybx-Ru>. Acesso em: 9 jun. 
2025.

3  O currículo pode ser acessado em:  <http://lattes.cnpq.
br/5399813319581612>. Acesso em: 9 jun. 2025.

SOBRE A AUTORA

Luciana Mourão Arslan é professora titular do 
curso de Artes Visuais no Instituto de Artes da 
Universidade Federal de Uberlândia (IARTE/UFU). 
Tem se dedicado aos estudos da corporeidade em 
conexão com a Arte e seu ensino. É graduada 
em Artes Visuais (FASM) e em Dança (UFU), com 
mestrado em Artes pela UNESP, e doutorado 
pela Faculdade de Educação da USP. Realizou 
pós-doutoramento (com bolsa CAPES) no Center 
for Body Mind and Culture, da Florida Atlantic 
University, com o filósofo Richard Shusteman. 
E-mail: lucianaarslan@gmail.com

Recebido em: 9/12/2024

Aprovado em: 25/5/2025



190 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

JARDIM DAS DELÍCIAS TERRENAS E A RELAÇÃO ARTE-CIÊNCIA: 
O CÉU NÃO É MELHOR QUE O INFERNO NA VISÃO DE 
CIÊNCIA DE PAUL FEYERABEND
 
THE GARDEN OF EARTHLY DELIGHTS AND THE ART-SCIENCE 

RELATIONSHIP: HEAVEN IS NO BETTER THAN HELL IN PAUL FEYERABEND'S 

VIEW OF SCIENCE

Marcos Gervânio de Azevedo Melo 
UFOPA

Resumo

Este artigo tem como objetivo analisar a obra O 

Jardim das Delícias Terrenas voltando olhares para 

a visão anarquista de ciência de Paul Feyerabend. 

Considerada uma das obras mais intrigantes de 

Hieronymus Bosch, o tríptico O Jardim das Delícias 

Terrenas reflete a influência do período medieval. 

Bosch explora a religiosidade da época de maneira 

provocativa. Assim, este estudo propõe utilizar a 

leitura de imagem interdisciplinar, fundamentada 

na intersecção entre Arte e Ciência. Tal metodologia 

desenvolve-se em quatro etapas: análise da forma; 

análise do conteúdo; análise das relações entre 

autor, contexto e leitor; e uma análise interpretativa 

do leitor, na qual se utilizou a epistemologia de 

Feyerabend. Na obra, a representação do céu e 

do inferno pode ser refletida através do conceito 

de incomensurabilidade de Feyerabend, em que 

duas visões de mundo são tão radicalmente 

diferentes que não compartilham proposições de 

observação. Assim como Feyerabend argumenta 

que a mecânica clássica e a teoria da relatividade 

são incomensuráveis e não podem ser comparadas 

logicamente, o céu e o inferno na obra de Bosch 

não podem ser avaliados como superiores ou 

inferiores.

Palavras-chave:
 
Feyerabend; arte e ciência; interdisciplinaridade; O 
Jardim das Delícias Terrenas.

Keywords:

Feyerabend; art and science; interdisciplinarity; 
The Garden of Earthly Delights.

Abstract

This article aims to analyze the work The Garden 

of Earthly Delights, focusing on Paul Feyerabend’s 

anarchist vision of science. Considered one of 

Hieronymus Bosch’s most intriguing works, the 

triptych The Garden of Earthly Delights reflects the 

influence of the medieval period. Bosch explores the 

religiosity of the time in a provocative way. Thus, 

this study proposes to use interdisciplinary image 

reading, based on the intersection between Art 

and Science. This methodology is developed in four 

stages: analysis of the form; analysis of the content; 

analysis of the relationships between author, 

context and reader; and an interpretative analysis 

of the reader, in which Feyerabend’s epistemology 

was used. In the work, the representation of heaven 

and hell can be reflected through Feyerabend’s 

concept of incommensurability, in which two 

worldviews are so radically different that they 

do not share observational propositions. Just as 

Feyerabend argues that classical mechanics and 

the theory of relativity are incommensurable and 

cannot be logically compared, heaven and hell in 

Bosch’s work cannot be evaluated as superior or 

inferior.



191Seção Fluxo Contínuo

INTRODUÇÃO

A relação entre Arte e Ciência possui raízes 

profundas e históricas, configurando-se como um 

diálogo contínuo e enriquecedor que atravessa 

séculos. A união desses dois campos, que à primeira 

vista podem parecer distintos, é evidenciada na 

busca compartilhada pelo entendimento e pela 

representação da natureza. Desde Leonardo da 

Vinci, que integrou magistralmente arte, ciência e 

tecnologia em suas criações, até o desenvolvimento 

de novas tecnologias que permitem uma interseção 

mais rica entre esses domínios - como o uso de 

técnicas científicas na conservação de obras de 

arte ou a criação de imagens científicas que se 

aproximam da expressão artística - esse diálogo 

tem se manifestado de diversas formas. Tanto a 

apreciação estética das descobertas científicas, 

quanto a aplicação de princípios científicos em 

obras de arte exemplificam como ambos os campos 

visam, em última instância, explorar e celebrar 

o potencial criativo e simbólico do ser humano 

(Cachapuz, 2014, p. 98).

Nesse contexto, é relevante destacar que as 

imagens fazem parte da história da humanidade 

antes mesmo da organização formal das áreas 

de conhecimento. Por essa razão, elas possuem 

um caráter inerentemente interdisciplinar e têm 

o potencial de promover a integração entre Arte 

e Ciência. Tanto a Arte quanto a Ciência são 

compreendidas como construções humanas, e o 

ser humano, em sua totalidade indivisível, vivencia 

o mundo de forma integral (Silva, 2022, p. 21).

Segundo Cachapuz (2014, p. 97), no cenário 

contemporâneo, a interdisciplinaridade entre Arte 

e Ciência continua a ser explorada e valorizada, 

refletindo-se em novas abordagens educacionais 

e em projetos de pesquisa que celebram a união 

dessas áreas. A emoção estética e a descoberta 

científica, como discutido por pensadores como 

Bachelard (1943) e Damásio (1994), são aspectos 

complementares da experiência humana, 

desafiando a visão cartesiana que separa razão e 

emoção.

Essa integração permite que a Ciência seja vista 

não como um campo isolado e neutro, mas como 

uma prática social que se beneficia de múltiplas 

perspectivas e abordagens. Ao incorporar 

a dimensão estética e emocional da Arte, a 

epistemologia científica pode ser expandida para 

incluir uma compreensão mais ampla e dinâmica da 

produção de saberes, reconhecendo a importância 

das interações humanas e culturais na formação do 

conhecimento científico (Silva et al., 2017, p. 9-10).

Entretanto, é importante notar que, como aponta 

Silva Júnior (2022, p. 118), a conexão entre Arte 

e Ciência nem sempre é prontamente percebida, 

especialmente para um olhar menos atento. Esse 

fato ressalta a necessidade de uma abordagem 

mais cuidadosa e informada ao explorar as 

interseções entre esses dois campos e, diante disso, 

este artigo tem como objetivo analisar a obra O 

Jardim das Delícias Terrenas, voltando olhares para 

a visão anarquista de ciência de Paul Feyerabend. 

Assim, este artigo traz um recorte das discussões 

realizadas no contexto de dois grupos de pesquisa, 

Educação em Ciências e Matemática na Amazônia 

(GECIMAM) e INTERART - Interação entre arte, 

ciência e educação: diálogos e interfaces com as 

Artes Visuais.

REVELANDO O TRÍPTICO: O JARDIM DAS 

DELÍCIAS TERRENAS

Trípticos são obras de arte ou objetos compostos 

por três seções, comumente formadas por 

retábulos, que podem ser tanto esculpidos quanto 

pintados. Essas peças são caracterizadas por 

Figura 1– O Jardim das Delícias. Verso do tríptico.

Fonte: Web Gallery of Art.1



192 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

um painel central flanqueado por dois painéis 

laterais, conectados através de dobradiças (Melo, 

2019, p. 58). Além disso, os retábulos podem 

variar em quantidade de painéis, o que define sua 

nomenclatura. Um retábulo com dois painéis, por 

exemplo, é chamado de díptico, enquanto um com 

três é conhecido como tríptico; já um políptico 

refere-se a um retábulo composto por quatro ou 

mais painéis (Santos, 1991, p. 76-77).

Assim, considerada uma das obras mais intrigantes 

de Hieronymus Bosch, o tríptico O Jardim das 

Delícias Terrenas reflete a influência do período 

medieval. Essa peça é composta por um painel de 

madeira com 195 cm de altura e 202 cm de largura, 

acompanhada por painéis laterais que, quando 

fechados, retratam a criação do Universo (Silva; 

Stroher; Kremer, 2009, p. 360).

No tríptico aberto, Bosch explora a religiosidade 

da época de maneira provocativa. O painel 

central ilustra um mundo repleto de pecado, com 

cenas como pessoas em relações sexuais, seres 

híbridos de homem e peixe e flores brotando das 

nádegas das pessoas. Bosch também introduz uma 

sensação de profundidade, contrastando com a 

visão plana de 2D. À esquerda, o céu é retratado 

com poucas figuras, enquanto à direita, o inferno 

é representado de maneira mais densa e caótica.

Observa-se, assim, que o painel central de O Jardim 

das Delícias Terrenas3 é dominado por casais nus 

em um exuberante abraço, rodeados por frutas 

como morangos e cerejas, além de fontes e animais 

exóticos como peixes voadores e pássaros gigantes. 

O painel à esquerda retrata o Paraíso Terreno, com 

uma fonte no centro de um lago, e a presença de 

animais como girafas e elefantes, além da criação 

de Adão e Eva e o Jardim do Éden. Por outro lado, 

o painel direito ilustra o Inferno, caracterizado por 

expressões de sofrimento e dor, com figuras como 

orelhas cortadas, monstros e cartas de baralho, 

refletindo um ambiente de tormento e desespero 

(Silva; Visalli, 2010, p. 2061).

REFLETINDO FEYERABEND

O cientista austríaco Paul Karl Feyerabend (1924-

1994), renomado epistemólogo contemporâneo, 

obteve seu doutorado em Física e foi reconhecido 

como doutor honoris causa em Letras e 

Humanidades. Além de sua expertise em teatro, 

Feyerabend tornou-se conhecido por suas críticas 

incisivas ao racionalismo, especialmente em 

relação à ciência indutivista (Melo, 2025, p. 6). Ele 

foi o defensor do “anarquismo epistemológico”, 

uma abordagem que pode ser entendida como 

um “pluralismo metodológico”, detalhadamente 

Figura 2 – O Jardim das Delícias (c.1500). Tríptico aberto.

Fonte: Museu do Prado, Madri.2



193Seção Fluxo Contínuo

explorada em sua obra Contra o Método, publicada 

em 1977 (Regner, 1996, p. 232).

Dessa forma, a escolha entre diferentes teorias 

pelos cientistas não deve ser determinada por 

regras estabelecidas pela metodologia científica, 

pois a história demonstra que regras metodológicas 

simplistas têm dificuldades em explicar a ciência. 

Nesse contexto, ao se praticar a ciência, a “regra” 

a ser seguida é o “vale-tudo” (Goldschmidt et 

al., 2016, p. 180). Esse princípio metodológico, 

conhecido como “anything goes”, reflete a crítica 

de Feyerabend à busca por regras universais 

aplicáveis a todas as situações científicas. O 

anarquismo de Feyerabend não representa uma 

rejeição total a princípios, regras ou critérios de 

orientação em pesquisas, nem se opõe a qualquer 

procedimento metodológico específico. Rejeita-se, 

assim, a ideia de um princípio único, fixo e absoluto 

que guie todas as investigações científicas (Leal, 

2023, p. 178) e, nesse cenário, o anarquismo 

epistemológico ganha destaque ao propor um 

pluralismo metodológico para as atividades 

científicas, uma vez que, segundo Feyerabend 

(1977, p. 57), o único método que se alinha com 

uma concepção humanitária é aquele que promove 

a diversidade.

Diante do exposto, a visão anarquista de ciência 

proposta por Paul Feyerabend se fortalece, 

especialmente do ponto de vista humanitário, 

ao promover a liberdade individual dentro da 

ciência, ao encorajar a eliminação de restrições 

metodológicas. Em um contexto mais amplo, 

essa abordagem também defende a liberdade 

de escolha entre a ciência e outras formas de 

conhecimento. Nesse sentido, Feyerabend advoga 

pela equivalência entre os diversos saberes, 

argumentando que a ciência não deve ser vista 

como superior a outras formas de conhecimento 

e, portanto, não deveria ser institucionalizada 

ou imposta nas escolas como o conhecimento 

predominante (Chalmers, 1993, p. 184).

PERCURSO METODOLÓGICO

Analisaremos a obra O Jardim das Delícias Terrenas, 

principalmente, pela possibilidade de discussão 

sobre Arte e Ciência e pela valorização da dimensão 

epistemológica da ciência, ao oportunizar uma 

reflexão sobre a visão anarquista de ciência de 

Paul Feyerabend. Assim, este estudo propõe utilizar 

a leitura de imagem interdisciplinar, aplicável em 

diversas áreas do conhecimento, fundamentada 

na intersecção entre Arte e Ciência. Baseada em 

abordagens epistemológicas de Eco (1991), Valéry 

(2000) e Morin (2000), e em teóricos da leitura de 

imagem como Santaella (2012), Panofsky (2007) 

e Bredekamp (2015), a metodologia desenvolve-

se em quatro etapas: análise da forma, análise do 

conteúdo, análise das relações entre autor, contexto 

e leitor, e uma análise interpretativa do leitor (Silva; 

Neves, 2018, p. 23). Essa estrutura possibilita a 

interpretação de imagens, integrando diferentes 

perspectivas e ampliando a compreensão visual em 

contextos científicos e artísticos.

a)	 Primeira etapa: Análise da forma de uma 

imagem

A análise da forma de uma imagem concentra-se 

em seus elementos visuais fundamentais, como 

cor, linha, volume, direção, tom, textura, escala, 

dimensão e movimento (Silva; Neves, 2016, p. 29). 

Dondis (2003), em Sintaxe da linguagem visual, 

explora como cada um desses elementos contribui 

para a construção de imagens, permitindo que até 

os componentes mais simples sejam usados de 

maneira complexa para alcançar diferentes efeitos. 

Entender esses elementos em detalhe é crucial, 

pois a combinação entre eles define a estrutura 

geral da imagem e as sensações que ela provoca.

Para uma compreensão rigorosa, é necessário 

analisar cada elemento visual individualmente, 

identificando como eles se relacionam com 

as emoções e percepções que despertam. 

Essa abordagem, apesar de objetiva, pode ser 

replicada por diferentes observadores, desde 

que estes tenham conhecimento suficiente sobre 

os elementos visuais. Assim, para Silva e Neves 

(2018, p. 29), a leitura da obra de Dondis (2003) é 

recomendada para aprofundar a análise da forma, 

permitindo uma interpretação mais precisa e 

informada da imagem em estudo.

b)	 Segunda etapa: Análise do conteúdo de 

uma imagem

Na análise de conteúdo de uma imagem, busca-

se desvendar seu significado temático, exigindo 



194 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

um olhar mais refinado e conhecimentos prévios 

sobre o contexto em que a obra foi produzida. Essa 

fase envolve a pesquisa detalhada sobre a história 

da imagem, incluindo aspectos sociais, artísticos, 

religiosos, filosóficos e científicos que a circundam. 

É essencial compreender não apenas o que a 

imagem representa visualmente, mas também os 

conceitos subjacentes e os significados simbólicos 

que ela carrega. A análise de conteúdo deve 

integrar-se à análise formal, estabelecendo uma 

relação entre os elementos visuais e os conceitos 

que eles expressam.

Panofsky, em suas análises de obras de arte, propõe 

uma abordagem em três níveis que pode ser útil 

para essa etapa, segundo Silva e Neves (2018, 

p. 30-32). O primeiro nível, o tema primário ou 

natural, envolve a identificação das formas visíveis 

e suas qualidades expressivas. O segundo nível, o 

tema secundário ou convencional, interpreta essas 

formas em termos de sua significação cultural e 

simbólica. Por fim, o terceiro nível, o significado 

intrínseco, examina os princípios subjacentes que 

refletem a mentalidade de uma época, classe social 

ou sistema de crenças, condensados na obra. Essa 

abordagem sistemática permite uma compreensão 

profunda e contextualizada da imagem, revelando 

tanto seu conteúdo explícito quanto suas camadas 

mais sutis de significado.

c)	 Terceira etapa: Análise das relações 

que envolvem a imagem (autor versus 

contexto versus leitor)

A análise das relações que envolvem uma 

imagem exige um exame complexo, pois envolve a 

compreensão do contexto histórico, social e cultural 

em que a obra foi produzida, bem como o papel do 

autor e o público-alvo para o qual a imagem foi 

destinada (Silva; Neves, 2018, p. 32). Esse processo 

requer a investigação das circunstâncias que 

motivaram a criação da obra, incluindo as forças 

de mercado que, muitas vezes, influenciam o 

artista na expectativa de atender a uma demanda 

existente. Gombrich (2012, p. 6) argumenta que 

mesmo as obras não comissionadas geralmente 

são produzidas com a esperança de encontrar um 

consumidor interessado, o que revela a interação 

entre a individualidade do artista e as expectativas 

do mercado. A produção artística, portanto, não 

ocorre em um vácuo, mas é moldada pelas relações 

sociais e culturais da época, refletindo o diálogo 

entre o autor, o contexto em que ele vive e os 

potenciais leitores ou espectadores da obra.

Para uma análise eficaz dessas relações, é crucial 

entender como o autor foi influenciado pelo 

ambiente em que atuava e como a obra foi recebida 

pelo público. A imagem pode ter sido criada para 

diversos fins – desde decoração de residências 

até instrução, passando por objetos de luxo ou 

elementos de comunicação visual, como capas de 

livros e exposições. Assim, compreender o contexto 

de produção e a intenção do autor é fundamental 

para interpretar a obra em sua totalidade. Silva 

e Neves (2018, p. 33) ressaltam que a produção 

artística reflete não apenas a visão individual do 

autor, mas também as expectativas e demandas do 

público, resultando em obras que são, ao mesmo 

tempo, produtos de um contexto específico e 

portadoras de significados que dialogam com esse 

contexto.

d)	 Quarta etapa: Análise interpretativa do 

leitor

Na análise interpretativa do leitor, é essencial 

considerar as avaliações anteriores sobre a imagem, 

bem como o repertório pessoal e o conhecimento 

prévio sobre o tema. Esse estágio permite uma 

aproximação mais profunda com a obra, onde o 

leitor se sente preparado para desenvolver uma 

interpretação única e subjetiva. Baseando-se em 

Merleau-Ponty (2007), que destaca a necessidade 

de “aprender a ver” o mundo, compreende-se 

que a leitura de uma imagem exige não apenas 

conhecimento, mas também a capacidade de se 

desvencilhar desse saber para abrir-se a novas 

interpretações. O que parece ser uma contradição  

– saber e, ao mesmo tempo, agir como se não 

soubéssemos – é, na verdade, um convite para 

transcender a compreensão inicial e alcançar uma 

visão mais íntima e essencial da obra (Silva; Neves, 

2018, p. 33-34).

Assim, a imagem ao ser interpretada se transforma 

em um novo objeto, um “ser” com vida própria, 

independente das intenções originais do autor. Essa 

nova entidade dialoga com o leitor, que, por sua 

vez, precisa estar disposto a aprender, desaprender 

e reconstruir sua percepção continuamente. 



195Seção Fluxo Contínuo

A interpretação, nesse sentido, é um processo 

dinâmico e dialógico, onde a imagem não é apenas 

um reflexo de algo real ou imaginário, mas sim 

uma representação que adquire novos significados 

conforme o leitor se aprofunda em sua análise. A 

obra, portanto, ganha uma autonomia ontológica 

que exige do leitor uma escuta atenta para 

compreender o que a imagem tem a comunicar em 

sua essência.

ANÁLISE DA OBRA: O JARDIM DAS DELÍCIAS 

TERRENAS

O Jardim das Delícias Terrenas de Hieronymus 

Bosch é uma obra que se destaca pela complexidade 

e riqueza de seus elementos visuais, oportunizando 

imensa possibilidade de análise da forma. A 

estrutura do tríptico é dividida em três painéis 

principais, com o painel central dominado por uma 

vasta cena de figuras humanas, animais exóticos 

e plantas, todos organizados em uma composição 

quase caótica, mas harmonicamente equilibrada. As 

linhas sinuosas e as formas orgânicas prevalecem, 

criando uma sensação de movimento constante e 

energia dinâmica, enquanto a repetição de motivos 

circulares e esféricos confere coesão à composição, 

guiando o olhar do espectador por toda a cena. 

A paleta de cores é vibrante e variada, com Bosch 

utilizando uma ampla gama de tons – desde os 

verdes luxuriantes das paisagens até os vermelhos 

e azuis brilhantes das figuras e construções. Essa 

diversidade cromática não só realça a vitalidade 

da cena central, mas também estabelece um 

contraste marcante com os painéis laterais mais 

sombrios, que representam o paraíso e o inferno. 

A interação entre luz e sombra é sutil, mas eficaz, 

acrescentando profundidade às figuras e paisagens, 

e contribuindo para a sensação de surrealismo que 

permeia a obra.

Os detalhes minuciosos e as texturas complexas 

presentes em cada elemento da pintura revelam 

a maestria técnica de Bosch e sua atenção 

obsessiva aos pormenores. A maneira como ele 

manipula a perspectiva e a escala - alternando 

entre cenas amplas e detalhes microscópicos 

– desafia as convenções visuais de sua época, 

criando uma narrativa visual rica e multifacetada. 

A obra, assim, se apresenta não apenas como uma 

imagem estática, mas como um universo visual 

em miniatura, convidando o espectador a explorar 

suas camadas e descobrir novos significados a 

cada observação.

No que se refere à análise do conteúdo, O Jardim 

das Delícias Terrenas é uma obra profundamente 

simbólica, que explora temas universais como o 

pecado, a moralidade e o destino da alma humana. 

No nível primário ou natural (Nível I), o tríptico 

apresenta, no painel esquerdo, uma cena do Jardim 

do Éden, onde Adão e Eva são abençoados por 

Deus, no centro, uma representação de um mundo 

utópico e hedonista, e no painel direito, uma visão 

aterradora do inferno. As figuras, animais e plantas 

são meticulosamente dispostos para criar uma 

narrativa visual que percorre o ciclo da criação, 

queda e condenação.

No nível secundário ou convencional (Nível II), a 

obra pode ser interpretada como uma advertência 

contra os excessos e as tentações terrenas. 

O painel central, com suas imagens de prazer 

desinibido e excessos carnais, pode ser visto 

como uma representação simbólica dos pecados 

capitais, particularmente a luxúria. A transição 

do paraíso ao inferno sugere as consequências 

inevitáveis da indulgência no pecado, alinhando-

se com as doutrinas cristãs da época. Bosch utiliza 

uma iconografia que, embora complexa e em 

muitos casos enigmática, seria reconhecível para 

um público contemporâneo familiarizado com a 

teologia e a moralidade cristã.

No nível intrínseco (Nível III), O Jardim das 

Delícias Terrenas reflete a visão de mundo e as 

preocupações espirituais do final da Idade Média. 

A obra pode ser vista como uma crítica sutil, mas 

poderosa, às contradições da sociedade europeia 

daquela época – um período marcado tanto pelo 

fervor religioso quanto pelos crescentes excessos 

mundanos. Bosch articula, através de sua obra, 

uma visão profundamente pessimista da condição 

humana, onde o prazer terreno é inevitavelmente 

seguido pela condenação. No entanto, a riqueza 

visual e a ambiguidade simbólica da obra permitem 

múltiplas interpretações, tornando-a um espelho 

complexo das ansiedades, esperanças e crenças de 

sua época.

Levando-se em consideração a análise das relações 

que envolvem a imagem, O Jardim das Delícias 

Terrenas, criado por Hieronymus Bosch no final do 

século XV, reflete as complexas interações entre 



196 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

o autor, o contexto cultural e o público da época. 

Bosch vivia em uma sociedade profundamente 

religiosa, marcada pela influência da Igreja Católica 

e pelas tensões em torno da reforma religiosa. Sua 

obra pode ser vista como uma resposta pessoal 

e artística às questões espirituais e morais do 

período, explorando de forma crítica e simbólica 

temas como o pecado, a redenção e a condição 

humana.

Bosch não criou O Jardim das Delícias Terrenas 

para o público geral, mas para uma elite 

intelectual e religiosa capaz de decifrar suas ricas 

e complexas alusões simbólicas. O painel central, 

por exemplo, pode ter sido interpretado por seu 

público original como uma advertência sobre os 

perigos dos prazeres terrenos, ressoando com as 

preocupações contemporâneas sobre o apocalipse 

e o julgamento final. A obra, portanto, não só 

cumpria uma função estética, mas também moral 

e pedagógica, estimulando a reflexão teológica. 

A interação entre Bosch e seu público é essencial 

para entender a obra. Como sugere Gombrich, 

mesmo obras não comissionadas foram criadas 

com um público em mente, e Bosch certamente 

considerou o impacto de sua obra sobre seus 

patronos. O Jardim das Delícias Terrenas é uma 

obra que opera em múltiplos níveis - visual, 

intelectual e espiritual - permitindo interpretações 

diversas ao longo do tempo, o que reforça seu 

caráter multifacetado e atemporal.

Ademais, para a análise interpretativa do leitor 

na obra O Jardim das Delícias Terrenas de 

Hieronymus Bosch, a representação do céu e do 

inferno pode ser refletida através do conceito de 

incomensurabilidade de Feyerabend, onde duas 

visões de mundo são tão radicalmente diferentes 

que não compartilham proposições de observação. 

O céu, com sua imagem de pureza, ordem e 

beatitude, e o inferno, com seu caos, sofrimento 

e perversão, operam sob princípios e significados 

tão distintos que é impossível formular os 

conceitos de um nos termos do outro. Assim como 

Feyerabend argumenta que a mecânica clássica e 

a teoria da relatividade são incomensuráveis e não 

podem ser comparadas logicamente (Chalmers, 

1993, p. 177), o céu e o inferno na obra de Bosch 

não podem ser avaliados como superiores ou 

inferiores. Cada um possui seu próprio sistema de 

significados e valores, e o inferno, incomensurável 

com o céu, não deve ser considerado inferior sob 

uma perspectiva feyerabendiana, pois ambos 

representam realidades que são independentes e 

não se medem por um padrão comum.

O painel central da obra de Bosch, que apresenta 

uma visão perturbadora do mundo real, pode 

ser interpretado à luz do conceito de “pluralismo 

metodológico” de Feyerabend, que defende a 

diversidade de abordagens na ciência (Regner, 

1996, p. 232). Neste painel, Bosch retrata cenas 

de decadência e pecado, ilustrando diversos 

comportamentos transgressores e grotescos, 

como pessoas tendo relações sexuais, inclusive 

com animais, flores brotando dos corpos e híbridos 

de homem e peixe. Essas imagens surrealistas 

e desconcertantes sugerem um mundo onde a 

moralidade é subvertida e as fronteiras entre 

o natural e o sobrenatural, entre o real e o 

imaginário, são borradas. Assim como na ciência, 

onde Feyerabend (1977) vê valor na variedade de 

métodos, Bosch parece sugerir que os indivíduos 

exploram múltiplos caminhos imorais, todos 

levando ao mesmo destino: o inferno.

Ao apresentar essa visão distorcida da realidade, 

o painel central força o espectador a contemplar 

apenas duas opções extremas: a redenção no 

céu ou a condenação no inferno, excluindo a 

possibilidade de um meio-termo ou de outras 

formas de existência e conhecimento. Essa 

dualidade rígida contrasta profundamente 

com o conceito de “liberdade do indivíduo” de 

Feyerabend, que defende que cada pessoa deve ter 

a liberdade de escolher entre múltiplos caminhos, 

seja na ciência, na religião ou em outras formas 

de saber, sem a imposição de uma única verdade. 

Na visão de Feyerabend, a limitação imposta por 

Bosch ao reduzir as opções a céu e inferno fere 

a “atitude humanitária”, pois restringe a liberdade 

de escolha, cerceando o direito dos indivíduos de 

explorar e decidir o que é mais adequado para si 

mesmos. Assim, o painel central de Bosch, ao focar 

em um mundo binário de moralidade, desafia a 

liberdade essencial que Feyerabend considera 

vital para uma sociedade verdadeiramente livre e 

pluralista.

A obra sugere, contudo, que o inferno, normalmente 

associado a punições e sofrimentos eternos, não 

seria necessariamente um lugar a ser temido, 

pois nele Bosch retrata prazeres semelhantes aos 



197Seção Fluxo Contínuo

vividos na Terra, como aqueles mostrados no painel 

central. Essa visão poderia ser interpretada como 

uma ousada crítica à doutrina cristã, insinuando 

que a distinção rígida entre céu e inferno é menos 

significativa do que a Igreja propõe, e que os prazeres 

terrenos não desaparecem com a condenação. 

No entanto, ao mesmo tempo que Bosch brinca 

com essas ideias, o painel central também pode 

ser visto como um instrumento de cultura do 

medo, reforçando a dicotomia entre salvação e 

condenação. Ao intensificar a sensação de que as 

opções de vida após a morte são limitadas a essas 

duas extremidades, o painel pode contribuir para 

a diminuição da liberdade individual, pressionando 

as pessoas a se conformarem às normas religiosas 

de seu tempo e assim sufocando a diversidade 

de escolhas e pensamentos que Feyerabend 

considera essenciais para uma verdadeira “atitude 

humanitária” (Chalmers, 1993, p. 184).

À GUISA DA CONCLUSÃO

Para tecer conclusões neste estudo, faz-se 

necessário lembrar que o presente artigo teve 

como objetivo analisar a obra O Jardim das 

Delícias Terrenas de Hieronymus Bosch através 

da lente anarquista de ciência proposta por 

Paul Feyerabend. Observou-se que elementos 

centrais da epistemologia de Feyerabend, como 

a incomensurabilidade entre diferentes visões 

de mundo e o pluralismo metodológico, estão 

presentes na obra de Bosch. O céu e o inferno, 

representados no tríptico, não podem ser 

comparados ou avaliados por um único padrão, 

ecoando a ideia feyerabendiana de que diferentes 

teorias científicas ou sistemas de crença são 

incomensuráveis. Além disso, o painel central 

da obra, com suas múltiplas representações de 

pecado, pode ser interpretado como uma expressão 

de pluralismo metodológico, onde diversas 

abordagens, embora moralmente divergentes, 

levam a um destino comum. Essa multiplicidade 

de caminhos ilustra a ideia de que, assim como 

na ciência, a diversidade de métodos ou estilos de 

vida deve ser reconhecida e valorizada.

Nesse contexto, a obra de Bosch nos leva a refletir 

sobre o céu e o inferno como construtos humanos, 

de forma semelhante à maneira como Feyerabend 

aborda a ciência e outras formas de conhecimento. 

Assim como a ciência não deve ser considerada 

intrinsecamente superior a outros modos de 

entender o mundo, o céu não pode ser visto como 

necessariamente superior ao inferno. Ambos são 

representações que dependem do contexto cultural 

e das perspectivas adotadas, o que reforça a visão 

de que todos os sistemas de pensamento, sejam 

religiosos ou científicos, possuem seu próprio valor 

e não devem ser hierarquizados. Essa reflexão 

contribui para a análise mostrando como a obra de 

Bosch e a filosofia de Feyerabend convergem na 

promoção de uma visão mais aberta e pluralista do 

mundo.

Destarte, a análise de O Jardim das Delícias 

Terrenas, à luz da visão anarquista de ciência de 

Feyerabend, evidencia a relação intrínseca entre 

arte e ciência, ao revelar como ambas desafiam 

estruturas normativas e possibilitam o pensamento 

pluralista. A obra de Bosch, com sua complexidade 

visual e simbólica, ecoa a defesa de Feyerabend 

pela diversidade de interpretações e pela rejeição 

de uma única verdade absoluta. Essa interação 

ressalta que tanto na arte quanto na ciência há um 

espaço para questionar os limites do conhecimento, 

oportunizando, assim, uma reflexão crítica sobre 

a condição humana e as múltiplas formas de 

compreender o mundo.

Por fim, em consonância com a ideia de “vale-

tudo” de Feyerabend, que reconhece as limitações 

inerentes a todas as metodologias e sugere que a 

única regra viável é a liberdade total na escolha 

dos métodos, este artigo não pretende esgotar 

as possibilidades interpretativas de O Jardim das 

Delícias Terrenas. Ao contrário, esta análise é apenas 

uma entre muitas possíveis, refletindo a liberdade 

do indivíduo de explorar e interpretar a obra de 

acordo com diferentes perspectivas e metodologias. 

Assim, em vez de impor uma única interpretação, 

a análise apresentada aqui celebra a diversidade 

de abordagens e o pluralismo metodológico, 

alinhando-se ao espírito feyerabendiano de que o 

conhecimento, seja científico ou artístico, deve ser 

explorado sem restrições, respeitando a autonomia 

e a criatividade de cada intérprete.



198 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

REFERÊNCIAS

BACHELARD, Gaston. L´air et les Songes: essai 

sur l´imagination des forces. Paris: J. Corti, 1943.

BREDEKAMP, Horst. Teoria do acto icônico. 

Tradução de Artur Morão. Lisboa: KKYM, 2015.

CACHAPUZ, António. Arte e Ciência no Ensino 

de Ciências. Interacções, n.31, p. 95-106, 2014. 

Disponível em: <https://revistas.rcaap.pt/

interaccoes/article/view/6372 >. Acesso em: 24 nov. 

2024.

CHALMERS, Alan Francis. O que é ciência afinal? 1 

ed. São Paulo: Brasiliense, 1993.

DAMÁSIO, António. O erro de Descartes. Lisboa: 

Publicações Europa América, 1994.

DONDIS, Donis. A sintaxe da linguagem visual. 

São Paulo: Martins Fontes, 2003.

ECO, Umberto. Obra aberta. São Paulo: Perspectiva, 

1991.

FEYERABEND, Paul. Contra o método. Rio de 

Janeiro: Francisco Alves, 1977.

GOLDSCHMIDT, Andrea Inês; SILVA, Nathália Vieira; 

MURÇA, Jenyffer Soares Estival.; FREITAS, Brucce 

Sanderson Prado de. O que é Ciência? Concepções 

de licenciandos em Ciências Biológicas e Química. 

Contexto & Educação, v.31, n.99, p. 173-200, 2016. 

Disponível em: <https://www.revistas.unijui.edu.br/

index.php/contextoeducacao/article/view/5932>. 

Acesso em: 24 nov. 2024.

GOMBRICH, Ernst. Os usos das imagens: estudos 

sobre a função da arte e da comunicação visual. 

Tradução de Alexandre Salvaterra. Porto Alegre: 

Bookman, 2012.

LEAL, Halina Macedo. Paul Feyerabend: 

contextualização, pluralidade, relativismo e 

realismo na ciência. Revista Instante, Campina 

Grande, v.5, n.2, p. 175-190, 2023. Disponível em: 

<https://revista.uepb.edu.br/revistainstante/article/

view/2952>. Acesso em: 26 nov. 2024.

MELO, Marcos Gervânio de Azevedo. A visão 

anarquista de ciência de Paul Feyerabend na tela 

do cinema: reflexões epistemológicas para o 

ensino de ciências. Revista de Ensino de Ciências 

e Matemática, São Paulo, v.16, n.3, p. 1-20, 2025. 

Disponível em: <https://revistapos.cruzeirodosul.

edu.br/rencima/article/view/4807>. Acesso em: 19 

fev. 2025.

MELO, Marcos Gervânio de Azevedo. Jogo Tríptico 

na formação inicial do professor de ciências: uma 

proposta de ensino de Física sob o enfoque CTS que 

busca promover ACT. Tese (Doutorado em Ensino 

de Ciências e Tecnologia), Universidade Tecnológica 

Federal do Paraná. Ponta Grossa, 2019. Disponível 

em: <https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UTFPR-

12_1f99d07e5d01f702dd6d807393cc4743>. Acesso 

em: 19 nov. 2024.

MERLEAU-PONTY, Maurice. O visível e o invisível. 

Tradução de José Artur Gianotti e Armando Mora 

d’Oliveira. São Paulo: Perspectiva, 2007.

MORIN, Edgar. Ciência com consciência. Tradução 

de Maria de Alexandre e Maria Alice Sampaio Dória. 

4. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000.

PANOFSKY, Erwin. Significado nas artes visuais. 

Tradução de Maria Clara Kneese e J. Guinsburg. 3. 

ed. São Paulo: Perspectiva, 2007.

REGNER, Ana Carolina Krebs Pereira. Feyerabend e 

o pluralismo metodológico. Caderno Catarinense 

de Ensino de Física, São Paulo, v.13, n.3, p. 231-247, 

1996. Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br/

index.php/fisica/article/view/7048>. Acesso em: 26 

nov. 2024.

SANTAELLA, Lucia. Leitura de imagens. São Paulo: 

Melhoramentos, 2012.

SANTOS, Maria das Graças Proença dos. História 

da Arte. São Paulo: Ática, 1991.

SILVA, Alcina Maria Testa Braz da; SUAREZ, 

Ana Paula Mendes; UMPIERRE, Andrea Borges; 

QUEIROZ, Glória Regina Pessoa Campello. Ciência 

e Arte: um caminho de múltiplos encontros. 

Interacções, n.44, p. 7-18, 2017. Disponível em: 

<https://revistas.rcaap.pt/interaccoes/article/

view/4109>. Acesso em: 26 nov. 2024.



199Seção Fluxo Contínuo

SILVA, Cristina Ennes da; STROHER, Carlos 

Eduardo; KREMER, Cássia Simone. Hieronymus 

Bosch: O pincel do imaginário medieval. Diálogos, 

v. 13, n. 2, p. 349-370, 2009. Disponível em: <https://

www.redalyc.org/pdf/3055/305526878005.pdf>. 

Acesso em: 26 nov. 2024.

SILVA, Josie Agatha Parrilha da; NEVES, Marcos 

Cesar Danhoni. Leitura de imagem: reflexões e 

possibilidades teórico-práticas. Labore em Ensino 

de Ciências, Campo Grande, v.1, n.1, p.128-136, 2016. 

Disponível em: <https://periodicos.ufms.br/index.

php/labore/article/view/2866>. Acesso em: 26 nov. 

2024.

SILVA, Josie Agatha Parrilha da; NEVES, 

Marcos Cesar Danhoni. Leitura de imagens 

como possibilidade de aproximação entre 

arte e ciência.  Em Aberto, v. 31, n.103, 2018. 

Disponível em:<https://www.researchgate.net/

publication/329978584_Leitura_de_imagens_

como_possibilidade_de_aproximacao_entre_

arte_e_ciencia >. Acesso em: 26 nov. 2024.

SILVA, Josie Agatha Parrilha da. Relato do Projeto 

Imagens da Ciência: estudos, análises e criação de 

imagens para o ensino de ciência com enfoque CTS 

(Ciência-Sociedade-Tecnologia). In: SILVA, Josie 

Agatha Parrilha da; LAURINDO, Anderson Pedro; 

NEVES, Marcos Cesar Danhoni. A educação para a 

Ciência com enfoque CTS: a questão da imagem. 

Ponta Grossa: Texto e Contexto, 2022.

SILVA JÚNIOR, Nelson. Imagens do Brasil: a 

fotografia na relação arte e ciência. In: SILVA, Josie 

Agatha Parrilha da; MELO, Marcos Gervânio de 

Azevedo; SILVA JÚNIOR, Nelson Silva; FAVRETO, 

Elemar Kleber. Leitura de imagem com enfoque 

CTS: um entreato da imagética fixa e em movimento. 

Ponta Grossa: Texto e Contexto, 2022.

SILVA, Verediana Carolina da; VISALLI, Angelita 

Marques. A morte e o medo na obra de Hieronymus 

Bosch. In: Anais VIII SEPECH – Seminário de 

Pesquisa em Ciências Humanas, Londrina, 2010. 

Disponível em: <http://www.uel.br/eventos/sepech/

sumarios/temas/a_morte_e_o_medo_na_obra_de_

hieronymus_bosch.pdf>. Acesso em: 18 ago. 2024.

VALÉRY, Paul. Variedades. Editora Iluminuras Ltda, 

2000.

Notas

1 Disponível em: <https://www.wga.hu/frames-e.html?/
html/b/bosch/index.html>. Acesso em: 24 nov. 2024.

2 Disponível em: <https://www.museodelprado.
es/co lecc ion/obra-de-ar te/tr ipt ico-de l - jard in -
d e - l a s - d e l i c i a s/0 23 8 824 2- 6 d 6 a - 4 e 9 e - a 9 92-
e1311eab3609?searchid=ba1228ba-ef16-7070-b78f-
af4995c61285>. Acesso em: 18 ago. 2024.

3 Imagem pode ser ampliada em: <https://www.wikiart.
org/pt/hieronymus-bosch/o-jardim-das-delicias-
terrenas-1515>. Acesso em: 20 ago. 2024.

SOBRE O AUTOR

Marcos Gervânio de Azevedo Melo é licenciado em 

Física pela Universidade Federal do Pará (UFPA), 

com especialização em Ensino de Ciências pela 

mesma universidade. Possui  Mestrado em Ensino 

de Ciências Exatas pela UNIVATES-RS e Doutorado 

em Ensino de Ciências e Tecnologia pela UTFPR. 

Professor adjunto do Instituto de Ciências da 

Educação (ICED/UFOPA); professor permanente no 

Programa de Pós-Graduação em Ensino de Física 

(Polo UFOPA do Mestrado Nacional Profissional 

em Ensino de Física, Santarém–PA); professor 

permanente no Programa de Pós-Graduação em 

Educação na Amazônia (PGEDA). É Líder do Grupo 

de Pesquisa Educação em Ciências e Matemática 

na Amazônia (GECIMAM). E-mail: marcosgervanio@

gmail.com

Recebido em: 26/11/2024

Aprovado em: 30/5/2025



200 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

NEONAZISMO ESTADUNIDENSE NO CINEMA: CONSTELAÇÃO 
FÍLMICA E CONTEÚDO FACTUAL1

 
US NEONAZISM IN CINEMA: FILM CONSTELLATION AND FACTUAL CONTENT

Victor Finkler Lachowski
PPGCOM-UFPR

Resumo

O presente artigo propõe uma constelação 

fílmica de obras do cinema estadunidense com 

protagonistas neonazistas, produzidas nas décadas 

de 1990 e 2000, a partir dos filmes American 

History X, de Tony Kaye (1998), Apt Pupil, de 

Bryan Singer (1998) e The Believer, de Henry Bean 

(2003). Utilizamos a Teoria Crítica Frankfurtiana 

para investigar obras cinematográficas dentro 

das potencialidades e limitações contraditórias 

que a arte submetida ao capital detém. O Método 

das Constelações Fílmicas é aplicado, enquanto 

procedimento metodológico, por possibilitar a 

análise de um conjunto de filmes de maneira a 

expor suas conexões por configurações dialéticas. 

Com isso, visamos mapear e registrar o teor/

conteúdo factual das obras, com o objetivo de 

destrinchar o conteúdo que primeiro se revela na 

crítica e vinculá-lo ao debate teórico a respeito do 

nazismo, neonazismo e da tradição fílmica na qual 

os filmes se inserem.

Palavras-chave:

Neonazismo; cinema; representação; constelação 

fílmica; conteúdo-factual.

Keywords:

Neo-Nazism; cinema; representation; film 

constellation; factual content.

Abstract

This article proposes a filmic constellation of 

American films featuring neo-Nazi protagonists, 

produced in the 1990s and 2000s, based on the 

films American History X by Tony Kaye (1998), Apt 

Pupil by Bryan Singer (1998), and The Believer by 

Henry Bean (2003). We use Frankfurtian Critical 

Theory to investigate cinematic works within the 

contradictory potentialities and limitations inherent 

in art subjected to capital. The Film Constellations 

Method is applied, as a methodological procedure, 

because it allows the analysis of a set of films in 

a way that exposes their connections through 

dialectical configurations. With this, we aim to map 

and record the factual content of the works, in 

order to unravel the content that first reveals itself 

in criticism and link it to the theoretical debate 

regarding Nazism, neo-Nazism, and the filmic 

tradition in which the films are situated.



201Seção Fluxo Contínuo

INTRODUÇÃO

Como explica Claudio Bertolli Filho (2016, p. 84), 

a antagonização do outro e a protagonização do 

“eu”, “nós” ou algo que sirva de representação 

de si se manifesta nas diversas artes e tem sido 

uma constante nas produções cinematográficas 

hollywoodianas. No cinema ocidental, originário 

da indústria capitalista, a protagonização/

antagonização se torna basilar para mover em volta 

desses eixos personais, de figuras, personagens, 

representações construídas do bem, do mal, como 

uma didática entre o deve ser feito e o que deve ser 

repudiado. 

Por isso, no cinema ocidental, a protagonização, 

ou seja, quem é protagonizado, colocado como 

condutor da narrativa fílmica, torna-se o principal 

mediador do cinema enquanto função política, de 

politização (de “ensinar”, realizar um comentário 

didático para o social a respeito de determinado 

tema, de algo que é observado e ocorre na 

“realidade, problematizar e solucionar”). 

As questões da protagonização exemplificam uma 

mudança de direcionamento político-econômico 

de como o nazismo foi diretamente retratado 

no cinema norte-americano a partir do ingresso 

dos EUA na Segunda Guerra Mundial, em 1941. 

Hollywood, que adaptava e produzia obras com 

cautela para poderem ser aceitas na Alemanha 

Nazista, é obrigada a entrar em conflito contra um 

mercado até então desejado e explorado, e passa 

a retratar os nazistas como inimigos bárbaros que 

deveriam ser eliminados em nome da democracia e 

da liberdade (Bertolli Filho, 2016).

David Wilt e Michael Shull (2003, p. 126) nos 

explicam que, para esse projeto, Roosevelt viu o 

potencial informativo e de consumo de massas do 

cinema (bem como seus efeitos psicoideológicos: 

o medo do Outro, paranoia, inimigo externo, 

imperialismo necessário para não ser subjugado) 

e nomeou Elmer Davis para dirigir o Office of War 

Information (OWI), uma agência que estabeleceu as 

diretrizes para a indústria cinematográfica. 

Antes mesmo dessas regulamentações, durante 

mais de dois anos, entre 1939 e 1941, a maioria dos 

estúdios produziu dezenas de títulos antifascistas 

– como Confissão de um espião nazista (1939), 

Correspondente estrangeiro (1940) e Man Hunt 

(1940) – alertando sobre a agressão do Eixo na 

Europa. Entre 1941 e 1945, as câmeras de cinema 

de Hollywood rodaram filmes sobre um mundo em 

guerra. Alguns roteiros eram grandes produções 

com grandes estrelas e diretores, outros fotodramas 

vieram de pequenos estúdios de filmes B, empresas 

que trabalhavam com orçamentos apertados e 

lançavam seus produtos de sessenta minutos em 

menos de uma semana.

Como explica Leslie Chaves (Kurtz, 2017, online), 

essas contradições ocorrem pela própria maneira 

com a qual o cinema se desenvolve enquanto 

indústria de entretenimento no capitalismo, se 

apropriando da História sem se comprometer com 

uma reconstrução dura, voltando-se para uma 

leitura romântica que desperte emoções de apoio 

e/ou rejeição por parte de quem assiste. Por essa 

razão, Kurtz (2017, online) argumenta que estudar 

o cinema é fundamental nas nossas sociedades 

modernas, ao compreendermos a arte e o 

entretenimento em um aspecto crítico (no sentido 

de Teoria Crítica), através da noção anti-iluminista 

e alienante estipulada por Adorno e Horkheimer no 

que se refere à Indústria Cultural.

Nas décadas seguintes, o fenômeno a ser 

densamente debatido e exposto na sociedade 

estadunidense, e por consequência no cinema, foi 

o racismo (Wilt; Shull, 2003, p. 207) – abordado 

em alguns casos através de filmes que tem 

supremacistas estadunidenses retratados como 

antagonistas em conflitos raciais, como The Jericho 

Mile (1979) e Mississippi Burning (1988). Dessa 

forma, os filmes sobre “problemas sociais” detêm 

a capacidade de estarem mais alinhados com as 

tendências da sociedade como um todo.

Porém, na década final do século XX, o nazista passa 

a ser representado de maneira diametralmente 

oposta no cinema ocidental, com os neonazistas 

e supremacistas não sendo os antagonistas ou os 

inimigos a serem combatidos, mas alocados ao 

papel de protagonistas em processos de corrupção, 

barbárie e/ou redenção. Esses personagens muitas 

vezes apresentam contradições extremas entre 

quem são, características pessoais e sociais, e a 

ideologia nazista, como ser um judeu nazista – o 

caso de Daniel Balint (Ryan Gosling), protagonista 

de The Believer (2003).

Em decorrência dessas observações, este artigo 

organiza uma “Constelação Fílmica” (Souto, 2020, 

p. 153-165) do protagonismo neonazista no cinema 



202 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

estadunidense, nas décadas de 1990 e 2000, a 

partir do recorte das obras: American History X 

(Tony Kaye, 1998), Apt Pupil (Bryan Singer, 1998) e 

The Believer (Henry Bean, 2003).2 As sinopses de 

cada obra seguem abaixo:

1. American History X (Tony Kaye, 1998): Derek 

Viniyad (Edward Norton), líder de uma gangue de 

neonazistas em Venice Beach (LA), é preso após 

assassinar um rapaz negro. Quando sai do cárcere, 

descobrimos seu passado pessoal que o levou 

até a cadeia e o presente de seu irmão mais novo 

(Danny), que segue os mesmos passos de Derek.

2. Apt Pupil (Bryan Singer, 1998): adaptação da 

novela Aluno Inteligente/Verão da Corrupção de 

Stephen King (parte da obra Quatro Estações, de 

1982). No filme, Toddy Bowden (Brad Renfro), o 

protagonista, é um aluno secundarista promissor, 

filho de uma família rica que vive no sul da 

Califórnia. O rapaz possui interesse pessoal pelo 

nazismo e pelo Holocausto. Ao descobrir que 

seu vizinho é o ex-comandante de campos de 

concentração nazistas foragido há quarenta anos, 

Kurt Dussander (Ian Mckellen), Toddy o chantageia 

para contar as histórias dos crimes que ele cometeu 

quando comandava execuções de judeus.

3. The Believer (Henry Bean, 2003): Daniel Balint 

(Ryan Gosling), ex-estudante de Yeshivá Judeu, se 

decepciona com a ausência de respostas por parte 

da teologia judaica e se torna um neonazista. O 

filme expõe suas contradições entre sua história 

pessoal étnico-religiosa e a ideologia nazista.

A partir desses filmes se inicia uma Constelação 

Fílmica cujo primeiro objetivo é o de destrinchar 

o “conteúdo factual” (Benjamin, 2009, p. 11) que 

primeiro se revela ao investigador, fazendo com que 

esses dados do real presentes nas obras revelem-se 

no transcurso da análise crítica.

PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS

O “Método das Constelações”, segundo Benjamin 

(1984), consiste em compreender a relação 

dialética entre “ideias e fenômenos” (como os 

fenômenos se agrupam ao redor dos “aspectos 

extremos” das ideias). As ideias possuem uma 

“estrutura” intemporal, que existe virtualmente, 

mas vai recebendo seu conteúdo através do 

desdobramento da história empírica, pela ação da 

humanidade. O investigador, no final da análise da 

estrutura, encontrará a “origem” dessa, o local de 

nascença daquela ideia, mediada historicamente 

através de “alegorias”.

Com essa abordagem metodológica, Souto 

(2020) propõe a adaptação para elaboração de 

“Constelações Fílmicas”. Esse procedimento 

compreende não apenas analisar as relações de 

semelhanças/diferenças e aspectos comparativos 

entre filmes, mas também questionar tais conexões, 

revelando maiores proximidades, distanciamentos 

e refinamentos do que o percebido à primeira vista. 

As recorrências fazem parte da construção de uma 

Constelação, porém tais repetições não precisam 

ser os únicos aspectos observáveis, sobretudo 

dentro da comparação. A partir dessas exposições 

concentram-se as análises em eixos que conectam 

mais estreitamente os filmes. Essas ideias se 

enunciam através dessas palavras como guias para 

consolidar uma Constelação historicizada e crítica 

(Souto, 2020). 

Quanto à historicização por meio de datas próximas 

entre a produção das obras, a categoria não é 

essencial para se recortar os objetos. Contudo, 

esta pesquisa optou por três obras – número 

mínimo de filmes necessários para montagem de 

uma constelação, segundo Souto (2020, p. 160) – 

lançadas em anos próximos (duas em 1998 e uma 

em 2003), estadunidenses e com personagens 

neonazistas no papel de protagonista. 

Como o objetivo deste artigo é o de revelar o 

conteúdo/teor factual das obras, as análises 

realizam um comentário sobre os filmes, uma vez 

que é um caminho para descobrir a aparência, 

inaparência, intimidade e/ou estranhamento em 

relação ao teor verdade dessas obras (Benjamin, 

2009, p. 11). Essa abordagem também se apropria 

da interpretação filosófica adorniana, pois solicita 

o suporte da teoria e os conceitos desenvolvidos 

pelas ciências, pela sociologia marxista, psicologia 

freudiana e demais abordagens que apresentam 

permeabilidade com os conceitos observados 

(Adorno, 2003).

O teor factual, assim, é o conteúdo mais aparente 

a ser interpretado. Contudo, se mostra necessário 

para que possamos entender o papel de pensadores, 

teóricos, filósofos, historiadores e críticos em geral 

do nazismo e do neonazismo, para que se discutam 

com propriedade tanto os filmes selecionados, 



203Seção Fluxo Contínuo

quanto o discurso e a expressão neonazista na 

sociedade, e a presença de uma tradição fílmica 

estadunidense nas quais as obras se encontram 

(Benjamin, 2009, p. 42).

TEORIA CRÍTICA DO NEONAZISMO E A 

PSICOLOGIA AUTORITÁRIA

Nos anos 1960, em Aspectos do novo radicalismo 

de direita, Theodor Adorno (2020) reconheceu 

os pressupostos sociais do fascismo que ainda 

perduram na sociedade, resultados da tendência 

cada vez mais dominante de concentração do 

capital. O filósofo aponta que os aspectos desse 

novo extremismo de direita se fundamentam no 

medo das consequências dos desenvolvimentos 

gerais da sociedade, fazendo surgir apoiadores 

do velho e do novo fascismo que se espalham por 

toda a população, sendo esse novo fascismo uma 

distribuição mais ampla, que se utiliza de “meios 

propagandísticos no sentido mais amplo” (Adorno, 

2020, p. 54). No setor cultural, esse fenômeno 

se torna visível através da reação cultural da 

sociedade, como o inimigo comunista sendo 

retratado em todos os âmbitos, a valorização da 

estética militar e o fetiche pela violência, mas se 

contendo dentro do “conflito permanente entre 

o não-poder-dizer e aquilo que [...] deve fazer a 

audiência ferver” (Adorno, 2020, p. 64).

Em Estudos sobre a personalidade autoritária, 

publicado na década de 1950, Adorno (2019, p. 

45) afirma que o fascismo se adapta à sociedade 

estadunidense, marcada por uma resistência às 

mudanças sociais, pela naturalização das decisões 

socioeconômicas, pela crença na inevitabilidade 

da guerra e conflitos armados e foco na 

praticidade, ambição, ascensão social e sucesso 

enquanto problemas como falência e pobreza são 

considerados de ordem individual e moral. Uma 

sociedade marcada pelo desprezo a qualquer valor 

tido como “não capitalista”.

O neonazifascismo se mostra como contradição 

dialética extrema de uma sociedade de suposto 

esclarecimento, configura-se como uma 

“constelação de meios racionais e fins irracionais 

[...] corresponde de certo modo à tendência geral 

civilizatória que resulta em uma tal perfeição 

das técnicas e dos meios, enquanto, na verdade, 

a finalidade geral da sociedade é ignorada” 

(Adorno, 2020, p. 54). O indivíduo pertencente 

a essas derivações novas do fascismo, como 

argumenta Horkheimer (in Adorno, 2019, p. 29-30), 

é um combinador das ideias e habilidades de uma 

sociedade altamente industrializada, com crenças 

irracionais e antirracionais, simultaneamente 

esclarecido e supersticioso, individualista a ao 

mesmo tempo tem medo de não fazer parte do 

coletivo, deseja independência mas se submete 

cegamente ao poder e autoridade, sendo essas 

algumas das contradições dialéticas imanentes do 

sujeito neonazifascista. 

Contradições como estas são demonstradas pela 

Escala F, desenvolvida por Adorno (2019) em 

trabalho com outros diversos pesquisadores, como 

auxílio para medir índices de fascismo autoritário 

no psicológico de indivíduos. A personalidade 

fascista observada se reflete nos indivíduos 

através de conflitos entre desejos e pulsões, o que 

ocasiona em expressões e discursos ideológicos 

contraditórios entre si.

Em seu extenso trabalho de conceituar e mapear as 

reformulações do nazismo no ocidente, Dias (2018, 

p. 186) disserta que o neonazismo nos EUA surge 

vinculado ao medo do chamado “genocídio branco” 

e se desenvolve durante a década de 1950, com a 

ideologia anticomunista da Guerra Fria gerando 

uma nostalgia do governo de Hitler e seu regime 

nazista que combateu a União Soviética. A grande 

luta de diversos movimentos de direitos civis para 

negros, homossexuais e mulheres na década de 

1960 agregou para uma reação conflitiva dos grupos 

mais reacionários, que responderam com diversos 

discursos preconceituosos exterminatórios.

O neonazismo é definido pela antropóloga como 

um conjunto de movimentos heterogêneos, com 

uma narrativa bidimensional que articula mitologia 

e biologia, em leituras próprias de elementos 

históricos, sociais, míticos, biológicos, religiosos, 

entre outros, dentro de uma racialização nazificada 

paranoica, que define uma noção de “nós” como 

o povo branco superior ameaçado, e o “outro” 

como o inimigo odiado. Para esses grupos, a 

sobrevivência de sua “raça pura” depende de uma 

“masculinidade exacerbada, exaltada, violenta, 

nacionalista, antissemita, disposta a morrer pela 

causa defendida e pela perpetuação do grupo, 

colocando-se em estado permanente de alerta, sob 

ameaça e em guerra” (Dias, 2018, p. 153-154).



204 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Quando essa ideologia neonazista assume o caráter 

de militância organizada, ela vai atuar, conforme 

demonstra Dias (2018, p. 168), a partir do ódio em 

uma linha discursiva articulada em referências que 

se pretendem científicas, mascarada de gramáticas 

biologistas, com um discurso de códigos simbólicos 

míticos. Ademais, sua base ideológica fundamenta-

se no negacionismo: da perseguição aos judeus, do 

holocausto, do racismo estrutural, da misoginia, da 

LGBTQIA+fobia e demais perseguições ideológicas 

hegemônicas preconceituosas, excludentes, 

segregadoras e exterminadoras (Dias, 2018, p. 192-

193).

O neonazismo é construído em conjunto com a 

crença na individualidade humana, advindo do 

século XIX e do liberalismo, ou seja, da consolidação 

do capitalismo e seu desenvolvimento (Dias, 2018, p. 

157). O ódio é cultivado pela ideia de concorrência, 

pautada na vida biológica, estendendo-se para a 

economia, política e demais esferas da sociedade. 

Com isso, assumem a compreensão de uma 

superioridade – natural e moral, genômica e mítica 

–, cuja valorização de uma competição entre os 

melhores se traduz em uma persona militarista, 

que combina a violência, competitividade 

excessiva, adoração à hierarquia e rigidez. O 

“outro”, inimigo dos neonazistas, forma o mundo 

inventado para justificar os medos e ódios desses 

(Dias, 2018, p, 158). Dessa maneira, o neonazismo 

segue uma constituição similar ao da sociedade 

estadunidense: heterogênea, descontinuada e 

focada na proliferação. 

No caso dos EUA, onde o neonazismo se constituiu 

enquanto fenômeno, os grupos neonazistas seguem 

o processo colonial de “tornar-se americano” para 

se declararem os verdadeiros representantes dos 

Estados Unidos da América. A principal categoria 

com a qual os neonazistas tomarão para si o posto 

de autênticos americanos é a mesma da época 

colonial: raça, sendo o uniforme da guerra racial, 

assim como DNA é a nomenclatura para fantasiar 

seu racismo em discurso científico através de 

uma materialização da noção de raça. Isso pois 

para os neonazistas a nação é um conceito racial 

e mitológico, sendo a raça ora determinada por 

Deus no campo espiritual, ora pela natureza e pela 

ciência (Dias, 2018, p. 168). 

EIXOS DE ANÁLISE

IDEOLOGIA – RAÇA / NAÇÃO

Este primeiro eixo investiga como os filmes trazem 

as perspectivas de raça e nação para o neonazismo 

através de seus aspectos e recursos fílmicos, 

sobretudo, discursivos/narrativos.

Em American History X (1998), quando a polícia 

e o diretor da Venice High School, Bob Sweeney, 

conversam sobre Derek (que será solto da cadeia 

naquele mesmo dia), exibe-se uma fita da NBC de 

uma reportagem sobre a morte do pai de Derek 

(bombeiro), vítima de um tiroteio em um bairro 

pobre enquanto trabalhava.

Na fita, Derek (antes de ser um neonazista) 

aparece chorando, a bandeira dos EUA de sua casa 

trêmula ao fundo. Para o repórter, Derek fala que 

é algo “típico” (a morte de pessoas como seu pai). 

“Este país se tornou o paraíso dos criminosos [...] 

trabalhadores decentes são mortos por parasitas 

sociais. [...] Negros, pardos, amarelos, o que quiser 

[...] Todos os problemas deste país têm causa 

racial! Não só crimes. Imigração, AIDS, bem-estar, 

são problemas da comunidade negra, hispânica, 

asiática. Não dos brancos.” Nesse ponto, o repórter 

faz outra pergunta: “não acha que é uma questão 

de pobreza?”. Derek responde: “Não, não é uma 

questão de pobreza, nem no ambiente, esse tipo 

de lixo. As minorias não ligam para nosso país. Elas 

vêm para explorá-lo”. A cena corta para rostos 

de policiais e investigadores negros e hispânicos 

assistindo a fita. “Milhões de europeus brancos 

vieram e prosperaram. Qual é a dessa gente? 

Matam bombeiros! [...] (Meu pai) Foi morto por 

um traficante negro que deve receber auxílio do 

governo”, encerra Derek.

Através de Danny e de sua redação sobre Derek 

(exigência do diretor Bob), descobrimos, ao final do 

filme, que o pai deles foi uma grande influência na 

extremização do pensamento racista em Derek. “Se 

perguntasse ao Derek como tudo começou, acho 

que ele diria que foi com a morte do papai, mas a 

verdade é que começou antes”, diz Danny em off.

Em um flashback, Derek conversa com seu pai ainda 

vivo sobre o livro Filho Nativo (escrito por Richard 

Wright, conta a história de um homem negro ex-

escravo). Seu pai acha ruim a escolha do livro, 

diz que agora há ação afirmativa negra está em 

todos os lugares. “Isso de que somos todos iguais. 



205Seção Fluxo Contínuo

Não é tão simples assim [...] Não devemos trocar 

grandes livros por livros negros”, e fala sobre cotas 

no esquadrão de bombeiros onde trabalha e sobre 

colegas que só conseguiram emprego “por serem 

negros”. 

Sua fala emenda em um discurso meritocrático 

liberal clássico: “a América não é sobre isso. É 

sobre ‘o melhor tem o emprego. Dê o máximo e 

terá o emprego’”, e complementa com um tom 

conspiracionista: “essa ação afirmativa de merda, é 

como se fosse uma agenda oculta ou algo do tipo”.

Já abertamente dentro do discurso racista 

neonazista, Danny (irmão mais novo de Derek) 

dá uma entrevista de brincadeira para Seth sobre 

o que ele aprendeu com Cameron (líder real da 

gangue de neonazistas de Venice Beach), seguindo 

os mesmos passos de Derek:

Seth: Quem você odeia?

Danny: Odeio todos aqueles que não são protestantes 
brancos.

S: Por quê?

D: São um peso para a raça branca [...] Alguns são de 
boa, eu acho.

S: Nenhum deles é de boa [...] Um bando de 

oportunistas, lembra o que Cam (mentor e chefe da 
célula neonazista) disse? Não os conhecemos e não 
queremos conhecer. Eles são o inimigo. O que mais?

D: Odeio o fato de ser legal ser negro nos dias atuais; 
odeio essa influência do hip hop nos subúrbios 
brancos. Odeio Tabitha Soren e os porcos sionistas 
da MTV que dizem para nos darmos bem. Poupe sua 
retórica hipócrita, Hillary Clinton (American..., 1998).

O ponto importante é quando Seth cita Cameron: 

“Não os conhecemos e não queremos conhecer. Eles 

são o inimigo”. Tal afirmação mostra a importância 

da ignorância e exclusão para a ideologia e 

mobilização nazista, uma vez que na narrativa do 

filme Derek repensa sua vida e escolhas ideológicas/

políticas ao fazer amizade com um rapaz negro na 

prisão. Rapaz esse que impede ele de ser morto por 

outros presos após Derek romper com a gangue de 

neonazistas da cadeia.

Em Apt Pupil (1998) a perspectiva racial e 

nacionalista não é tão abertamente desenvolvida e 

explícita. Podemos separar momentos como quando 

o professor de Toddy fala sobre o nazismo histórico 

e o holocausto, no qual questionamentos comuns 

sobre a causa-consequência de tal fenômeno: “até 

hoje se busca entender se foi econômico, social, 

cultural ou simplesmente a natureza humana”. 

Figura 1 – Toddy e bandeira dos EUA em Apt Pupil (1998).

Fonte: Prime Video.3



206 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Toddy Bowden vê um gráfico no quadro negro que 

mostra percentual de mortos pelo holocausto – 

poloneses, ciganos e, em maior número, os judeus.

O professor comenta que se os estudantes quiserem 

saber mais eles podem buscar conhecimento na 

biblioteca. Toddy vai até lá, e temos uma sequência 

de imagens de nazistas históricos, campos de 

concentração e símbolos nazistas.

Ao encontrar Dussander pela primeira vez em 

sua casa, o idoso nazista pergunta se Toddy quer 

beber algo, o aprendiz a nazista diz que quer um 

copo de leite. Tomar um copo de leite possui um 

simbolismo nazista vinculado a Goebbles e a 

promoção que ele fazia de tal ato, pautado numa 

ideia de superioridade genética na qual os brancos 

teriam mais capacidade digestiva para leite que as 

demais “raças”.

Adiante no filme, Dussander conta sobre 

acontecimentos históricos e personalidades que 

ele considerava relevantes para o acontecimento 

do nazismo e dos campos de concentração. Cita 

Himmler e sua influência, o Tratado de Versalhes 

como injusto para com a Alemanha, e finaliza 

explicando suas estratégias para encontrar judeus 

escondidos.

Quando Dussander é questionado por Toddy sobre 

o que sentiu matando judeus, o velho nazista 

responde: “era o que devia ser feito. Uma porta 

aberta que não podia ser fechada. Era o fim”. 

Tal perspectiva nos remete ao que Ian Kershaw 

(2015, p. 108) considera como a relação dialética 

“intenção-estrutura” no regime nazista histórico. 

No Terceiro Reich, as “intenções” dos nazistas 

estabelecem uma importante noção nas quais a 

dinâmica desencadeada por estes se transformasse 

na projeção de uma profecia (autorrealizável). 

Porém, a relação estrutural dita as condições e 

circunstâncias dadas, nas quais eles se encontram, 

impostas.

Por sua vez, The Believer (2003) apresenta um 

protagonista com uma articulação retórico-

ideológica desenvolvida, num vínculo entre teoria-

prática na qual o estudo é exaltado por esse, mas 

onde o “pragmatismo radical” (Konder, 2009, p. 

53). Tomemos como exemplo a cena inicial na qual 

ele persegue e agride um jovem rapaz judeu no 

metrô. Na qual ele chuta o rapaz no chão com seu 

coturno de cadarço vermelho (cuja cor remete a 

uma escolha dos neonazistas, como indicador).

Quando vemos Daniel em seu quarto, ele ouve um 

programa de rádio conservador e conspiratório, no 

qual o locutor diz “deixaremos (os americanos) de 

ser uma nação e seremos uma confederação de 

grupos de interesse como principados medievais”. 

Enquanto isso, Daniel consome conteúdo nazista 

e antissionista online sobre como fazer bombas e 

armas caseiras. Na cena seguinte, em reunião entre 

diversas pessoas abastadas, Curtis (um dos líderes 

do grupo) fala sobre como a América era melhor 

no tempo de sua infância. Vários skinheads entram, 

incluindo Daniel.

Curtis continua seu discurso, sobre como hoje em 

dia uma criança vai andar na rua e “metade dos 

rostos que vê são negros. [...] A alma deste país 

está sendo destruída [...] o governo só oferece livre 

comércio, fundos mútuos e lançamento de ações. 

[...] A classe média é menos esmagada pela riqueza 

acumulada do que por carência de liderança, 

espírito comunitário, cultura e a sensação de vazio 

que não consegue preencher sozinha. Por isso, sou 

um fascista. É a única forma de governo que pode 

atender nossas necessidades básicas”.

Quando perguntam sobre a questão racial no 

encontro, Daniel toma a voz: 

Daniel: Raça tem tudo a ver com o que discutimos 
aqui. A vida espiritual vem da raça, do sangue. Sem 
isso, somos iguais aos judeus. 

Carla questiona: O que tem de errado com os judeus?

D: Os judeus são a causa da doença que afeta o 
mundo moderno. 

C: Que doença?

D: Abstração. Eles são obcecados por abstração (The 
Believer, 2003).

Seu pragmatismo radical toma corpo novamente 

ao propor matar judeus. Curtis rejeita a ideia. 

Daniel argumenta que apesar da propaganda da TV 

todo mundo sente em seu âmago interno um ódio 

pelos judeus, ele sugere que se começarem a matar 

judeus comuns as pessoas vão começar a gostar 

disso e se unir a causa nazista.

Em uma cena próxima temos a maior explicitação 

do discurso nazista que Daniel adere, no qual 



207Seção Fluxo Contínuo

demonstra seu nível de estudos e conhecimento 

sobre a ideologia nazista. Ao receber a ligação 

de um repórter que tem interesse em fazer uma 

reportagem sobre grupos de extrema-direita, Daniel 

vai encontrá-lo num café e expõe suas crenças:

Daniel: No movimento racial, acreditamos que há 
hierarquia de raças. Brancos no topo, pretos na base. 
Asiáticos, árabes, latinos, ficam em algum lugar do 
centro. [...] Judaísmo é uma doença.

(Daniel fala de sexualidade, pergunta se o repórter 
já transou com alguma judia, repórter confirma. 
Daniel diz que mulheres judias amam dar sexo oral, e 
homens judeus também). 

Repórter: Todo mundo gosta de sexo oral. 

D: Mas judeus são obcecados. [...] Por que um 
judeu é essencialmente uma fêmea. Nós, homens 
brancos, europeus, transamos com uma mulher 
e induzimos o gozo com o pênis. [...] Judeus não 
gostam de penetração e profundidade, por isso 
usam a perversão (sexo oral). [...] Aplicam o mesmo 
método no mundo comercial, são donos dos bancos 
de investimento, não os comerciais. [...] Subvertem a 
vida tradicional e desenraizam a sociedade. [...] Um 
povo de verdade tira sua essência da terra, do sol, do 
mar, do solo [...] Os judeus nem têm um solo.

(Repórter o questiona sobre Israel não ser um solo 
judaico).

D: Israel é uma sociedade essencialmente secular. 
Não precisam mais do judaísmo pois tem uma terra. 
O verdadeiro judeu é um errante. É um nômade […] 
Não tem raízes, então universaliza tudo. [...] Cria uma 
cultura cosmopolita baseada em livros, números e 
ideias, é a força dele. [..] Grandes pensadores judeus: 
Marx, Freud e Einstein. O que eles nos deram? 
Comunismo, sexualidade infantil e a bomba atômica. 
Em três séculos que levaram pra sair dos guetos da 
Europa nos arrebataram de um mundo ordeiro e 
racional e nos jogaram no caos da guerra classista, 
desejos irracionais e relatividade em um mundo onde 
até a existência da matéria e da razão é questionada. 
[...] Eles só querem o nada. O nada infinito.

(Repórter pergunta como, mesmo Daniel sendo 
articulado, ele acredita em tudo isso sendo judeu? 
O repórter explica que ficou sabendo disso quando 
entrevistou o rabino que fez o bar mitzvah de Daniel).

D: Eu pareço judeu pra você? (aponta para cabelo 
raspado e rosto) (The Believer, 2003).

Daniel expõe a ideologia nazista de hierarquia racial 

de maneira sintetizada e coerente. Sua opinião 

sobre a deturpação que o judeu realiza no mundo 

material, idealista e até estético-racional leva à 

elaboração de uma justificativa que compele tanto 

a conspiração do Judeu Internacional (intenção 

global de dominação) quanto da inerência metafísica 

que qualquer teria de subverter a vida tradicional e 

tornar questionável o que se considera como lógico 

e racional. Além do ódio à psicanálise que Adorno 

(2020, p. 68) já observava: “[no neonazismo] odeia-

se a psicanálise, tem anti-intelectualismo e o medo 

do inconsciente”.

IDENTIDADE-PERSONALIDADE / PSICOLOGIA

Neste eixo analisa-se como se dá a construção 

de uma identidade-personalidade neonazista, 

em âmbitos individuais e coletivos, bem como 

aspectos de uma psicologia autoritária-fascista nos 

personagens protagonistas.

O impulso à violência e agressão é demonstrado 

em American History X (1998) através de um 

ponto-chave da trama: os homicídios cometidos por 

Derek. Vemos um carro passando na frente da casa 

de Derek. Danny acorda com Derek e a namorada 

transando. A gangue inimiga, composta de 

afroamericanos, passa pela casa deles, estacionam 

e saem armados. Quebram a janela do carro dele 

e Danny levanta, bate no quarto e interrompe 

eles para avisar Derek (quarto de Derek cheio 

de símbolos nazistas). Derek pega sua arma na 

cômoda e vai até a porta de entrada. Abre a porta 

com chute e acerta tiros em dois, fere outro que 

foge de carro. Um dos atingidos continua vivo. Para 

qualquer fim de justificativa de autodefesa, Derek 

manda um dos afroamericanos (baleado e ferido) 

morder o meio-fio. Derek então pisa na cabeça do 

homem e o mata de maneira violenta, com tortura 

e sadismo.

Além disso, a identificação através do cabelo 

raspado enquanto “requisito para ser neonazista” 

é retomado em diversos momentos. Seja por Danny 

conversando com Derek, quando Cameron comenta 

com Derek que o cabelo raspado é bobagem. Assim 

como cenas nas quais Danny e Derek, antes de 

serem neonazistas, usavam cabelos compridos. 

Ao final do filme, Danny planeja deixar o cabelo 

voltar a crescer e Derek já o tem crescido. Derek 

tapa a tatuagem de suástica em seu peito com a 

mão, desassociando seu novo eu daquela ideologia-

movimento. Esses aspectos dizem respeito a 

características e tendências individuais que 

remontam a um coletivo unido por ideais e, que para 



208 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

selar o senso de comunidade, apela para símbolos 

e semelhanças físicas e estéticas (vestimentas, 

cabelo, etc.).

Toddy e Dussander de Apt Pupil (1998) vão 

apresentar tendências à agressividade e violência 

em uma crescente. Quanto mais próximos um 

do outro, e quanto mais Toddy conhece as ações 

dos nazistas durante o Holocausto, bem como 

Dussander relembra tais feitos, os impulsos à 

violência cada vez mais extremos são despertados.

Toddy apresenta agressividade ao conversar com 

seu amigo sobre as notas no colégio. No final da 

cena, seu amigo já o havia deixado por considerar 

Toddy um babaca naquele momento, Toddy, com 

raiva, mata uma pomba com a bola de basquete. 

Dussander, em outra cena, tenta colocar um gato 

no forno, em um impulso agressivo surgido durante 

uma bebedeira.

Tais atos nos preparam para o ápice da violência no 

filme. Dussander convida um morador de rua a sua 

casa e o embebeda para matá-lo com uma facada. 

O morador de rua acaba sobrevivendo e Dussander 

desesperadamente chama Toddy para finalizar o 

serviço, que ele o faz com a pá. Dussander pergunta 

o que Toddy sentiu matando alguém, o jovem só 

responde com o silêncio e um olhar sombrio.

O jogo de manipulação e chantagem que um 

comete com o outro aponta para tendências do 

que a obra considera como sendo característica 

de uma personalidade autoritária. A capacidade 

de controlar por meio da coerção (nesse sentido, 

psicológico-retórica) o outro para que este faça ou 

não-faça o que a parte impositiva demanda. Toddy 

obriga Dussander a contar suas histórias senão 

o entregará para a polícia – Dussander diz que se 

Toddy o entregar irá denunciá-lo como cúmplice 

para a polícia – Toddy cogita matar Dussander, 

porém esse, em previsão, avisa que um cofre 

contendo escrito tudo que Toddy fez e sabe está 

em um banco, e que se Dussander falecer irão abrir 

e revelar o conteúdo dos documentos (Dussander, 

adiante na trama, admite que o cofre não existe).

Outra abordagem curiosa no final remete a esse 

encontro que Dussander faz com seu passado ao 

receber um uniforme da SS feito sob encomenda por 

Toddy. O rapaz obriga o velho a vestir o uniforme. 

Dussander fala que não quer vestir. “Você vai vestir 

porque eu quero ver você vestido”, diz Toddy. Em 

seu fetiche militarista, Toddy o manda colocar 

o chapéu e marchar. Dá comandos de atenção, 

marchar, direita volver a Dussander. O nazista 

velho cada vez mais vai deixando de achar graça 

Figura 2 – Derek após cometer assassinatos em American History X (1998).

Fonte: Prime Video.4



209Seção Fluxo Contínuo

na situação e assume expressão séria. Realiza os 

comandos com perfeição. Todd manda ele parar e 

ele continua. Toddy grita e Dussander volta a si - 

como se saído de um êxtase – esbaforido e cansado. 

“Garoto, tome cuidado. Você está brincando com 

fogo”, avisa Dussander.

Daniel, de The Believer (2003), por ser um 

judeu-nazista, apresenta a personalidade mais 

contraditória e simultaneamente embasada 

dentre os filmes analisados. Em seus flashbacks de 

infância compreendemos seus descontentamentos 

com as respostas da teologia judaica e sua 

perspectiva negativa de Yahweh. que considera um 

megalomaníaco impotente (caso exista). 

A existência de Deus é considerada irrelevante para 

o judaísmo, segundo Daniel, por ser uma religião 

puramente tarefista em sua perspectiva. A forma 

de Daniel confrontar sua identidade judaica-nazista 

é de agressão combinada a um impulso de morte. 

Ao agredir o rapaz judeu na rua, ele pede para 

que esse revide, que o agrida, implora e pede “por 

favor” para que o judeu bata nele.

A escalada de tais desejos por respostas que só 

seriam alcançadas (ou não) com a morte conduzem 

seu ímpeto ao suicídio quando esse ameaça se 

matar na frente do repórter durante a entrevista 

no café. E encontra sua realização máxima na 

consumação do suicídio que ele conduz através do 

atentado a sinagoga que acontece ao final do filme.

Daniel expressa a violência de um baixo pontuador 

no índice de personalidade autoritária (Adorno, 

2019, p. 57), por sua agressão ser manifestada e 

dirigida contra objetos, situações, pessoas etc, bem 

delimitadas, sendo mais consciente e acompanhada 

muitas vezes por culpa, resultado de um supereu 

internalizado.

A impossibilidade de encarar os problemas de 

maneira objetiva gera a raiva e agressividade ao 

neonazista (Adorno, 2020, p. 46), a conspiração 

judaica volta essa agressão contra um povo (Dias, 

2018, p. 183-184), Daniel volta a violência contra 

o Eu por ele também representar para si o outro-

odiado.

A figura de Daniel expressa o sexto elemento do 

antissemitismo (Adorno; Horkheimer, 2014, p. 

244-256): Em termos cognitivo-psicológicos, o 

antissemitismo pode ser entendido como uma 

projeção falsa e paranoica das próprias pulsões de 

agressividade em um objeto exterior (os judeus, 

no caso). Toda cognição envolve uma projeção, 

mas a análise do antissemitismo dá ensejo a uma 

diferenciação entre projeção verdadeira e falsa. 

Figura 3. Dussander vestido de comandante nazista em Apt Pupil (1998).

Fonte: Prime Video. 5



210 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

Obtemos assim a Origem do antissemitismo: 

cristianismo que parte do monoteísmo judaico 

(Adorno; Horkheimer, 2014, p.244), atualizado no 

liberalismo racista do século XIX (Dias, 2018, p. 157).

Antissemitismo baseia-se numa falsa projeção 

(desejar ser feliz como o judeu é nessa projeção: 

remuneração sem trabalho, sem pátria, sem 

fronteira, e uma religião sem mito) e por se proibir 

esse desejo o inverte em violência (Adorno; 

Horkheimer, 2014, p. 153). No caso fílmico de Daniel, 

o desejo de morrer e encontrar o Nada Infinito.

MILITÂNCIA ORGANIZADA

Este eixo compreende as maneiras com as quais 

os filmes apresentam o neonazismo enquanto 

militância organizada, com cenas que apresentem 

ações coletivas e formas de organização entre os 

considerados neonazistas.

Em American History X (1998) temos duas 

sequências-chave. Uma compreende uma visão 

em preto-e-branco do passado de Derek. Quando 

a gangue de neonazistas se reúne para depredar 

um mercado que contrata diversos funcionários 

imigrantes. A frente do grupo, ele discursa:

São mais de 2 milhões de imigrantes ilegais dormindo 
aqui hoje. O Estado gastou 3 bilhões de dólares com 
direitos para pessoas que nem deveriam tê-los. 
[...] Nossa política de fronteira é uma piada [...]. Na 
estátua da liberdade diz: dêem-me os cansados, 
famintos e os pobres. São os americanos que estão 
cansados, famintos e pobres. [...] Estamos perdendo 
nossa liberdade para alguns estrangeiros que vieram 
explorar nosso país [...] Isso está acontecendo no 

nosso bairro (American..., 1998).

É explicado que o mercado local faliu e foi 

comprado por um homem que está fazendo fortuna 

e contrata só imigrantes mal pagos (porém não 

com o argumento que esses são explorados, e sim 

que roubam os empregos dos americanos brancos). 

Os neonazistas entram no mercado encapuzados e 

agridem os funcionários e o dono do mercado. Entre 

as agressões cometidas, uma das mais impactantes 

é quando vários imobilizam uma operadora de caixa 

latina e jogam produtos de limpeza pois dizem que 

ela “fede”.

A outra sequência compreende a festa dos 

neonazistas que Derek e Danny comparecem. O 

espaço intercala bandeiras dos EUA com imagens 

de Hitler, suásticas e outros símbolos e expressões 

nazistas. Em certo momento, a namorada de Derek 

diz para ele não ter medo: “Temos dez vezes mais 

gente hoje e somos mais organizados”. Argumento 

reforçado por Cameron em diálogo adiante: 

“espere para ver o que fazemos com a internet 

[...] as gangues de Seattle e San Diego trabalham 

juntas. Só falta uma liderança, aí que você entra”, e 

Derek rejeita a proposta, entra em confronto físico 

com Cameron e foge. Antes disso, vemos um mapa 

dos EUA ao lado de Cameron com diversos pins 

indicando células e grupos neonazistas espalhados 

pelos EUA, bem como equipamentos de gravação, 

cópia, distribuição e impressão de material nazista 

em vídeo de mídia física, produções impressas e 

disseminação online.

Em Apt Pupil (1998) a militância organizada 

neonazista é apresentada de maneira sutil, não 

tendo um enfoque do filme em tais aspectos, uma 

vez que se centra em dois personagens com idades 

distantes e em uma relação de manipulação-afeto 

complexa e contraditória. Porém, certas cenas 

desenvolvem a normalidade de discursos utilizados 

pelo nazismo histórico. Como a fala de Toddy em 

sua formatura: “é o desejo de fazer melhor, de 

se aprofundar, que leva a civilização a grandeza” 

e a câmera o mostra na posição de liderança e 

superioridade frente aos demais estudantes, como 

alguém capaz de guiar multidões.

Outra breve menção a organização neonazista 

é demonstrada quando Toddy cai de bicicleta no 

túnel e observa na parede uma suástica desenhada/

pichada. O que indica a existência de outros nazistas 

na região (ou ao menos pessoas que se apropriam 

do símbolo para causar desconforto ou como forma 

de expressão).

Ao final, quando Dussander está internado no 

hospital e sua identidade já foi revelada, nós vemos 

um grupo de neonazistas que protesta contra a 

prisão do ex-comandante nazista, com cabeças 

raspadas, símbolos nazistas e gesticulando o sig 

heil diversas vezes em sequência. Um apontamento 

sobre a relevante presença de uma militância 

neonazista organizada dentro dos EUA retratado 

na obra.

The Believer (2003) mostra Daniel articulado 



211Seção Fluxo Contínuo

na militância neonazista em duas esferas: a de 

brutamontes skinheads de rua, responsáveis por 

ações truculentas, violentas e extremistas; e a de 

uma elite intelectualizada que busca introduzir 

sutilmente o discurso fascista em círculos da alta 

sociedade econômica e política.

Na militância de rua, Daniel e seus colegas 

neonazistas entram em briga com dois homens 

negros de carro que tentam atravessar a rua que 

eles estão bloqueando. São presos por isso e soltos 

por fiança. Os skinheads também vão para a casa 

de campo de Lina e Curtis para treinarem tiro 

em representações racistas de negros e judeus, 

organizarem ações diretas e planejarem atentados. 

Como a invasão à sinagoga, a briga no restaurante 

kosher e o atentado final, todas ações derivadas 

desses espaços de organização.

A participação no circuito da alta sociedade se 

concentra em Curtis e Lina cooptando Daniel 

para que esse arranje financiadores para o 

movimento deles. Isso condiz com tentar cortar 

o antissemitismo de seu discurso. Lina admite: “é 

um movimento romântico (o nazismo), sempre foi. 

Os judeus não me importam”. Curtis responde: “O 

Reich de mil anos não durou uma década. Quer ir 

pelo mesmo caminho? E nos EUA ainda? Ordem e 

disciplina não são virtudes neste país”.

O desprendimento ao antissemitismo (central na 

visão de Daniel) é demonstrado quando Daniel 

visita empresário em um escritório elegante. 

Ele questiona a razão do empresário só doar mil 

dólares. O empresário diz para largar a baboseira 

sobre judeus. Que agora só existe o mercado, e 

ele (o mercado) não liga para quem você é. E diz 

que pode dar cinco mil dólares se conseguirem 

deduzir do imposto de renda. “Eu não me importo 

com o dinheiro”, diz Daniel. “Você vai”, responde o 

empresário. Daniel o acusa de ser igual os judeus, 

ao que esse responde: “talvez sejamos todos 

judeus, não importa”.

Em uma reunião com a cúpula de ricos de extrema-

direita, Daniel começa a citar uma oração judaica. 

O protagonista diz que precisamos amar os judeus. 

Que isso é ilógico e difícil, mas necessário pois o 

judeu precisa e quer ser odiado. “Se Hitler não 

existisse, os judeus o teriam inventado”, argumenta, 

dizendo que “a escravidão no Egito os fez uma 

nação. Auschwitz fez nascer o ‘Estado’ de ‘Israel’ ”. 

Assim, “o único jeito de acabar com os judeus seria 

amá-los com sinceridade”. O repórter de antes 

aparece e contesta Daniel, se não seria correto 

odiar os judeus para exterminá-los, e Daniel diz que 

isso os tornaria infinitamente maiores, como Deus, 

que “é o destino deles serem massacrados por 

aquilo que deificam. Jesus entendeu isso e atingiu 

o maior posto possível”.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

As análises dos filmes possibilitaram a elaboração 

de uma Constelação do Protagonismo Neonazista 

pelos eixos da Ideologia, Identidade e Militância 

Organizada (que se articulam através de mediações 

dialógico-dialéticas). Revela-se uma visualização 

de aproximação maior entre as obras American 

History X (1998) e The Believer (2003), com a 

coerente porém mais distante presença de Apt 

Pupil (1998), na montagem final de uma cartografia 

estelar-fílmica nos quais os objetos se configuram 

por meio desses eixos/ideias.

A partir das críticas desenvolvidas nos filmes, estes 

são compreendidos como pertencentes ao cinema 

de “problema/consciência social” – que debaterão 

o conflito entre individual e social (bem como 

indivíduo contra instituições sociais), criminalidade, 

corrupção, política, drogas, delinquência juvenil, 

preconceitos, racismos, pobreza, conflitos maritais-

familiares, penas capitais, vidas na prisão são 

presentes e centrais (Kellner; Ryan, 1988, p. 87; 

Neale, 2000, p. 105).

O “gênero” de problema social é caracterizado 

por seus pontos de vista progressistas/liberais – 

“esquerdunidense”. São considerados filmes que 

apresentam as bases materiais de sua ideologia 

(Kellner; Ryan, 1988, p. 92). Tais valores ideológicos 

englobam estratégias de representação do mundo 

e são de fato efeitos de tais estratégias, pontos de 

vista marginais de representação são tão essenciais 

ou centrais quanto os demais (Kellner; Ryan, 1988, 

p. 93).

Importante aqui inserir a observação de Maland 

(1988, p. 313-314), que aponta dois elementos 

comuns relacionados aos protagonistas de filmes 

de problemas sociais. Primeiro, o protagonista 

muitas vezes passa por uma experiência de 

educação sobre o problema social à medida que o 

filme se desenvolve, iniciando a narrativa ingênua 

ou ignorante do problema. À medida que a narrativa 



212 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

se desenvolve, ele ou ela torna-se consciente do 

problema e, por vezes, compromete-se a lutar 

contra ele. Em segundo lugar, à medida que os 

protagonistas se tornam educados ou vítimas do 

problema social, são muitas vezes assistidos por 

outro personagem, muitas vezes um personagem 

secundário, que ajuda a educar o protagonista sobre 

o problema ou sugere alguma forma de enfrentá-lo. 

Tais procedimentos são observáveis em American 

History X (1998) e The Believer (2003), mas não em 

Apt Pupil (1998).

As análises destacam que os filmes enquanto 

propostas artísticas portadoras de discursividades 

repudiam as ações e ideologia dos personagens, 

enquanto buscam por justificar as escolhas e 

ações dos neonazistas. Indignações com a miséria, 

pobreza e instabilidade social, traumas de ordem 

pessoal/individual e a revolta consequente 

frente a impossibilidade de se fazer uma análise 

estrutural desses eventos/condições são alguns 

dos argumentos presentes nos filmes elaborados 

como razões para os personagens se tornarem 

neonazistas. Uma impossibilidade de crítica material 

mostrada em diversas cenas, como as opiniões de 

Derek sobre violência e desigualdade não sendo 

culpa de questões históricas, sociais, econômicas; e 

Daniel em sua abordagem conspiracionista no qual 

o pensamento materialista (como de Marx) serve 

apenas para dividir uma nação através do ódio de 

classe.

O antimaterialismo é essencial ao fascismo, como 

mostra Stanley Payne (2014, p. 8), pois reforça a 

importância do vitalismo, do idealismo filosófico 

e da metafísica da vontade em sua ideologia, 

necessários para criação de um tipo de homem-

povo que recuperasse o verdadeiro sentido do 

natural e da natureza humana. Konder (2009, 

p. 79) declara que essa revolta ao materialismo 

histórico é uma “reativação apaixonada, inflamada, 

extremada, das convicções idealistas”. A partir 

desses princípios, “idealismo” deixa de ser uma 

teoria do conhecimento e se torna moral, positivo; 

e o materialismo converte-se em sinônimo para 

algo grosseiro, mesquinho e egoísta.

Com essas características individuais e coletivas, 

os filmes apresentam cenários para justificar a 

adesão dos personagens protagonistas a ideologia 

e mobilização nazista em um primeiro momento 

superficial:

American History X (1998): pobreza e morte 

do pai conservador e racista.

Apt Pupil (1998): curiosidade pelo que é 

obscuro, “que não nos mostram na escola”.

The Believer (2003): insatisfação com as 

respostas da teologia.

As obras são marcadas por momentos de 

aprofundamento do discurso ideológico descrito 

por Dias (2018, p. 183-184; 2018, p. 168), com o 

negacionismo (do antissemitismo, holocausto e da 

desigualdade social) presente, as noções de raça, 

pela via genética-mitologia e de mescla dessas 

duas categorias (material e metafísica), o medo 

“genocídio branco” e, por fim, o impulso à violência 

por meio um pragmatismo radical (Konder, 2009), 

ou culto à violência e à ação (Carsten, 1967), são 

elementos ideológicos destacados que compõem o 

objetivo social/individual dos neonazistas em tela 

de tornar-se americano tendo em vista um ideal 

nacional.

Para Nolte (1966, p. 363), a doutrina racial fascista 

proporciona uma individualidade indestrutível e 

inexpugnável, na busca por raízes que remetem a 

sentimentos de outro tempo, uma manifestação de 

um sentimento nacional. Esse mito nacional, para 

Carsten (1967, p. 235-236), caracteriza o fascismo 

como um apelo a todos os grupos sociais, todas 

as classes, de maneira a nunca ser revolucionário 

por ser ao mesmo tempo abrangente e extremista, 

realizando a manutenção do Status Quo com 

divisão de poder com o Partido (Estado Capitalista 

Monopolista). 

Tais discursos ideológicos – racista e nacionalista – 

são utilizados pelos personagens protagonistas, que 

apropriam do que Konder (2009, p. 53) descreverá 

como “mitos irracionalistas” do nazismo, as 

noções de raça mitogenética, a abstrata nação e 

as conspirações universais, ao mesmo tempo que 

os personagens articulam seus “procedimentos 

racionalistas-formais de tipo manipulatório”, dos 

quais praticam e sofrem em posições de liderança 

(Derek subordinado a Cameron – Daniel a Curtis 

e Lina), convencimento e aliciamento de outros 

neonazistas para execução de suas vontades 

(sobretudo nos casos de Derek e Daniel), ou para 

chantagem e coação (que Toddy pratica com 

Dussander mas será vítima posteriormente).



213Seção Fluxo Contínuo

As relações entre núcleos de personagens auxiliares 

com protagonistas desenvolvem papel central em 

uma diversificação que possibilita o protagonista 

repensar e contestar a homogeneidade segregadora 

imposta pela ideologia nazifascista (sobretudo 

arianonazista). De maneira que a contraposição 

entre personagens e seus ideais desenvolvem o 

problema social tematizado em cada filme (nos 

três casos a ascensão do neonazismo e suas 

consequências negativas tanto para os neonazistas 

quanto para a sociedade – dentro de uma 

configuração dialética de extremos – na qual em 

Apt Pupil (2009) o protagonista Toddy não sofre 

as consequências legais ou violentas por seus atos, 

mas é desprovido de seu senso de humanidade).

Simultaneamente, tais discursividades são 

complementadas/contrapostas à dimensão 

alegórica neonazista (símbolos, gestos, vestimentas, 

comportamentos). Os símbolos como expressões 

de representações desse mito nacional (Weber, 

1965, p. 27) em apelação a todas as classes na 

escala social (Carsten, 1967, p. 232) e fetichização 

do militarismo (Adorno, 2020, p. 59).

Weber (1965, p. 27) justifica que as parafernalhas 

fascista e nazista, uniformes, objetos, bandeiras etc, 

servem a uma função compensatória de natureza 

mágica e mitológica, experiências coletivas. As 

cerimônias fascistas e nazistas se parecem com 

grandes ritos e sacramentos de reavivamento e 

energização, usados para fins propagandísticos e de 

reforço do mito racial ou imperial como ferramenta 

na luta por poder. 

Parte essencial para a crença individual e coletiva 

dos fascistas, o mito nacional, constitui-se como a 

promessa de um passado distante de um império 

poderoso, que deve ser reavivado no presente 

através da expansão territorial imperialista. Mito 

esse que precisa de símbolos, como explica Carsten 

(1967, p. 231-232), como nos exemplos da suástica 

do Arianismo, os fasce da República Romana; o 

jugo e as flechas.

Os filmes realizam uma mescla de símbolos 

nacionais, como a bandeira dos EUA (símbolo 

máximo e base do nacionalismo estadunidense), dos 

Confederados, símbolos de grupos supremacistas 

dos EUA, com a dimensão simbólica nazista 

clássica: suásticas, o Totenkopfverbände, raios da 

SS, e as personalidades de liderança do Partido 

Nazista alemão, entre elas Himmler, Eichmman, 

Goebbles e, óbvia e principal, Adolf Hitler.

The Believer (2003) apresenta uma questão 

específica nesse debate. Daniel intercala entre 

essas duas dimensões e cria seu próprio símbolo, 

uma combinação do alfabeto hebraico com uma 

suástica, que ele tatua no braço. Sua jornada e 

Figura 4 – Dimensões simbólicas de 
Daniel em The Believer (2003).

Fonte: Prime Video. 6



214 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

contradições são o tempo todo tensionadas por 

essas dimensões.

De maneira alegórica, espaços e instituições como 

a militância neonazi (retórica-pragmatismo), a 

Yéshiva (educação-repressão), a escada (declinar-

se-elevar-se) possuem seus extremos.

Outra característica relevante é a da militância 

organizada retratada em American History X (1998) 

e The Believer (2003) apresentar as reformulações 

reveladas por Kathleen Belew (2018), na qual os 

grupos supremacistas brancos estadunidenses 

passam a se organizar em células de poucos 

membros, com treinamento paramilitar e dedicados 

a travar uma “guerra interna” contra os Estados 

Unidos cujo governo deixou de representar seus 

ideais nacionalistas reacionários e racistas.

Essas considerações permitem refinar e aprofundar 

as análises dos protagonistas dentro dos fenômenos 

(filmes) a partir das contribuições teórico-práticas 

da “escala F”, “contradições da personalidade 

autoritária” (Adorno, 2019; Horkheimer, 2019, p. 

29-30) e o nazismo enquanto “resistência prática 

e violenta a transcendência” (Nolte, 1966, p. 529). 

Nesse primeiro aprofundamento crítico, na busca 

pelo teor-factual dessa Constelação Fílmica, 

foi possível encontrar a conexão teórica entre 

discursividades apresentadas pelos protagonistas 

das obras com leituras da ideologia e organização 

nazista histórica e com as argumentações e 

remodelações neonazistas, incluindo um debate 

frutífero com a Teoria Crítica frankfurtiana, bem 

como a tradição do Cinema de Problema Social, 

com o qual os filmes dialogam por suas questões 

elementares e estruturais em maior ou menor grau. 

Porém, apenas com a revelação do teor-verdade das 

obras, esses elementos da crítica factual poderão 

ser encaixados e, assim, poderemos também 

descobrir a real relevância de tais articulações 

com o resultado final de uma pesquisa maior em 

desenvolvimento.7

REFERÊNCIAS

ADORNO, Theodor. O ensaio como forma. In: Notas 

de literatura 1. São Paulo: Duas Cidades; Editora 

34, 2003.

ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Elemen-

tos do antissemitismo. Dialética do Esclarecimen-

to: fragmentos filosóficos. 1. ed. Rio de Janeiro: Za-

har, 2014.

ADORNO, Theodor W. Estudos sobre a 

personalidade autoritária. 1. ed. São Paulo: Editora 

Unesp, 2019.

ADORNO, Theodor W. Aspectos do novo 

radicalismo de direita. 1. ed. São Paulo: Editora 

Unesp, 2020.

BENJAMIN, Walter. Origem do Drama Barroco 

Alemão. 1. ed. São Paulo: Brasiliense, 1984.

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua 

reprodutibilidade técnica. In: LIMA, L. C. Obras 

escolhidas, v. 1: magia e técnica, arte e política. 3. 

ed. São Paulo: Brasiliense, 1987.

BENJAMIN, Walter. Ensaios Reunidos: Escritos so-

bre Goethe. São Paulo: Editora 34/Duas Cidades, 

2009.

BELEW, Kathleen. Bring the War Home. The 

White Power Movement and Paramilitary America. 

Cambridge/Massachusetts/London: Harvard 

University Press, 2018.

BERTOLLI FILHO, Claudio. Hollywood contra o 

nazismo: a construção cinematográfica do “inimigo 

alemão” (1939-1944). Revista Livre de Cinema, v.3, 

n.3, p. 80-115, 2016. Disponível em: <https://www.

relici.org.br/index.php/relici/article/view/93/115>. 

Acesso em: 20 jan. 2025.

BUCK-MORSS, Susan. The origin of negative 

dialectics: Theodor W. Adorno, Walter Benjamin, 

and The Frankfurt Institute. 1. ed. New York: The 

Free Press, 1977.

CARSTEN, F. L. The rise of Fascism. Berkeley: 

University of California Press, 1967.



215Seção Fluxo Contínuo

DIAS, Adriana Abreu Magalhães. Observando o ódio: 

entre uma etnografia do neonazismo e a biografia 

de David Lane. Tese (Doutorado em Antropologia 

Social), Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 

2018. Disponível em: <https://repositorio.unicamp.

br/acervo/detalhe/1060866>. Acesso em: 19 jan. 

2025.

HORKHEIMER, Max. Prefácio. In: ADORNO, Theodor 

W. Estudos sobre a personalidade autoritária. 1. 

ed. São Paulo: Editora Unesp,  2019.

KELLNER, Douglas; RYAN, Michael. Social Problem 

Films. Camera politica: the politics and ideology 

of contemporary Hollywood film. Bloomington: 

Indiana University Press, 1988.

KERSHAW, Ian. The Nazi Dictatorship: Problems 

and Perspectives of Interpretation. London: Edward 

Arnold, 1985.

KONDER, Leandro. Introdução ao fascismo. 2. ed. 

São Paulo: Editora Expressão Popular, 2009.

KURTZ, Adriana. A construção cinematográfica 

do Holocausto e seus riscos [Entrevista concedida 

à Leslie Chaves]. IHU Online. Edição 501, 27 de 

março de 2017. Disponível em: <https://www.

ihuonline.unisinos.br/artigo/6787-a-construcao-

cinematografica-do>. Acesso em: 18 jan. 2025.

MALAND, C. The Social Problem Film. In: Handbook 

of American film genres. New York: Greenwood 

Press, 1988.

NEALE, Steve. Social Problem Films. Genre and 

Hollywood. London/New York: Routledge, 2000.

NOLTE, Ernst. Three faces of Fascism. New York: 

Holt, Rinehart and Winston, 1966.

PAYNE, Stanley G. El Fascismo. Madrid: Alianza 

Editorial, 2014.

SOUTO, Mariana. Constelações fílmicas: um método 

comparatista no cinema. Galáxia, São Paulo, n.45, 

p. 153-165, set-dez 2020. Disponível em: <https://

doi.org/10.1590/1982-25532020344673>. Acesso 

em: 18 jan. 2025. 

WEBER, Eugen. Introduction. In: ROGGER, Hans; 

WEBER, Eugen. The European Right: A Historical 

Profile. Berkeley: University of California Press, 

1965.

WILT, David; SHULL, Michael. Social problem 

films. In: ROLLINS, Peter C. (ed.). The Columbia 

Companion to American History on Film. New 

York: Columbia University Press, 2003. 

Obras audiovisuais 

AMERICAN History X. Direção de Tony Kaye. New 

Line Cinema: EUA, 1998.

APT Pupil. Direção de Bryan Singer. TriStar Pictures, 

Paramount Pictures, Sony Pictures Entertainment: 

EUA, 1998.

THE BELIEVER. Direção de Henry Bean. Seven Arts 

Pictures: EUA, 2003.

Notas

1 Este artigo é uma versão estendida, revisada e ampliada 
do trabalho Protagonismo Neonazista: contradições 
nas representações sociais e políticas no cinema 
estadunidense entre as décadas de 1990 e 2000, 
apresentado durante o 47º Congresso Brasileiro de 
Ciências da Comunicação, realizado em 2024.

2  Em português, respectivamente: A outra História 
Americana (1998), O Aprendiz (1998) e Tolerância Zero 
(2003).

3  Disponível em: <https://www.primevideo.com/-/pt/
detail/Aprendiz-O/0MYA9Q114L7B8D3WHI93K46KJU>. 
Acesso em: 19 jan. 2025.

4  Disponível em: <https://www.primevideo.com/-/pt/
detail/A-Outra-Hist%C3%B3ria-Americana/0OB8QL8YV
IYKYTSNS0GGKY7N22>. Acesso em: 19 jan. 2025.

5  Disponível em: <https://www.primevideo.com/-/pt/
detail/Aprendiz-O/0MYA9Q114L7B8D3WHI93K46KJU>. 
Acesso em: 19 jan. 2025.

6  Disponível em: <https://www.primevideo.com/-/pt/
detail/The-Believer/0QBUFVUDXLWVF8UDNO7AXQDN
BO>. Acesso em: 19 jan. 2025.

7  A próxima etapa da pesquisa implicará um entendimento 
de como os conceitos de nação, raça e imaginário 
são desenvolvidos no viés histórico nazista e norte-
americano para assim encontrarmos a “origem” dessas 
concepções. Nessa etapa posterior também será iniciada 
a análise que buscará o teor de verdade dos filmes que 
formam a Constelação Fílmica apresentada.



216 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

SOBRE O AUTOR

Victor Finkler Lachowski é doutorando em 

Comunicação (PPGCOM-UFPR), mestre em 

Comunicação (PPGCOM-UFPR) e bacharel em 

Publicidade Propaganda (UFPR). Profissional nas 

áreas de Redação Publicitária, Roteiro, Escrita 

Criativa e Docência. Pesquisador integrante do 

NEFICS – Núcleo de Estudos de Ficção Seriada e 

Audiovisualidades (UFPR/PPGCOM-UFPR/CNPq). 

Sócio da Sociedade Brasileira de Estudos de 

Cinema e Audiovisual (SOCINE). Bolsista CAPES-

DS. Subeditor-chefe da Revista PELÍCULA. Autor 

da coletânea de contos O Insosso e o Insólito 

entre os Pinheirais. Roteirista do jogo Legado das 

Araucárias. E-mail: victorlachowski@hotmail.com

Recebido em: 29/1/2025

Aprovado em: 30/5/2025



217Seção Fluxo Contínuo

YOUNG CHORISTERS, 650-1700: ENTRE VOZES E 
SILENCIAMENTOS
 

YOUNG CHORISTERS, 650–1700: BETWEEN VOICES AND SILENCES

Anderson Carmo de Carvalho
PROPED-UERJ

Resumo

Em 2008, Susan Boynton e Eric Rice publicaram 

uma coletânea com 12 artigos de diferentes 

musicólogos. O livro, intitulado Young Choristers, 

650-1700, explora a vida de jovens cantores de 

corais eclesiásticos na Europa, entre os anos de 

650 e 1700. A obra apresenta um panorama inédito 

sobre a administração, o ensino, a educação 

musical, a rotina, a performance e as concepções de 

infância associadas a uma prática que atravessou 

séculos em diversos países do continente. Embora 

cada região apresentasse características próprias, 

a abordagem comparativa revelou pontos em 

comum dessa tradição, reforçando a compreensão 

da infância como fenômeno plural, não redutível ao 

singular. O tema do livro fomenta reflexões sobre 

a relação das crianças e o ensino-aprendizagem 

de artes, sobre o uso de fontes no campo da 

historiografia das infâncias, sobre a presença 

das crianças na cultura e como os adultos criam 

imagens de infâncias a partir das ideias e conceitos 

que elaboram sobre as crianças.

Palavras-chave:

Educação musical; coral infantojuvenil; história da 

música; história da educação musical; história da 

educação.

Keywords:

Music education; children and youth choir; music 

history; history of music education; history of 

education.

Abstract

In 2008, Susan Boynton and Eric Rice published a 

collection of 12 articles by different musicologists. 

The book, entitled Young Choristers, 650-1700, 

sought to explore the lives of young church choir 

singers in Western Europe between 650 and 1700. 

The work presents an unprecedented overview of 

the administration, teaching, musical education, 

routine, performance, and conceptions of 

childhood associated with a practice that spanned 

centuries in various countries on the continent. 

Although each region had its own characteristics, 

the comparative approach revealed commonalities 

in this tradition, reinforcing the understanding of 

childhood as a plural phenomenon that cannot 

be reduced to the singular. The book’s theme 

encourages reflection on the relationship between 

children and arts education, on the use of sources 

in the historiography of childhoods, on the 

presence of children in culture, and on how adults 

create images of childhood based on the ideas and 

concepts they develop about children.



218 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

RESENHA DA OBRA

BOYNTON, Susan; RICE, Eric (ed.). Young 

Choristers, 650-1700. Martlesham, Suffolk, 

Inglaterra: Woodbridge, Boydell Press, 2008.



219Seção Fluxo Contínuo

O LIVRO, EM ANDANTE

A obra Young Choristers, 650-1700, organizada por 

Susan Boynton e Eric Rice (Woodbridge, Boydell 

Press, 2008) é uma coletânea extensa, fruto do 

esforço de diversos musicólogos que, a partir de 

uma ampla variedade de fontes históricas, buscam 

interpretar evidências do passado com o objetivo 

de desvendar, contextualizar e problematizar a vida 

de jovens coristas eclesiásticos, atores centrais 

de uma tradição musical secular. Neste texto, 

apresento os capítulos tomando como referência 

os países onde as atividades eram realizadas; na 

sequência, destaco dois artigos que tratam da 

educação de meninas, e, posteriormente, comento 

o capítulo dois, que considero o mais aprofundado 

no campo das metodologias em Educação Musical. 

Por fim, teço uma análise da coletânea em seu 

conjunto. Incluo nas notas de rodapé links para 

gravações e exemplos sonoros mencionados ao 

longo da resenha e, adicionalmente, disponibilizo 

todos esses materiais em uma pasta na nuvem, de 

modo a possibilitar que a leitura seja também uma 

experiência auditiva.1

Os capítulos um e doze abordam a vida de jovens 

coristas em Roma. O primeiro foi escrito pelo 

musicólogo Joseph Dyer, é um estudo sobre como 

era a rotina dos coristas na Schola Cantorum, uma 

instituição voltada à formação de cantores para 

o serviço litúrgico. A escola também funcionava 

como orfanato, assim como era mantida pela 

oblação2 de meninos. Dyer descreve o surgimento 

de evidências documentais sobre os meninos, 

seus papéis na liturgia, e como se organizavam 

nas carreiras clericais de Roma. Também 

esclarece sobre a fundação do orfanato romano, 

de influências bizantinas, que seguiu o modelo 

do Orphanotropheion de Constantinopla. O autor 

ressalta que foi na Schola Cantorum onde foram 

educados os papas Gregório I (540-604) e o Papa 

Sérgio I (687-701), demonstrando que a Educação 

Musical por meio do canto litúrgico era um pilar de 

formação clerical em Roma.

No capítulo doze, o musicólogo  Noel O’Regan 

analisa a vida de jovens coristas também em Roma, 

descrevendo suas rotinas em basílicas (como São 

Pedro), igrejas paroquiais, confrarias, colégios e 

orfanatos que recrutavam crianças para o serviço 

musical entre os séculos XVI e XVII. O autor mostra 

que os meninos participavam de treinos diários 

e intensos, destinados a garantir um alto nível 

performático. A educação musical era avançada 

e abrangia o cantochão, a polifonia, o alla mente 

(contraponto improvisado), a leitura à primeira 

vista, a teoria musical e os passaggi (ornamentos 

vocais). O texto também aponta a presença dos 

castrati3 em Roma: a prática da castração era vista 

como um recurso para preservar a voz aguda no 

serviço litúrgico das capelas, prolongando a carreira 

de meninos talentosos. Os capítulos refletem sobre 

o paradoxo entre a consagração da performance 

e a exploração da infância, marcada por contratos 

rigorosos de trabalho e educação, uso exaustivo da 

voz e intenso controle institucional, justificado pelo 

acesso à educação, à busca incessante por prestígio 

cultural e pela promessa de ascensão social.4

Os capítulos quatro e dez, tratam de práticas na 

Inglaterra Medieval. O capítulo quatro examina os 

papéis de meninos cantores no drama religioso na 

Inglaterra entre 1400 e 1600. O musicólogo  Richard 

Rastall, por meio de registros financeiros, descreve 

que a produção de teatro era constituída por atores 

crianças e adolescentes, iniciantes ou experientes, 

desempenhando papéis de anjos, mulheres, 

crianças inocentes ou jovens. Além do estudo 

em Latim, a educação musical e teatral incluía a 

interpretação, o treinamento vocal polifônico, a 

leitura musical, o treinamento da oratória, a leitura 

da língua e a disciplina coral. O canto dos meninos, 

além de serem atores mais baratos, era percebido 

como símbolo de pureza, associando sua voz e 

aparência angelical às dimensões espirituais da 

encenação litúrgica.

Ainda na Inglaterra, entre 1500 e 1560, no capítulo 

dez do livro, a musicóloga  Jane Flynn analisa 

e propõe interpretações sobre a trajetória dos 

jovens Thomas Whythorne e Thomas Mulliner, 

sendo este último, provavelmente, também aluno 

do mestre John Heywood.5 Por meio de fontes 

históricas como manuscritos musicais (Mulliner 

Book),6 registros autobiográficos, documentos de 

catedrais, contratos de aprendizagem, tratados 

e literatura contemporânea sobre o ensino de 

música no século XVI, a pesquisadora demonstra 

que, na Inglaterra Tudor, a transição do menino 

de coro para jovem aprendiz após a muda vocal 

não era apenas um ‘fim’ de carreira. Tratava-se, 

antes, da possibilidade de continuidade em uma 

formação profissional abrangente, na qual música, 

teatro, poesia e gramática se integravam e abriam 



220 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

caminho para uma trajetória promissora na vida 

adulta. No capítulo, as fontes evidenciam que os 

aprendizes seguiam regras austeras, aprendiam 

pricksong (canto de polifonia escrita), faburden 

(técnica inglesa de improvisar harmonizações a 

três vozes sobre um cantochão),7 descant (adição 

de uma voz superior improvisada sob o cantochão), 

execução de alaúde, órgão e virginals (instrumento 

de teclado da família do cravo), além de gramática 

latina. Também tinham obrigações diversas como 

auxiliar o mestre, copiar música, instruir coristas 

mais jovens, cuidar dos órgãos e até participar 

de desfiles cívicos e festividades teatrais. Nos 

dois capítulos, os autores demonstram o quanto 

os meninos cantores foram fundamentais na 

configuração, tanto no teatro religioso inglês, 

quanto em atividades culturais diversas dessas 

comunidades. Foram atores fundamentais da 

cultura artística de um tempo, conhecimento pouco 

explorado quando se fala da história das artes.8 

Rastall é um dos poucos a utilizar um registro 

bibliográfico na coletânea. Importante ressalvar o 

paradigma que Flynn aborda acerca da tragédia da 

muda vocal (geralmente mencionada como evento 

de reclusão, exclusão ou expulsão), quando então 

elenca que no caso inglês, haviam estratégias de 

continuidade após os efeitos dessa maturação 

fisiológica.

As partes seis, sete e oito são escritas a partir 

de atividades de jovens coristas no da França. No 

capítulo seis,  Andrew Kirkman trata das práticas 

em Saint-Omer na Baixa Idade Média. Nos capítulos 

sete e oito,  Alejandro Planchart descreve a rotina 

e o papel dos coristas na Catedral de Notre-Dame e 

colegiadas no século XV, e Sandrine Dumont realiza 

um estudo socioantropológico da maîtrise (Escolas 

de Música) da Catedral de Notre-Dame após o 

Concílio de Trento (século XVI), ambos na cidade de 

Cambrai (fronteira com a Bélgica). O que se pode 

extrair de comum entre os escritos é que esses 

grupos musicais possuíam significativo valor para 

as atividades litúrgicas, como missas, vésperas, 

festas solenes, comemorações, dramas litúrgicos e 

encenações religiosas, além de cerimônias privadas 

contratadas. Geralmente, eram responsáveis pelas 

linhas agudas do contraponto polifônico, muitas 

vezes sustentando a beleza sonora associada à 

inocência infantil, papel extremamente importante 

para a imagem que a Igreja desejava transmitir  nas 

cerimônias.9 

Por esses passos, os autores demonstram como o 

símbolo da criança foi utilizado no ideal cristão por 

meio das dicotomias entre o profano e o sagrado, a 

pureza e o pecado, a obediência e a autonomia, o 

som e o silêncio. A criança imaginada é, certamente, 

um marco dessa tradição milenar, e os autores 

evidenciam com clareza a dimensão dessa prática 

educativa.

Em todos os casos, os meninos eram recebidos entre 

7 e 10 anos, vivendo em regime rígido de internato, 

em contato restrito com seus familiares. Eram 

acompanhados pelo magister puerorum (mestre), 

vivendo uma rotina de horas de estudo de música, 

instrução em leitura, escrita e moral religiosa, 

altamente regimentada por oração, ensaios, ofícios, 

aulas de latim, refeições supervisionadas e pouco 

tempo livre. Além disso, diversos registros sugerem 

que as punições físicas por parte dos mestres eram 

consideradas algo normal e necessário. Outro tema 

da tradição francesa de corais infantojuvenis que 

emerge nos três capítulos é a defectus vocis (muda 

vocal). Ela se apresenta como um momento decisivo 

que definia o futuro dos meninos: alguns tornavam-

se petits vicaires (cantores adultos de apoio), outros 

recebiam bolsas de estudo em universidades (Paris, 

Louvain, Colônia) e alguns ingressavam em ordens 

religiosas. A muda vocal provavelmente era um 

momento de muita dor e incerteza para muitos 

jovens cantores, pelo sentimento de perda ou 

de “castração” social que a mudança fisiológica 

causava, na medida em que essa também poderia 

mudar o status social do jovem cantor.

No capítulo cinco,  Juan Jiménez analisa a 

participação dos mozos (rapazes coristas 

geralmente ligados ao cantochão) e dos seises 

(sexteto seleto e especializado na polifonia) na vida 

musical da Catedral de Sevilha entre os séculos XV 

e XVI. O autor observa que foi durante o século XV 

que ocorreu a especialização do grupo polifônico, 

assim como o cargo de magister puerorum (mestre 

dos meninos, responsável por ensinar canto e 

gramática, além de cuidar da saúde, alimentação 

e moradia), documentado em 1419 e consolidado 

por bulas papais, como as de Eugênio IV (1439) e 

Nicolau V (1454). Apesar de não haver fontes que 

registrem as metodologias de ensino adotadas, 

sabe-se que os meninos estudavam cantochão, 

polifonia, contraponto e composição. Eram 

partícipes fundamentais nas atividades litúrgicas, 

em cerimônias, missas, ofícios e procissões, 



221Seção Fluxo Contínuo

encenando, dançando e cantando tanto monodia 

quanto polifonia, assim como em cerimônias 

votivas, fundações privadas e rituais fúnebres, 

garantindo renda extra para a manutenção do 

grupo. O texto detalha um sistema de bolsas de 

estudos para quando a voz dos meninos mudava. 

A Catedral de Sevilha serviu como um centro de 

excelência que formou compositores famosos. O 

modelo de educação de jovens coristas de Sevilha 

contribuiu para a vida musical religiosa e também 

projetou carreiras de músicos importantes na 

Espanha renascentista.

Na unidade nove, escrito pelo maestro coral e 

musicólogo  Eric Rice, também organizador da 

coletânea, há um estudo sobre a Marienkirche de 

Aachen (Igreja de Santa Maria), na Alemanha.10  

O texto mostra como a educação musical e a 

performance dos meninos de coro estavam 

diretamente ligadas ao sistema de doações 

memoriais. O desejo dos doadores de garantir missas 

por suas almas impulsionou a criação de bolsas 

de estudo que possibilitaram aos jovens cantores 

transitar do serviço coral para a vida universitária. 

O autor interpreta as fontes sugerindo que, em 

Aachen, a música funcionava simultaneamente 

como devoção, arte e mecanismo de mobilidade 

social para os jovens coristas. Assim, homens 

investiam seus recursos tanto para assegurar o bem-

estar espiritual após a morte quanto para garantir 

a continuidade de uma tradição musical. Os dois 

autores descrevem a consolidação das maîtrises 

como símbolos de prestígio urbano e eclesiástico. 

Sevilha investia recursos vultosos na formação 

e manutenção dos seises e em Saint-Omer, os 

meninos eram um espetáculo de fé e status social 

que compunha o imaginário do esplendor sagrado. 

Essas duas experiências, apesar de esplendorosas, 

de alguma forma parecem ofuscar experiências 

próprias da infância.

Os capítulos três e onze tratam do ensino de 

jovens meninas e suas rotinas educacionais em 

espaços eclesiásticos. No capítulo onze,  Colleen 

Reardon descreve e analisa a educação musical das 

meninas, futuras freiras, em conventos femininos 

de Siena, na Itália, entre os séculos XVII e XVIII. 

As educande (meninas) eram recebidas a partir 

dos 7 anos de idade e podiam permanecer como 

pensionistas até o casamento ou seguir como 

noviças ao professar votos. Segundo Reardon, 

a experiência musical no convento poderia ser 

encarado como elemento de prestígio e caminho de 

formação cultural para mulheres, já que não havia 

outros espaços públicos acessíveis para a atuação 

da alma feminina. A formação musical iniciava 

com laude (cantos devocionais simples), uníssonos 

e memorizados, que compunham encenações e 

procissões. O ensino podia ser dado por freiras 

especializadas ou por mestres externos autorizados 

que treinavam as meninas em solfejo, contraponto 

e polifonia. Já no capítulo três,  Anne Bagnall 

Yardley investiga a educação musical de meninas 

em conventos ingleses medievais, destacando o 

aprendizado do canto e da leitura. A música era 

essencial para o ofício divino, e o canto litúrgico 

constituía a principal forma de letramento litúrgico 

e musical. A educação musical era composta do 

uso da mão guidoniana,11da composição de cânticos 

e de exercícios vocais que exploravam escalas, 

intervalos e mutações de hexacordes, funcionando 

como aquecimento vocal e treino de memória. 

Certamente,  Colleen Reardon e  Anne Bagnall 

Yardley trazem uma importante contribuição para 

o campo desse estudo quando investigam e somam 

as mulheres a essa rede cultural de fazer música. 

Seus escritos demonstram em comum o papel 

das meninas como guardiãs da tradição musical 

e mediadoras do sagrado, mas também revelam o 

quanto essa participação estava condicionada pela 

autoridade masculina e pela clausura, a retidão, a 

obediência e diferente dos meninos, não serviria 

como profissão musical, apenas como devoção. 

Reardon tem seu objeto de investigação no século 

XVII, já Yardley, entre os séculos XIII e XVI, e pouco 

se vê a jovem mulher autônoma e livre, mesmo 

que em tempos díspares. Entretanto, é relevante 

que Young Choristers, 650-1700 tenha incluído as 

meninas nos saberes sobre esse importante tema, 

tradicionalmente descrito na atuação com garotos.

O capítulo dois, escrito por Susan Boynton, trata 

da educação musical dos meninos cantores 

(oblati) em mosteiros e catedrais medievais como 

membros essenciais da comunidade monástica, 

que subordinados aos serviços litúrgicos, recebiam 

da Igreja: moradia, alimentação e instrução. Os 

meninos participavam diariamente do Ofício Divino 

e da Missa, exercitando cantos, responsórios, 

antífonas e leituras, com distinções de dificuldade 

segundo idade e experiência. O armarius 

(bibliotecário e mestre da escola) era responsável 

pela educação dos oblati, organizando o estudo e 



222 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

o succentor (assistente do precentor) cuidava do 

ensino prático de canto. O capítulo também aborda 

a Boy Bishop (Festas do Menino-Bispo), cerimônia 

em que um corista era nomeado bispo por um 

dia. Eles dirigiam partes da liturgia, simbolizando 

inversão hierárquica e um possível protagonismo 

infantil. Textos sobre os costumes monásticos, 

escritos pedagógicos com comentários e tratados 

musicais, sugerem que a alfabetização era realizada 

por meio da música, além disso a educação musical 

dos meninos era composta por cantos de gêneros 

simples e também complexos. Os estudos incluíam 

ensaios supervisionados, prática de memorização 

e leitura silenciosa de salmos/hinos. Tendo como 

metodologia a memorização da tradição oral e 

a leitura de textos pedagógicos, esses estudos 

introduziram sistemas de notação e solmização12 

que facilitaram a aprendizagem do canto. Dentre os 

métodos utilizados, também constava os trabalhos 

pedagógicos de Guido d’Arezzo.13 Boynton realiza 

uma escrita que tece a pesquisa documental, 

a análise musicológica e perspectiva histórico-

pedagógica. Descreve que o ensino musical estava 

atrelado ao controle dos corpos, por meio de 

uma tradição educativa, espiritual e performática 

baseada na virtuosidade14. Ela analisa detidamente 

as práticas de ensino em música. De outro modo, 

a leitura deste capítulo, nos conduz ao exame 

da oblação, entendida como um possível ato de 

violência institucional simbólica que, disfarçada 

de caridade, era também uma estratégia política 

de manutenção e submissão a um sistema milenar, 

responsável por regular uma cosmovisão de mundo 

mediada pela religião.

APONTAMENTOS, EM ADAGIO

O livro Young Choristers, 650-1700 é uma coletânea 

que, a partir de múltiplas fontes históricas, traça 

um amplo panorama da tradição dos corais 

infantojuvenis na Europa Ocidental, oferecendo um 

rico conjunto de informações sobre a educação e a 

organização dos coristas na Idade Média e no início 

da Idade Moderna. As investigações apresentadas 

são consistentes e revelam, também por meio 

das notas de rodapé, uma rede sólida de estudos 

construída ao longo de décadas por musicólogos 

e historiadores dedicados à música medieval e à 

infância. 

A obra oferece contribuições significativas a três 

campos de pesquisa. Primeiro, à Historiografia das 

Infâncias, ao extrair dos registros arquivísticos 

relatos sobre a vida das crianças nesse período e 

ao examinar fontes que constroem um repertório 

de imagens e representações das infâncias a partir 

de uma prática musical secular. Ademais, a obra 

reforça a compreensão da infância como fenômeno 

plural, ao evidenciar as distintas características de 

cada instituição analisada, mesmo quando inseridas 

em uma prática cultural controlada e normatizada 

por uma instituição única, de tradição rígida e 

dogmática. Segundo, à História da Educação 

e a Educação Musical, ao descrever métodos 

de ensino e aprendizagem voltados a crianças 

e jovens em instituições diversas (mosteiros, 

catedrais, igrejas colegiadas, igrejas paroquiais, 

seminários e orfanatos), bem como ao evidenciar 

rotinas e performances infantojuvenis inseridas 

na produção cultural europeia (música e teatro), 

de meninos e meninas. Não menos pertinente, 

o panorama historiográfico revela as origens de 

importantes tratados, além de métodos de ensino 

e práticas vocais que ajudaram a moldar a música 

ocidental e o ensino da arte coral.15 O livro também 

demonstra como o advento da polifonia, junto ao 

fato das mulheres não poderem compor o canto 

litúrgico, possibilitou que as crianças, detentoras 

de tessituras agudas, fossem incorporadas às 

práticas educacionais e culturais da música sacra. 

Uma outra contribuição seria à História da Música, 

ao dar visibilidade às crianças, sujeitos raramente 

lembrados pelos compêndios tradicionais do tema. 

Dessa forma, a obra borra a narrativa centrada 

em figuras excepcionais, como a infância de 

Mozart,16 ou nas instituições corais, eclesiásticas 

medievais e renascentistas, geralmente analisadas 

a partir da conexão entre orfandade, instituições 

religiosas e a escolarização musical. As crianças 

permanecem, em grande medida, ausentes dos 

livros e compêndios de História da Música, e 

esta coletânea se destaca como uma das raras 

publicações dedicadas a explorar as relações 

entre história, música e infância no eixo ocidental. 

É preciso destacar, na história da música, a 

qualidade artística excepcional desses corais,17 cuja 

excelência coletiva, própria de uma prática musical 

de conjunto, frequentemente acaba por ocultar as 

individualidades que os constituem, sobretudo as 

crianças, sujeitos tantas vezes marginalizados.

Sobre a pesquisa historiográfica, alguns pontos são 



223Seção Fluxo Contínuo

pertinentes. O livro aborda uma significativa faixa 

geográfica da Europa e um extenso período histórico. 

Portanto, é relevante a intenção dos organizadores 

em buscar não uniformizar a experiência. Contudo, 

é pertinente ressalvar que trabalhos que tratam de 

fenômenos da história por meio da longa duração 

(Braudel, 1965) são frequentemente contestados 

pelo fato de reduzir a ação humana e invisibilizar os 

sujeitos (Certeau, 2017). Com isso, e também pela 

escassa presença de fontes autobiográficas, o livro 

tem maior proximidade com a instituição do canto 

coral educacional do que com a memória de seus 

jovens cantores.

Em outro aspecto da discussão, o campo da(s) 

História(s) da(s) Infância(s)18 já estabeleceu bases 

para além do paradigma de uma infância universal 

e a publicação dialoga com essa interpretação. 

São múltiplas as obras que refutaram as teses de 

Ariès (2006),19 de que não havia a ideia de infância 

antes da Idade Moderna, e que havia pouco ou 

nenhum sentimento e afeto pelos pequenos. 

Autores como Postman (1999), Pollock (1983), 

Shahar (1992), Hannawalt (1993), Ryan (2013)20 e, 

especialmente, Heywoood (2004, 2010) apoiaram-

se na consideração de compreender a infância 

na pluralidade do tempo e do espaço. Além disso, 

outros trabalhos ressignificaram o tema em medidas 

não euro-americanas e de significativa visibilidade 

às crianças quando da escrita historiográfica 

(Heywoood, 2012; Fass, 2013. Aderinto, 2015).21

O editorial de 2020 da The American Historical 

Review publicou uma seção AHR Exchange22 com a 

participação de seis historiadores da infância, o que 

evidenciou que a área não é um campo novo, mas 

ainda é marginalizado pelos pares. Na publicação,  

Sarah Maza (2020) inicia o debate e argumenta 

que parte do problema das investigações não é a 

falta de fontes, mas sim a identidade transitória das 

crianças, que quando aparecem, são quase sempre 

mediadas por vozes adultas. A publicação contribui 

para pensar o modo como compêndios de história 

sobre as crianças no passado devem ser descritos 

com elas, ou seja, deslocar a história das crianças 

para história por meio das crianças, tratando-as 

não como símbolos ou objetos, mas como atores 

sociais e sujeitos históricos que intervêm, em 

alguma medida, na produção de cultura(s) e nas 

relações sociais.

Tendo essas considerações sobre coletas 

historiográficas nesse campo, Young Choristers, 

650-1700 é uma coletânea essencial por seu 

ineditismo, entretanto, ainda espelha um apanhado 

histórico adultocêntrico, onde, em significativa 

medida, são silenciadas as vozes das crianças 

e jovens. Em seu prefácio, os organizadores 

anunciam a dificuldade de encontrar testemunhos 

em primeira pessoa de jovens coristas ou mestres 

de capela. É fato que as crianças pouco deixaram 

registros sobre suas perspectivas (Heywood, 

2004), entretanto é preciso problematizar como se 

lê a fonte histórica e quais aspectos são possíveis 

capturar desses objetos que liguem o passado ao 

conhecimento do presente quando se tratam das 

crianças (Mintz, 2020; Sandin, 2020).

Embora o livro trate de crianças e adolescentes 

cantores que passaram parte significativa de 

suas vidas utilizando suas vozes para fazer arte, 

e de crianças que foram ouvidas por diversos 

públicos durante suas vidas, as evidências 

históricas, ainda que abundantes, silenciam as 

próprias interpretações dos jovens cantores 

sobre a experiência de viver nessas enrijecidas 

engrenagens clericais. Por isso, no decorrer dos 

artigos, apesar da significativa quantidade de traços 

do passado, pouco conseguimos ouvir os meninos 

e meninas falando de si, de seus sentimentos e 

visões de mundo. Persistem nas fontes, as marcas 

de uma infância submetida à ausência da família, a 

dor da muda vocal, a castração física e emocional, 

à reclusão, às violências físicas acompanhadas 

de possíveis abusos sexuais23 e institucionais, 

o apagamento e a repressão ao amor hétero 

e homoafetivo, às longas horas de ensaio e à 

cobrança incessante pela performance impecável e 

angelical, ou seja: o controle adulto sobre os corpos 

infantis em nome da educação, da estética da arte 

e da purificação da alma.

Maza (2020, p. 1263) enfatiza que a “criança 

imaginada” (figura simbólica, cultural e política que 

os adultos produzem e manipulam) é um símbolo 

poderoso. No caso dos jovens cantores eclesiásticos, 

eles simbolizavam algo caro para a igreja: a 

submissão, a obediência e o ideal de inocência 

e pureza. Tais premissas estão intimamente 

ligadas ao ideal religioso e ao contexto de uma 

filosofia baseada no temor a Deus. A infância 

pretérita distingue-se de forma significativa da 

contemporânea; todavia, o conceito de “criança-

aluno” (Boto, 2002,  p. 28), entendido como sujeito 



224 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

“incompleto” (Sarmento; Pinto, 1997,  p. 3), e a ideia 

da criança como um “vir a ser” (Corsaro, 2011, p. 

19) continuam a persistir no imaginário coletivo 

atual, fomentados pelo binarismo entre crianças e 

adultos. 

Como último aspecto emergente, esse tipo de 

literatura científica, que envolve descrição de 

processos de ensino e aprendizado em artes no 

passado, nos provoca a refletir como pensamos 

as relações entre adultos e crianças nas rotinas 

escolares formais e não formais hoje. Como fomos 

ensinados e como lecionamos. Como concebemos 

e praticamos a relação intergeracional. De que 

forma a busca pelo virtuosismo se apresenta nas 

práticas em Arte-Educação. Trabalhos em Educação 

Musical, como os de Boynton e Kok (2006) e 

Campbell e Wiggins (2013), vêm investigando 

as crianças na diversidade das culturas a partir 

do protagonismo de suas práticas. Outros como 

Carvalho (2020; 2022), Madalozzo e Madalozzo 

(2021) e Brito (2025) (sobre a prática coral com 

crianças), também têm se apoiado em perspectivas 

que escutam o fazer musical das infâncias por uma 

chave epistêmica distinta, na qual as crianças não 

são participantes passivos do processo de fazer 

música. Em contraste às abordagens pretéritas 

que concebiam as crianças como meras receptoras 

e reprodutoras das artes, o ensino de música tem 

cultivado a cultura das infâncias, reconhecendo-

as como agentes ativos da sociedade. As crianças 

possuem voz, portanto, não se trata de conceder 

voz a elas, mas de impedir que a escuta adulta as 

silencie. O ensino de música deve ser feito com as 

crianças (Carvalho, 2025,  p. 10).

Em suma, Young Choristers, 650-1700 representa um 

marco divisor de águas para o campo das relações 

entre crianças, música e história do Ocidente. Trata-

se de um compêndio de grande relevância para 

arte educadores, pois reúne informações inéditas e 

abordagens inovadoras sobre o tema, contribuindo 

para os campos da História da Infância, da História 

da Educação, da Educação Musical e da História da 

Música Ocidental. Os artigos evidenciam as tensões 

que atravessam a experiência infantil: entre o 

cuidado e a disciplina rígida, entre a educação 

e a exploração, entre o rigor historiográfico e 

o silenciamento das vozes infantis nas fontes. 

Além disso, a obra fomenta a discussão sobre as 

possibilidades de recuperar as perspectivas das 

crianças na historiografia das infâncias. Mais do que 

um estudo sobre a história da música, a coletânea 

convida à reflexão sobre o lugar das vozes infantis 

e a necessidade de uma escuta sensível dos adultos 

nas práticas educativas com crianças. Ao iluminar 

os modos como diferentes épocas construíram 

ideias, valores e lógicas sociais, o livro nos leva a 

reconhecer que nossas formas de pensar e educar 

pela arte não são naturais nem imutáveis, mas 

escolhas culturais e históricas, sujeitas à crítica e 

sempre abertas à revisão. É fato que as crianças 

possuem uma estrutura biopsicofísica diferente 

dos adultos, entretanto, o modo como lidamos 

com isso, é cultural (Carvalho, 2025). Desse modo, 

a coletânea se afirma como uma fundamental 

obra historiográfica, e se torna um ponto de 

partida para investigações que busquem ampliar o 

reconhecimento da agência infantil na(s) história(s) 

da música e seus ensinos.

REFERÊNCIAS

ADERINTO, Saheed (org.). Children and Childhood 

in Colonial Nigerian Histories. New York: Palgrave 

Macmillan, 2015.

ALCUBIERRE, Beatriz; SOSENSKI, Susana. Historia 

mínima: Las infancias en México. Ciudad de México: 

El Colegio de México, 2024.

ARIÈS, Philippe. História social da criança e da 

família. Rio de Janeiro: LTC, 2006.

BLACKING, John. Venda Children’s Songs: a study 

in ethnomusicological analysis. Chicago: University 

of Chicago Press, 1995.

BOTO, Carlota. O desencantamento da criança: 

entre a Renascença e o Século das Luzes. In: 

FREITAS, Marcos Cezar de; KUHLMANN JR., Moysés 

(org.). Os intelectuais na história da infância. São 

Paulo: Cortez, 2002. p. 11–60.

BOYNTON, Susan; KOK, Roe-Min. The Sociomusical 

Role of Child Oblates at the Abbey of Cluny in the 

Eleventh Century. In: BOYNTON, Susan; KOK, Roe-

Min (org.). Musical Childhoods and the Cultures 

of Youth. Middletown, CT: Wesleyan University 

Press, 2006. 

BOYNTON, Susan; KOK, Roe-Min (org.). Musical 



225Seção Fluxo Contínuo

de Janeiro: Forense Universitária, 2017.

CHAMBOULEYRON, Rafael. Jesuítas e as crianças 

no Brasil quinhentista. In: DEL PRIORE, Mary 

(org.). História das crianças no Brasil. São Paulo: 

Contexto, 2008. 

COLUMBIA GLOBAL CENTERS. Grasping and 

Understanding the B Minor Mass: Bach’s 

Chorus at the Forefront. Nova York: Columbia 

Global Centers, [2020]. Disponível em: <https://

globalcenters.columbia.edu/content/grasping-

and-understanding-b-minor-mass-bachs-chorus-

forefront>. Acesso em: 30 mar. 2025.

CORSARO, William A. Sociologia da Infância. 

Tradução de Lia Gabriele Regius Reis. 2. ed. Porto 

Alegre: Artmed, 2011.

FASS, Paula S. (org.). The Routledge history 

of childhood in the Western World. London: 

Routledge, 2013.

HANNAWALT, Barbara A. Growing up in Medieval 

London: The experience of childhood in history. 

New York: Oxford University Press, 1993.

HEYWOOD, Colin (ed.). A cultural history of 

childhood and family in the Age of Empire. New 

York: Bloomsbury Academic, 2012.

HEYWOOD, Colin. Centuries of childhood: an 

anniversary – and an Epitaph? The Journal of 

the history of childhood and youth, Santiago de 

Compostela, v.3, n.3, p. 341-365, 2010. Disponível 

em: <https://muse.jhu.edu/pub/1/article/421950/

summary>. Acesso em: 2 mai. 2025.

HEYWOOD, Colin. Uma história da infância: da 

Idade Média à época contemporânea no Ocidente. 

Porto Alegre: Artmed, 2004.

MADALOZZO, Tiago; MADALOZZO, Vivian D. 

A. B. As culturas da infância na musicalização 

infantil: constelações em jogo. RELAdEI revista 

latinoamericana de educación infantil, Santiago 

de Compostela, v.10, n.1, p. 45-57, 2021. Disponível 

em: <https://revistas.usc.gal/index.php/reladei/

article/download/7790/11044>. Acesso em: 14 mai. 

2025.

Childhoods and the Cultures of Youth. Middletown, 

CT: Wesleyan University Press, 2006.

BOYNTON, Susan; RICE, Eric (ed.). Young 

Choristers, 650-1700. Martlesham, Suffolk, 

Inglaterra: Woodbridge, Boydell Press, 2008.

BRAUDEL, Fernand. História e Ciências Sociais: 

a longa duração. Revista de História, São 

Paulo, v.30, n.62, p. 261-294, 1965. Disponível 

em: <https://www.revistas.usp.br/revhistoria/

article/view/123422>. Acesso em: 23 mar. 2025. 

 

BRITO, Dhemy. Polifonia e o direito de voz das 

crianças: diálogos entre a sociologia da infância 

e a educação musical da infância. 2025. Tese 

(Doutorado em Estudos da Infância) — Universidade 

do Minho, Braga, 2025. Disponível em: https://hdl.

handle.net/1822/94998. Acesso em: 20 mar. 2025.

CAMPBELL, Patricia S.; WIGGINS, Trevor (ed.). The 

Oxford Handbook of Children’s Musical Cultures. 

New York: Oxford University Press, 2013.

CARVALHO, Anderson Carmo. Música infantil. 

Dossiê Temático. Dossiê Infância Musicante: 

crianças interrogam a educação musical na 

contemporaneidade. OPUS, Vitória, v. 31, p. 1-29, 

2025. Disponível em: <https://www.anppom.

com.br/revista/index.php/opus/article/view/

opus2025.31.21>. Acesso em: 20 mar. 2025.

CARVALHO, Anderson Carmo de. Música infantil: 

um estudo sobre a produção musical para criança 

no Brasil por meio da Educação Musical e dos 

Estudos da Infância. Tese (Doutorado em Música), 

Centro de Letras e Artes, Universidade Federal do 

Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2022. 

Disponível em: <http://www.repositorio-bc.unirio.

br:8080/xmlui/handle/unirio/13595>. Acesso em: 

22 mai. 2025.

CARVALHO, Anderson Carmo de. Sociologia 

da infância e Educação Musical: um encontro 

inevitável. Anais do VI SIMPOM, Rio de Janeiro, 

v.6, 2020. Disponível em: <https://seer.unirio.br/

simpom/article/view/10791>. Acesso em: 20 mar. 

2025.

CERTEAU, Michel de. A escrita da história. 

Tradução de Maria de Lourdes Menezes. 3. ed. Rio 



226 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

MAZA, Sarah. The kids aren’t all right: Historians 

and the problem of childhood. American Historical 

Review, Bloomington, v. 125, n. 4, p. 1261-1285, 

2020. Disponível em: <https://doi.org/10.1093/ahr/

rhaa380>. Acesso em: 23 mai. 2025.

MINTZ, Steven. Children’s history matters. 

American Historical Review, Bloomington, v. 125, 

n. 4, p. 1286-1292, 2020. Disponível em: <https://

doi.org/10.1093/ahr/rhaa3822>. Acesso em: 21 mai. 

2025.

MORUZI, Kristine; MUSGROVE, Nell; PASCOE 

LEAHY, Carla (orgs.). Children’s Voices from 

the Past: New Historical and Interdisciplinary 

Perspectives. Cham: Springer, 2019.

POLLOCK, Linda A. Forgotten children: parent-

child relations from 1500 to 1900. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1983.

POSTMAN, Neil. O desaparecimento da infância. 

Rio de Janeiro: Graphia, 1999.

RELATÓRIO aponta 547 casos de violência infantil 

em coral católico alemão. O Globo, Rio de Janeiro, 

18 de julho de 2017. Disponível em: <https://oglobo.

globo.com/brasil/religiao/relatorio-aponta-547-

casos-de-violencia-infantil-em-coral-catolico-

alemao-21602828>. Acesso em: 21 mai. 2025.

ROJAS FLORES, Jorge. Historia de la infancia en 

el Chile republicano (1810-2010). 2. ed. Santiago 

de Chile: Junta Nacional de Jardines Infantiles/

Ocho Libros, 2016. 

ROUSSEAU, George S. ‘You have made me tear 

the veil from those most secret feelings’: John 

Addington Symonds amidst the children. In: 

ROUSSEAU, George S. (ed.). Children and Sexuality: 

from the Greeks to the Great War. Basingstoke/New 

York: Palgrave Macmillan, 2007.

RYAN, Patrick Joseph. Master-servant childhood: 

a history of the idea of childhood in medieval 

English culture. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 

2013.

SANDIN, Bengt. History of Children and Childhood—

Being and Becoming, Dependent and Independent. 

American Historical Review, Bloomington, v. 125, 

n. 4, p. 1306-1316, out. 2020. Disponível em: <https://

www.researchgate.net/publication/346352405_

History_of_Children_and_Childhood-Being_and_

Becoming_Dependent_and_Independent>. Acesso 

em: 23 out. 2025.

SARMENTO, Manuel Jacinto; PINTO, Manuel. 

As crianças e a infância: definindo conceitos, 

delimitando o campo. In: SARMENTO, Manuel 

Jacinto; PINTO, Manuel. As crianças, contexto e 

identidades. Braga: Universidade do Minho, 1997. 

Disponível em: <https://pactuando.wordpress.com/

wp-content/uploads/2013/08/sarmento-manuel-10.

pdf>. Acesso em: 23 mai. 2025.

SHAHAR, Shulamith. Childhood in the Middle 

Ages. London: Routledge, 1992.

Obras audiovisuais e musicais

CAPELA MUSICALE PONTIFICIA SISTINA. 

Sistine Chapel Choir – Topic [Canal do YouTube]. 

Vaticano. YouTube, 23 de dezembro de 2013. 

Disponível em: <https://www.youtube.com/channel/

UC3u4SLuXqPcBjnWuVCPa59Q>. Acesso em: 23 

mai. 2025.

KING’S COLLEGE CHOIR. Allegri – Miserere mei, 

Deus (Choir of King’s College, Cambridge) [Vídeo]. 

YouTube, 1 de novembro de 2013. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=IX1zicNRLmY

&list=RDIX1zicNRLmY&start_radio=1>. Acesso em: 

23 mai. 2025.

KING’S COLLEGE CHOIR. Ave Verum Corpus, 

Byrd (Choir of King’s College, Cambridge) [Vídeo]. 

YouTube, 25 de abril de 2014. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=IrQzWuK7X

Y4&list=RDIrQzWuK7XY4&start_radio=1>. Acesso 

em: 23 mai. 2025.

MAÎTRISE DE TOULOUSE. Concert de la Maîtrise de 

Toulouse, Mark Opstad – “Motets pour les Maîtrises 

de France” [Vídeo]. YouTube, 24 de abril de 

2021. Disponível em: <https://www.youtube.com/

watch?v=J-zN2TNFq5I>. Acesso em: 23 mai. 2025.

PCCB – Paris Children’s Choir & Boys’ Chorus. 

Baudoin Aube – Greensleeves – Seoul Arts Cente, 

Korea, 2011 [Vídeo]. YouTube, 2 de janeiro de 2013. 

Disponível em: <https://www.youtube.com/watc

h?v=07Sqf4TLQnI&list=RD07Sqf4TLQnI&start_

radio=1>. Acesso em: 23 mai. 2025.



227Seção Fluxo Contínuo

PCCB – Paris Children’s Choir & Boys’ Chorus. 

Nella Fantasia – Seoul Arts Center, Korea, 2011 

[Vídeo]. YouTube, 2011. Disponível em: <https://

www.youtube.com/watch?v=CgojxopWyFo&list=R

DCgojxopWyFo&start_radio=1>. Acesso em: 24 mai. 

2025.

REGENSBURGER DOMSPATZEN. Singet dem 

Herrn [Vídeo]. YouTube, 15 de fevereiro de 2019. 

Disponível em: <https://www.youtube.com/

watch?v=rvuUfuwdIQs>. Acesso em: 21 mai. 2025.

WIENER SÄNGERKNABEN. “Laudate Dominum” 

– Wolfgang Amadeus Mozart [Vídeo]. YouTube, 

2015. Disponível em: <https://www.youtube.com/

watch?v=eGL6nfT6kY8&list=RDeGL6nfT6kY8&sta

rt_radio=1>. Acesso em: 23 mai. 2025.

Notas

1 Os exemplos musicais estão disponíveis em: <https://
drive.google.com/drive/folders/14BMeJaY61zS1hosDyW
NUxU8mjCQhq52M?usp=sharing>. Acesso em: 28 mai. 
2025.

2  Oblação (do latim oblatio, “oferta”) era a prática 
medieval de dedicar crianças, geralmente ainda 
pequenas, à vida religiosa em mosteiros e catedrais. 
Entregues por suas famílias, essas crianças tornavam-
se oblati, passando a viver sob a tutela das instituições e 
recebendo educação espiritual, musical e literária.

3  Os castrati eram cantores masculinos submetidos 
à castração antes da puberdade, com o objetivo de 
preservar a voz aguda infantil em idade adulta. Essa 
prática, difundida sobretudo na Itália entre os séculos 
XVI e XIX, forneceu intérpretes de grande virtuosismo 
para o canto litúrgico e operístico. Alessandro Moreschi 
foi o último castrati da história, membro do Coro da 
Capela Sistina, ele foi o único cantor dessa categoria a 
ter sido gravado.

4  Sistine Chapel Choir, coro oficial do Vaticano, 
responsável pela música nas cerimônias papais desde o 
século V. Considerado o mais antigo coro em atividade 
contínua no mundo, integra atualmente adultos (cantori) 
e meninos (pueri cantores) selecionados da Scola 
Puerorum, instituição formadora vinculada à Santa Sé 
(Capela Musicale Pontificia Sistina, 2013).

5  John Heywood (c.1497-c.1580) foi um importante 
dramaturgo, poeta, músico e cantor inglês ativo no 
período da Inglaterra Tudor.

6  O Mulliner Book (c.1545-1570) é um manuscrito inglês 
copiado por Thomas Mulliner, organista e mestre de 
canto. Conservado no British Library (Add. MS 30513), 
contém cerca de 121 peças, incluindo motetos, hinos, 
danças, canções morais e obras para teclado.

7  Cantochão (do latim cantus planus, “canto simples”). 
Canto gregoriano ou outros cantos monódicos litúrgicos 

da Igreja Ocidental. Caracteriza-se pela melodia em 
uníssono, sem acompanhamento instrumental e sem 
ritmo mensurado, tradicionalmente entoada em latim 
pelos meninos de coro.

8  Choir of King’s College, Cambridge, é uma das 
instituições corais mais reverenciadas da tradição 
anglo-saxônica. Fundado no em 1441, o coro mantém 
até hoje a missão original de cantar os ofícios litúrgicos 
diários na capela do College. Recomendo a escuta de 
Ave Verum Corpus de William Byrd (King’s College choir, 
2014) e Miserere mei, Deus de Gregorio Allegri (King’s 
College choir, 2013), os dois do século XVII. 

9  Conferir o Concert de la Maîtrise de Toulouse (Maîtrise 
de Toulouse, 2021) e a performance do coral Les Petits 
Chanteurs à la Croix de Bois, sob solo de Baudouin 
Aube (PCCB, 2011). Posteriormente, pode-se observar o 
mesmo jovem corista após a muda vocal (PCCB, 2012).

10 Na Alemanha, o Regensburger Domspatzen (Coro da 
Catedral de Regensburg) está em funcionamento desde 
o ano de 975, quando foi fundado pelo Bispo Wolfgang 
(Regensburger Domspatzen, 2019).

11  A mão guidoniana foi um recurso pedagógico 
atribuído a Guido d’Arezzo (c.991-1033), utilizado no 
ensino do canto e da solmização medieval. Consistia 
na associação de cada articulação dos dedos da mão a 
uma nota musical do sistema hexacordal (ut–re–mi–fa–
sol–la), permitindo aos mestres indicar visualmente os 
intervalos e orientar a memorização de melodias.

12  A solmização é o método pedagógico de atribuir 
sílabas específicas às notas musicais para facilitar a 
memorização e a entoação correta. Introduzida por 
Guido d’Arezzo no século XI, utilizava as sílabas ut, ré, 
mi, fá, sol, lá, derivadas do hino a São João Batista (Ut 
queant laxis), servindo de base para o desenvolvimento 
posterior do sistema tonal.

13 Guido d’Arezzo (ca.991-1033) foi um monge beneditino 
italiano. Reconhecido como um dos principais 
pedagogos musicais da Idade Média. É creditado como 
inventor da notação musical em pauta e do sistema 
de solmização, que revolucionaram o ensino do canto 
litúrgico.

14  Ver também o artigo The Sociomusical Role of Child 
Oblates at the Abbey of Cluny in the Eleventh Century,  
de Boynton e Kok (2006).

15 Vale apontar que compreender o ensino pelo canto 
e a inculcação de ideias como forma de educação na 
Europa, também nos faz pensar no modelo colonizador 
das Américas. O canto coral foi intensamente utilizado 
pelos colonizadores para o adestramento e a aculturação 
das comunidades indígenas sul-americanas quando da 
invasão europeia. Relatos podem ser lidos no Brasil 
(Chambouleyron, 2008), no Chile (Rojas Flores, 2016) e 
no México (Alcubierre, 2024). 

16  Wolfgang Amadeus Mozart (Salzburgo, 27 de 
janeiro de 1756 - Viena, 5 de dezembro de 1791) foi 
um compositor austríaco considerado um dos maiores 
gênios da história da música ocidental. destacou-
se como uma criança excepcional: aos cinco anos 



228 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

já compunha e, ainda na infância, realizou turnês 
europeias, tornando-se símbolo precoce de talento e 
educação musical. Sua precocidade tornou-se símbolo 
do ideal romântico de “criança prodígio”.

17  Ver o webinar que trata do documentário sobre o 
concerto de encerramento do Bachfest de 2019, na igreja 
de São Tomás, em Leipzig, Alemanha. A Opera Fuoco 
apresentou a Missa em Si menor de Bach, cantando por 
um coro de meninos. O debate foi moderado por Susan 
Boynton (Columbia Global Centers, 2020).

18  Historiadores se empenham em alcançar as crianças 
e suas falas por meio de micro-histórias, autobiografias 
e relatos da infância, ou mesmo, quando essas crianças 
já se tornaram adultos. Para isso, são utilizadas 
fontes fragmentadas como cartas, diários, desenhos e 
depoimentos (Moruzi; Musgrove; Pascoe Leahy, 2019). 
A coleção Palgrave Studies in the History of Childhood 
vem realizando estudos importantes no campo a partir 
de uma perspectiva epistemológica diferenciada sobre 
a pesquisa histórica e as crianças. 

19  Heywood (2004) acusa Ariés (2006 [1960]) de declarar 
não haver uma infância antes da Idade Moderna, por 
não considerar outras formas de criar imagens sobre 
as crianças. Shahar (1992) descreveu sobre o amor 
materno e os cuidados com os bebês para refutar o 
historiador francês. Hannawalt (1993) compreende que 
a alta taxa de mortalidade não é indicativo de uma falta 
de sentimento de infância, como defendeu Ariès (2006).

20  A tese de Patrick Ryan (2013) parece-me interessante 
se pensada na perspectiva do estudo sobre os jovens 
coristas. O autor defende que a infância deve ser 
estudada como uma estrutura de pensamento (discurso). 
Para ele, não é possível acessar a experiência “real” 
ou “pré-discursiva” da criança, pois toda percepção é 
mediada por estruturas de raciocínio e significado de 
cada época. Ryan afirma que o campo da História da 
Infância está preso em uma discussão cansativa sobre 
a obra de Philippe Ariès. Ele critica historiadores, como 
Pollack e Hanawalt, que tentam “provar” que os pais 
medievais amavam seus filhos ou que a infância sempre 
existiu como fase biológica, argumentando que isso 
impõe conceitos modernos, como “desenvolvimento” e 
“natureza vs. criação”, a um passado onde essas ideias 
eram estrangeiras. A tese central de Patrick Ryan é que 
a infância na Inglaterra medieval era compreendida 
através de uma hierarquia de mestre-servo (master-
servant), inserida em uma correspondência entre a 
mudança terrena e a ordem eterna. Em vez de ver as 
crianças como indivíduos em desenvolvimento que 
negociam suas identidades, a tese do autor argumenta 
que elas eram parte de uma “cadeia de ser” onde o 
serviço era a forma fundamental de relacionamento 
social e espiritual.

21  Aderinto (2015), de forma interessante, observa que o 
conceito ocidental de infância, especialmente o modelo 
europeu burguês, escolarizado, sentimentalizado, não 
se aplica de forma universal ao contexto nigeriano (e 
africano mais amplo), inclusive com relação às atividades 
de crianças junto a música. Sobre outras relações entre 
as crianças e a música, Ver também Blacking (1995). 
Ver também o debate escrito por Boynton e Kok (2006) 

sobre as ideias de infâncias mediadas pela vida de jovens 
meninos cantores na Abadia de Cluny, França.

22  É uma seção especial da revista The American 
Historical Review (AHR, editada pela American 
Historical Association), criada para promover debates 
entre historiadores sobre temas controversos, novas 
abordagens teóricas ou interpretações divergentes 
dentro da historiografia.

23  Ver Rousseau (2007), que descreve um caso sobre 
esse tema. Ver também questões sobre esse tema 
ocorridas em Regensburger Domspatzen. O coral foi 
administrado por mais de 40 anos pelo irmão mais 
velho do Papa Bento XVI, o sacerdote Georg Ratzinger 
(Relatório, 2017).

SOBRE O AUTOR

Anderson Carmo de Carvalho é pesquisador de 

pós-doutorado no PROPED/UERJ, doutor em 

Música pela UNIRIO (bolsista CAPES), mestre pela 

UFRJ e graduado em Pedagogia e Música (UERJ/

UFRJ). Pesquisador no grupo de pesquisa NEPHE/

UERJ - Núcleo de Ensino e Pesquisa em História 

da Educação, participante do Grupo de Estudos e 

Pesquisa Sociologia da Infância e Educação Infantil 

(GEPSI/USP) e do grupo Música e Pensamento: 

fundamentos para uma poética da linguagem 

(EM-UFRJ/IN-VERSOS). Elaborador do material 

Rioeduca da área de música da SME-Rio, onde 

atualmente também é professor de música. Sua 

pesquisa está voltada para a música feita para 

crianças no Brasil, suas histórias e compreensões. 

E-mail: anderson0carm@gmail.com

Recebido em: 10/2/2025

Aprovado em: 30/5/2025



229Partitura

SUÍTE PARAENSE: I. LIGETANDO WALDEMAR
 
PARAENSE SUITE: I. LIGETANDO WALDEMAR 

Sóstenes Dias Siqueira
UFPA

Resumo

A obra Ligetando Waldemar propõe um encontro 

imaginário entre o universo vanguardista 

do compositor romeno György Ligeti e a 

escrita idiomática de Waldemar Henrique. 

Combinando técnicas da música contemporânea 

– como micropolifonia –, apresentando elementos 

temáticos e timbrísticos da cultura regional 

paraense. A peça cria um diálogo inusitado entre 

os dois universos, o estilo próprio, até então 

inovador de Ligeti e o regional amazônico. O título 

sugere essa fusão: “Ligetando” indica uma ligação 

estilística com Ligeti, enquanto “Waldemar” 

evoca a alma popular da obra. O resultado 

é uma composição que explora contrastes e 

aproximações, reinventando a tradição através da 

experimentação.

Palavras-chave:

Compositores brasileiros; música de câmara; 

regional.

Keywords:

Brazilian composers; chamber music; “regional”.

Abstract

The piece Ligetando Waldemar proposes an 

imaginary encounter between the avant-garde 

universe of Romanian composer György Ligeti 

and the idiomatic writing of Waldemar Henrique. It 

combines contemporary music techniques – such 

as micropolyphony – and presents thematic and 

timbral elements from Pará's regional culture. The 

piece creates an unusual dialog between the two 

universes, Ligeti's own, hitherto innovative style 

and the regional Amazonian one. The title suggests 

this fusion: “Ligetando” indicates a stylistic link 

with Ligeti, while “Waldemar” evokes the work's 

popular soul. The result is a composition that 

explores contrasts and approximations, reinventing 

tradition through experimentation.



230 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 

INTRODUÇÃO

A presente obra é fruto do projeto de pesquisa 

Compositores Brasileiros: música de câmara para 

sopros, desenvolvido pela Escola de Música da 

Universidade Federal do Pará, em 2024, visando 

fomentar a valorização e a expansão da música 

brasileira, especialmente a produção musical 

regional amazônica, por meio da música de 

câmara para sopros. Essa iniciativa buscou não 

somente integrar a música de compositores locais 

ao repertório de câmara, mas também impulsionar 

a criação de obras inéditas,1 promovendo um 

diálogo estético entre tradições musicais regionais 

e técnicas composicionais contemporâneas.

Uma das contribuições para o projeto é a 

obra Ligetando Waldemar, que se distingue tanto 

pela sua abordagem estética quanto por sua 

formação instrumental singular – flauta, clarinete, 

trompa e clarone.2 Essa combinação inusitada 

oferece novas possibilidades timbrísticas na música 

de câmara, ampliando o repertório e renovando as 

práticas interpretativas.

Na obra, observa-se uma interação estilística rica 

entre referências musicais contrastantes. A flauta 

e o clarinete evocam a poética do compositor 

paraense Waldemar Henrique, remetendo a 

elementos melódicos e texturais associados ao 

imaginário amazônico. Por outro lado, a trompa e 

o clarone revisitam técnicas rítmicas influenciadas 

pela estética de György Ligeti, em particular o 

uso de septinas – agrupamentos rítmicos que 

criam complexidade métrica e tensão dinâmica. 

Essa fusão resulta em uma sonoridade única, que 

conjuga o regional com o universal, reforçando uma 

identidade amazônica ao mesmo tempo, em que 

dialoga com práticas composicionais modernas.

O impacto perceptivo da obra é igualmente 

notável. A combinação de materiais rítmicos e 

de tecido sonoro recria uma atmosfera imersiva, 

sugerindo ao ouvinte a sensação de estar envolto 

na densidade da mata amazônica. Esse caráter 

imagético é alcançado por meio das septinas que 

simulam sonoridades irregulares da mata, que 

evocam tanto a vitalidade quanto o mistério do 

ambiente natural.

Ligetando Waldemar  se posiciona como uma 

obra inédita na literatura da música de câmara, 

evidenciando o potencial da pesquisa como 

veículo de expressão cultural e fomento da música 

brasileira, ampliando seus horizontes criativos e 

consolidando seu valor no panorama acadêmico e 

artístico.



231Partitura



232 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 



233Partitura



234 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 



235Partitura



236 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 



237Partitura



238 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 



239Partitura



240 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 



241Partitura



242 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n.20, 2025 



243Partitura

Notas

1 Suíte Paraense: I. Ligetando Waldemar Henrique (2024), 
de Sóstenes Siqueira. Disponível em: <https://open.
spotify.com/intl-pt/track/7p36f837or10piSpd84crD>. 
Acesso em: 24 
jan. 2024.

2 Gravado pelo grupo Câmara Paraense formado por 
Jonathan Guimarães (flauta – Faculdade de Música, 
UFPA), Marcos Cohen (clarineta – EMUFPA), Sóstenes 
Siqueira (trompa – EMUFPA) e Herson Amorim (clarone 
– EMUFPA).

SOBRE O AUTOR 

Sóstenes Siqueira é mestre em Artes (Prof-Artes) 

pela UFPA. Iniciou seus estudos musicais em 1998 

no Conservatório Carlos Gomes, na classe do 

professor Chromácio Leão. Em 2007 se graduou em 

música pela UEPA, sob orientação do Dr. Antonio 

Augusto. Atuou em orquestras internacionais 

como a Orchestra of the Americas (2013) e a 

Orquestra Internacional Teatro del Lago (2014). 

Realizou aperfeiçoamento na ArtEz Academy 

of Music, em Arnhem (Holanda) e estudou um 

semestre na Hochschule für Musik, em Karlsruhe 

(Alemanha). Produziu e lançou álbuns relevantes, 

como  Bronzes toca Pará  (2015),  Amazônia de 

Câmara (2024) e Trilhas (2024).  Paralelamente à 

carreira musical, dedica-se à literatura. Em 2024 

publicou Orquestra Selvagem e Rotina do Músico. 

Atualmente, é professor na Escola de Música da 

UFPA, onde alia excelência artística à promoção da 

música brasileira e à formação de novos músicos. 

E-mail: sostenessiq@ufpa.br

Recebido em: 19/12/2024

Aprovado em: 30/5/2025



244 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

A Revista Arteriais aceitará textos em língua 

portuguesa, inglesa e espanhola. Todos os 

trabalhos deverão ser submetidos na plataforma 

do periódico e em casos de dificuldades, entrar 

em contato pelo e-mail revista.arteriais@gmail.

com ao: Editor-chefe da Revista Arteriais.

A Revista Arteriais não aceitará a submissão 

de mais de um artigo do(a) mesmo(a) autor(a) 

e ou coautor(a) para um mesmo número, ou em 

números sucessivos da revista. No caso de Artigo, 

o tempo entre uma publicação e outra dever ser 

de 18 meses.

Os Artigos deverão ter uma extensão entre 12 

e 24 páginas, incluindo título, título em língua 

estrangeira, resumo, palavras-chave, abstract, 

Keywords, texto e referências.

Todos os trabalhos deverão ser enviados 

na plataforma do periódico, em arquivo no 

programa Word.

Os textos dos Artigos, Resenhas, Entrevistas, 

Traduções, Partituras e Ensaios Visuais devem ser 

escritos em Times New Roman, fonte 12, espaço 1.5, 

margens inferior, superior, direita e esquerda 2,5.

ARTIGO

FORMATAÇÃO DO TEXTO

A primeira página do texto dos Artigos 

deve conter:

1 - TÍTULO - TÍTULO TRADUZIDO

2 - Resumo com cerca de 08 (oito) a 10 (dez) 

linhas, justificado, contendo campo de estudo, 

objetivo, método, resultados e conclusões. O 

Resumo deve ser colocado logo abaixo do título 

e acima do texto principal.

3 - Palavras-chaves: de 3 a 5, alinhamento 

justificado, separados por ponto e vírgula.

4 - Em separado, deverá ser enviada uma página 

com o título dos Artigos, Resenhas, Entrevistas, 

Traduções, Partituras e Ensaios Visuais, seguido 

da identificação do(s) autor(es) - nome completo, 

INSTRUÇÕES AOS AUTORES DE TEXTOS

INSTRUCTIONS FOR THE AUTHORS

instituição à qual está(ão) ligado(s), cargo, 

endereço para correspondência, fone e e-mail.

5 - Incluir uma Minibiografia profissional com 

extensão máxima de 150 palavras, contendo as 

principais atividades na área do(s) autor(es) e um 

e-mail para contato.

6 - Os textos devem ser escritos de forma clara 

e fluente.

7 - As notas de rodapé devem ser formatadas 

em espaço simples, fonte tamanho 10 e 

alinhamento justificado.

8 - Nos Artigos as citações com menos de três 

linhas devem ser inseridas no texto e colocadas 

entre aspas, seguidas da indicação da fonte pelo 

sistema autor-data (Autor, data). As citações 

que excederem três linhas devem ser colocadas 

em destaque, fonte 11, espaço simples, entrada 

alinhada a 4 cm da margem, à esquerda, seguidas 

da indicação da fonte pelo sistema autor-

data. No caso de citações de obras em língua 

estrangeira, essas devem aparecer no texto 

conforme o original podendo ser apresentadas 

as respectivas traduções para o português, em 

nota de rodapé, caso a língua de origem não seja 

espanhol ou inglês.

9 - As indicações das fontes entre parêntesis, 

seguindo o sistema autor-data, devem ser 

estruturadas da seguinte forma, conforme 

normativas atualizadas ABNT 2023:

•	 Uma obra com um autor: (Autor, 2011, p. 30);

•	 Uma obra com até três autores: (Autor; Autor; 

Autor, 2007, p. 120);

•	 Uma obra com mais de três autores: (Autor et 

al., 2010, p. 21-22).

Mesmo no caso das citações indiretas (para 

frases), a fonte deverá ser indicada, informando-

se também a(s) página(s) sempre que houver 

referência não à obra como um todo, mas sim a 

uma ideia específica apresentada pelo autor.

10 - Tabelas e quadros devem ser anexados 

ao texto, com a devida numeração (ex. 



245Artigos do dossiê 

Tabela 1, etc.) e com referência da fonte das 

informações. No corpo do texto deve ser 

indicado o lugar das tabelas.

11 - Não serão aceitos artigos que estiverem fora das 

normas editoriais. A critério dos editores, poderá 

ser estabelecido um prazo determinado para que 

o(s) autor(es) efetue(m) uma revisão do texto 

(correções de referências, citações, gramática e 

escrita). Nesse caso, o não cumprimento do prazo 

e/ou a inadequação da revisão poderão implicar a 

não aceitação do trabalho para publicação.

12 - REFERÊNCIAS:

Devem ser apresentadas em espaço simples, com 

alinhamento apenas à esquerda, seguindo as 

normas da ABNT abaixo exemplificadas.

LIVROS

SOBRENOME, Inicial do prenome(s) do(s) 

Autor(es). Título do trabalho: subtítulo [se 

houver]. edição [se não for a primeira]. Local de 

publicação: Editora, ano.

PARTES DE LIVROS (CAPÍTULOS, ARTIGOS

EM COLETÂNEAS, ETC.)

SOBRENOME, Inicial do prenome(s) do(s) Autor(es) 

da Parte da Obra. Título da parte. In: SOBRENOME, 

Inicial do prenome(s) do(s) Autor(es) da Obra. 
Título do trabalho: subtítulo [se houver]. edição 

[se não for a primeira]. Local de publicação: 

Editora, ano. página inicial-final da parte.

ARTIGOS EM PERIÓDICOS

SOBRENOME, Inicial do prenome(s) do(s) Autor(es) 

do Artigo. Título do artigo. Título do Periódico, 

Local de publicação, número do volume, número 

do fascículo, página inicial-final do artigo, data. 

Disponível em: <Inserir o link onde está o texto>. 

Acesso em: dia mês.ano.

TRABALHOS EM ANAIS

DE EVENTOS CIENTÍFICOS

SOBRENOME, Inicial do prenome(s) do(s) Autor(es) 

do Trabalho. Título do trabalho. In: NOME DO 

EVENTO, número do evento, ano de realização, 

local. Título. Local de publicação: Editora, ano 

de publicação. página inicial-final do trabalho. 

Disponível em: <Inserir o link onde está o texto>. 

Acesso em: dia mês.ano.

IMAGENS

As imagens devem ser apresentadas numeradas, 

em arquivo (aproximado) de 21 x 26 cm e 300 

dpi, enviadas no formato JPG. As miniaturas das 

imagens com: autor, título, técnica, dimensões, 

fonte e autoria, devem vir no corpo do texto, bem 

como informar a fonte.

RESENHA

Esta seção se constitui em resenha de obras 

publicadas no Brasil ou no exterior. As resenhas 

devem vir acompanhadas de imagem da capa do 

livro e sua referência bibliográfica de acordo com 

as normas da ABNT. A resenha deve possuir um 

título diferente do título do livro resenhado.

ENTREVISTA

Esta seção é composta de entrevistas com 

pesquisadoras(es)/artistas vinculados as 

artes. Sendo que a autoria se reparte entre 

a/o entrevistada(o) e a/o entrevistador(a). A 

entrevista deve ser precedida de um texto curto de 

apresentação da entrevistada, contextualizando 

sua temática e a situação em que foi realizada. 

Podem ser utilizadas fontes visuais, audiovisuais 

etc., dentro das regras para o seu uso, de acordo 

com as orientações do periódico.

TRADUÇÃO

Serão aceitas traduções de textos de língua 

estrangeira para a língua portuguesa, devidamente 

acompanhadas de autorização do detentor dos 

direitos do texto original. 

PARTITURA

A composição deve ser enviada em arquivo 

WORD e PDF com tamanho máximo de 5 MB. A 

partitura deve conter os seguintes elementos, 

de acordo com sua utilização: título da obra, 

instrumentação, autor, local e data de composição, 

letrista (se houver), indicações de andamento, 

compasso, dinâmica e articulação, e numeração 

dos compassos e páginas. Para composições que 



246 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 20, 2025 

utilizam recursos especiais ou técnicas estendidas, 

recomenda-se o envio da bula. No caso de obras 

que utilizam suportes audiovisuais, os mesmos 

devem ser disponibilizados na forma de arquivos: 

MP3 para áudio, WMA para vídeo e JPG para 

figura. Estes arquivos devem ter tamanho máximo 

de 2 MB. Pode ser disponibilizada, também, 

uma gravação da composição em arquivo MP3 

com tamanho máximo de 3 MB. Pede-se uma 

minibiografia profissional e um texto crítico (uma 

lauda) apresentando o trabalho.

ENSAIO VISUAL

Compreende um ensaio composto por no mínimo 7 

e no máximo 15 imagens, acompanhadas por links 

para plataformas audiovisuais quando pertinentes 

à proposta submetida. O formato do ensaio visual 

deve seguir os seguintes parâmetros: 

1) Orientação da página: retrato.

2) Incluir título original e traduzido, em no mínimo 

5 linhas e no máximo 10 linhas; resumo (abstract), 

palavras-chave (Keywords) de 3 a 5 palavras.

3) Caso seja pertinente, incluir um texto 

reflexivo, de no máximo 5 páginas, a respeito do 

ensaio submetido.

4) Abaixo de cada imagem deve ser inserida 

uma legenda correspondente, conforme 

modelo abaixo:

Figura 1. Título, autor, ano, técnica, dimensões. 

Indicar as fontes das imagens. Links de repositórios 

devem ser indicados em notas de rodapé.

 5) As imagens devem ter resolução mínima de 

200 dpi, com no mínimo 800 pixels e no máximo 

1600 pixels.

6) Os textos opcionais incluídos nos ensaios 

visuais devem ser escritos em Times New Roman, 

Fonte 12, espaço 1,5, margens 2,5.

7) Os autores devem possuir os direitos legais 

de uso das imagens submetidas, respeitando 

as legislações de direitos autorais (Lei 9.610 

de 19/02/1998 - http://www.planalto.gov.br/

ccivil_03/leis/l9610.htm - e Convenção de 

Berna da Organização Mundial da Propriedade 

intelectual - https://www.gov.br/turismo/pt-

br/secretaria-especial-da-cultura/assuntos/

d i re i tos-autora is/ leg is lacao -de -d i re i tos-

autorais/pdfs/internacional/berna.pdf).

Universidade Federal do Pará

Instituto de Ciêncas da Arte

Programa de Pós-Graduação em Artes

Homepage: www.ppgartes.ufpa.br/site 

Revista ARTERIAIS

Avenida Governador Magalhães Barata, n.º 611, 

CEP 60060-281, Belém-Pará-Brasil 

E-mail: revista.arteriais@gmail.com 

Homepage: http://www.periodicos.ufpa.br/index.

php/ppgartes/index

Telefone: +55 – 91 - 3249-2905

CONTATO

CONTACT



247Artigos do dossiê 


