
 

205 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

Educação Ambiental e saberes indígenas: 

o que podemos aprender com eles?  
Environmental Education and indigenous knowledge: What can we learn 

from them? 

Lucas Valério Campos1 

João Severino-Filho2  

  Ernesta da Silva Araujo3 

Resumo  
Este artigo, recorte da dissertação Etnomatemática e Saber Ambiental: os conhecimentos 

expressos por povos indígenas nas pesquisas acadêmicas do PPGECII/UNEMAT, tem como 

objetivo compreender e teorizar os saberes e fazeres dos povos indígenas a partir da 

centralidade da visão de mundo como base fundadora de racionalidades outras. Adotando 

abordagem qualitativa e metodologia da História Oral, a pesquisa analisou dissertações, 

produtos educacionais e entrevistas com mestrandos indígenas do PPGECII. Os resultados 

revelam que a etnomatemática se apresenta como a manifestação do saber – um 

conhecimento impregnado pela prática, pela ancestralidade e pelo contexto em que é 

produzido –, enquanto a racionalidade ambiental indígena emerge de uma concepção 

relacional de ambiente, onde espiritualidade, território e corpo se entrelaçam. Concluímos 

que é a visão de mundo que orienta a racionalidade – e não o contrário –, e que os saberes 

indígenas desafiam os paradigmas fragmentados da modernidade, propondo uma ecologia 

dos saberes. 

Palavras chave: Etnomatemática; Racionalidade Ambiental Indígena; Saber Ambiental. 

Abstract 
This article, drawn from the dissertation Ethnomathematics and Environmental Knowledge: 

the knowledge expressed by Indigenous peoples in academic research at PPGECII/UNEMAT, 

aims to understand and theorize Indigenous ways of knowing and doing, emphasizing 

worldview as the foundation of alternative rationalities. Employing a qualitative approach and 

Oral History methodology, the research analyzed theses, educational products, and interviews 

with Indigenous master's students from PPGECII. The results reveal ethnomathematics as an 

expression of knowledge—rooted in practice, ancestry, and context—while Indigenous 

environmental rationality emerges from a relational conception of environment, where 

spirituality, land, and body are interconnected. We conclude that it is worldview that guides 

rationality—not the other way around—and that Indigenous knowledge challenges 

fragmented modern paradigms, proposing an ecology of knowledges. 

Keywords: Ethnomathematics; Indigenous Environmental Rationality; Environmental 

Knowledge. 

 

1 Universidade do Estado de Mato Grosso - UNEMAT | lucas.valerio@unemat.br 
2 Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT | joaofilho@unemat.br 
3 Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT | ernesta.araujo@unemat.br 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

206 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

Introdução 

O modelo civilizatório ocidental, estruturado sob a lógica do capitalismo, consolidou-se 

como uma máquina de acumulação que desconsidera os limites naturais e sociais. Essa 

racionalidade, orientada pelo lucro imediato e pela exploração irrestrita, contribui para a 

devastação ambiental e para o aprofundamento das desigualdades. Ao externalizar os custos 

socioambientais de suas práticas, o sistema transfere os impactos negativos à coletividade e 

à natureza, enquanto os lucros permanecem concentrados. Como destaca Leff (2002), essa 

racionalidade econômica e instrumental entra em contradição com a sustentabilidade 

ecológica e com a justiça social. 

Em resposta a esse cenário, Enrique Leff propõe a construção de uma racionalidade 

ambiental, fundada na complexidade, na ética ecológica e na valorização de saberes 

historicamente marginalizados. Essa racionalidade não se reduz à soma de disciplinas 

científicas com enfoque ambiental, mas se sustenta no que o autor denomina de saber 

ambiental — uma forma de conhecimento enraizada em práticas sociais, cosmologias e 

vínculos com os territórios. Ela rompe com o paradigma da fragmentação e propõe uma 

perspectiva transdisciplinar, capaz de integrar dimensões ecológicas, espirituais, culturais e 

políticas. 

Entre os povos indígenas, essa racionalidade já é vivida há gerações. Suas práticas de 

manejo sustentável, sua relação com a terra e sua compreensão do tempo e do espaço 

constituem um corpo de saber ancestral que não se opõe à natureza, mas dela faz parte. O 

saber indígena é dinâmico, continuamente atualizado e profundamente conectado à 

ancestralidade. Ele se atualiza à medida que os povos interagem com o ambiente e com 

outros povos. 

Esses saberes têm sido registrados em dissertações e produtos educacionais 

desenvolvidos no Programa de Pós-Graduação em Ensino em Contexto Indígena Intercultural 

(PPGECII), da Universidade do Estado de Mato Grosso (UNEMAT). O programa representa 

um espaço de formação acadêmica voltado especificamente para pesquisadores indígenas, 

com uma proposta curricular que valoriza a diversidade epistêmica e aposta na 

transdisciplinaridade como caminho formativo. 

A dissertação que dá origem a este artigo teve como horizonte compreender como os 

saberes e fazeres dos povos indígenas, expressos nas dissertações, produtos educacionais e 

narrativas dos mestrandos e egressos do PPGECII/UNEMAT, constituem formas próprias de 

racionalidade e de saber ambiental. O caminho trilhado foi guiado por uma abordagem 

qualitativa, sustentada na metodologia da História Oral, e ancorada em um diálogo respeitoso 

entre diferentes formas de conhecimento. 

Os principais achados evidenciam que, para os povos indígenas com os quais 

dialogamos, é a visão de mundo que orienta a racionalidade — e não o contrário. A 

racionalidade, nesse contexto, não é apenas uma forma de pensar, mas uma forma de existir. 

Ela emerge de cosmovisões que compreendem o ambiente como um ente vivo e sagrado, 

inseparável da espiritualidade, da coletividade, do tempo cíclico e da ética da reciprocidade. 

A concepção de ambiente não se reduz a um espaço físico ou recurso a ser explorado, mas 

se traduz em território vivido, sentido e protegido, por onde transitam saberes, memórias, 

espíritos e vínculos ancestrais. 

A pesquisa também revela que a educação ambiental, nas perspectivas indígenas, não é 

uma ação técnica ou pontual, mas um modo de vida transmitido por meio da oralidade, da 

prática comunitária e da espiritualidade. Da mesma forma, a Etnomatemática, longe de ser 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

207 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

uma simples “tradução” da matemática ocidental, expressa modos próprios de organizar o 

mundo a partir de lógicas, grafismos, ritmos e temporalidades que nascem de suas relações 

com a terra e com os seres que nela habitam. 

Ao longo deste trabalho, nos aproximamos de um conhecimento que resiste à 

fragmentação, que não separa razão e emoção, corpo e território, ciência e espiritualidade. 

O que os povos indígenas nos oferecem não é apenas um acervo de práticas sustentáveis ou 

saberes úteis ao combate à crise ecológica — é uma outra forma de estar no mundo. Uma 

forma em que cuidar da terra é cuidar da vida, onde ensinar é também rezar, cantar, pintar, 

narrar, curar. 

Em um tempo marcado por desequilíbrios climáticos, perdas de biodiversidade e crises 

existenciais, os saberes indígenas emergem como faróis. Eles nos convocam a romper com a 

racionalidade extrativista e a escutar outras epistemes, outras ontologias, outras formas de 

vida. Como lembra Ailton Krenak, talvez o maior gesto político seja “pisar leve” sobre a terra. 

E, ao longo desta pesquisa, aprendemos que há muitos passos ancestrais que já ensinam esse 

caminho — basta ouvir, respeitar e caminhar junto. 

Visão de mundo e racionalidade: fundamentos 

epistemológicos 

Em discussões acerca da interpretação de cultura, Geertz (2008) afirma que é possível 

designar as características sociais, afetivas, estéticas e morais que moldam o comportamento 

de um grupo cultural específico, juntamente com seus elementos de valor, pelo termo 'Ethos', 

o qual constitui o caráter, o tom e a qualidade de vida desse grupo. Cada cultura possui sua 

própria organização, de acordo com sua criatividade, necessidades, costumes, o espírito 

motivador das ideias e a relação que estabelece consigo mesma e com o ambiente ao seu 

redor. 

Nesse sentido, as perspectivas existenciais e cognitivas dessa cultura podem ser 

designadas pela expressão 'Visão de Mundo', conforme Severino-Filho (2015, p. 128), 

podendo ser representada por um quadro que contém as ideias mais abrangentes sobre a 

ordem das coisas. Essa visão engloba como o grupo vê sua realidade, incluindo seu conceito 

de natureza, sua própria identidade e sua concepção de sociedade. 

Para Severino-Filho (2015), é a partir da visão de mundo, ou em conjunto com ela, que 

se elaboram as cosmologias indígenas. A visão influencia a forma como eles interpretam o 

mundo ao seu redor e molda sua cultura e valores. Assim, podemos afirmar que a 

racionalidade é mediada pelo Ethos e pela visão de mundo. 

As comunidades indígenas mantêm uma profunda e harmoniosa relação com o 

ambiente natural, oferecendo valiosas lições sobre uma racionalidade ambiental que 

contrasta com muitas perspectivas ocidentais. Para as culturas indígenas, a natureza não é 

apenas um recurso a ser explorado, mas um parceiro intrínseco e sagrado. Essas comunidades 

mantêm uma compreensão holística do ambiente, onde as plantas, os animais e o próprio 

ecossistema são vistos como elementos interconectados de um todo maior. Esse 

entendimento se alicerça em séculos de observação, experimentação e adaptação, resultando 

em um vasto conhecimento etnobotânico sobre plantas medicinais, alimentos, rituais e 

cosmovisão ambiental. Conforme destaca Severiá Odioriê (2015):  



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

208 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

Para os Xavante da aldeia Wederã, da Terra Indígena Pimentel Barbosa, 

município de Canarana, os conhecimentos sobre os cerrados, os rios, vales 

e montanhas, a maneira de pensar sobre si e seus semelhantes e outros 

povos, a maneira de realizar suas cerimônias, seus cantos, danças e sonhos, 

os Auwe Uptabi trazem em suas memórias, em seu coração e em seus 

corpos pintados de urucum, carvão e às vezes tinta de jenipapo. O cheiro 

das ervas, as cordinhas amarradas no pulso e as gravatas são usadas como 

seus ancestrais costumavam utilizar. Para os Auwe Uptabi tudo está 

interligado desde antes do nascimento, quando os pais se preparam 

utilizando banho de ervas, cordinhas nos pulsos e tornozelos. Preparam-se 

para gerarem os filhos e depois, após o parto, cuidar do crescimento da 

criança. Tudo está interligado desde a primeira respiração até o último 

suspiro (Mendes, 2015, apud, Odioiriê, 2015, p. 22). 

Um aspecto fundamental da racionalidade ambiental indígena é a capacidade de 

equilibrar o uso dos ambientes naturais com sua conservação a longo prazo. Práticas de 

manejo sustentável, como a coleta seletiva de plantas medicinais e a agricultura tradicional, 

refletem a compreensão de que a expropriação desses ambientes pode desestabilizar os 

ecossistemas e prejudicar o bem-estar das comunidades. 

É importante ressaltar que as comunidades indígenas veem as plantas não apenas como 

fontes de alimentos e remédios, mas também como seres dotados de alma e consciência 

própria. Essa cosmovisão reconhece a importância espiritual das plantas e as incorpora em 

rituais e práticas de pajelança, demonstrando uma ligação profunda e espiritual com o 

ambiente natural. 

A partir dessa perspectiva, o ambiente deixa de ser apenas o espaço físico para se 

constituir como um campo em que as identidades, saberes e relações humanas se entrelaçam 

com o mundo natural. O conceito de "real negado" traz à tona a ideia de uma realidade que 

foi distorcida ou ocultada por uma razão totalitária, que impõe uma visão reducionista e 

homogênea, como as que vemos na globalização e na ecologia, as quais buscam padronizar 

a forma de ver o mundo. A crítica de Ailton Krenak (2015) é precisamente essa: ele questiona 

a visão antropocêntrica e reducionista do ser humano sobre a natureza, que tende a ignorar 

a interdependência e o equilíbrio necessário entre os seres humanos e o ambiente: 

Não entenderam os alertas que nossos antigos sempre deram, sobre pisar 

com cuidado na Terra, este imenso jardim da criação, onde tudo está 

interligado, desde a mais elevada montanha ao menor organismo que 

medra nos líquens e caules das pequenas ervas do campo. Muito antes dos 

complexos sistemas de medição e monitoramento dos brancos darem o 

sinal de perigo, nossos avós já mostravam como nossas caças iam se 

afastando das aldeias e muitas de nossas plantas medicinais desapareciam 

de seus hábitats, como ocorreu na nossa região do Médio Rio Doce, onde 

vive o povo Krenak. Mas isto não importava para os colonos, afinal quem 

fazia uso daquelas plantas ou animais eram somente os índios. Os colonos 

buscavam nas farmácias o seu remédio e no armazém o seu alimento. Com 

isto, as plantas que eram a base de nossas medicinas foram desparecendo. 

Suas cidades substituíram as nossas matas e florestas, seus pastos e 

rebanhos ocuparam o lugar dos animais silvestres (Mendes, 2015, apud, 

Krenak, 2015, p. 17). 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

209 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

O ambiente, assim, é mais do que a soma de elementos objetivos e científicos. Ele é 

também subjetivo, complexo e se relaciona com as percepções e experiências individuais e 

coletivas. Em vez de ser um conhecimento exato e acumulado, o saber ambiental se inscreve 

no campo da imperfeição, da incompletude e da pluralidade, em oposição a uma visão 

totalitária que busca sistematizar e uniformizar tudo.  

O saber ambiental, segundo Leff (2009), é uma forma de conhecimento que transcende 

os limites das disciplinas acadêmicas tradicionais. Valoriza-se a diversidade de saberes, 

reconhecendo que os desafios ambientais são complexos e interconectados. Isso implica a 

incorporação do conhecimento científico convencional, mas também do conhecimento 

tradicional de comunidades locais e indígenas, bem como das perspectivas filosóficas e éticas. 

Esse saber ambiental não se limita apenas à acumulação de informações, mas também 

incorpora uma dimensão crítica. Devemos questionar as estruturas sociais, políticas e 

econômicas que contribuem para a degradação ambiental. Isso implica uma análise das 

relações de poder e dos sistemas de valores que moldam a forma como interagimos com o 

ambiente. 

O saber ambiental é uma epistemologia política que busca dar 

sustentabilidade à vida; constitui um saber que vincula os potenciais 

ecológicos e a produtividade neguentrópica do planeta com a criatividade 

cultural dos povos que o habitam. Muda o olhar do conhecimento e com 

isso transforma as condições do saber no mundo na relação que estabelece 

o ser com o pensar, com o conhecer e o atuar no mundo (Leff, 2009, p. 18). 

O ambiente, portanto, é um espaço dinâmico de contraditórias interações, tanto 

exteriores quanto interiores, que desafiam as noções fixas de objetividade e de conhecimento 

científico rígido, como diz Leff: 

O ambiente não é somente um objeto complexo, mas que está integrado 

pelas identidades múltiplas que configuram uma nova racionalidade, a qual 

acolhe diversas racionalidades culturais e abre diferentes mundos de vida 

(Leff, 2009, p. 21). 

O saber ambiental não se limita ao domínio da biologia ou da ecologia; ele vai além do 

entendimento das externalidades e das teorias científicas que abordam o ambiente. Trata-se 

de uma construção coletiva de sentidos e de identidades compartilhadas que geram 

diferentes significados culturais, com o propósito de enfrentar a complexidade emergente e 

garantir um futuro sustentável. Esse saber é, assim, inseparável do poder que permeia todo 

o conhecimento e do ser que sustenta e configura as identidades, revelando-se como uma 

prática transformadora da relação entre o indivíduo, o mundo e a natureza. 

O saber ambiental implica uma reapropriação do mundo e da natureza, construindo 

estratégias que se expandem para além das divisões tradicionais entre áreas do 

conhecimento. Na ciência moderna, esse saber foi fragmentado, mas aqueles que convivem 

com comunidades indígenas, ribeirinhas ou populações que vivem longe dos grandes centros 

urbanos têm uma percepção sensível da natureza que transcende essa fragmentação, como 

afirma Txicão (2022): 

Pode se perceber que a uma teia de ligação ampla com relação com a 

natureza e seus recursos naturais, por este motivo os Ikpeng acreditam que 

tudo que está ocorrendo atualmente, são fenômenos provocadas pelos 

entes da natureza. E preciso manter este olhar índio para valorizar as 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

210 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

biodiversidade e recursos naturais vivas, vivas porque dependemos dela 

para viver. O homem branco com seus conhecimentos tecnológicos, que 

se consideram desenvolvidos precisa conhecer a profundo os 

conhecimentos empíricos indígenas para de fato entender como de fato 

pode se trabalhar a sustentabilidade de uma sociedade (Txicão, 2022, p. 

30). 

Na perspectiva Ikpeng, a sustentabilidade envolve uma relação de cuidado e equilíbrio 

com a terra, onde cada ação humana deve considerar o impacto sobre os seres espirituais, 

como o orongo e o momtïng, que protegem e garantem a saúde dos elementos naturais. 

Essa concepção se baseia na ideia de que o território é um espaço sagrado, e os elementos 

naturais — rios, florestas, animais — são vistos como parentes e guias espirituais, exigindo 

respeito e práticas harmônicas.  

Nas visões espirituais dos pajés Ikpeng, cada ecossistema tem o seu dono 

conforme nos relata Melobo Ikpeng, líder espiritual, “O dono dos rios e 

lagos e denominado de (orongo). e quando o se faz mal uso dos recursos 

naturais do local como peixes e outros seres vivos, pode provocar 

tempestades ou fazer mal a pessoas, o dono da terra e denominado de 

(momtïng), a fartura de produtos da roça depende da boa vontade dele, já 

o dono da floresta e (oyoreta), ela protege toda a natureza e seres vivos 

nela presente, por este motivo os Ikpeng tem muito cuidado na utilização 

dos recursos naturais, pois existem arvores animais que são sagradas e 

devem ser respeitadas, antes de retirar qualquer coisa da floresta deve se 

pede licença aos donos” (Txicão, 2022, p. 33). 

As ações do povo são orientadas por marcadores de tempo e rituais que guiam as 

atividades econômicas e sociais da comunidade. A pesca, por exemplo, é realizada em 

períodos específicos do ano, respeitando os ciclos de reprodução dos peixes e garantindo 

que a natureza se regenere. De forma similar, o plantio segue as fases da lua e outras 

indicações naturais, como a floração de certas árvores, para garantir que a terra seja fértil e 

respeite os ritmos naturais. 

Pode se perceber que a uma teia de ligação ampla com relação com a 

natureza e seus recursos naturais, por este motivo os Ikpeng acreditam que 

tudo que está ocorrendo atualmente, são fenômenos provocadas pelos 

entes da natureza. E preciso manter este olhar índio para valorizar as 

biodiversidade e recursos naturais vivas, vivas porque dependemos dela 

para viver. O homem branco com seus conhecimentos tecnológicos, que 

se consideram desenvolvidos precisa conhecer a profundo os 

conhecimentos empíricos indígenas para de fato entender como de fato 

pode se trabalhar a sustentabilidade de uma sociedade (Txicão, 2022, p. 

33). 

Os Ikpeng também evitam práticas que esgotem os elementos da natureza, como o uso 

excessivo de áreas de cultivo ou o desmatamento intensivo. Eles utilizam técnicas de roça 

rotativa, permitindo que a terra descanse entre colheitas, preservando o solo e evitando a 

degradação. Em vez de utilizarem produtos químicos, eles confiam nos conhecimentos 

produzidos e difundidos pelos anciãos sobre plantas medicinais e técnicas de manejo que 

preservam a saúde do solo e a biodiversidade. 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

211 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

Podemos perceber que existe um movimento cíclico da natureza, onde os seres 

humanos são parte de uma rede de reciprocidade com o ambiente. Txicão evidencia como a 

prática de atividades como a pesca e o plantio de acordo com os ciclos naturais assegura não 

só a subsistência, mas também a espiritualidade e a coesão cultural dos Ikpeng. 

Para essas pessoas, o conhecimento não é compartimentado em especialidades; ele é 

holístico, interligando diversas áreas de saber em uma visão integrada e prática da realidade. 

Assim, seu entendimento do mundo não é separado, e o saber se manifesta de forma fluida 

e indissociável, como uma unidade que abarca aspectos do ser, do ambiente e das relações 

culturais, como podemos observar também na matemática e em outros campos do 

conhecimento. 

Teorias enraizadas: articulando Leff, Etnomatemática e os 

saberes expressos nas dissertações 

A elaboração teórica deste artigo não se dá por imposição de uma moldura conceitual 

externa aos dados, mas por uma imersão nas narrativas, imagens e sentidos que emergem 

das dissertações analisadas. Mais do que aplicar autores, trata-se de dialogar com eles a partir 

de uma escuta atenta às epistemologias que brotam dos textos produzidos por sujeitos 

indígenas que vivenciam e teorizam seus mundos a partir de lógicas próprias. 

Nesse sentido, dois referenciais se revelam férteis: a racionalidade ambiental proposta 

por Enrique Leff e o campo da etnomatemática, principalmente a partir das proposições de 

Ubiratan D’Ambrosio. 

Leff (2010) propõe uma crítica profunda à racionalidade moderna, tecnocientífica e 

econômica, argumentando que ela descola o conhecimento da vida, instrumentaliza a 

natureza e apaga outras formas de saber. Em oposição, propõe a racionalidade ambiental 

como uma racionalidade outra — não como negação da ciência, mas como deslocamento 

epistemológico que reintegra os saberes, os sentidos e os vínculos entre o humano e a Terra. 

A racionalidade ambiental, para ele, é uma “reapropriação simbólica do mundo”, um projeto 

civilizatório fundado na diversidade epistêmica e ecológica. 

O saber é um conhecimento que emerge de práticas culturais, modos de vida e relações 

históricas, sendo profundamente enraizado em experiências locais e em dinâmicas 

intersubjetivas. O saber, neste contexto, não é apenas um acúmulo de informações, mas um 

modo de conhecer situado, carregado de ancestralidade, prática e historicidade. Ainda que 

gestado em contextos locais, seu valor não se limita à escala territorial; ele carrega consigo 

epistemologias densas e implicadas com o mundo. 

A distinção entre saber e sabedoria também merece atenção. Enquanto o saber 

representa a construção cultural de conhecimento enraizado em práticas específicas, a 

sabedoria diz respeito à maneira como esse saber é mobilizado para orientar decisões éticas, 

relações sociais e modos de existência. É, portanto, a aplicação reflexiva do conhecimento, 

considerando valores, experiências e vínculos afetivos e espirituais com o ambiente. 

A Etnomatemática, conforme propõe D’Ambrosio (2002), parte do reconhecimento de 

que os saberes matemáticos são culturalmente construídos e, portanto, múltiplos. Ele 

argumenta que: 

Indivíduos e povos têm, ao longo de suas existências e ao longo da história, 

criado e desenvolvido instrumentos de reflexão, de observação, 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

212 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

instrumentos materiais e intelectuais [que chamo ticas] para explicar, 

entender, conhecer, aprender para saber e fazer [que chamo matema] 

como resposta a necessidades de sobrevivência e de transcendência em 

ambientes naturais, sociais e culturais [que chamo etnos]. (D’Ambrosio, 

2002, p. 60) 

Essa perspectiva aponta para uma concepção dinâmica do conhecimento, em constante 

interação com as condições de vida e com os desafios históricos enfrentados por diferentes 

povos. A construção do conhecimento, assim como os comportamentos que dele derivam, é 

modificada à medida que os sujeitos interagem com o ambiente e reconfiguram suas práticas. 

Nesse sentido, o conhecimento está sempre em movimento, em permanente reelaboração. 

A alteridade, como destaca Severino-Filho (2015), é condição essencial do conhecimento. 

O outro — seja ele humano ou mais-que-humano — é parte constituinte da produção de 

sentido. O entendimento que os sujeitos têm de si e do mundo é moldado pelas relações que 

estabelecem com as pessoas, com a terra e com os símbolos culturais que os envolvem. Essa 

perspectiva relacional rompe com a lógica individualista da modernidade e insere o saber em 

uma teia de significações compartilhadas. 

A cultura, nessa perspectiva, constitui-se como um sistema simbólico que organiza as 

práticas, os sentidos e as compreensões do mundo. Geertz (2008) entende a cultura como 

uma teia de significados na qual os sujeitos estão imersos e que orienta suas ações e 

interpretações. Ele afirma que: 

Como sistemas entrelaçados de signos interpretáveis (o que eu chamaria 

símbolos, ignorando as utilizações provinciais), a cultura não é um poder, 

algo ao qual podem ser atribuídos casualmente os acontecimentos sociais, 

os comportamentos, as instituições ou os processos; ela é um contexto, 

algo dentro do qual eles podem ser descritos de forma inteligível – isto é, 

descritos com densidade. (Geertz, 2008, p.10) 

No interior dessas teias culturais, emerge a noção de visão de mundo, que pode ser 

compreendida, conforme Severino-Filho (2015), como um quadro interpretativo abrangente, 

composto por valores, cosmologias, noções de tempo, natureza, sociedade e espiritualidade. 

É essa visão que orienta as formas de viver, de se relacionar e de organizar o conhecimento. 

No caso dos povos indígenas, a visão de mundo está articulada ao ethos comunitário, à 

espiritualidade e ao território. 

Essa relação é exemplificada por Odioiriê (2015), ao descrever os modos de vida dos 

Auwe Uptabi (povo Xavante), para quem o conhecimento está inscrito nos corpos, nos cantos, 

nos rituais, nas plantas e nos objetos: 

Para os Xavante da aldeia Wederã, da Terra Indígena Pimentel Barbosa, 

município de Canarana, os conhecimentos sobre os cerrados, os rios, vales 

e montanhas, a maneira de pensar sobre si e seus semelhantes e outros 

povos, a maneira de realizar suas cerimônias, seus cantos, danças e sonhos, 

os Auwe Uptabi trazem em suas memórias, em seu coração e em seus 

corpos pintados de urucum, carvão e às vezes tinta de jenipapo. O cheiro 

das ervas, as cordinhas amarradas no pulso e as gravatas são usadas como 

seus ancestrais costumavam utilizar. . Para os Auwe Uptabi tudo está 

interligado desde a primeira respiração até o último suspiro. (Mendes, 2015, 

apud, Odioiriê, 2015, p. 22) 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

213 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

Nesse horizonte, a racionalidade ambiental não se apresenta como uma escolha 

metodológica, mas como um imperativo ontológico. A natureza não é percebida como 

recurso, mas como entidade viva, relacional e sagrada. As plantas, por exemplo, são 

compreendidas como seres dotados de alma e consciência, utilizadas não apenas como 

alimento ou remédio, mas como parte integrante de uma rede espiritual e simbólica. Essa 

concepção se expressa em práticas de manejo tradicional, em cantos ritualísticos e no uso 

ancestral de ervas, revelando uma racionalidade que articula ciência, espiritualidade e 

sustentabilidade. 

O vínculo entre saber, língua e território é também um elemento central na produção de 

uma racionalidade indígena. A dissertação de Roseli Manepá Ipaqueri, por exemplo, enfatiza 

a centralidade da língua Balatiponé como forma de resistência cultural, reconexão com o 

território e revitalização dos saberes tradicionais. Ela afirma: 

Esta pesquisa trata de proposta sobre o ensino da língua indígena do povo 

Balatiponé, no contexto escolar e, de alguma forma, está relacionada a 

estratégias de revitalização da língua e da identidade do meu povo. 

(Ipaqueri, 2023, p. 17) 

Nesse contexto, a língua não é apenas um instrumento de comunicação, mas um 

repositório de conhecimento ambiental, técnico e espiritual. Termos como ametá boikú (broto 

de tucum) e akaberiti (sementes de pau-brasil) não apenas nomeiam materiais, mas carregam 

instruções sobre uso, tempo de coleta, qualidade e função. A linguagem, portanto, é um dos 

dispositivos fundamentais na manutenção do saber ambiental e da visão de mundo dos povos 

indígenas. 

Assim, a racionalidade indígena se constitui como uma epistemologia da continuidade: 

entre natureza e cultura, entre linguagem e território, entre memória e futuro. Sua inclusão 

nos espaços formais de produção do conhecimento — como a escola ou a universidade — 

não se faz como assimilação, mas como diálogo intercultural. Um diálogo que exige, antes 

de tudo, escuta e reconhecimento da legitimidade de outras formas de pensar, existir e 

ensinar. 

O ambiente segundo os povos: espiritualidade, território e 

sobrevivência como base da concepção ambiental 

Qual ambiente é esse que emerge das dissertações dos povos indígenas? Não se trata 

de um ambiente entendido como paisagem ou recurso natural a ser explorado, tampouco 

como um espaço externo ao humano. O ambiente, nas concepções que brotam das vozes 

indígenas, é corpo, espírito, tempo e território. É o lugar da vida e da ancestralidade, da 

prática e do cuidado, do movimento cíclico e da interdependência entre os seres. 

A dissertação "Habitar e ser habitado na Terra Indígena do Xingu: as alterações 

ambientais e suas interferências nas práticas culturais do povo Ikpeng", escrita por Kavisgo 

Txicão, revela uma concepção de ambiente profundamente conectada à espiritualidade, à 

temporalidade cíclica e à sobrevivência coletiva. Para os Ikpeng, todo elemento natural possui 

um espírito protetor; o ambiente é vivo, tem donos e exige respeito. Como relata Txicão 

(2022): 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

214 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

No momento que abordamos o termo desenvolvimento sustentável, não 

tem como falar deste sem pensar nas sociedades indígenas que vem a 

milhares de anos lhe dando com isso de uma forma natural, de um jeito 

que permite extrai da natureza apenas o necessário para manter a sua 

sociedade e sua cultura viva. O povo Ikpeng como todos os povos sempre 

teve uma ligação respeitosa e harmoniosa com a natureza [...] Esta ligação 

com a natureza pode ser representada durante rituais de tatuagem, na qual 

os dançarinos incorporam os espíritos para mostrar o respeito que tem com 

ela (Txicão, 2022, p. 30). 

Essa visão rompe com a dicotomia entre natureza e cultura. O ambiente é parte 

constitutiva da existência Ikpeng e suas transformações impactam diretamente as práticas 

culturais e os marcadores de tempo que organizam a vida coletiva. A floração do ipê, o 

comportamento dos animais e os sinais do céu são leituras de um tempo ancestral, hoje 

desestabilizado pelas mudanças climáticas. 

A dissertação também apresenta os seres espirituais como guardiões da natureza: o 

orongo (dono das águas), o momtïng (dono da terra) e o oyoreta (dono da floresta). Esses 

entes espirituais regulam o uso dos recursos e exigem rituais de respeito e licença antes de 

qualquer retirada: 

 

O dono dos rios e lagos é denominado de orongo [...] o dono da terra é 

denominado de momtïng, [...] já o dono da floresta é oyoreta [...] existem 

árvores e animais que são sagrados e devem ser respeitados. Antes de 

retirar qualquer coisa da floresta, deve-se pedir licença aos donos (Txicão, 

2022, p. 33). 

A sustentabilidade, nesse contexto, não é entendida como exploração racional de 

recursos, mas como relação de reciprocidade e cuidado. Os ciclos da natureza determinam 

os momentos de plantar, colher, caçar e celebrar. O uso da terra é regulado por saberes 

ancestrais, como a roça rotativa e os cuidados com o solo, evitando práticas que levem ao 

esgotamento. 

Na dissertação "O céu do povo Manoki e seus ensinamentos sobre a terra", Edivaldo 

Lourival Mampuche apresenta outra expressão dessa relação com o ambiente: o céu como 

fonte de saber e organização social. Para os Manoki, os corpos celestes orientam atividades 

econômicas, sociais e espirituais. Estrelas, lua e sol marcam tempo de caça, plantio, rituais e 

interdições: 

Esta relação de respeito com a natureza e os cuidados são resultados de 

aprendizagem ao longo do tempo [...] os seres sobrenaturais [...] indicam 

caminhos, ensinam respeito, marcam tempo de fazer as oferendas e manter 

o equilíbrio entre meio ambiente e os Manoki (Mampuche, 2022, p. 59). 

O sol (Irehi), por exemplo, guia o ritmo diário e possui significados ligados ao cuidado 

com as crianças e aos momentos de recolhimento. A lua marca eventos sociais e fases da 

agricultura. Estrelas como a Pijãpa jewja anunciam estações e são associadas a aves e caças. 

Há também interpretações espirituais do arco-íris e das cores do entardecer, relacionando o 

cósmico ao ético. 

Essas compreensões revelam uma racionalidade que integra espiritualidade, tempo e 

natureza. Trata-se de uma concepção ambiental transdisciplinar e holística, onde não há 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

215 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

fronteiras entre ciência, vida cotidiana e cosmologia. O ambiente é compreendido como um 

ser vivo, dotado de intenção e potência, com o qual se convive e aprende. 

Nesse sentido, as dissertações analisadas apontam para uma visão de ambiente que 

desafia a ideia ocidental de natureza como paisagem ou recurso. Em vez disso, o ambiente 

aparece como uma dimensão espiritual, territorial, afetiva e existencial. Ao reconhecer essa 

pluralidade de sentidos, somos convocados a repensar os paradigmas da educação 

ambiental, abrindo espaço para racionalidades outras, ancoradas na visão de mundo dos 

povos originários. 

Educação ambiental em perspectiva indígena: o que revelam 

as dissertações analisadas 

A crise da educação ambiental nos moldes ocidentais se manifesta, muitas vezes, na sua 

redução a uma prática técnica, normatizada e desvinculada das dimensões culturais, 

espirituais e territoriais. Ao se limitar a campanhas conservacionistas e abordagens 

instrumentais de "uso racional dos recursos naturais", a educação ambiental hegemônica 

negligencia saberes, valores e cosmologias que sustentam modos de vida baseados na 

reciprocidade e na interdependência. As dissertações analisadas nesta pesquisa revelam 

outras possibilidades: propostas educativas enraizadas na oralidade, na vivência cotidiana, na 

ancestralidade e na relação espiritual com o ambiente. 

No produto educacional apresentado por Edivaldo Lourival Mampuche, o uso das 

histórias em quadrinhos para transmitir a cosmologia do povo Manoki evidencia um caminho 

pedagógico que valoriza a tradição oral e o imaginário coletivo como formas legítimas de 

educar para e com o ambiente. Narrativas como "Josi, o tatu que escondia o dia" e "O Menino 

Manhoso que descobriu o sol" são expressões da racionalidade ambiental Manoki, nas quais 

os elementos naturais são agentes vivos, dotados de intenção e significado. O mundo natural, 

nesse contexto, não é apenas cenário, mas protagonista e educador. 

As histórias transmitem não apenas a explicação sobre os ciclos do dia e da noite, mas 

também valores como o respeito aos donos da natureza e a importância dos rituais e 

oferendas. Essa dimensão simbólica e espiritual revela uma forma de educação que é 

inseparável da cosmologia do povo. O produto pedagógico, ao tornar acessível esse saber 

aos jovens, reforça os vínculos comunitários e a continuidade cultural. 

A dissertação de Makato Tapirapé também aponta nessa direção ao abordar a educação 

por meio das pinturas corporais Apyãwa. As pinturas não são meramente decorativas: são 

formas de transmissão de saberes, de identidade e de organização social. Elas expressam 

relações com os animais, com os peixes, com as árvores e com os espíritos, sendo muitas 

vezes reveladas aos pajés em sonhos. Como relata um dos entrevistados: 

No meu conhecimento próprio sobre o surgimento das pinturas corporais, 

elas ocorreram através de um espírito que somente os pajés podem ver no 

sonho [...]. A pintura que surgiu do peixe era Orowi Ximype [...], outra 

pintura surgiu da Unha de Jacaré, [...] outra pintura surgiu através da arara 

amarela que é uma pintura Kwaxiãra especificamente para as mulheres 

(Tapirapé, 2023, p. 41). 

Essas práticas educativas, centradas na pintura corporal, funcionam como ritos de 

passagem e formas de proteção espiritual. O saber ambiental, nesse caso, se traduz também 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

216 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

em cuidado com os ciclos naturais das plantas utilizadas para tinturas, como o jenipapo e o 

urucum, e na escolha dos lugares de coleta e plantio que garantam a renovação da natureza. 

A educação ambiental que emerge dessas experiências é uma prática coletiva, situada e 

simbólica, orientada por relações de pertencimento e de continuidade com os ancestrais. O 

material pedagógico desenvolvido por Makato é composto por dois instrumentos: um livro 

de narrativas na língua materna e um caderno de atividades com os grafismos, ambos 

destinados a fortalecer a educação escolar indígena de forma coerente com os valores do 

povo Apyãwa. 

A dissertação de Kavisgo Txicão, por sua vez, reforça a importância de uma educação 

ambiental ancorada na espiritualidade e na observação dos ciclos naturais. O produto 

educacional "Viver no Xingu: Cuidar para habitar e habitar para cuidar" foi elaborado em 

língua portuguesa e Ikpeng, com o objetivo de orientar sobre o cuidado com o ambiente a 

partir da prática cotidiana e da cosmologia local. O material reforça que a sustentabilidade, 

para os Ikpeng, é parte de uma relação com os donos da terra, da água e da floresta: 

E preciso manter este olhar índio para valorizar as biodiversidade e recursos 

naturais vivas, vivas porque dependemos dela para viver [...] o homem 

branco com seus conhecimentos tecnológicos [...] precisa conhecer a 

profundo os conhecimentos empíricos indígenas para de fato entender 

como de fato pode se trabalhar a sustentabilidade de uma sociedade 

(Txicão, 2022, p. 33). 

A educação ambiental, para os Ikpeng, está inserida nas práticas de manejo tradicional, 

nos rituais, nas falas dos anciãos, na linguagem dos ciclos naturais e na presença dos espíritos. 

A organização do tempo e do espaço se dá por meio de marcadores naturais, como a 

floração do ipê ou a aparição de certas estrelas. Ensinar a ler o tempo é também ensinar a 

respeitar a vida em todas as suas formas. 

Em conjunto, as dissertações analisadas revelam que a educação ambiental indígena é, 

antes de tudo, territorializada, espiritualizada e ancestral. Nela, o ato de educar para o 

ambiente é inseparável da luta pela manutenção do modo de vida, da identidade coletiva e 

do direito à existência em plenitude. Trata-se de uma educação que não apenas transmite 

informação, mas atualiza uma racionalidade ambiental complexa, tecida entre cosmologias, 

linguagens, rituais e práticas. 

Ao integrar a oralidade, a arte, o sonho, os marcadores celestes e as práticas de manejo, 

essas propostas educativas ampliam a noção de "educar para o ambiente". Elas revelam que 

cuidar da terra é também cuidar da palavra, da memória e do futuro. São formas de educação 

que, ao mesmo tempo em que ensinam a plantar e a colher, ensinam também a resistir, a 

pertencer e a continuar existindo. 

A educação ambiental, na perspectiva dos povos indígenas, é uma pedagogia do 

sagrado e da resistência, onde ensinar é habitar e habitar é cuidar. 

Considerações finais 

Este artigo é o resultado de um recorte da dissertação que, ao longo de sua trajetória, 

buscou compreender e teorizar os saberes e fazeres dos povos indígenas a partir da 

centralidade da visão de mundo como base fundadora de racionalidades outras. Ao 

percorrermos esse caminho, dialogamos com dissertações e produtos educacionais 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

217 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

desenvolvidos por mestres indígenas do PPGECII, que expressam uma concepção densa e 

relacional de ambiente, orientada por lógicas espirituais, práticas e territoriais. 

O que emerge dessas narrativas é uma racionalidade enraizada na ancestralidade, na 

espiritualidade e na reciprocidade com a terra. A concepção de ambiente não se limita à ideia 

de recurso ou paisagem, mas se traduz em corpo, mãe, espírito e tempo cíclico. O saber 

ambiental indígena, registrado nas práticas, narrativas e rituais, rompe com os paradigmas 

fragmentados da modernidade ocidental e propõe uma ecologia do vínculo — onde cuidar 

do mundo é, antes de tudo, cuidar de si e dos seus. 

As contribuições das dissertações analisadas ultrapassam as fronteiras disciplinares e 

desafiam a própria noção de educação ambiental escolarizada. Revelam práticas pedagógicas 

baseadas na oralidade, na observação da natureza, nos rituais e nos vínculos afetivos com o 

território. São experiências que não apenas educam, mas formam o ser em sua totalidade, 

entrelaçando o ecológico, o político e o espiritual. 

No entanto, vivemos tempos em que o discurso sobre a preservação ambiental convive 

com práticas devastadoras. A imagem de uma placa escrita “CUIDE DA NATUREZA, PROTEJA 

A VIDA, EVITE QUEIMADAS” cravada em meio à monocultura de soja, denuncia a 

superficialidade das ações governamentais e a dissociação entre intenção e prática. A 

natureza, apagada e silenciada, resiste — e é nos povos originários que encontramos as pistas 

para reencantar nossa relação com o mundo. 

Figura 01 - A Superficialidade das Ações Governamentais 

 
Fonte: Autor (2024). 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

218 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

Os Iny-Karajá, os Ikpeng, os Manoki, os Apyãwa, os Balatiponé e os Negarotê 

compartilham uma visão de mundo que reconhece o espírito em todas as coisas. Para eles, 

não há separação entre o visível e o invisível, entre o humano e o não humano. Os rios têm 

donos espirituais, as florestas exigem respeito, os animais e as estrelas ensinam sobre os ciclos 

da vida. Tudo é vivo. Tudo está interligado. 

Como nos lembra Haraway (2016), talvez seja hora de imaginar o Chthuluceno — um 

tempo de coexistência radical, em que reconhecemos a teia da vida como espaço de 

interdependência entre humanos e não-humanos. As aldeias, com seus saberes enraizados, 

são refúgios planetários, onde ainda é possível escutar o chamado da terra e aprender a pisar 

leve. 

A espiritualidade, nesses contextos, não é dogma: é cuidado. É prática cotidiana. Está nos 

rituais de menstruação, nas pinturas corporais, na observação das estrelas, nos pedidos de 

licença antes de retirar uma folha da floresta. Está também na resistência diante da 

exploração, na persistência de ensinar os filhos na língua materna, mesmo quando ela foi 

silenciada por políticas de assimilação. 

Retomando a epígrafe da dissertação — “todos são entidades que existem dentro da 

natureza” —, compreendemos que as fronteiras entre o natural, o humano e o espiritual são 

porosas, e que nossa existência só faz sentido em relação com o outro. Esse outro pode ser 

uma árvore, uma ave, um espírito ancestral, uma nascente. Cuidar da natureza, portanto, não 

é uma escolha ética isolada: é um princípio ontológico de pertencimento e continuidade da 

vida. 

E mesmo diante da degradação, há esperança. Porque, como diz um dito que ecoa nos 

territórios de resistência: se cortar, nós brotamos. A sabedoria indígena permanece viva — 

nas palavras dos anciãos, nas mãos das mulheres que colhem jenipapo, no canto que 

reverbera ao redor do fogo, nas escolas que resistem com saberes seus. Ela nos convida a 

reconstruir um outro futuro, onde a educação não seja apenas instrução, mas escuta, vínculo 

e transformação. 

Diante disso, deixamos uma última provocação: Será que estamos prontos para deixar 

de querer salvar a natureza e aprender, com ela, como salvar a nós mesmos? 

 

Referência Bibliográfica  

D’AMBROSIO, U. Etnomatemática: elo entre as tradições e a modernidade. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2002. 

GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro, RJ: LTC, 2008. 

IPAQUERI, R. M. A confecção de artefatos da cultura tradicional Balatiponé como estratégias 

para o ensino da língua materna em escolas indígenas no território Balatiponé-MT. Dissertação 

(Mestrado) Programa de Pós-graduação em Ensino em Contexto Indígena Intercultural- 

PPGECII, Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT, 2023. 

MENDES, Artema Lima e Mel. (Org). Mudanças Climáticas e Percepção Indígena. Cuiabá: 

Operação Amazônia Nativa – OPAN, 2015. 

LEFF, E. Complexidade, racionalidade ambiental e diálogo de saberes. Educação & Realidade, 

v. 34, n. 3, p. 17-24, set./dez. 2009. 



 
Educação Ambiental e saberes indígenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAÙJO 

 

219 

Amazônia | Revista de Educação em Ciências e Matemática | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219. 

LEFF, E. Epistemologia Ambiental. 5ª ed. São Paulo: Cortez, 2010. 

MAMPUCHE, E. L. O céu do Povo Manoki e seus ensinamentos sobre a terra. Dissertação 

(Mestrado) Programa de Pós-graduação em Ensino em Contexto Indígena Intercultural- 

PPGECII, Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT, 2022. 

SEVERINO-FILHO, J. Marcadores de Tempo Apyãwa: A solidariedade entre os povos e o 

ambiente que habitam. Dissertação (Doutorado) — Programa de Pós-Graduação em 

Educação Matemática, Universidade Estadual Paulista “Júlio Mesquita Filho”, Rio Claro, 2015. 

TAPIRAPÉ, M. As pinturas corporais na cosmologia do Povo Apyãwa/Tapirapé. Dissertação 

(Mestrado) Programa de Pós-graduação em Ensino em Contexto Indígena Intercultural- 

PPGECII, Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT, 2023. 

TXICÃO, K. Habitar e ser habitado na Terra Indígena do Xingu: as alterações ambientais e suas 

interferências nas práticas culturais do Povo Ikpeng. Dissertação (Mestrado) Programa de 

Pós-graduação em Ensino em Contexto Indígena Intercultural- PPGECII, Universidade do 

Estado de Mato Grosso- UNEMAT, 2022. 


