ISSN (versdo online): 2317-5125

az()nia

Revista de Educa¢do em Ciéncias e Matemdticas

Fducacdo Ambiental e saberes indigenas:
O que podemos aprender com eles?

Environmental Education and indigenous knowledge: What can we learn
from them?

Lucas Valério Campos'
Jodo Severino-Filho?
Ermnesta da Silva Araujo’

Resumo

Este artigo, recorte da dissertacdo Etnomatematica e Saber Ambiental: os conhecimentos
expressos por povos indigenas nas pesquisas académicas do PPGECII/UNEMAT, tem como
objetivo compreender e teorizar os saberes e fazeres dos povos indigenas a partir da
centralidade da visdo de mundo como base fundadora de racionalidades outras. Adotando
abordagem qualitativa e metodologia da Historia Oral, a pesquisa analisou dissertacées,
produtos educacionais e entrevistas com mestrandos indigenas do PPGECII. Os resultados
revelam que a etnomatematica se apresenta como a manifestacdo do saber — um
conhecimento impregnado pela préatica, pela ancestralidade e pelo contexto em que €
produzido —, enquanto a racionalidade ambiental indigena emerge de uma concepcao
relacional de ambiente, onde espiritualidade, territério e corpo se entrelacam. Concluimos
que é a visao de mundo que orienta a racionalidade — e ndo o contrario —, e que 0s saberes
indigenas desafiam os paradigmas fragmentados da modernidade, propondo uma ecologia
dos saberes.

Palavras chave: Etnomatematica; Racionalidade Ambiental Indigena; Saber Ambiental.

Abstract

This article, drawn from the dissertation Ethnomathematics and Environmental Knowledge:
the knowledge expressed by Indigenous peoples in academic research at PPGECII/UNEMAT,
aims to understand and theorize Indigenous ways of knowing and doing, emphasizing
worldview as the foundation of alternative rationalities. Employing a qualitative approach and
Oral History methodology, the research analyzed theses, educational products, and interviews
with Indigenous master's students from PPGECII. The results reveal ethnomathematics as an
expression of knowledge—rooted in practice, ancestry, and context—while Indigenous
environmental rationality emerges from a relational conception of environment, where
spirituality, land, and body are interconnected. We conclude that it is worldview that guides
rationality—not the other way around—and that Indigenous knowledge challenges
fragmented modern paradigms, proposing an ecology of knowledges.

Keywords:  Ethnomathematics; Indigenous Environmental Rationality;  Environmental
Knowledge.

! Universidade do Estado de Mato Grosso - UNEMAT | lucas.valerio@unemat.br
2 Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT | joaofilho@unemat.br
3 Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT | ernesta.araujo@unemat.br

205



Introducdo

O modelo civilizatério ocidental, estruturado sob a l6gica do capitalismo, consolidou-se
como uma maquina de acumulacdo que desconsidera os limites naturais e sociais. Essa
racionalidade, orientada pelo lucro imediato e pela exploracdo irrestrita, contribui para a
devastacdo ambiental e para o aprofundamento das desigualdades. Ao externalizar os custos
socioambientais de suas praticas, o sistema transfere os impactos negativos a coletividade e
a natureza, enquanto os lucros permanecem concentrados. Como destaca Leff (2002), essa
racionalidade econdmica e instrumental entra em contradicdo com a sustentabilidade
ecolodgica e com a justica social.

Em resposta a esse cenario, Enrique Leff propde a construcdo de uma racionalidade
ambiental, fundada na complexidade, na ética ecoldgica e na valorizacdo de saberes
historicamente marginalizados. Essa racionalidade nao se reduz a soma de disciplinas
cientificas com enfoque ambiental, mas se sustenta no que o autor denomina de saber
ambiental — uma forma de conhecimento enraizada em praticas sociais, cosmologias e
vinculos com os territorios. Ela rompe com o paradigma da fragmentacdo e prop8e uma
perspectiva transdisciplinar, capaz de integrar dimensées ecoldgicas, espirituais, culturais e
politicas.

Entre os povos indigenas, essa racionalidade ja € vivida ha gerac6es. Suas praticas de
manejo sustentavel, sua relacdo com a terra e sua compreensao do tempo e do espago
constituem um corpo de saber ancestral que ndo se op&e a natureza, mas dela faz parte. O
saber indigena é dinamico, continuamente atualizado e profundamente conectado a
ancestralidade. Ele se atualiza a medida que os povos interagem com o ambiente e com
outros povos.

Esses saberes tém sido registrados em dissertacbes e produtos educacionais
desenvolvidos no Programa de P&s-Graduacao em Ensino em Contexto Indigena Intercultural
(PPGECII), da Universidade do Estado de Mato Grosso (UNEMAT). O programa representa
um espaco de formagdo académica voltado especificamente para pesquisadores indigenas,
com uma proposta curricular que valoriza a diversidade epistémica e aposta na
transdisciplinaridade como caminho formativo.

A dissertacdo que da origem a este artigo teve como horizonte compreender como 0s
saberes e fazeres dos povos indigenas, expressos nas dissertacées, produtos educacionais e
narrativas dos mestrandos e egressos do PPGECII/UNEMAT, constituem formas proprias de
racionalidade e de saber ambiental. O caminho trilhado foi guiado por uma abordagem
qualitativa, sustentada na metodologia da Historia Oral, e ancorada em um dialogo respeitoso
entre diferentes formas de conhecimento.

Os principais achados evidenciam que, para 0s povos indigenas com 0s quais
dialogamos, é a visdo de mundo que orienta a racionalidade — e ndo o contrario. A
racionalidade, nesse contexto, ndo é apenas uma forma de pensar, mas uma forma de existir.
Ela emerge de cosmovisGes que compreendem o ambiente como um ente vivo e sagrado,
inseparavel da espiritualidade, da coletividade, do tempo ciclico e da ética da reciprocidade.
A concepcdo de ambiente ndo se reduz a um espaco fisico ou recurso a ser explorado, mas
se traduz em territério vivido, sentido e protegido, por onde transitam saberes, memorias,
espiritos e vinculos ancestrais.

A pesquisa também revela que a educacao ambiental, nas perspectivas indigenas, ndo é
uma agao técnica ou pontual, mas um modo de vida transmitido por meio da oralidade, da
pratica comunitaria e da espiritualidade. Da mesma forma, a Etnomatematica, longe de ser

206



uma simples “traducdo” da matematica ocidental, expressa modos proprios de organizar o
mundo a partir de légicas, grafismos, ritmos e temporalidades que nascem de suas relacées
com a terra e com os seres que nela habitam.

Ao longo deste trabalho, nos aproximamos de um conhecimento que resiste a
fragmentacao, que nao separa razdo e emogdo, corpo e territdrio, ciéncia e espiritualidade.
O que os povos indigenas nos oferecem ndo é apenas um acervo de praticas sustentaveis ou
saberes Uteis ao combate a crise ecoldgica — € uma outra forma de estar no mundo. Uma
forma em que cuidar da terra é cuidar da vida, onde ensinar € também rezar, cantar, pintar,
narrar, curar.

Em um tempo marcado por desequilibrios climaticos, perdas de biodiversidade e crises
existenciais, os saberes indigenas emergem como fardis. Eles nos convocam a romper com a
racionalidade extrativista e a escutar outras epistemes, outras ontologias, outras formas de
vida. Como lembra Ailton Krenak, talvez o maior gesto politico seja “pisar leve” sobre a terra.
E, ao longo desta pesquisa, aprendemos que ha muitos passos ancestrais que ja ensinam esse
caminho — basta ouvir, respeitar e caminhar junto.

Visdo de mundo e racionalidade: fundamentos
epistemoldgicos

Em discussdes acerca da interpretacao de cultura, Geertz (2008) afirma que é possivel
designar as caracteristicas sociais, afetivas, estéticas e morais que moldam o comportamento
de um grupo cultural especifico, juntamente com seus elementos de valor, pelo termo 'Ethos,
0 qual constitui o carater, o tom e a qualidade de vida desse grupo. Cada cultura possui sua
propria organizacdo, de acordo com sua criatividade, necessidades, costumes, o espirito
motivador das ideias e a relacdo que estabelece consigo mesma e com o ambiente ao seu
redor.

Nesse sentido, as perspectivas existenciais e cognitivas dessa cultura podem ser
designadas pela expressdo 'Visdo de Mundo', conforme Severino-Filho (2015, p. 128),
podendo ser representada por um quadro que contém as ideias mais abrangentes sobre a
ordem das coisas. Essa visdo engloba como o grupo vé sua realidade, incluindo seu conceito
de natureza, sua propria identidade e sua concepcao de sociedade.

Para Severino-Filho (2015), é a partir da visdo de mundo, ou em conjunto com ela, que
se elaboram as cosmologias indigenas. A visao influencia a forma como eles interpretam o
mundo ao seu redor e molda sua cultura e valores. Assim, podemos afirmar que a
racionalidade é mediada pelo Ethos e pela visdo de mundo.

As comunidades indigenas mantém uma profunda e harmoniosa relagdo com o
ambiente natural, oferecendo valiosas licbes sobre uma racionalidade ambiental que
contrasta com muitas perspectivas ocidentais. Para as culturas indigenas, a natureza ndo é
apenas um recurso a ser explorado, mas um parceiro intrinseco e sagrado. Essas comunidades
mantém uma compreensao holistica do ambiente, onde as plantas, os animais e o proprio
ecossistema sdo vistos como elementos interconectados de um todo maior. Esse
entendimento se alicerca em séculos de observacao, experimentacao e adaptacao, resultando
em um vasto conhecimento etnobotanico sobre plantas medicinais, alimentos, rituais e
cosmovisdo ambiental. Conforme destaca Severia Odiorié (2015):

207



Para os Xavante da aldeia Wederd, da Terra Indigena Pimentel Barbosa,
municipio de Canarana, os conhecimentos sobre os cerrados, os rios, vales
e montanhas, a maneira de pensar sobre si e seus semelhantes e outros
povos, a maneira de realizar suas cerimdnias, seus cantos, dangas e sonhos,
os Auwe Uptabi trazem em suas memaorias, em seu coragdo e em seus
corpos pintados de urucum, carvao e as vezes tinta de jenipapo. O cheiro
das ervas, as cordinhas amarradas no pulso e as gravatas sdo usadas como
seus ancestrais costumavam utilizar. Para os Auwe Uptabi tudo esta
interligado desde antes do nascimento, quando os pais se preparam
utilizando banho de ervas, cordinhas nos pulsos e tornozelos. Preparam-se
para gerarem os filhos e depois, apds o parto, cuidar do crescimento da
crianga. Tudo esta interligado desde a primeira respiragdo até o Ultimo
suspiro (Mendes, 2015, apud, Odioirig, 2015, p. 22).

Um aspecto fundamental da racionalidade ambiental indigena é a capacidade de
equilibrar o uso dos ambientes naturais com sua conservacdo a longo prazo. Praticas de
manejo sustentavel, como a coleta seletiva de plantas medicinais e a agricultura tradicional,
refletem a compreensdo de que a expropriacdo desses ambientes pode desestabilizar os
ecossistemas e prejudicar o bem-estar das comunidades.

E importante ressaltar que as comunidades indigenas veem as plantas ndo apenas como
fontes de alimentos e remédios, mas também como seres dotados de alma e consciéncia
propria. Essa cosmovisao reconhece a importancia espiritual das plantas e as incorpora em
rituais e praticas de pajelanca, demonstrando uma ligagcdo profunda e espiritual com o
ambiente natural.

A partir dessa perspectiva, 0 ambiente deixa de ser apenas o espaco fisico para se
constituir como um campo em que as identidades, saberes e relacdes humanas se entrelacam
com o mundo natural. O conceito de "real negado" traz a tona a ideia de uma realidade que
foi distorcida ou ocultada por uma razdo totalitaria, que impde uma visdo reducionista e
homogénea, como as que vemos na globalizagao e na ecologia, as quais buscam padronizar
a forma de ver o mundo. A critica de Ailton Krenak (2015) é precisamente essa: ele questiona
a visdo antropocéntrica e reducionista do ser humano sobre a natureza, que tende a ignorar
a interdependéncia e o equilibrio necessario entre os seres humanos e o ambiente:

N&o entenderam os alertas que nossos antigos sempre deram, sobre pisar
com cuidado na Terra, este imenso jardim da criagdo, onde tudo esta
interligado, desde a mais elevada montanha ao menor organismo que
medra nos liquens e caules das pequenas ervas do campo. Muito antes dos
complexos sistemas de medicao e monitoramento dos brancos darem o
sinal de perigo, nossos avos j& mostravam como Nnossas cacas iam se
afastando das aldeias e muitas de nossas plantas medicinais desapareciam
de seus habitats, como ocorreu na nossa regido do Médio Rio Doce, onde
vive 0 povo Krenak. Mas isto ndo importava para os colonos, afinal quem
fazia uso daqguelas plantas ou animais eram somente os indios. Os colonos
buscavam nas farmacias o seu remédio e no armazém o seu alimento. Com
isto, as plantas que eram a base de nossas medicinas foram desparecendo.
Suas cidades substituiram as nossas matas e florestas, seus pastos e
rebanhos ocuparam o lugar dos animais silvestres (Mendes, 2015, apud,
Krenak, 2015, p. 17).

208



O ambiente, assim, é mais do que a soma de elementos objetivos e cientificos. Ele €
também subjetivo, complexo e se relaciona com as percep¢des e experiéncias individuais e
coletivas. Em vez de ser um conhecimento exato e acumulado, o saber ambiental se inscreve
no campo da imperfeicao, da incompletude e da pluralidade, em oposicao a uma visao
totalitaria que busca sistematizar e uniformizar tudo.

O saber ambiental, segundo Leff (2009), € uma forma de conhecimento que transcende
os limites das disciplinas académicas tradicionais. Valoriza-se a diversidade de saberes,
reconhecendo que os desafios ambientais sdo complexos e interconectados. Isso implica a
incorporacdo do conhecimento cientifico convencional, mas também do conhecimento
tradicional de comunidades locais e indigenas, bem como das perspectivas filosoficas e éticas.

Esse saber ambiental ndo se limita apenas a acumulagéo de informacées, mas também
incorpora uma dimensdo critica. Devemos questionar as estruturas sociais, politicas e
econdmicas que contribuem para a degradacao ambiental. Isso implica uma analise das
relagdes de poder e dos sistemas de valores que moldam a forma como interagimos com o
ambiente.

O saber ambiental & uma epistemologia politica que busca dar
sustentabilidade a vida; constitui um saber que vincula os potenciais
ecoldgicos e a produtividade neguentrépica do planeta com a criatividade
cultural dos povos que o habitam. Muda o olhar do conhecimento e com
isso transforma as condicdes do saber no mundo na relacdo que estabelece
0 ser com o pensar, com o conhecer e o atuar no mundo (Leff, 2009, p. 18).

O ambiente, portanto, € um espaco dinamico de contraditorias interacdes, tanto
exteriores quanto interiores, que desafiam as noces fixas de objetividade e de conhecimento
cientifico rigido, como diz Leff:

O ambiente ndo é somente um objeto complexo, mas que esta integrado
pelas identidades multiplas que configuram uma nova racionalidade, a qual
acolhe diversas racionalidades culturais e abre diferentes mundos de vida
(Leff, 2009, p. 21).

O saber ambiental ndo se limita ao dominio da biologia ou da ecologia; ele vai aléem do
entendimento das externalidades e das teorias cientificas que abordam o ambiente. Trata-se
de uma construgdo coletiva de sentidos e de identidades compartilhadas que geram
diferentes significados culturais, com o proposito de enfrentar a complexidade emergente e
garantir um futuro sustentavel. Esse saber é, assim, inseparavel do poder que permeia todo
o conhecimento e do ser que sustenta e configura as identidades, revelando-se como uma
préatica transformadora da relacdo entre o individuo, o mundo e a natureza.

O saber ambiental implica uma reapropriacdo do mundo e da natureza, construindo
estratégias que se expandem para além das divisdes tradicionais entre areas do
conhecimento. Na ciéncia moderna, esse saber foi fragmentado, mas aqueles que convivem
com comunidades indigenas, ribeirinhas ou populagdes que vivem longe dos grandes centros
urbanos tém uma percepcao sensivel da natureza que transcende essa fragmentacdo, como
afirma Txicdo (2022):

Pode se perceber que a uma teia de ligagdo ampla com relagdo com a
natureza e seus recursos naturais, por este motivo os lkpeng acreditam que
tudo que esta ocorrendo atualmente, sdo fendmenos provocadas pelos
entes da natureza. E preciso manter este olhar indio para valorizar as

209



biodiversidade e recursos naturais vivas, vivas porque dependemos dela
para viver. O homem branco com seus conhecimentos tecnoldgicos, que
se consideram desenvolvidos precisa conhecer a profundo os
conhecimentos empiricos indigenas para de fato entender como de fato
pode se trabalhar a sustentabilidade de uma sociedade (Txicdo, 2022, p.
30).

Na perspectiva lkpeng, a sustentabilidade envolve uma relacdo de cuidado e equilibrio
com a terra, onde cada acdo humana deve considerar o impacto sobre os seres espirituais,
como 0 orongo e 0 momting, que protegem e garantem a saude dos elementos naturais.
Essa concepcdo se baseia na ideia de que o territério € um espaco sagrado, e os elementos
naturais — rios, florestas, animais — sdo vistos como parentes e guias espirituais, exigindo
respeito e praticas harmonicas.

Nas visBes espirituais dos pajés lkpeng, cada ecossistema tem o seu dono
conforme nos relata Melobo lkpeng, lider espiritual, “O dono dos rios e
lagos e denominado de (orongo). e quando o se faz mal uso dos recursos
naturais do local como peixes e outros seres vivos, pode provocar
tempestades ou fazer mal a pessoas, o dono da terra e denominado de
(momting), a fartura de produtos da roca depende da boa vontade dele, ja
o dono da floresta e (oyoreta), ela protege toda a natureza e seres vivos
nela presente, por este motivo os lkpeng tem muito cuidado na utilizaggo
dos recursos naturais, pois existem arvores animais que sdo sagradas e
devem ser respeitadas, antes de retirar qualquer coisa da floresta deve se
pede licenca aos donos” (Txicdo, 2022, p. 33).

As acbes do povo sdo orientadas por marcadores de tempo e rituais que guiam as
atividades econdmicas e sociais da comunidade. A pesca, por exemplo, é realizada em
periodos especificos do ano, respeitando os ciclos de reproducao dos peixes e garantindo
que a natureza se regenere. De forma similar, o plantio seqgue as fases da lua e outras
indicacBes naturais, como a floracdo de certas arvores, para garantir que a terra seja fértil e
respeite 0s ritmos naturais.

Pode se perceber que a uma teia de ligagdo ampla com relacdo com a
natureza e seus recursos naturais, por este motivo os lkpeng acreditam que
tudo que esta ocorrendo atualmente, sdo fendmenos provocadas pelos
entes da natureza. E preciso manter este olhar indio para valorizar as
biodiversidade e recursos naturais vivas, vivas porque dependemos dela
para viver. O homem branco com seus conhecimentos tecnoldgicos, que
se consideram desenvolvidos precisa conhecer a profundo o0s
conhecimentos empiricos indigenas para de fato entender como de fato
pode se trabalhar a sustentabilidade de uma sociedade (Txicdo, 2022, p.
33).

Os lkpeng também evitam praticas que esgotem os elementos da natureza, como o uso
excessivo de éareas de cultivo ou o desmatamento intensivo. Eles utilizam técnicas de roca
rotativa, permitindo que a terra descanse entre colheitas, preservando o solo e evitando a
degradagéo. Em vez de utilizarem produtos quimicos, eles confiam nos conhecimentos
produzidos e difundidos pelos ancidos sobre plantas medicinais e técnicas de manejo que
preservam a saude do solo e a biodiversidade.

210



Podemos perceber que existe um movimento ciclico da natureza, onde os seres
humanos sao parte de uma rede de reciprocidade com o ambiente. Txicdo evidencia como a
pratica de atividades como a pesca e o plantio de acordo com os ciclos naturais assegura nao
sO a subsisténcia, mas também a espiritualidade e a coesdo cultural dos lkpeng.

Para essas pessoas, 0 conhecimento nao é compartimentado em especialidades; ele é
holistico, interligando diversas areas de saber em uma visdo integrada e pratica da realidade.
Assim, seu entendimento do mundo nado é separado, e o saber se manifesta de forma fluida
e indissociavel, como uma unidade que abarca aspectos do ser, do ambiente e das rela¢bes
culturais, como podemos observar também na matematica e em outros campos do
conhecimento.

Teorias enraizadas: articulando Leff, Etnomatematica e os
saberes expressos nas dissertagdes

A elaboracdo tedrica deste artigo nao se da por imposicdo de uma moldura conceitual
externa aos dados, mas por uma imersdo nas narrativas, imagens e sentidos que emergem
das dissertacGes analisadas. Mais do que aplicar autores, trata-se de dialogar com eles a partir
de uma escuta atenta as epistemologias que brotam dos textos produzidos por sujeitos
indigenas que vivenciam e teorizam seus mundos a partir de légicas proprias.

Nesse sentido, dois referenciais se revelam férteis: a racionalidade ambiental proposta
por Enrique Leff e 0 campo da etnomatematica, principalmente a partir das proposi¢des de
Ubiratan D’Ambrosio.

Leff (2010) propde uma critica profunda a racionalidade moderna, tecnocientifica e
econdmica, argumentando que ela descola o conhecimento da vida, instrumentaliza a
natureza e apaga outras formas de saber. Em oposicdo, propde a racionalidade ambiental
como uma racionalidade outra — ndo como negacdo da ciéncia, mas como deslocamento
epistemoldgico que reintegra os saberes, os sentidos e os vinculos entre o humano e a Terra.
A racionalidade ambiental, para ele, € uma “reapropriacao simbdlica do mundo”, um projeto
civilizatorio fundado na diversidade epistémica e ecoldgica.

O saber € um conhecimento que emerge de praticas culturais, modos de vida e relacdes
histéricas, sendo profundamente enraizado em experiéncias locais e em dindmicas
intersubjetivas. O saber, neste contexto, ndo é apenas um acumulo de informacdes, mas um
modo de conhecer situado, carregado de ancestralidade, pratica e historicidade. Ainda que
gestado em contextos locais, seu valor ndo se limita a escala territorial; ele carrega consigo
epistemologias densas e implicadas com o mundo.

A distincdo entre saber e sabedoria também merece atencdo. Enquanto o saber
representa a construcao cultural de conhecimento enraizado em praticas especificas, a
sabedoria diz respeito a maneira como esse saber é mobilizado para orientar decisdes éticas,
relacBes sociais e modos de existéncia. E, portanto, a aplicacdo reflexiva do conhecimento,
considerando valores, experiéncias e vinculos afetivos e espirituais com o ambiente.

A Etnomatematica, conforme prop&e D'Ambrosio (2002), parte do reconhecimento de
que os saberes matematicos sdo culturalmente construidos e, portanto, multiplos. Ele
argumenta que:

Individuos e povos tém, ao longo de suas existéncias e ao longo da historia,
criado e desenvolvido instrumentos de reflexdo, de observacao,

21



instrumentos materiais e intelectuais [que chamo ticas] para explicar,
entender, conhecer, aprender para saber e fazer [que chamo matema]
como resposta a necessidades de sobrevivéncia e de transcendéncia em
ambientes naturais, sociais e culturais [que chamo etnos]. (D’Ambrosio,
2002, p. 60)

Essa perspectiva aponta para uma concepcao dinamica do conhecimento, em constante
interagdo com as condigdes de vida e com os desafios histéricos enfrentados por diferentes
povos. A construcao do conhecimento, assim como 0s comportamentos que dele derivam, é
modificada a medida que os sujeitos interagem com o ambiente e reconfiguram suas praticas.
Nesse sentido, o conhecimento esta sempre em movimento, em permanente reelaboracdo.

A alteridade, como destaca Severino-Filho (2015), é condicdo essencial do conhecimento.
O outro — seja ele humano ou mais-que-humano — é parte constituinte da producao de
sentido. O entendimento que os sujeitos tém de si e do mundo é moldado pelas rela¢bes que
estabelecem com as pessoas, com a terra e com os simbolos culturais que os envolvem. Essa
perspectiva relacional rompe com a logica individualista da modernidade e insere o saber em
uma teia de significacbes compartilhadas.

A cultura, nessa perspectiva, constitui-se como um sistema simbdlico que organiza as
praticas, os sentidos e as compreensées do mundo. Geertz (2008) entende a cultura como
uma teia de significados na qual os sujeitos estdo imersos e que orienta suas acdes e
interpretacées. Ele afirma que:

Como sistemas entrelagados de signos interpretaveis (0 que eu chamaria
simbolos, ignorando as utiliza¢8es provinciais), a cultura ndo é um poder,
algo ao qual podem ser atribuidos casualmente os acontecimentos sociais,
0s comportamentos, as instituicdes ou 0s processos; ela é um contexto,
algo dentro do qual eles podem ser descritos de forma inteligivel — isto é,
descritos com densidade. (Geertz, 2008, p.10)

No interior dessas teias culturais, emerge a nocdo de visdo de mundo, que pode ser
compreendida, conforme Severino-Filho (2015), como um quadro interpretativo abrangente,
composto por valores, cosmologias, nogdes de tempo, natureza, sociedade e espiritualidade.
F essa visdo que orienta as formas de viver, de se relacionar e de organizar o conhecimento.
No caso dos povos indigenas, a visdo de mundo estd articulada ao ethos comunitario, a
espiritualidade e ao territorio.

Essa relacdo € exemplificada por Odioirié (2015), ao descrever os modos de vida dos
Auwe Uptabi (povo Xavante), para quem o conhecimento esta inscrito nos corpos, nos cantos,
nos rituais, nas plantas e nos objetos:

Para os Xavante da aldeia Wederd, da Terra Indigena Pimentel Barbosa,
municipio de Canarana, os conhecimentos sobre os cerrados, os rios, vales
e montanhas, a maneira de pensar sobre si e seus semelhantes e outros
povos, a maneira de realizar suas cerimonias, seus cantos, dancas e sonhos,
os Auwe Uptabi trazem em suas memorias, em seu coracdo e em seus
corpos pintados de urucum, carvao e as vezes tinta de jenipapo. O cheiro
das ervas, as cordinhas amarradas no pulso e as gravatas sdo usadas como
seus ancestrais costumavam utilizar. . Para os Auwe Uptabi tudo esta
interligado desde a primeira respiragdo até o ultimo suspiro. (Mendes, 2015,
apud, Odioirié, 2015, p. 22)

212



Nesse horizonte, a racionalidade ambiental ndo se apresenta como uma escolha
metodoldgica, mas como um imperativo ontoldgico. A natureza ndo é percebida como
recurso, mas como entidade viva, relacional e sagrada. As plantas, por exemplo, sdo
compreendidas como seres dotados de alma e consciéncia, utilizadas ndo apenas como
alimento ou remédio, mas como parte integrante de uma rede espiritual e simbdlica. Essa
concepcdo se expressa em praticas de manejo tradicional, em cantos ritualisticos e no uso
ancestral de ervas, revelando uma racionalidade que articula ciéncia, espiritualidade e
sustentabilidade.

O vinculo entre saber, lingua e territorio é também um elemento central na producdo de
uma racionalidade indigena. A dissertacdo de Roseli Manepa Ipaqueri, por exemplo, enfatiza
a centralidade da lingua Balatiponé como forma de resisténcia cultural, reconexdo com o
territorio e revitalizacdo dos saberes tradicionais. Ela afirma:

Esta pesquisa trata de proposta sobre o ensino da lingua indigena do povo
Balatiponé, no contexto escolar e, de alguma forma, esta relacionada a
estratégias de revitalizagdo da lingua e da identidade do meu povo.
(Ipaqueri, 2023, p. 17)

Nesse contexto, a lingua ndo é apenas um instrumento de comunicagdo, mas um
repositério de conhecimento ambiental, técnico e espiritual. Termos como ameta boiku (broto
de tucum) e akaberiti (sementes de pau-brasil) ndo apenas nomeiam materiais, mas carregam
instrucdes sobre uso, tempo de coleta, qualidade e funcdo. A linguagem, portanto, é um dos
dispositivos fundamentais na manutencao do saber ambiental e da visao de mundo dos povos
indigenas.

Assim, a racionalidade indigena se constitui como uma epistemologia da continuidade:
entre natureza e cultura, entre linguagem e territorio, entre memaria e futuro. Sua incluséo
nos espacos formais de producdo do conhecimento — como a escola ou a universidade —
ndo se faz como assimilagdo, mas como didlogo intercultural. Um dialogo que exige, antes
de tudo, escuta e reconhecimento da legitimidade de outras formas de pensar, existir e
ensinar.

O ambiente segundo os povos: espiritualidade, territério e
sobrevivéncia como base da concepgdo ambiental

Qual ambiente é esse que emerge das dissertacdes dos povos indigenas? N&o se trata
de um ambiente entendido como paisagem ou recurso natural a ser explorado, tampouco
como um espago externo ao humano. O ambiente, nas concepcdes que brotam das vozes
indigenas, é corpo, espirito, tempo e territério. E o lugar da vida e da ancestralidade, da
pratica e do cuidado, do movimento ciclico e da interdependéncia entre os seres.

A dissertacdo "Habitar e ser habitado na Terra Indigena do Xingu: as alteracdes
ambientais e suas interferéncias nas praticas culturais do povo lkpeng", escrita por Kavisgo
Txicao, revela uma concepgdo de ambiente profundamente conectada a espiritualidade, a
temporalidade ciclica e a sobrevivéncia coletiva. Para os lkpeng, todo elemento natural possui
um espirito protetor; o ambiente é vivo, tem donos e exige respeito. Como relata Txicdo
(2022):

213



No momento que abordamos o termo desenvolvimento sustentavel, ndo
tem como falar deste sem pensar nas sociedades indigenas que vem a
milhares de anos Ihe dando com isso de uma forma natural, de um jeito
que permite extrai da natureza apenas O necessario para manter a sua
sociedade e sua cultura viva. O povo lkpeng como todos os povos sempre
teve uma ligagdo respeitosa e harmoniosa com a natureza [...] Esta ligagéo
com a natureza pode ser representada durante rituais de tatuagem, na qual
0s dangarinos incorporam os espiritos para mostrar o respeito que tem com
ela (Txicdo, 2022, p. 30).

Essa visao rompe com a dicotomia entre natureza e cultura. O ambiente € parte
constitutiva da existéncia lkpeng e suas transformacdes impactam diretamente as praticas
culturais e os marcadores de tempo que organizam a vida coletiva. A floracdo do ipé, o
comportamento dos animais e 0s sinais do céu sdo leituras de um tempo ancestral, hoje
desestabilizado pelas mudancas climaticas.

A dissertacao também apresenta os seres espirituais como guardides da natureza: o
orongo (dono das aguas), o momting (dono da terra) e o oyoreta (dono da floresta). Esses
entes espirituais regulam o uso dos recursos e exigem rituais de respeito e licenca antes de
qualquer retirada:

O dono dos rios e lagos € denominado de orongo [...] o dono da terra é
denominado de momting, [..] j4 o dono da floresta é oyoreta |[..] existem
arvores e animais que sdo sagrados e devem ser respeitados. Antes de
retirar qualquer coisa da floresta, deve-se pedir licenca aos donos (Txicdo,
2022, p. 33).

A sustentabilidade, nesse contexto, ndo é entendida como exploracdo racional de
recursos, mas como relagdo de reciprocidade e cuidado. Os ciclos da natureza determinam
os momentos de plantar, colher, cacar e celebrar. O uso da terra é regulado por saberes
ancestrais, como a roga rotativa e os cuidados com o solo, evitando praticas que levem ao
esgotamento.

Na dissertacdo "O céu do povo Manoki e seus ensinamentos sobre a terra", Edivaldo
Lourival Mampuche apresenta outra expressao dessa relagdo com o ambiente: o céu como
fonte de saber e organizacao social. Para os Manoki, 0s corpos celestes orientam atividades
econdmicas, sociais e espirituais. Estrelas, lua e sol marcam tempo de caga, plantio, rituais e
interdicoes:

Esta relacdo de respeito com a natureza e os cuidados sdo resultados de
aprendizagem ao longo do tempo [...] 0s seres sobrenaturais [...] indicam

caminhos, ensinam respeito, marcam tempo de fazer as oferendas e manter
o equilibrio entre meio ambiente e os Manoki (Mampuche, 2022, p. 59).

O sol (Irehi), por exemplo, guia o ritmo diario e possui significados ligados ao cuidado
com as criangas e aos momentos de recolhimento. A lua marca eventos sociais e fases da
agricultura. Estrelas como a Pijdpa jewja anunciam estacdes e sao associadas a aves e cacas.
Ha também interpretac¢8es espirituais do arco-iris e das cores do entardecer, relacionando o
cosmico ao ético.

Essas compreensées revelam uma racionalidade que integra espiritualidade, tempo e
natureza. Trata-se de uma concepgdo ambiental transdisciplinar e holistica, onde nao ha

214



fronteiras entre ciéncia, vida cotidiana e cosmologia. O ambiente é compreendido como um
ser vivo, dotado de intencdo e poténcia, com o qual se convive e aprende.

Nesse sentido, as dissertacBes analisadas apontam para uma visao de ambiente que
desafia a ideia ocidental de natureza como paisagem ou recurso. Em vez disso, o ambiente
aparece como uma dimensdo espiritual, territorial, afetiva e existencial. Ao reconhecer essa
pluralidade de sentidos, somos convocados a repensar os paradigmas da educacao
ambiental, abrindo espaco para racionalidades outras, ancoradas na visdao de mundo dos
pOVOS Originarios.

Educagdo ambiental em perspectiva indigena: o que revelam
as dissertacdes analisadas

A crise da educacdo ambiental nos moldes ocidentais se manifesta, muitas vezes, na sua
reducdo a uma pratica técnica, normatizada e desvinculada das dimensdes culturais,
espirituais e territoriais. Ao se limitar a campanhas conservacionistas e abordagens
instrumentais de "uso racional dos recursos naturais’, a educacao ambiental hegemonica
negligencia saberes, valores e cosmologias que sustentam modos de vida baseados na
reciprocidade e na interdependéncia. As dissertacdes analisadas nesta pesquisa revelam
outras possibilidades: propostas educativas enraizadas na oralidade, na vivéncia cotidiana, na
ancestralidade e na relacdo espiritual com o ambiente.

No produto educacional apresentado por Edivaldo Lourival Mampuche, o uso das
histérias em quadrinhos para transmitir a cosmologia do povo Manoki evidencia um caminho
pedagdgico que valoriza a tradicdo oral e o imaginario coletivo como formas legitimas de
educar para e com o ambiente. Narrativas como "Josi, o tatu que escondia o dia" e "O Menino
Manhoso que descobriu o sol" sao expressées da racionalidade ambiental Manoki, nas quais
0s elementos naturais séo agentes vivos, dotados de intencdo e significado. O mundo natural,
nesse contexto, Ndo é apenas cenario, mas protagonista e educador.

As historias transmitem ndo apenas a explicacao sobre os ciclos do dia e da noite, mas
também valores como o respeito aos donos da natureza e a importancia dos rituais e
oferendas. Essa dimensdo simbdlica e espiritual revela uma forma de educacdo que é
inseparavel da cosmologia do povo. O produto pedagdgico, ao tornar acessivel esse saber
aos jovens, reforca os vinculos comunitarios e a continuidade cultural.

A dissertacao de Makato Tapirapé também aponta nessa direcdo ao abordar a educa¢do
por meio das pinturas corporais Apydwa. As pinturas ndo sdo meramente decorativas: sao
formas de transmissdo de saberes, de identidade e de organizacao social. Elas expressam
relacbes com 0s animais, com 0s peixes, com as arvores e com 0s espiritos, sendo muitas
vezes reveladas aos pajés em sonhos. Como relata um dos entrevistados:

No meu conhecimento préprio sobre o surgimento das pinturas corporais,
elas ocorreram através de um espirito que somente o0s pajés podem ver no
sonho [..]. A pintura que surgiu do peixe era Orowi Ximype [..], outra
pintura surgiu da Unha de Jacaré, [...] outra pintura surgiu através da arara
amarela que € uma pintura Kwaxidra especificamente para as mulheres
(Tapirape, 2023, p. 41).

Essas praticas educativas, centradas na pintura corporal, funcionam como ritos de
passagem e formas de protecdo espiritual. O saber ambiental, nesse caso, se traduz também

215



em cuidado com os ciclos naturais das plantas utilizadas para tinturas, como o jenipapo e o
urucum, e na escolha dos lugares de coleta e plantio que garantam a renovagao da natureza.

A educacao ambiental que emerge dessas experiéncias € uma pratica coletiva, situada e
simbdlica, orientada por rela¢8es de pertencimento e de continuidade com os ancestrais. O
material pedagdgico desenvolvido por Makato é composto por dois instrumentos: um livro
de narrativas na lingua materna e um caderno de atividades com os grafismos, ambos
destinados a fortalecer a educacdo escolar indigena de forma coerente com os valores do
povo Apyawa.

A dissertacao de Kavisgo Txicdo, por sua vez, reforca a importancia de uma educagéo
ambiental ancorada na espiritualidade e na observacdo dos ciclos naturais. O produto
educacional "Viver no Xingu: Cuidar para habitar e habitar para cuidar" foi elaborado em
lingua portuguesa e lkpeng, com o objetivo de orientar sobre o cuidado com o ambiente a
partir da pratica cotidiana e da cosmologia local. O material reforca que a sustentabilidade,
para os lkpeng, é parte de uma relacdo com os donos da terra, da agua e da floresta:

E preciso manter este olhar indio para valorizar as biodiversidade e recursos
naturais vivas, vivas porque dependemos dela para viver [..] o homem
branco com seus conhecimentos tecnoldgicos [..] precisa conhecer a
profundo os conhecimentos empiricos indigenas para de fato entender
como de fato pode se trabalhar a sustentabilidade de uma sociedade
(Txicao, 2022, p. 33).

A educacao ambiental, para os lkpeng, esta inserida nas praticas de manejo tradicional,
nos rituais, nas falas dos ancidos, na linguagem dos ciclos naturais e na presenca dos espiritos.
A organizacao do tempo e do espaco se da por meio de marcadores naturais, como a
floracdo do ipé ou a aparicao de certas estrelas. Ensinar a ler o tempo é também ensinar a
respeitar a vida em todas as suas formas.

Em conjunto, as dissertacBes analisadas revelam que a educagdo ambiental indigena €,
antes de tudo, territorializada, espiritualizada e ancestral. Nela, o ato de educar para o
ambiente é inseparavel da luta pela manutencao do modo de vida, da identidade coletiva e
do direito a existéncia em plenitude. Trata-se de uma educa¢do que ndo apenas transmite
informacdo, mas atualiza uma racionalidade ambiental complexa, tecida entre cosmologias,
linguagens, rituais e praticas.

Ao integrar a oralidade, a arte, 0 sonho, os marcadores celestes e as praticas de manejo,
essas propostas educativas ampliam a nocdo de "educar para o ambiente". Elas revelam que
cuidar da terra é também cuidar da palavra, da memaria e do futuro. Sdo formas de educacéo
que, a0 mesmo tempo em que ensinam a plantar e a colher, ensinam também a resistir, a
pertencer e a continuar existindo.

A educacdo ambiental, na perspectiva dos povos indigenas, é uma pedagogia do
sagrado e da resisténcia, onde ensinar é habitar e habitar é cuidar.

Consideracdes finais

Este artigo é o resultado de um recorte da dissertacao que, ao longo de sua trajetéria,
buscou compreender e teorizar os saberes e fazeres dos povos indigenas a partir da
centralidade da visdo de mundo como base fundadora de racionalidades outras. Ao
percorrermos esse caminho, dialogamos com dissertagdes e produtos educacionais

216



Educacdo Ambiental e saberes indigenas: o que podemos aprender com eles? CAMPOS, SEVERINO-FILHO e ARAUJO

desenvolvidos por mestres indigenas do PPGECII, que expressam uma concepcao densa e
relacional de ambiente, orientada por ldgicas espirituais, praticas e territoriais.

O que emerge dessas narrativas é uma racionalidade enraizada na ancestralidade, na
espiritualidade e na reciprocidade com a terra. A concepgdo de ambiente ndo se limita a ideia
de recurso ou paisagem, mas se traduz em corpo, mde, espirito e tempo ciclico. O saber
ambiental indigena, registrado nas praticas, narrativas e rituais, rompe com os paradigmas
fragmentados da modernidade ocidental e propde uma ecologia do vinculo — onde cuidar
do mundo é, antes de tudo, cuidar de si e dos seus.

As contribuicdes das dissertacdes analisadas ultrapassam as fronteiras disciplinares e
desafiam a prépria nocao de educacao ambiental escolarizada. Revelam praticas pedagodgicas
baseadas na oralidade, na observacéo da natureza, nos rituais e nos vinculos afetivos com o
territério. S&o experiéncias que ndo apenas educam, mas formam o ser em sua totalidade,
entrelagando o ecoldgico, o politico e o espiritual.

No entanto, vivemos tempos em que o discurso sobre a preservacdo ambiental convive
com praticas devastadoras. A imagem de uma placa escrita “CUIDE DA NATUREZA, PROTEJA
A VIDA, EVITE QUEIMADAS” cravada em meio a monocultura de soja, denuncia a
superficialidade das acdes governamentais e a dissociagdo entre intencdo e pratica. A
natureza, apagada e silenciada, resiste — e € nos povos originarios que encontramos as pistas
para reencantar nossa relagdo com o mundo.

Figura 01 - A Superficialidade das A¢des Governamentais

Y cot A MATEREL
2R PROTEIA A ViDA

EVITE QUEINADAS!

© 217
Amazobnia | Revista de Educacdo em Ciéncias e Matematica | v. 21, n. 47, 2025. p. 205-219.



Os Iny-Karaja, os lkpeng, os Manoki, os Apyawa, os Balatiponé e os Negaroté
compartilham uma visdo de mundo que reconhece o espirito em todas as coisas. Para eles,
nao ha separacdo entre o visivel e o invisivel, entre 0 humano e o ndo humano. Os rios tém
donos espirituais, as florestas exigem respeito, os animais e as estrelas ensinam sobre os ciclos
da vida. Tudo é vivo. Tudo esta interligado.

Como nos lembra Haraway (2016), talvez seja hora de imaginar o Chthuluceno — um
tempo de coexisténcia radical, em que reconhecemos a teia da vida como espago de
interdependéncia entre humanos e ndo-humanos. As aldeias, com seus saberes enraizados,
sao refugios planetarios, onde ainda é possivel escutar o chamado da terra e aprender a pisar
leve.

A espiritualidade, nesses contextos, ndo é dogma: é cuidado. E préatica cotidiana. Esta nos
rituais de menstruacdo, nas pinturas corporais, na observagdo das estrelas, nos pedidos de
licenca antes de retirar uma folha da floresta. Esta também na resisténcia diante da
exploragdo, na persisténcia de ensinar os filhos na lingua materna, mesmo quando ela foi
silenciada por politicas de assimilacéo.

Retomando a epigrafe da dissertacdo — “todos sdo entidades que existem dentro da
natureza” —, compreendemos que as fronteiras entre o natural, o humano e o espiritual sao
porosas, e que nossa existéncia sé faz sentido em relagdo com o outro. Esse outro pode ser
uma arvore, uma ave, um espirito ancestral, uma nascente. Cuidar da natureza, portanto, ndo
é uma escolha ética isolada: € um principio ontoldgico de pertencimento e continuidade da
vida.

E mesmo diante da degradacao, ha esperanca. Porque, como diz um dito que ecoa nos
territérios de resisténcia: se cortar, nés brotamos. A sabedoria indigena permanece viva —
nas palavras dos ancidos, nas mdos das mulheres que colhem jenipapo, no canto que
reverbera ao redor do fogo, nas escolas que resistem com saberes seus. Ela nos convida a
reconstruir um outro futuro, onde a educacdo ndo seja apenas instrucdo, mas escuta, vinculo
e transformacao.

Diante disso, deixamos uma Ultima provocacao: Sera que estamos prontos para deixar
de querer salvar a natureza e aprender, com ela, como salvar a nés mesmos?

Referéncia Bibliografica

D'’AMBROSIO, U. Etnomatemadtica: elo entre as tradicBes e a modernidade. Belo Horizonte:
Auténtica, 2002.

GEERTZ, C. A interpretacdo das culturas. Rio de Janeiro, RJ: LTC, 2008.

IPAQUERI, R. M. A confeccéio de artefatos da cultura tradicional Balatiponé como estratégias
para o ensino da lingua materna em escolas indigenas no territorio Balatiponé-MT. Dissertacdo
(Mestrado) Programa de Pds-graduacdo em Ensino em Contexto Indigena Intercultural-
PPGECII, Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT, 2023.

MENDES, Artema Lima e Mel. (Org). Mudancas Climaticas e Percep¢do Indigena. Cuiaba:
Operacdo Amazonia Nativa — OPAN, 2015.

LEFF, E. Complexidade, racionalidade ambiental e didlogo de saberes. Educacao & Realidade,
v. 34, n. 3, p. 17-24, set./dez. 2009.

218



LEFF, E. Epistemologia Ambiental. 52 ed. Sdo Paulo: Cortez, 2010.

MAMPUCHE, E. L. O céu do Povo Manoki e seus ensinamentos sobre a terra. Dissertacéao
(Mestrado) Programa de Pds-graduacao em Ensino em Contexto Indigena Intercultural-
PPGECII, Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT, 2022.

SEVERINO-FILHO, J. Marcadores de Tempo Apydwa: A solidariedade entre os povos e o
ambiente que habitam. Dissertacdo (Doutorado) — Programa de Pds-Graduacdo em
Educacdo Matematica, Universidade Estadual Paulista “Julio Mesquita Filho”, Rio Claro, 2015.

TAPIRAPE, M. As pinturas corporais na cosmologia do Povo Apydwa/Tapirapé. Dissertacdo
(Mestrado) Programa de Pds-graduacao em Ensino em Contexto Indigena Intercultural-
PPGECII, Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT, 2023.

TXICAO, K. Habitar e ser habitado na Terra Indigena do Xingu: as alteracdes ambientais e suas
interferéncias nas praticas culturais do Povo Ikpeng. Dissertacdo (Mestrado) Programa de
Pos-graduacao em Ensino em Contexto Indigena Intercultural- PPGECII, Universidade do
Estado de Mato Grosso- UNEMAT, 2022.

219



